

بحث مقدم من قبل كل من الباحثَيْنِ م. د. محمود زيدان خضير العيثاوي المدرس في كلية الإمام الأعظم - بغداد

Dr. Mahmoud Zidan Khudair Al-Ethawi

d.mahmood.alithawi@gmail.com

م. د. أركان مال الله عاصي الجحيشي المدرس في كلية الإمام الأعظم - بغداد

Arkanaaa1975@gmail.com

Dr. Arkan Malallah Assi



#### ملخص البحث

يتناولُ هذا البحث دارسة منهج الشيخ الْعَلَّامَة محمد علي الصابوني, في تفسيره ((التَّفسِير الواضح المُيسَّر)). وفي ضوء المنهج المتبع، في الاستقراء والوصف والتحليل, جاءت الدراسة في مقدمة, وخمسة مباحث. تناول الباحثُ في المبحث الأول نبذة عن حياة المؤلِّف والمؤلَّف, كما تناول في المبحث الثالث منهجه في التفسير بالمأثور, ثم تناول في المبحث الثالث منهجه في علوم القرآن, ثم جاء المبحث الرابع مشتملاً على منهجه في عرضه للمسائل اللغوية، وفي المبحث الخاتمة وفيها أهم المبحث الخامس بينت أسلوبه وطريقته في كيفية الإفادة من المصادر. ثم أعقبه الخاتمة وفيها أهم نتائج الدراسة, وأخيراً ثبتُ المصادر والمراجع.

الكلمات المفتاحية: منهج - تفسير- الشيخ الصابوني - التَّفسِير الواضح المُيسَّر.

#### Research Summary:

This academic research dealt with the approach of Sheikh Allama Muhammad Ali Al-Sabouni, in his interpretation ((AL-Tafsir AL-WADIH AL-Mouyassar)). In light of the approach followed in description and analysis, the study came in introduction and five topics. In the first topic, the researcher dealt with a brief about the author and his book. The second topic discussed his approach in Tafsir bi'l ma'thur. Then in the third topic discussed his approach in the sciences of the Qur'an. Then the fourth topic included his approach in presenting linguistic issues. In the fifth topic, I showed his style and method in how to Benefit from sources. Then it is followed by the conclusion, which contains the most important results of the study, and finally the index of sources and references.

**Keywords:** curriculum - interpretation - Sheikh Al-Sabouni - AL-Tafsir AL-WADIH AL-Mouyassar.



#### المقدمة

الحمدُ للهِ الكِريمِ المنَّانِ، الذي أَنْزَلَ الْقُرْآنَ, فجعلهُ دستورًا لَنَا, وبَشَّرَ مَنْ آمَنَ بِهِ بِالمَغْفِرَةِ وَالرِّضْوَانِ، والصَّلاةُ والسَّلامُ عَلَى سَيِّدِنَا وَنبِيِّنَا مُحَمَّدٍ, صَاحِب الحِكمَةِ والْفُرْقَانِ، وعَلَى آلِهِ وَصَحِبهِ, ومَن سَلَكَ سبيلَهم ما دَارَ النَّيِّران، أمَّا بَعْدُ؛

شرَّف الله تعالى أمتنا, فجعلها خير الأمم, وامتن عليها بأكرم رسله, واصطفاها بأشرف كتبه قال تعالى: ﴿لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾(١).

وقد تكفل الله بحفظ القرآن الكريم, فهيأ علماء ربانيين أجلاء, ستخروا أوقاتهم, ووقفوا حياتهم, وأفنوا أعمارهم, في خدمة كتاب الله, والدفاع عنه, ونشر علومه، ففسروا آياته, واستنبطوا احكامه, وبينوا اعجازه, وكشفوا عن درره وأسراره, فألفوا في تفسيره أنواع المؤلفات. ولا يزال العلماء يعكفون على تفسير كلام الله - جل وعلا - وينهلون من معينه الذي لا ينضب, مع اختلاف مشاربهم, وطرائقهم ومناهجهم في التصنيف والتأليف, ولكثرة هذه التفاسير وجب علينا دراسة مناهج مفسريها, وإيضاح طرائقهم, وكذلك تبيين القواعد والضوابط والأسس التي يعتمدون عليها في تفسيرهم لكتاب الله تعالى؛ ولِمَا لدراسة مناهج المفسرين من أهمية كبرى رأيت أن أفيد منها, من خلال دراستي لمنهج الشيخ العلامة محمد على الصابوني.

# أهمية الموضوع وأسباب اختياره:

تعودُ أهميةُ هذا الموضوع وأسباب اختيارهِ إلى أمور، منها:

١- أهميةُ هذه الدراسة تأتي من تعلقها بأشرف العلوم, وهو تفسير كلام رب العالمين؛ لأنَّ شَرَف الْعِلم على قَدْر شَرَف المَعْلُوم.

٢- إنها تأتي محاولة لإبراز جهود عالم معاصر كبير في التفسير, والتعريف بمنهجه للباحثين والدارسين خاصة, وغيرهم من المثقفين عامة؛ وذلك إتماماً للفائدة.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت: ٤٢.

### الدِّراساتُ السابقة:

بعد التتبع والاستقصاء لموضوع البحث، لم أجد أحداً من الباحثين كتب فيه من قبل, بل ولم أقف على أي دراسةٍ عِلْمِيَّةٍ تتعلقُ بتفسير الشيخ الصابوني - التَّفسِير الواضح المُيَسَّر-, فتوصلت إلى عدم وجود أي دراسةٍ سابقة لهذا الموضوع؛ وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

### خطة البحث:

اشْتَمَلَ البحثُ على مقدمة، وخمسة مباحث، وخاتمة, وفهرس المصادر والمراجع, حسب التفصيل الآتى:

المقدمة وفيها:

أهمية الموضوع وأسباب اختياره، الدِّراسات السابقة, خطته البحث.

المبحث الأول: نبذة عن حياة الشيخ الصابوني ومؤلفاته ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسمه ومولده ونشأته وفاته.

المطلب الثاني: مؤلفاته.

المطلب الثالث: تفسيره - التَّفسِير الواضح المُيَسَّر- أهميتُه, ومميزاتُه.

المبحث الثاني: منهجه في التفسير بالمأثور ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تفسيره القران بالقران.

المطلب الثاني: تفسيره القرآن بالسنة.

المطلب الثالث: تفسيره القرآن بأقوال الصحابة والتابعين.

المبحث الثالث: منهجه في علوم القرآن ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: موقفه من اسباب النزول.

المطلب الثاني: موقفه من الناسخ والمنسوخ.

المطلب الثالث: رأيه في الحروف المقطعة.

المبحث الرابع: منهجه في عرضه للمسائل اللغوية ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: اهتمامه ببيان معاني الكلمات الغريبة.

المطلب الثاني: اهتمامه بقواعد الاعراب ومعاني الحروف.

المطلب الثالث: عنايته بالشعر.

المطلب الرابع: عنايته في بيان الوجوه البلاغية

المبحث الخامس أسلوبه وطريقته في كيفية الإفادة من المصادر ويشتمل على تسعة مطالب:

المطلب الأول: يورد أحيانا الأقوال من دون ترجيح.

المطلب الثاني: يورد أحياناً الأقوال، ويرجح احدها مبيناً وجه الترجيح.

المطلب الثالث: احيانا يسمى من ينقل عنه.

المطلب الرابع: في أحايين كثيرة ينقل عن مجاهيل.

المطلب الخامس: قد يذكر اسم المورد والمؤلف معاً.

المطلب السادس: قد يذكر اسم المؤلف فقط، من دون اسم الكتاب.

المطلب السابع: أحياناً يحيل الى كتبه وإلى المصادر الأخرى التي أورد منها.

المطلب الثامن: يعترض أحياناً على آراءٍ مَن سبقه مِن المفسرين.

المطلب التاسع: يستشهد بأقوال من سبقه مِن الفسرين ويسميهم أحيانا.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج.

ثبتُ المصادر والمراجع.

# المبحث الأول نبذة عن حياة الشيخ الصابوني ومؤلفاته

# المطلب الأول: اسمهُ ومولدُه ونشأتُه ووفاتُه

هو: الشيخُ الْعَلَّامَةُ المُفسر, محمد علي بن الشيخ جميل الصابوني, ولد - رحمه الله- في سوريا في بمدينة حلب الشهباء عام (٥٠٠ه/ ٩٣٠م). لأسرة علمية عريقة محافظة, محمودة السمعة, حسنة السيرة, فوالده من كبار علماء حلب, وكان له الفضل الأول في تهيئته لسبيل العلم, فنشأ الصابوني وتتلمذ بينَ أحضانِ والده, وأخذ منه العلوم الشرعية.

وقد التحق في سن مبكرة بالكُتّاب, وأتم حفظ كتاب الله تعالى، ثم انتظم الشيخُ الصابوني بعدما نما عوده، وتفتحت مواهبه، بالثانوية الشرعية, والمعروفة باسم (الخسروية), حيث كانت تجمع بين العلوم الشرعية, والعلوم الكونية، فحصل على الإعدادية, ثم الثانوية في عام (١٩٤٩م). وأثناء دراسته الثانوية، درس وتتلمذ أيضاً على جماعة من كبار علماء حلب، جنبا إلى جنب مع التعليم النظامي، ومن بين أساتذته الذين تتلمذ عليهم: الشيخ نجيب خياطة، والشيخ محمد نجيب سراج، والمحدث الشيخ عبد الله سراج الدين، والمؤرخ الشيخ راغب الطباخ، وغيرهم الكثير من أفاضل علماء بلده, ولما أنهى دراسته الثانوية بتفوق ابتعثته وزارة الأوقاف السورية للدراسة في جامعة الأزهر بالقاهرة, فالتحق بكلية الشريعة لينهل من العلم، فدرس وتخرج منها بنفوق في عام (١٩٥٤م) من الأزهر حاصلاً على (الشهادة العالمية) - والتي تعادل في زماننا شهادة الدكتوراه- بتقدير امتياز.

وبعد رجوعه من مصر إلى بلده سورية عُين أستاذاً لمادة الثقافة الإسلامية, في ثانويات حلب ودور المعلمين، وبقي في التدريس ثماني سنوات, ثم انتدب إلى المملكة العربية السعودية, أستاذاً مُعاراً بتكليف من وزارة التربية والتعليم السورية في عام (١٩٦٢م), للتدريس بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية التابعة لجامعة الملك عبد العزيز، وكلية التربية بمكة المكرمة، فدرس فيها ما يقارب ثلاثة عقود.

ثم بدأت مرحلة جديدة من مراحل حياته الحافلة بالإنجازات, عندما انتقل للعمل في رابطة العالم الإسلامي بصفة مستشار في هيئة الإعجاز العلمي للقرآن الكريم, والسنة البوية المطهرة, ثم بعد ذلك تفرغ للبحث العلمي والتأليف. ولجهوده الطيبة والمتميزة التي بذلها في خدمة كِتَابِ اللَّهِ

تَعَالَى, وسنّة نبيه مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ, اختارته اللجنة المنظمة لجائزة دبي الدولية لِلْقُرْآنِ الْكَرِيمِ في الدورة الحادية عشرة لعام (٢٠٠٧م), تكريماً لِمَا بذله وقدمه في مجال تفسير القرآن الكريم تأليفاً وتحقيقاً واختصاراً، ولقد استمر الشيخ الصابوني في عطائه العلمي والفكري والثقافي، حتى وفاته في يوم الجمعة (١٩ مارس/ ٢٠٢١م/ الموافق ٦ شعبان/ ١٤٤٢ه)، في مدينة يلوا التركية، عن عمر تجاوز التسعين بعام واحد.وصُلّي عليه صلاة الجنازة في إسطنبول، ودفن هناك.رحمهُ اللهُ وغفر لهُ وجزاه عمّا قدمَهُ للأمة خير ما جازى بهِ عالماً عن قومه وأُمَّتِه (١٠).

### المطلب الثاني: مؤلفاتهُ.

صنف الشيخ الصابوني- رحمه الله- في شتى العلوم، ومختلف الفنون، فقد ألف في مجال التفسير، وفي علوم القرآن، والعقيدة، والحديث، والفقه، والأدب، فأظهرت هذه المؤلفات.

### الكثيرة سعة علمه واطلاعه، ومن أهم تلك المؤلفات:

- ١- التفسير الواضح الميسر.وهو موضوع الدراسة.
  - ٢- المواريث في الشريعة الإسلامية.
- ٣- المنتقى المختار من كتاب الأذكار(للنووي).
  - ٤- روائع البيان في تفسير آيات الأحكام.
    - ٥- مختصر تفسير الطبري.
    - ٦- المهدي وأشراط الساعة.
- ٧- موسوعة الفقه الشرعي الميسر (سلسلة التففه في الدين).
  - ٨- شبهات وأباطيل حول تعدد زوجات الرسول.
    - ٩- صفوة التفاسير.
  - ١٠- الهدي النبوي الصحيح في صلاة التراويح.

<sup>(</sup>۱) الرومي, فهد بن عبد الرحمن بن سليمان, اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر, ۱/ ٤٤٦, (مؤسسة الرسالة, ط ٣, ١٩٩٧م), ومنتديات تونيزسات، السيرة الذاتية لفضيلة الشيخ محمد علي الصابوني حفظه لله بقلم ولده الشيخ أحمد، ١/ ١٩٩٨م), ومنتديات تونيزسات، السيرة الذاتية لفضيلة الشيخ محمد علي الصابوني القيروانية، تاريخ النشر: ٧/ ٥/ ٥، ٢٠١٥, المجلس الإسلامي السوري, جهود العلامة الشيخ محمد علي الصابوني في علم التفسير, 8877هـ العدد العاشر من مجلة مقاربات - مجلة فصلية تضم أبحاثاً ومقالات في الشريعة والفكر والحضارة - تصدر عن المجلس الإسلامي السوري.

م. د. محمود زيدان خضير العيثاوي - م. د. أركان مال الله عاصي الجحيشي \_\_\_\_\_

١١- إيجاز البيان في سور القرآن.

١٢- حركة الأرض ودورانها حقيقة علمية أثبتها القرآن.

١٣- لتبيان في علوم القرآن.

١٤- عقيدة أهل السنة في ميزان الشرع.

٥١- النبوة والأنبياء.

١٦- السنة النبوية قسم من الوحى الإلهى المنزّل.

١٧- لمقتطف من عيون الشعر.

١٨- درة التفاسير (على هامش المصحف).

١٩- شرح رياض الصالحين.

٠٠- الزواج الإسلامي المبكر سعادة وحصانة.

۲۱- مختصر تفسير ابن كثير.

٢٢- قبس من نور القرآن الكريم.

٢٣- من كنوز السنة.

٢٤- فتح الرحمن بكشف ما يلتبس في القرآن (للأنصاري)(١).

# المطلب الثالث: تفسيره - التَّفسِير الواضح المُيَسَّر - أهميتُه، ومميزاتُه.

أولاً أهميتُه: يُعد هذا التفسير من أهم التفاسير المعاصرة التي عُنِيَت بتسهيل وتوضيح كتاب الله العزيز، وتضاف لهذه الأهمية أهمية أخرى، تنبع من القواعد والأسس والضوابط الرصينة، التي سار عليها الشيخ الصابوني- رحمه الله- في تفسيره؛ بدءاً من أسلوبه المميز برشاقة الألفاظ وعذوبتها وسهولتها، ووضوح العبارة ورقتها وجمالها، مع ابتعاده الكامل عن استخدام الألفاظ المبهمة والغريبة، فكان بالجملة أسلوبه يميل إلى الاختصار الغير مخل، متجنباً حشو الألفاظ، والأطناب والتكرار والتطويل، الذي ليس من ورائه طائل، والناظر لتفسيره يلحظ ظهور شخصيته وبروزها عند عرضه لأقول المفسرين ومناقشتها، والتي يعقبها باختيار أو ترجيح بعد مناقشته لها

<sup>(</sup>۱) رابطة أدباء الشام، http://www.odabasham.net/%D8%AA%D8%B1%D8%A7%D8%AC%D9%85/114200 (۱) وأبطة أدباء الشام، https://www.marefa.org//www.marefa.org//www.albayan.ae/across-the-uae/2007-09-29-1.794329 (الشيخ محمد الصابوني https://www.albayan.ae/across-the-uae/2007-09-29-1.794329 (التاريخ: ۲۹ سبتمبر/ https://www.marefa.org//www.marefa.org//www.marefa.org/

في أغلب تلك المسائل التي يوردها في تفسيره، فلم يكن المصنف مجرد ناقلاً لأقول من سبقه من المفسرين، بل كان رحمه الله ينظر إليها بنظرة نقدية تحليلية تقويمية، إذ تراه في أغلب الأحيان يذكر القول الراجح مع دليله مبينا وجه الترجيح، وكل ذلك كان وفق منهج علمي رصين، وتحرير دقيق.

ثانياً: مُميزاتُه: لقد تميّز تفسير الشيخ الصابوني بمحاسن كثيرة، وفضائل عديدة يمكن إجمالها بما يأتى:

١- اعتماده على منهج التفسير بالمأثور، في تبيان المراد من الآيات القرآنية، فقد كان يفسر القرآن، ويقدمه على غيره من التفاسير إن وجد، ثم يفسر القرآن بالسنة، وأقوال الصحابة والتابعين رضوان الله عليهم أجمعين.

٢- في تفسيره لكتاب الله تعالى، يعتمد الرأي المحمود المبني على النظر الصحيح، في فَهْمِ القرآن، والاستنباط منه.

٣- سار المصنف في تفسيره للقرآن الكريم كله على طريقة واحدة مطردة، وفق ترتيب سور المصحف الشريف.

٤- حُسن توظيفه لبعض علوم القرآن كأسباب النزول، والناسخ والمنسوخ وغيرها، في تفسره لكتاب الله تعالى.

٥- من محاسن تفسيره خلوه من الروايات الإسرائيلية، إذ لم يتعرض لذكرها البَتَّة.

7- لم يكن للشيخ الصابوني أي اهتمام بمباحث القراءات القرآنية، وقد أعتمد في تفسيره على رواية حفص بن سليمان، عن عاصم بن أبي النَّجود؛ ولعل السبب في ذلك يعود الى التزامه منهج الإيجاز والوضوح وعدم تشتيت ذهن القارئ؛ لأنّ ذكر القراءات اثناء التفسير في الغالب ينبني عليه أقوال تفسيرية تستنبط من خلالها، والملاحظ على الشيخ في تفسيره يعتمد على القول الراجح في أغلب الأحيان، ولا يلتفت إلى الأقوال الأخرى إلّا في حال مناقشتها والردّ على قائِليها.

# المبحث الثاني منهجه في التفسير بالمأثور

# المطلب الأول: تفسيره القران بالقرآن

أجمع العلماءُ على أنّ أعظم وأجلّ ما يُفسّر به القرآن هو القرآن نفسهُ، فتفسير القرآن بالقرآن المحمح طرق التفسير وأشرفها وأولاها بالصواب (١)، وعلى هذا فمن أراد تفسير كتاب الله تعالى، فعليه أن يطلبه أوّلًا من القرآن؛ فما أُجمِل منه في مكان فقد فُسِّر في مكان آخر وما اختُصِر في مكان فقد بُسِط في موضع آخر منه (٢).

ولقد ارتسم صاحبنا هذا المنهج في مُصَنَّفِهِ، حيث سعى إلى حمل القرآن بعضه على بعض، وفهم القرآن من خلال القرآن، فكان تارة يفسر الآية ويوضحها بآيات أخرى، وتارة يبين معنى كلمة جاءت مجملة في موضع، وبموضع آخر جاءت فيه مفصلة، وتارة أخرى يفسر الآية بذكر نظائرها، وتارة يبين المجمل بذكر ما يدل عليه من الآيات، وبهذا يكون الشيخ الصابوني قد أفاد من القرآن في شرحه لمعانى الآيات، وتبينه لمفاهيمها، ومن أمثلة ذلك في تفسيره الآيى:

عند بيانه لمعنى كلمة ﴿يَظُنُّونَ﴾، في قول تعالى: ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُو رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ وَالَّهُمْ وَالِيهِم يوم إلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ قال المصنف: (أي الذين يعتقدون اعتقاداً جازماً، أنهم سيلقون ربهم يوم القيامة، وأن مصيرهم إلى الله وحده فيجازيهم على أعمالهم، والظن هنا بمعنى اليقين، لا بمعنى القيامة، وأن مصيرهم إلى الله وحده فيجازيهم على أعمالهم، مُواقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عَنْهَا مَصْرِفًا﴾ (١٠)، الشك، كقوله سبحانه: ﴿وَرَأَى الْمُجْرِمُونَ النَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُمْ مُوَاقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عَنْهَا مَصْرِفًا﴾ أي أيقنوا بدخولها (٥).

<sup>(</sup>۱) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام (ت ٧٢٨هـ)، مقدمة في أصول التفسير، ص: ٣٩، (بيروت، دار مكتبة الحياة، ١٤٩٠هـ/ ١٤٩٠هـ/)، و مناع بن خليل القطان (ت: ١٤٢٠هـ)، مباحث في علوم القرآن، ص: ٨٠، (مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، ط ٣، الطبعة الثالثة ٢١٤١هـ/ ٢٠٠٠م).

<sup>(</sup>٢) الشُّيوطي جلال الدين، عبد الرحمن بن أبي بكر (ت: ٩١١ه)، الإتقان في علوم القرآن، ٤/ ٢٠٠، (تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٤م).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: ٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف: ٥٣.

<sup>(</sup>٥) الصابوني، محمد علي، التفسير الواضح الميسر، ص: ٢٣، (بيروت، المكتبة العصرية، ط ٨، ٢٠٠٧م).

ومن أمثلة تفسيره للآية بذكر نظائرها ما ذكره عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿مَنْ يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَئِذٍ وَمَن أمثلة تفسيره للآه من عذاب جهنم، فقد ظفر فَقَدْ رَحِمَهُ وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْمُبِينُ ﴿()، قال المؤلف: (أي من نجاه الله من عذاب جهنم، فقد ظفر برضوان الله ورحمته، وذلك هو الفوز المبين، كقوله تعالى: ﴿فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴿()، والفوز هو الظفر بالشيء المحبوب)(").

ومن أمثلة بيانه المجمل بذكر ما يدل عليه من الآيات ما ذكره عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿قَالَ أَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ قَالَ إِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ ﴾ قال الصابوني: (أي قال اللعين: يا رب أمهلني وأخرني إلى يوم يُبعث آدم وذريتُه، قال له ربّه: إنك من الممهلين المؤخرين إلى يوم يموت الخلق، طلب من الله الإمهال إلى يوم البعث، لينجو من الموت؛ لأنّه لا موت بعد البعث، فأمهله الله إلى يوم فناء الدنيا؛ لأنّ مهمته تكون قد انتهت بموت الخلائق، ولم يمهله إلى يوم البعث، وتؤيده الآيةُ الأخرى: ﴿قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ ۞ إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾ (٥) (٢).

### المطلب الثاني: تفسيره القرآن بالسنة.

مِن المشهور عند أهل العلم، أنّ تفسير القرآن بالسنة هو المصدر الثاني من مصادر التفسير بالمأثور، فالرّسُولُ مُحَمَّدٌ ﷺ هو المبلّغ عن الله، والمبيّن لمراده، وقد جاءت سنته شارحة للقرآن، مُبيّنة له(٧)، مفصلة لمُجمله، مقيدة لمطلقه، مُخصصة لعامه، مُفسّرة لمبهمه، مظهرة لأسراره(٨).

<sup>(</sup>١) سورة الانعام: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص: ٣٠٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: ١٤- ١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر: ٣٧- ٣٨.

<sup>(</sup>۷) ابن كثير، إسماعيل بن عمر الدمشقي (ت: ۷۷٤)، تفسير القرآن العظيم، ۱/ ۷، (تحقيق سامي بن محمد سلامة، الرياض، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط ۲، ۱٤۲۰ه/ ۱۹۹۹م، ۸ج)، والزركشي، محمد بن عبد الله بن بهادر (ت: ۹۹۶هـ)، البرهان في علوم القرآن، ۲/ ۲۹، (تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، بيروت، دار المعرفة، ط ۱، ۱۳۷۲هـ / ۱۹۵۷م).

<sup>(</sup>٨) الزُّرْقاني، محمد عبد العظيم (ت: ١٣٦٧هـ)، مناهل العرفان في علوم القرآن، ١/ ٢٩٩، (مطبعة عيسي البابي الحلبي

العلوم الإسلامية

م. د. محمود زيدان خضير العيثاوي - م. د. أركان مال الله عاصي الجحيشي \_\_\_\_\_

قال تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾(١).

ولقد اعتمد الشيخ الصابوني هذا الجانب في تفسيره، بل نجده كثيراً ما يستشهد بقول النبي الله في تفسير الآيات واستنباط الفوائد والحكم منها، وترجيح بعض المعاني على غيرها، ومن أمثلة ذلك في تفسيره الآتي:

عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿٢٠)، قال المؤلف الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللهِ اللهِ وَاليهودية وَعَمِلَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ إلا اللهِ إلا اللهِ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا ﴾ أي من أمن منهم، إيماناً صادقاً خالصاً، لا يشوبه شيء من الشرك، وعمل بطاعة الله في دار الدنيا ﴿فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ أي فلهم ثوابهم الكامل عند الله، لا يضيع من منه مثقال ذرة، ولا خوف عليهم في القيامة حين يخاف المجرمون، ولا هم يحزنون على ما تركوه في الدنيا

والمراد باليهود والنصارى في الآية: المؤمنون منهم في زمانهم، فاليهودي الذي تمسك بشريعة موسى، والنصراني الذي تمسك بشريعة عيسى في زمانه ومات عليها، هؤلاء يدخلون الجنة مع أمة محمد، وأما بعد بعثة خاتم الأنبياء على فلا يُقبل عند الله دينٌ غير الإسلام، ومصيره في الآخرة، إلى نار جهنم، لقوله على : ((وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيُّ، وَلَا نَصْرَانِيُّ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ، إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّالِ)(٣)... ويؤيد هذا قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ

وشركاه، الطبعة ٣).

<sup>(</sup>١) سورة النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٦٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام مُسْلِم في صحيحه، ١/ ١٣٤، كِتَابُ الإِيمَانَ، بَابُ وُجُوبِ الإِيمَانِ بِرِسَالَةِ نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ ﷺ إِلَى جَمِيعِ النَّاسِ، وَنَسْخِ الْمِلَلِ بِمِلَّتِهِ، الحديث: ٢٤٠ / ١٥٣ ( تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، النَّاسِ، وَنَسْخِ الْمِلَلِ بِمِلَّتِهِ، الحديث: ٢٤٠ / ١٥٣ ( تحقيق ج ٥، د.ت)، والإمام أحمد في مسنده، ٢٢/١٣، مُسْنَدُ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، الحديث: ٣٠ / ٢٨، ( تحقيق شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد وآخرون، مؤسسة الرسالة، ط ١، ١٤٢١هـ / ٢٠٠١م). من حديث أبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ. سورة آل عمران: ٨٥.

مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ (١).

وعند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ اَتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُو سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ( ) عالم المصنف: ( أي أطاع اليهودُ الأحبار - علماء اليهود والنصارى الرهبان - علماء النصارى - في أمر التحليل والتحريم، وتركوا أمر الله ، فكأنهم جعلوها آلهة وأرباباً ، يُشرّعون لهم ما هو من خصائص الله تعالى ، وعَبَد النصارى المسيحَ بن مريم ، فكانوا في الضلال سواءً ، وما أمروا إلا بعبادة الواحد الأحد، تنزّه الله عمّا ينسبه إليه المشركون ، ومعنى جعلهم أرباباً : أنهم أطاعوه في تحليل ما حرّم الله ، وتحريم ما أحله الله ، كما يُطاع الربُّ ، فكأنهم عبدوهم ، روي عن عديّ بن حاتم أنه قال : ((أَتَيْتُ رسولَ اللهُ عَلَيْ وَفِي عُنْكَ هَذَا الوَثَنَ ، وَسَمِعْتُهُ يَقْرَأُ فِي سُورَةِ عُنْكِ مَنْكُ هَذَا الوَثَنَ ، وَسَمِعْتُهُ يَقْرَأُ فِي سُورَةِ عَنْكَ هَذَا الوَثَنَ ، وَسَمِعْتُهُ يَقْرَأُ فِي سُورَةِ بَرَاءَةُ : ﴿ اللهِ عَبَادَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ ، فقلتُ : يا رسولَ الله ، لَمْ يَكُونُوا يَعْبُدُونَهُمْ ، وَيُحلُونُ مَا يَهُمُ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ ، فقلتُ : يا رسولَ الله ، لَمْ يَكُونُوا يَعْبُدُونَهُمْ ، فقلتُ : (( أليس يحرّمون أحلَّ الله فتُحرّمونه ؟ ويُحلُون ما حرّم فتستحلُونه ؟ فقلتُ : بلى ، قال : فذلكَ عبادتُهم )) ( ) ( ) () ) ( ) ) . () ) . () ) . () )

### المطلب الثالث: تفسيره القرآن بأقوال الصحابة والتابعين.

لا خلاف عند العلماء إن تعذر تفسير القرآن بالقرآن، والسنة النبوية، طلبَهُ المفسرُ من أقوالِ أصحابِ النبيِّ عَلَيُّ، فهم أعلمُ الأمةِ بتفسير كلام الله تعالى، ويجبُ الرجوع إلى تفسيرهم (٥)؛ إذ

- (١) الصابوني، التفسير الواضح الميسر، ص: ٢٨- ٢٩.
  - (٢) سورة التوبة: ٣١.
- (٣) أخرجه الترمذي في جامعه، ٥ / ٢٧٨، أَبُوَابُ تَفْسِيرِ الْقُرْآنِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، بَابُ: وَمِنْ سُورَةِ التَّوْبَةِ، الحديث: ٥٣، ٩٥، (تحقيق بشار عواد معروف، بيروت، دار الغرب الإسلامي ، ط ٢، ١٩٩٨م، ٦ ج)، باختلاف يسير بالفظ، وابن أبي حاتم، محمد عبد الرحمن بن محمد(ت: ٣٢٧هـ)، تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، ٦/ ١٧٨٤، (تحقيق أسعد محمد الطيب، المملكة العربية السعودية، مكتبة نزار مصطفى الباز، ط ٣، ١٤١٩هـ).الحديث: حسنه الألباني.
- (٥) ابن قَيِّم الجَوْزِيَّة، محمد بن أبي بكر بن أيوب (ت: ٧٥١هـ)، التبيان في أقسام القرآن، ص: ٢٢٩، (تحقيق محمد حامد الفقي، بيروت، دار المعرفة).

العلوم الإسلامية

هم أهل اللسان، ولبركة الصُحبة والتخلق بأخلاق النبوة (١)، ولِمَا شَاهَدُوا مِنَ القَرَائِنِ والأحوالِ عندَ نزوله، ولِمَا لهم من الفَهْمِ التَّامِّ، والعِلمِ الصَّحِيحِ، والعمل الصَّالحِ، مع الإخلاص الكامل لله عَزَّ وجَلَّ (١). وأمّا التَّابِعُونَ فقد ذهبَ أكثرُ المفسرين: إلى الأخذِ بقولهِم لأنّهم تلقوا غالبَ تفسيرهِم عن الصحابةِ - رضي الله عنهم - وعاصروهم؛ لذلك رجع كثير من الأئمة في ذلك إلى أقوالِ التَّابِعِينَ واعتمدوها (١).

وقد اهتم المؤلف بهذا المصدر اهتماماً بالغاً، فعند تعذر التفسير من القران والسنة، فإنّه ينتقل بعد ذلك إلى التفسير بأقوال الصحابة والتابعين، وأكثر مَن نقلَ عنهُ من الصحابة: عَبْد الله بْن عَبَّاس رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا، وعَبْد اللّه بْن مَسْعُود رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ، ومن التابعين: الحَسَن

البَصْرِيّ، ومُجَاهِد بْن جَبْر - رحمة الله عليهما -، ومن أمثلة ذلك في تفسيره الآتي:

عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلَائِكَةُ ﴿نَا قَالَ المؤلف: (طالبوا من نبيهم آية واضحة تدل على اصطفاء الله لطالوت، فقال لهم: إنّ علامة ملكه، واصطفاء الله له، أن يأتيكم الصندوق، الذي كان يقدمه موسى بين يدي الجيش، إذا قاتل الأعداء، فتسكن إليه نفوسُ بني إسرائيل، وفي هذا التابوت الطمأنينةُ، والوقارُ، وفيه عصا موسى وثيابُه، وبعضُ الألواح التي كتبت فيها التورات، يأتيكم هذا التابوت تحمله الملائكة، قال ابن عباس: جاءت الملائكة تحمل التابوت، بين السماء والأرض، حتى وضعته بين يدي طالوت، والناس ينظرون (٥٠)(١٠).

<sup>(</sup>١) الذهبي، محمد حسين الذهبي (ت: ١٣٩٨هـ)، التفسير والمفسرون، ١/ ٣١، (مكتبة وهبة، القاهرة، د.ت).

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ١/ ٧، ومحمد أحمد معبد (ت: ١٤٣٠هـ)، نفحات من علوم القرآن، ص: ١٢٥، (القاهرة، دار السلام، ط ٢، ٢٠٠٥م).

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية، مقدمة في أصول التفسير، ص: ٤٤، وإسماعيل احمد الطحان، دراسات حول القرآن الكريم، ص: ١٤٢، (الدوحة، ط٤، ١٩٩٢م)، ومحمد عمر الحاجي، موسوعة التفسير قبل عهد التدوين، ص: ٢٨٥، (دمشق، دار المكتبى، ط ١، ٢٠٠٧م).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: ٢٤٨.

<sup>(</sup>٥) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد (ت: ٣١٠هـ)، جامع البيان في تأويل القرآن، ٥/ ٣٢٥، الحديث: ٥٧٠١، (تحقيق محمود محمد شاكر وأحمد محمد شاكر، بيروت، مؤسسة الرسالة، ط ١، ١٤٢٠ هـ / ٢٠٠٠م، ٢٤ ج).

<sup>(</sup>٦) الصابوني، التفسير الواضح الميسر، ص: ٩٢.

مي العلوم الإسلامية

وعند تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعٌ قَدْ فَصَّلْنَا الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ ﴿())، قال الصابوني: (أي وهو جلّ وعلا، الذي خلقكم وأبدعكم من نفسٍ واحدة، هي نفس آدم عليه السلام، وجعل لكم مستقراً في أرحام الأمهات، ومستودعاً في القبور بعد انتهاء آجالكم، قال ابن مسعود: مستقر في الرحم، ومستودع في الأرض التي يموت فيها(٢))(٢).

(١) سورة الانعام: ٩٨.

<sup>(</sup>۲) ابن أبي حاتم، محمد عبد الرحمن بن محمد (ت: ٣٢٧ه)، تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، ٤/ ١٣٥٥ - ١٣٥٧، المحديث: ٣٠٥٧- ٧٦٩٤، (تحقيق أسعد محمد الطيب، المملكة العربية السعودية، مكتبة نزار مصطفى الباز، ط ٣، الحديث: ١٣٠٨- ١٣٥٤.

# المبحث الثالث منهجه في علوم القرآن

# المطلب الأول: موقفه من أَسْبَابِ النُّزُول

يُعدُّ علْمُ أَسْبَابِ النُزُول من العلوم المهمّةِ، التي لا بُدّ من معرفتِها والعنايةِ بها، لكل مَن أرادَ تفسير كتاب الله تعالى ومعرفة أحكامه ومعانيه؛ إذ يمتنعُ على المُفسر معرِفَة تَفْسِير الْآية وقصد سبيلها، دُونَ الوُقوفِ على قِصَّتِها وبيَانِ نُزُولِهَا(۱).

ولِذَا أولى الشيخُ الصابوني أَسْبَابَ النُزُول عنايةً واهتماماً كبيراً في تفسيره، وقد اعتمدَ عليها في بيانِ معاني الآيات، وتوضيحِها، وكشفِ غُموضِها، وكان في أغلبِ أحيانهِ لا يتركُ آيةً وردَ فيها سَبَبُ نُزُول إلا وذكرهُ، وأفادَ منهُ في تفسيرها، وأشار في معرض ذكره لأسبابِ النُزُول إلى آخر ما نزل، وإلى أنَّ العِبْرَةَ بِعُمُومِ اللَّفْظِ لا بِخُصُوصِ السَّبَبِ، موافقاً بذلك جُمْهُور الْعُلَمَاءِ، ومن أمثلة ذلكَ في تفسيرهِ الآتى:

عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ ﴿ عَجَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا وَبِعْسَ الْقَرَارُ ﴿ () قال المُصَنِّفُ: ( والإسْتِفْهام للتعجب، أي ألا تعجب أيها السامعُ من أولئك الذين غيروا نعمة الله ، بالكفر والتكذيب؟ وأنزلوا قومهم دار الهلاك والدمار؟ وهي جهنم يذوقون حرّها وسعيرها ، وبئست جهنم مستقراً لهؤلاء الفجرة الكفار!! قال ابنُ عباس : هم كفار مكة () ، ... والآية وإن نزلت في أهل مكة ، إلا أنها تعمُّ جميع الكفار؛ لأنّ العبرة بعموم اللفظ ، لا بخصوص السبب) (٤).

وعند تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَتَمَّ وَجْهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٥)، قال المؤلف: (أي ولله سبحانهُ الأرضُ كلّها، لا يختصُّ به مكانٌ دون مكان، فإلى أي

<sup>(</sup>۱) الواحدي، علي بن أحمد بن محمد (ت: ٢٦٨هـ)، أسباب نزول القرآن، ص: ٨، (تحقيق عصام بن عبد المحسن الحميدان، الدمام، دار الإصلاح، ط ٢، ١٤١٢هـ/١٩٩٦م).

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم: ٢٨- ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد (ت: ٣١٠هـ)، جامع البيان في تأويل القرآن، ١٦/ ٦.

<sup>(</sup>٤) الصابوني، التفسير الواضح الميسر، ص: ٦٣٣.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: ١١٥.

جهةٍ توجهتم، فهناك قبلته التي رضيتها لكم، نزلت الآية فيمن أضاع القبلة في سفره، فإنه يتحرى ويصلّي إلى الجهة التي يغلب عليها ظنّه(١)(٢).

# المطلب الثاني: موقفه من الناسخ والمنسوخ

لمعرفة الناسخ والمنسُوخ أهمية كبرى، تنبعُ من كونه يهدي إلى صحيح الأحكام، خصوصاً إذا ما وُجدت أدلة متعارضة، لا يندفعُ التناقض بينها إلا بمعرفة سابقها من لاحقها وناسخها من منسوخها (٣). لذا يجب على مَن أراد أن يفسر كتاب الله تعالى أن يكون عالماً خبيراً بِالنَّسْخ، مطلعاً على كل أسراره، ليسلَم من الأغلاط والخَطاِ الفاحش، والتأويلات المكروهة(٤).

وقد تعرضَ الشيخُ الصابوني لهذا العلم في عدة مواضع في تفسيرهِ، والملاحظ عليه أنه سار على وتيرة واحدة في ذكر للناسخ والمنسوخ، وهي أنه يذكر أن الآية ناسخة أو منسوخة من خلال تفسيره إياها، ومِن أمثلةِ ذلكَ في الآتي:

عند تفسيره لقولهِ تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ (٥) قال المُصَنِّفُ: (أي فُرض عليكم أيها المؤمنون، والأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى الموت، وقد ترك مالاً كثيراً، أن يوصي لوالديه وأقاربه بالمعروف أي بالعدل بأن لا يزيد على الثلث، وهذه الوصية حقٌ لازم على المتقين، وقد تُسِخَ هذا الحكم بالعدل بأن لا يزيد على الثلث، وهذه الوصية حقٌ لازم على المتقين، وقد تُسِخَ هذا الحكم بالعدل بأن الله المواريث) (٥).

<sup>(</sup>١) خالد بن سليمان المزيني، المحرر في أسباب نزول القرآن من خلال الكتب التسعة دراسة الاسباب رواية ودراية، ١/ ٢٠٠٦ م).

<sup>(</sup>٣) الزُّرْقاني، محمد عبد العظيم (ت: ١٣٦٧هـ)، مناهل العرفان في علوم القرآن، ٢/ ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) الفيروزآبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب (ت: ٨١٧هـ)، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، ١١٧/١، ( تحقيق محمد علي النجار، القاهرة، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، لجنة إحياء التراث الإسلامي، ط ١، ٩٩٦م).

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: ١٨٠.

<sup>(</sup>٦) الصابوني، التفسير الواضح الميسر، ص: ٦٥- ٦٦.

وعند تفسيرهِ لقولهِ تعالى: ﴿وَلَا تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَائِنَةٍ مِنْهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴿(١)، قال المؤلفُ: ﴿ أَي لا تزال ترى منهم الخيانة، فالخيانة والغدر طبيعتُهم، وطبيعة أسلافهم من قبلهم، إلا القلة القليلة منهم، وهم الذين آمنوا كعبد الله بن سلام وأصحابه، فأعرض عنهم ولا تتعرض لهم بالمعاقبة، حتى يُظهر الله لك حكمه فيهم، فالله عزّ وجلّ يحب المؤمن المحسن، وقد نُسخت هذه الآية بآيةِ السيف والجزية، كما قال الجمهور)(١).

### المطلب الثالث: رأيه في الحروف المقطعة.

هي الحروف التي افتتحت بها مقدمة بعض سور القرآن الكريم، افتتح الله تسعًا وعشرين سورة من كتابه العزيز بحروف هجائية مقطَّعة، بلغت في مجموعها أربعة عشر حرفًا ومن هذا السور ما افتتحت بحرف واحد، ومنها ما افتتح بحرفين أو بثلاثة، أو بأربعة، أو بخمسة.وقد اختلف المفسرون في المعنى المراد منها على قولين:

الأول: وجوب الإيمان بها دون الخوض في تفسيرها، لأنَّها مما استأثر الله بعلمه.

الثاني: المراد منها معلوم، لكنهم اختلفوا وذكروا عشرين قولاً في تأويلها(٣)، وأرجح هذه الأُقْوَال أَنّها ذكرت بيانا لإعجاز القرآن.قال الشّنْقِيطي: (أَمَّا الْقَوْلُ الذي يدُلُّ استِقرَاءُ القُرْآنِ على رُجْحَانهِ فهو: أَنَّ الحُروفَ المُقطَّعةَ ذُكِرَتْ في أُوائِلِ السُّورِ التي ذُكِرَتْ فِيها بيَانًا لإعجازِ القُرْآنِ، وأَنَّ الخَلقَ عاجِزُونَ عنْ مُعَارضتهِ بمثلهِ، معَ أَنَّهُ مُركبٌ من هذه الحُرُوفِ المُقطَّعةِ الَّتِي يتخَاطبُونَ بهَا. وحكاهُ القولَ الرازيُّ في تفسيرهِ عن المُبَرِّدِ، وجمع من المحقِّقِينَ، وحكاهُ القرطبِيُّ عن الفَرَّاءِ وقُطرُبِ، ونصرهُ الزمخشَريُّ في الكشَّافِ)(٤).

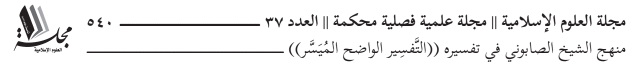
وقد مالَ الشيخُ الصابوني الله هذا الرأي عند تفسيره للحروف المقطعة في مُصَنَّفِهِ، إلا أنه لم يتوسّع في تفسيرها، ومن أمثلة على ذلك:

(٢) المصدر نفسه، ص: ٢٤٩، ومن الامثلة على موقفه من الناسخ والمنسوخ، في مصنفه ينظر مثلًا: ص: ٦٨، ١١١، ١١٧، ١٨٥، ١٨٥، ٤٤٩، ٢٤٨٦.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: ١٣.

<sup>(</sup>٣) الجَلاَل الشُّيُوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر(ت: ٩١١ه)، معترك الأقران في إعجاز القرآن، ١/ ١١٨، (بيروت، دار الكتب العلمية، ط ١، ١٩٨٨م).

<sup>(</sup>٤) الشّنْقِيطي، محمد الامين بن محمد المختار(ت:١٣٩٣هـ)، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ٢/ ١٦٦، (دار بيروت، الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، ط ١، ١٩٩٥م).



عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿الْمَهُ(١)، قال المؤلفُ: (الحروف المقطعة للإشارة إلى إعجاز القرآن، فهذا الكتاب المعجز، منظومٌ من أمثال هذه الحروف الهجائية، وقد تحدّى الخالق به البشر)(١).

(١) سورة البقرة: ١.

<sup>(</sup>٢) الصابوني، التفسير الواضح الميسر، ص: ١٠.ومن الأمثلة على رأيه في الحروف المقطعة، في مصنفه ينظر مثلًا: ص: ١٠١٢، ٣٥٧، ٥٠١، ٥٠٦، ٥٧٠، ٢٠٥، ٢٤٢، ٢٤٧، ٩٣٠، ١٠١٢.

# العلوم الإسلامية

# المبحث الرابع منهجه في عرضه للمسائل اللغوية

#### توطئة:

للغة العربية أهمية كبرى لمن أراد فهم القرآن وتفسيره، قال مُجَاهِدٌ: (لا يحلُّ لاَّحدٍ يؤمِنُ باللَّهِ واليومِ الآخِرِ أَنْ يتكلَّمَ في كتاب اللَّهِ إِذا لمْ يكُنْ عالِمًا بلُغاتِ العَربِ)(۱)، لذا كانت اللغة العربية ولا تزال هي الأساس الأول لتفسير القرآن الكريم، وفهم آياته(۲).

ومن هنا برزت عناية أهل التفسير ورجوعهم إلى اللغة العربية؛ كونها وسيلة عظيمة لفهم كلام الله تعالى، ولا سبيل لطلب ذلك إلا من جهتها(٣).

وقد كان للغة العربية وعلومها حضورٌ واضحٌ في مُصَنَّف الشيخ الصابوني، عند تفسيره لآياتِ القرآن الكريم، فقد تناول بعض القضايا اللغوية: في قواعد الإعراب ومعاني الحروف، وفي معاني الكلمات والاشتقاق، كذلك أولى عنايته في بيان الوجوه البلاغية، والتعبير القرآني وغير ذلك. وسوف أتناول منهج المؤلف في اللغة العربية بإيجاز، من خلال المطالب الآتية:

### المطلب الأول: اهتمامه ببيان معانى الكلمات الغريبة.

ذلك الآتي: عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ أَي فَلَمَّا جَاءَهُم الرسول محمد الله الذي عرفوا صفاته في التوراة، كفروا برسالته، حسداً وبُغضاً؛ لأنهم كانوا يظنون أنّه سيكون من بني إسرائيل، فلَمَّا بعثه الله من العرب، حسدوه وكفروا به، فلَعْنَةُ اللَّهِ عليهم، ومعنى اللعنة: الطردُ من رحمة الله) (٥).

<sup>(</sup>١) الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ١/ ٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) الدباغ، عبد الستار حامد، مباحث في علم التفسير، ص: ١٢٤، (بغداد، دار الحكمة، وزارة التعليم العالي، ١٩٩٠م).

<sup>(</sup>٣) العك، خالد عبد الرحمن، أصول التفسير وقواعده، ص: ٩٩، (دمشق، دار النفائس، ط ٢، ١٤٠٦ه/ ١٩٨٦م).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: ٨٩.

<sup>(</sup>٥) الصابوني، التفسير الواضح الميسر، ص: ٣٨.

العلوم الإسلامية

وعند تفسيرهِ لقولهِ تعالى: ﴿وَمِنَ النَّخْلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ ﴾ (١) ، قال المؤلف: (أي وأخرجنا من طلع شجر النخيل، عناقيد قريبة سهلة التناول، والقنوان جمعُ قِنْوٍ، وهو العنقودُ للتمر، بمنزلة العنقود للعنب ...) (١).

# المطلب الثاني: اهتمامه بقواعد الإعراب ومعاني الحروف.

المُتتبع لمنهج الشيخ الصابوني يرى أنه كان يتعرض للمسائل النحْوية أحياناً ولا يستطرد فيها، وإنما يتعرض لبعض النواحي الإعرابية، ويبين معاني الحروف وأدوات النحو، بقدر حاجة توضيح المعنى ومقتضى التفسير، ومن الأمثلة على ذلك:

عند تفسيرهِ لقولهِ تعالى: ﴿إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا إِنَاثًا وَإِنْ يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَانًا مَرِيدًا ﴿ أَنَ عَالَ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ ال

وعند تفسيره لقوله تعالى: ﴿قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ فال المُصَنِّفُ: (...﴿قُلِ اللَّهُ أَنزِله، وإنما أُمِرَ الرسولُ بالجواب، للإشعار بأنهم أُفحموا ولم يقدروا على التكلم) (١٠).

وعُند تفسيرهِ لَقولهِ تعالى: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ (٧)، قال الشيخُ: (لَا: مزيدةٌ لتأكيد القسم، أي أقسم بربك يا محمد، لا يكونون مؤمنين حقاً، حتى يتحاكموا إليك، ويرضوا، بحكمك، في ما تنازعوا واختلفوا فيه من خصومات) (٨).

<sup>(</sup>١) سورة الَّانْعَام: ٩٩.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ١١٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص: ٢١٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الْأنْعَام: ٩١.

<sup>(</sup>٦) الصابوني، التفسير الواضح الميسر، ص: ٣٢٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الْأنْعَام: ٩٩.

<sup>(</sup>۸) المصدر نفسه، ص:۱۹۷.

### المطلب الثالث: عنايته بالشعر.

المُتتبع لمنهج المُصَنِّف في تفسيره يلحظ أنّ تناولهُ للشعر والاستشهاد به لم يكن كثيراً، أما الطريقة التي سلكها فيه فإنّه كان يبين بالشِّعر بعض معاني المفردات القرآنية، وأحياناً يحتج على معنى الآية بمعنى البيت، ومن الأمثلة على ذلك:

عند تفسيرهِ لقولهِ تعالى: ﴿وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَامِ ﴾(١)، قال المؤلفُ: (أي وهو شديد العداوة لك يا أيها الرسول وللمسلمين، كما قال القائل:

يُعْطِيْكَ مِنْ طَرَفِ اللِّسَانِ حَلاوَةً وَيرُوغُ عَنْكَ كَمَا يَرُوغُ التَّعْلَبُ(٢).

وعند تفسيره لقولهِ تعالى: ﴿عُتُلِّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴿ " )، قال المُصَنِّفُ: (... ﴿ زَنِيمٍ ﴾ أي دعيّ لصيقٌ، ليس له نسبٌ صحيح، وهذه أشدُّ معايبه وأقبحها، أنه ابنُ زنى، كما قال الشاعر: زَنِيمٌ لَيْسَ يُعْرَفُ مَنْ أَبُوهُ ) (٤).

### المطلب الرابع: عنايته في بيان الوجوه البلاغية

يُعد علم البلاغة من العلوم المهمة التي يحتاج إليها المفسر لكتاب الله تعالى، بل هو أَعْظمُ أَرْكانِ المُفسِّرِ(٥)، فبواسطته ومن خلاله يستطيع استخراج دُرر القرآن، وتبيين وجوه

إعجازه. ولقد أهتم الشيخُ الصابوني في مُصَنَّفهِ بإبراز بعض الجوانب البلاغية، فكانت له وقفات عند تفسيره لبعض الآيات ذكرَ فيها بعض اللفتات البلاغية كالتشبيه، والتمثيل، والتعجب، والحذف، والاستفهام، والاستعارة، والمقابلة، ومن الأمثلة على ذلك:

عند تفسيرهِ لقولهِ تعالى: ﴿سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿نَا المؤلفُ: (أي جازاهم عند تفسيرهِ لقولهِ تعالى المقابلة؛ لأنّ الجزاء من على سخريتهم، بمثل ما صنعوا بالمؤمنين، واللفظ جاء على سبيل المقابلة؛ لأنّ الجزاء من

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص:٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة القلم: ١٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص: ١٤٥٠. والأمثلة على عنايته بالشعر، كثيرة في مصنفه ينظر مثلًا: ص: ٢٣٢، ٣٣٢، ٣٣٣، ٣٦٣، ٣٦٠، ، ٢٥٥، ١٢٥١، ١١٠١، ١١٠١، ١١٥١، ١٢٨١، ١٢٥٠، ، ٣٦٥، ٤١٤، ١٠٨١، ١١٥٤، ١٣٥١، ١٠٢٨، ١١٥٤، ٤١٤، ١٠٨١، ١١٥٤، ٤١٠، ١٠٥٠، ٤٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ١/ ٣١١.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة: ٧٩.



جنس العمل، فالسخرية منهم سفةٌ واستهزاء، والسخرية منه تعالى بهم عقوبة وبلاء)(١).

وعند تفسيره لقولهِ تعالى: ﴿رَسُولًا يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللَّهِ مُبَيِّنَاتٍ لِيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴿(٢)، قال المُصَنِّفُ: (...والظلمات في الآية استعارة عن الكفر، والنور استعارة عن الإيمان، شبَّه الكفر بالظلمات، الإيمان بالنور، لأن أدلة الكفر قاتمة مظلمة، وبراهين الإيمان واضحة بينة، وهذا من بديع التشبيه، ولطيف الاستعارة) (٣).

(١) الصابوني، التفسير الواضح الميسر، ص: ٤٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق: ١١.



# المبحث الخامس أسلوبه وطريقته في كيفية الإِفادة من المصادر

### المطلب الأول: يورد أحيانا الأقوال من دون ترجيح.

ومثال ذلك عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ﴾(١)، قال المؤلف: (أي طهّر ثيابك من النجاسات والمستقذرات، فإن المؤمن طيب القلب، طاهر الثياب، باطنه وظاهره سواء،

لا يليق أن يحمل الخبث في نفسه، ولا النجاسة في ثوبه.قال ابن زيد: كان المشركون لا يتطهّرون، فأُمر- صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أن يتطهّر، وأن يطهّر ثيابه، وقال ابن عباس: الثياب هنا كناية عن القلب والنفس، أي طهّر نفسك من الذنوب والمعاصي....والعرب، تقول: لبس ثوب العفاف، أي عف عن القبائح، وفلانٌ دنسُ الثياب إذا كان غادراً فاجراً)(٢).

# المطلب الثاني: يورد أحياناً الأقوال، ويرجح احدها مبيناً وجه الترجيح.

ومثال ذلك عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُ ﴾ قال المُصَنِّفُ: (... ويرى بعض المفسرين أن المراد بالتنور: وجهُ الأرض، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا ﴾ ورجح شيخ المفسرين - ابن جرير الطبري- أن المراد بالتنور هو الذي يُخبز فيه الخبز، لأنّه هو المعروف من كلام العرب، وكلامُ الله يُحمل على الأشهر والأغلب، أي نبع الماء من جميع أطراف الأرض، حتى نبع من التنور) • .

<sup>(</sup>١) سورة المدثر: ٤.

<sup>(</sup>۲) الصابوني، التفسير الواضح الميسر، ص: ١٤٨٧.والأمثلة على ذلك كثيرة في مصنفه ينظر مثلًا: ص: ٢٦، ٢٠٧، ٢٠٧، ١٣٥٤، ٥٦٦، ٢٠٧، ٣٢٧

<sup>(</sup>٣) سورة هود: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة القمر: ١٢.

<sup>(</sup>ه) المصدر نفسه، ص: ۶۷۰-۵۸۶.والامثلة على ذلك كثيرة في مصنفه ينظر مثلًا: ص: ۱۲۳، ۱۸۲، ٤١٩، ٥٣١، ٥٣١، ٥٣١، ٥٣١، ٥٨٠، ٥٨٠، ٥٨٠، ٥٨٠، ٥٧٦، ٥٧١، ١٥٧١، ١٥٧١، ١٥٧١، ١٥٧١.

### المطلب الثالث: احيانا يسمى من ينقل عنه.

ومثال ذلك عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا شَيَاطِينَ الْإِنْسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا ﴿(١)، قال المؤلفُ: (...قال مالك بن دينار: إن شَيَطان الإنْس أشَد عليَّ من شَيَطان الجِنِّ، فشَيَطان الجِنِّ إن تعوذت بالله تعالى ذهبت عني، وشَيَطان الإنْس لا يزال حتى يجرِّني إلى المعصية عياناً)(١).

### المطلب الرابع: احيانا ينقل عن مجاهيل.

ومثال ذلك نقل المؤلف: (قال المفسرون: ...)(۲)، (وقال بعض المفسرين: ...)(٤)، (قال علماء البيان: ...)(٥)، (قال أهل اللغة: ...)(٢)، (قال العلماء: ...)(٧).

### المطلب الخامس: قد يذكر اسم المورد والمؤلف معاً.

ومثال ذلك عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿فَإِنْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا اسْتَحَقَّا إِثْمًا فَآخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْأَوْلَيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِاللَّهِ لَشَهَادَتُنَا أَحَقُّ مِنْ شَهَادَتِهِمَا وَمَا اعْتَدَيْنَا إِنَّا إِذًا لِمَنَ النَّالِمِينَ ﴾ (^)، قال المُصَنِّفُ: (...وقال الفخر الرَّازي في التفسير الكبير: إِنَّ هذه الآية في غايَةِ الصُّعُوبةِ إِعْرَابًا ونَظْمًا وحُكْمًا، وسبحان الخبير العليم بحقائق كلامه) (٩).

(۲) المصدر نفسه، ص: ۳۳۳.والامثلة على ذلك كثيرة في مصنفه ينظر مثلًا: ص: ٤٦٨، ٥٧٥، ٥٧٥، ٥٨١، ٥٨٥، ٥٨٤، ٥٨٥، ٥٧٤، ٥٧١، ١٠٦١.

<sup>(</sup>١) سورة الانعام: ١١٢.

<sup>(</sup>٣) الصابوني، التفسير الواضح الميسر، ص: ٢٦- ٢٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص: ٥٣٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص: ٥٨٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص: ٨٥٧.

<sup>(</sup>۷) المصدر نفسه، ص: ۱۲۲۶.والامثلة على ذلك كثيرة في مصنفه ينظر مثلًا: ص: ۲۰۶، ۵۳۰، ۲۰۵، ۲۰۵، ۲۰۵، ۲۰۵، ۲۰۸، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۰۷، ۲۰۷، ۲۰۸، ۹۶۹، ۹۷۷، ۹۷۷، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۷۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱، ۲۰۸۱،

<sup>(</sup>٨) سورة المائدة: ١٠٧.

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه، ص: ٢٨٩.وللمزيد من الأمثلة ينظر: ص: ٥٦٠، ٥٨٩، ٦٢٣، ٧٥٠، ٧٥٥، ٩٤٩، ٩٩٦.

### المطلب السادس: قد يذكر اسم المؤلف فقط، من دون اسم الكتاب

ومثال ذلك ما ذكرهُ المؤلفُ في مُصَنَّفه، حيثُ قال: (قال الطبري: ...)(١)، (قال الزجّاج: ...)(٢)، (قال الحافظ ابن كثير: ...)(٣)، (وقال ابن القيم: ...)(٤).

# المطلب السابع: أحياناً يحيل الى كتبه وإلى المصادر الأخرى التي أورد منها

ومثال ذلك ما ذكرهُ المؤلفُ في مُصَنَّفه، عند تفسيره لقوله تعالى : ﴿فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴾ (٥٠)، حيثُ قال: (...وأقرأ كتابنا - موقف الشريعة الغراء من نكاح المتعة - ففيه الأدلة الساطعة القاطعة على تحريم نكاح المتعة ...) (٦).

# المطلب الثامن: يعترض أحياناً على آراءِ من سبقه مِن المفسرين

ومثال ذلك ما ذكرهُ المؤلفُ في مُصَنَّفه، عند تفسيره لقوله تعالى : ﴿مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ ﴿ ﴾ حيثُ قال: (... ﴿ وَحَصُورًا ﴾ أي عفيفاً يحبس نفسه عن الشهوات، ترفُّعاً وزهداً، ولا يقرب النساء مع قدرته على ذلك، وما قاله البعضُ أنّه كان عنيناً فباطلٌ؛ لأنّ هذا نقصٌ في الرجولة، والآية وردت مورد المدح والثناء، لا مورد الذم ﴾ ﴿ فباطلٌ؛ لأنّ هذا نقصٌ في الرجولة، والآية وردت مورد المدح والثناء، لا مورد الذم ﴾ ﴿ فباطلٌ عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ وَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْهُ الله عَلَيْ الله عَلْهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله

# المطلب التاسع: يستشهد بأقوال من سبقه مِن الفسرين ويسميهم أحياناً

ومثال ذلك ما ذكرهُ المؤلفُ في مُصَنَّفه، عند تفسيره لقوله تعالى : ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴿(٩)، حيثُ قال: (...﴿ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص: ٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص: ٨٠٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، ص: ۸۷۲. وللمزيد من الامثلة ينظر: ص: ٣٣٥، ٣٣٨، ٤٣١، ٤٤١، ٥٤١، ٥٦٩، ٤٢٩، ٤٧٣، ٤٧٣. . ٤٧٥، ٥٢٦، ٥٧٥، ٧٣٩، ٨١١، ٨٣١، ٥٨٥، ٩٥٤، ٩٦٤، ٩٦٦، ٩٨٦، ٩٨٦، ٩٩٢، ٩٩٢.

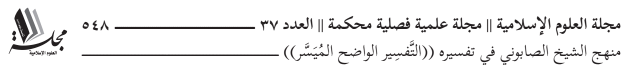
<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون: ٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص: ٨٣٩.وللمزيد من الأمثلة ينظر: ص: ٨٦٤، ٩٤٩، ١٤٨٢، ١٤٨٨، ١٥٥٤.

<sup>(</sup>٧) سورة آل عمران: ٣٩.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه، ص: ١٢٣. وللمزيد من الأمثلة ينظر: ص: ٢٧٧، ٢٨٧، ٣٣٨، ٣٥٤، ٤١٩، ٧٨٤، ٨٣١.

<sup>(</sup>٩) سورة آل عمران: ٣٩.



الْعَرْشِ استواء يليق بجلاله، من غير تكييفٍ، ولا تعطيل، ولا تشبيه، كما هو مذهب السلف الصالح، وهو إمرارها الصالح، قال الحافظ ابن كثير: نسلك في هذا المقام مذهب السلف الصالح، وهو إمرارها كما جاءت من غير تشبيه ولا تعطيل)(١).

### الخاتِمَة

وبعد هذا التطواف الماتع، في رحاب دراسة منهج الشيخ الصابوني في تفسيره - التَّفسِير الواضح المُيَسَّر- أودُّ أَنْ أقف عندَ ختامِها؛ لأُورِد أهم الفوائد العلمية، التي توصلتُ إليها في هذه الدراسة، وأُجملها بالآتى:

- ١- ظهرَ لي في هذا البحثِ، أن الشيخ الصابوني من أشهر علماء العالم الإسلامي المعاصرين، إذ كان مُلِمًّا بشتى أنواع العلوم الشرعية؛ ومؤلفاته وآثاره خير دليل على ذلك.
- ٢- لقد كان الشيخ الصابوني مُعتنياً بعلم التفسير، مُتمَيّزاً به، إذ ساهم بشكل كبير في إثراء المكتبة الإسلامية بمؤلفاته القيمة في علم التفسير، تحقيقاً واختصاراً وتأليفاً.
- ٣- تبين لي تحرر الشيخ الصابوني من التعصب المذهبي والتقليد الأعمى، وكان يعتمد على الدليل الواضح، والنظر الصحيح في اختياراته وأقواله في التفسير.
- ٣- ظهرَ لي تنوع أسلوب الشيخ الصابوني في تفسيره لآيات كتاب الله تعالى، فأحيانا يفسر القرآن بالقرآن، وأحيانا يفسر القرآن بالسنة، وأحيانا يفسر القرآن بأقوال الصحابة والتابعين، وفي بعض الأحيان يجمع بين هذه الأساليب في تفسيره للآية الواحدة.
- ٤- تبين لي في هذه الدراسة اعتناء الشيخ الصابوني بالتفسير اللغوي، فأجاد في بيان معاني الكلمات الغريبة، وذكر بعض القضايا اللغوية في قواعد الإعراب ومعاني الحروف، كذلك أولى عنايته في توضيح أسرار التعبير القرآني، وبيان الوجوه البلاغية لِمَا تضمنته الآيات، بالإضافة إلى تناوله للشعر والاستشهاد به، وإنْ لَمْ يكن كثيراً.
- ٥- ظهرَ لي في هذا البحثِ أنّ الشيخ الصابوني لم يكن له أي اهتمام بالقراءات القرآنية المتواترة، بل ولم يتطرق لذكرها أبداً عند تفسيره للآيات.

# ثبت المصادر والمراجع

- 1) الإمَام مُسْلِم، مسلم بن الحجاج بن مسلم (ت: ٢٦١هـ)، صحيح مسلم، (تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ج٥، د.ت).
- ۲) ابن أبي حاتم، محمد عبد الرحمن بن محمد (ت: ۳۲۷ه)، تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، (تحقيق أسعد محمد الطيب، المملكة العربية السعودية، مكتبة نزار مصطفى الباز، ط ۳، ۱۶۱۹هـ، ۲۳ ج).
- ٣) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام (ت ٧٢٨هـ)، مقدمة في أصول التفسير، (بيروت، دار مكتبة الحياة، ١٤٩٠هـ/ ١٩٨٠م).
- ٤) ابن قيِّم الجَوْزِيَّة، محمد بن أبي بكر بن أيوب (ت: ٧٥١هـ)، التبيان في أقسام القرآن، (تحقيق محمد حامد الفقى، بيروت، دار المعرفة).
- ٥) ابن كثير، إسماعيل بن عمر الدمشقي (ت: ٧٧٤)، تفسير القرآن العظيم، (تحقيق سامي بن محمد سلامة، الرياض، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط ٢، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م، ٨ج).
  - 7) إسماعيل احمد الطحان، دراسات حول القرآن الكريم، (الدوحة، ط٤، ١٩٩٢م).
- الإمام ابن حَنْبَل، أحمد بن محمد بن حنبل الشيبانيّ (ت: ٢٤١هـ)، مسند الإمام أحمد بن حنبل، (تحقيق شعيب الأرناؤوط وآخرون، بيروت، مؤسسة الرسالة، ط ١، ١٤٢١ ١٤٢١م، ٥٥ج).
- ۸) التر مذي، محمد بن عيسى بن سورة (ت: ٢٧٩هـ) الجامع الكبير، (تحقيق بشار عواد معروف، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ط ٢، ١٩٩٨م، ٦ج).
- ٩) الجَلَال الشَّيُوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر(ت: ٩١١ه)، معترك الأقران في إعجاز القرآن، (بيروت، دار الكتب العلمية، ط ١، ١٩٨٨م).
- 10 خالد بن سليمان المزيني، المحرر في أسباب نزول القرآن من خلال الكتب التسعة دراسة الأسباب رواية ودراية، (المملكة العربية السعودية، دار ابن الجوزي، ط ١، (١٤٢٧ه/ ٢٠٠٦م).
- 11) الدباغ، عبد الستار حامد، مباحث في علم التفسير، (بغداد، دار الحكمة، وزارة التعليم العالى، ١٩٩٠م).

- 17) الذهبي، محمد حسين الذهبي (ت: ١٣٩٨هـ)، التفسير والمفسرون، (مكتبة وهبة، القاهرة، د.ت).
- ٣١) الرومي، فهد بن عبد الرحمن بن سليمان، اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر، (مؤسسة الرسالة، ط ٣، ١٩٩٧م).
- 15) الزُّرْقاني، محمد عبد العظيم (ت: ١٣٦٧هـ)، مناهل العرفان في علوم القرآن، (مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، الطبعة ٣).
- ١٥) الزركشي، محمد بن عبد الله بن بهادر (ت: ٧٩٤هـ)، البرهان في علوم القرآن، (تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، بيروت، دار المعرفة، ط ١، ١٣٧٦هـ/ ١٩٥٧م).
- 17) السُّيوطي جلال الدين، عبد الرحمن بن أبي بكر (ت: ٩١١هـ)، الإتقان في علوم القرآن، (تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٤م).
- ١٧) الشَّنْقِيطي، محمد الأمين بن محمد المختار (ت:١٣٩٣ه)، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، (دار بيروت، الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، ط ١، ٩٩٥م).
- ۸۱) الصابوني، محمد علي، التفسير الواضح الميسر، (بيروت، المكتبة العصرية، ط ۸، ۲۰۰۷م).
- 19 الطبري، محمد بن جرير بن يزيد (ت: ٣١٠ه)، جامع البيان في تأويل القرآن، (تحقيق محمود محمد شاكر وأحمد محمد شاكر، بيروت، مؤسسة الرسالة، ط ١، ١٤٢٠ هـ/ ٢٠٠٠م، ٢٤ ج).
- ۲۰) العك، خالد عبد الرحمن، أصول التفسير وقواعده، (دمشق، دار النفائس، ط ۲، ۱٤٠٦ه/ ۱۹۸٦م).
- (٢١) الفيروزآبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب (ت: ١٨٥ه)، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، (تحقيق محمد علي النجار، القاهرة، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، لجنة إحياء التراث الإسلامي، ط ١، ١٩٩٦م).
- ۲۲) محمد أحمد معبد (ت: ۱٤٣٠هـ)، نفحات من علوم القرآن، (القاهرة، دار السلام، ط۲، ٥٠٠٥م).
- ۲۳) محمد عمر الحاجي، موسوعة التفسير قبل عهد التدوين، (دمشق، دار المكتبي، ط ۱، ۲۰۰۷م).
- ٢٤) مناع بن خليل القطان (ت: ١٤٢٠هـ)، مباحث في علوم القرآن، (مكتبة المعارف للنشر

والتوزيع، ط ٣، الطبعة الثالثة ٢١١هـ / ٢٠٠٠م).

- (تحقيق الواحدي، علي بن أحمد بن محمد (ت: ٤٦٨ه)، أسباب نزول القرآن، (تحقيق عصام بن عبد المحسن الحميدان، الدمام، دار الإصلاح، ط ٢، ١٤١٢هـ/١٩٩٢م). ثانياً: المجلات والدوريات.
- منتديات تونيزسات، السيرة الذاتية لفضيلة الشيخ محمد علي الصابوني حفظه لله بقلم ولده الشيخ أحمد، /٣٢٩٦٠١٧/https://www.tunisia-sat.com/forums/threads/ الشيخ أحمد، /٣٢٩٦٠١٥ المكتبة القيروانية، تاريخ النشر: ٧/ ٥/ ٢٠١٥، المجلس الإسلامي السوري، جهود العلامة الشيخ محمد علي الصابوني في علم التفسير، ٣٤٩٥=\$?//sy-sic.com/?\$ العدد العاشر من مجلة مقاربات مجلة فصلية تضم أبحاثاً ومقالات في الشريعة والفكر والحضارة تصدر عن المجلس الإسلامي السوري.
- رابطة أدباء الشام، %AC%D9%85/114200 أدباء الشام، %AC%D9%85/114200 أدباء الشام، %https://www.marefa.org ، ومُحمَّد علي الصَّابُونيّ، AC%D9%85/114200 https://www.al ، البيان، جائزة دبي الدولية للقرآن تختار الشيخ محمد الصابوني شخصية العام الإسلامية، -7٠٠٧م، والمعرفة، bayan.ae/across-the-uae/2007-09-29-1.794329 .https://www.marefa.org ، التاريخ: 79 سبتمبر/ ٢٠٠٧م، والمعرفة، محمد\_على\_الصابوني/ https://www.marefa.org.



#### sources and references:

- 1) Imam Muslim, Muslim bin Al-Hajjaj bin Muslim (d.261 AH), Sahih Muslim, (edited by Muhammad Fouad Abdel Baqi, Beirut, Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, vol.5, d.d.).
- 2) Ibn Abi Hatim, Muhammad Abd al-Rahman bin Muhammad (d.327 AH), Interpretation of the Great Qur'an by Ibn Abi Hatim, (verified by Asaad Muhammad al-Tayyib, Kingdom of Saudi Arabia, Nizar Mustafa al-Baz Library, 3rd edition, 1419 AH, 13 AH).
- 3) Ibn Taymiyyah, Ahmed bin Abd al-Halim bin Abd al-Salam (d.728 AH), Introduction to the Fundamentals of Interpretation, (Beirut, Al-Hayat Library House, 1490 AH/1980 AD).
- 4) Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Muhammad ibn Abi Bakr ibn Ayyub (d.751 AH), Al-Tibyan fi Sections of the Qur'an, (edited by Muhammad Hamid al-Faqi, Beirut, Dar al-Ma'rifa).
- 5) Ibn Kathir, Ismail bin Omar al-Dimashqi (d.774 AH), Interpretation of the Great Qur'an, (edited by Sami bin Muhammad Salama, Riyadh, Dar Taibah for Publishing and Distribution, 2nd edition, 1420 AH / 1999 AD, 8C).
- 6) Ismail Ahmed Al-Tahan, Studies on the Holy Qur'an, (Doha, 4th edition, 1992 AD).
- 7) Imam Ibn Hanbal, Ahmed bin Muhammad bin Hanbal Al-Shaybani (d.241 AH), Musnad of Imam Ahmad bin Hanbal, (edited by Shuaib Al-Arnaout and others, Beirut, Al-Risala Foundation, 1st edition, 1421 AH / 2001 AD, 45 AH).
- 8) Al-Tirmidhi, Muhammad bin Isa bin Sura (d.279 AH), Al-Jami' Al-Kabir, (edited by Bashar Awad Ma'rouf, Beirut, Dar Al-Gharb Al-Islami, 2nd edition, 1998 AD, 6C).
- 9) Al-Jalal Al-Suyuti, Abd al-Rahman bin Abi Bakr (d.911 AH), The Battle of Companions in the Miracles of the Qur'an, (Beirut, Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1st edition, 1988 AD).