

جَالَةً فَصْلِيَّةً مُحَكَّمةً تُعْنى بِالتُراث الكربلائي فَعْنى بِالتُراث الكربلائي مُعَازَةً مِنْ وزَارَةِ التَّعْلِيمِ الْعَالِي وَالْبُحْثِ الْعِلْمِيِّ مُعْتَدَةً لِأَغْرَاضِ التَّرْقِيةِ الْعِلْمِيَّةِ

تصدرعن: العتبة العباسيّة المقدّسة قسم شؤون المعارف الإسلاميّة والإنسانيّة مركز تراث كربلاء

السنة التاسعة/ المجلَّد التاسع/ العددان الثَّالث والرَّابع (٣٣-٣٤) شهر جمادي الأولى ١٤٤٤هـ/ كانون الأوَّل ٢٠٢٢م

العتبة العباسية المقدسة. قسم شؤون المعارف الاسلامية والانسانية. مركز تراث كربلاء. تراث كربلاء كربلاء : مجلة فصلية محكمة تعنى بالتراث الكربلائي/ تصدر عن مركز تراث كربلاء قسم شؤون المعارف الاسلامية والانسانية العباسية المقدسة كربلاء، العراق : العتبة العباسية المقدسة، قسم شؤون المعارف الاسلامية والانسانية، مركز تراث كربلاء، ١٤٣٧هـ. = ٢٠١٦ محلد : ايضاحيات ؛ ٢٤ سم

فصلية. - السنة التاسعة، المجلد التاسع، العددان الثالث والرابع (كانون الأول -٢٠٢٠)- ردمد: ٢٠٢٦- ٢٨٩٥

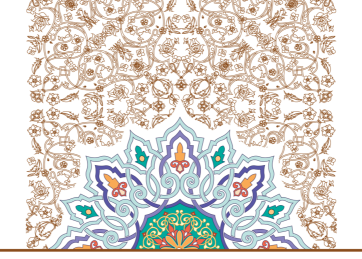
تتضمن إرجاعات ببليوجرافية.

النص باللغة العربية ومستخلصات باللغة العربية والانجليزية.

١. كربلاء (العراق) - تاريخ - - دوريات. ٢. العلماء المسلمون الشيعة - العراق - - كربلاء - - تراجم - - دوريات. ألف. العنوان.

LCC DS79.9. K3 A8373 2022 VOL. 09 NO. 03-04 DDC : 910.45

مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع المكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة





كربلاء المقدسة - جمهورية العراق

ردمد: ۲۳۱۲-۴۸۹۰

ردمد الالكتروني: ٢٤١٠-٣٢٩٢

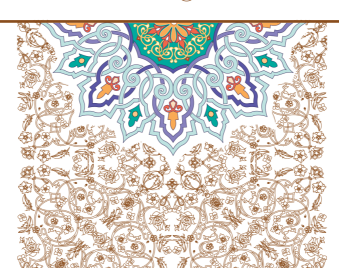
الترقيم الدولي: ٣٢٩٧

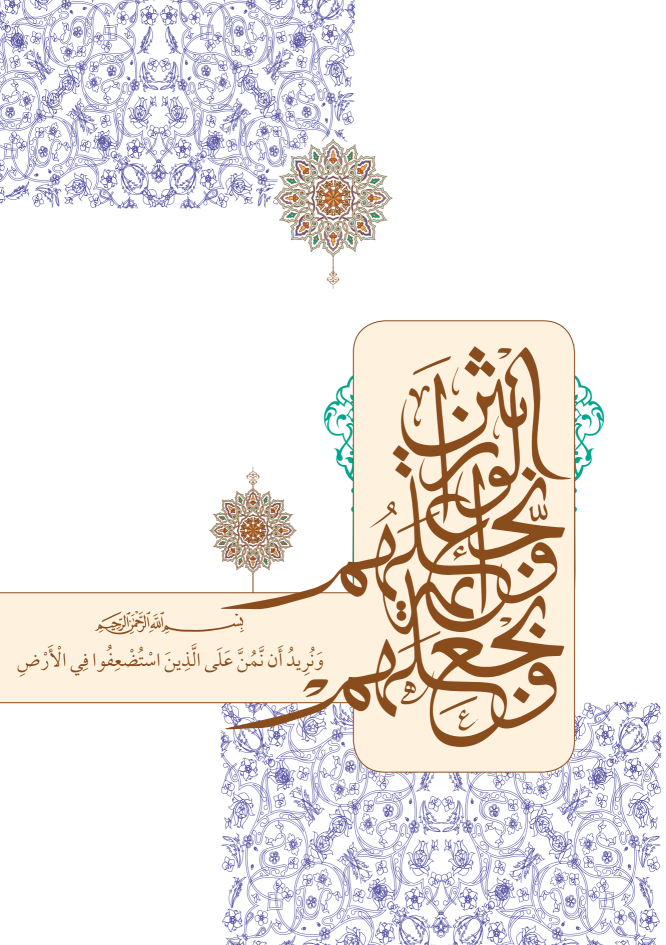
رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية ١٩٩٢ لسنة ٢٠١٤

رقم الجوال: ۲۹۲۲۱۳۲۷،

Web: http://Karbalaheritage.alkafeel.net

E. mAil: turAth@AlkAfeel.net







#### المشرف العام

سماحة السيّد أحمد الصافي المتولي الشرعي للعتبة العباسية المقدسة

#### المشرف العلمي

الشيخ عمّار الهلالي رئيس قسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية في العتبة العباسية المقدسة وئيس التحرير

د. إحسان علي سعيد الغريفي (مدير مركز تراث كربلاء)
مدير التحرير

أ.م. د. فلاح رسول الحسيني (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء) سكر تبر التحرير

د. عمار حسن عبد الزهرة

### مدقق اللغة العربية

أ.م. د. فلاح رسول الحسيني (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)
 م.د. حيدر فاضل العزاوي (وزارة التربية/ مديرية تربية كربلاء)

### مدقق اللغة الانكليزية

أ. م. د. نعيم عبد جودة الشيباوي (جامعة كربلاء/ كلية التربية للعلوم الإنسانية)

الإدارة المالية والموقع الإلكتروني

د. عمار حسن عبد الزهرة





### الهيأة التحريرية

الشيخ مسلم الشيخ محمد جواد الرضائي (أستاذ في الحوزة العلمية/ النجف الأشرف) الشيخ محمد حسين الواعظ النجفي (الحوزة العلميّة/ قم المقدّسة) أ.د. مشتاق عباس معن (كلية التربية/ ابن رشد/ جامعة بغداد) أ. د. على خضير حجى (كلية التربية/ جامعة الكوفة)

أ.د. إياد عبد الحسين الخفاجي (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

أ. د. على كسار الغزالي (كلية التربية للبنات/ جامعة الكوفة)

أ.د. عادل محمد زيادة (كلية الآثار/ جامعة القاهرة)

أ.د. حسين حاتمي (كلية الحقوق/ جامعة اسطنبول)

أ.د. تقى عبد الرضا العبدواني (كلية الخليج/ سلطنة عمان)

أ.د. إسماعيل إبراهيم محمد الوزير (كلية الشريعة والقانون/ جامعة صنعاء)

أ.د. زين العابدين موسى جعفر (كلية الآداب/ جامعة بغداد)

أ.د. علي طاهر تركي الحلي (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

أ.د. محمد حسين عبود (كلية العلوم الإسلامية/ جامعة كربلاء)

أ.د. حميد جاسم الغرابي (كلية العلوم الإسلامية/ جامعة كربلاء)

أ.م.د. ضرغام كريم كاظم الموسوي (كلية العلوم الإسلامية/ جامعة كربلاء)

أ.م.د. حيدر عبد الكريم حاجى البناء (جامعة القرآن والحديث/ قم المقدسة)

أ.م.د. محمد علي أكبر (كلية الدراسات الشيعية/ جامعة الأديان والمذاهب/إيران)

أ.م.د. فلاح عبد علي سركال (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

د. عمار حسن عبد الزهرة (مديرية التربية/ محافظة كربلاء)



#### قواعد النشرية المجلة

تستقبل مجلة تراث كربلاء البحوث والدراسات الرصينة على وفق القواعد الآتية:

- ١- يشترط في البحوث أو الدراسات أن تكون على وفق منهجية البحث العلمي وخطواته المتعارف عليها عالميًا.
- ۲- يقدم البحث مطبوعًا على ورق A4، وبنسخ ثلاث مع قرص مدمج
   (simblified ArAbic) بحدود (٥٠٠٠ ١٠٠٠٠) كلمة بخط (CD) بحدود على أن ترقم الصفحات ترقيعًا متسلسلًا.
- ٣- تُقبل النصوص المحققة لمخطوطات كربلاء، على أن تكون محققة على وفق المناهج المتعارف عليها، وأن تتضمن مقدمة تحقيق(دراسة) يذكر فيها الباحث المنهج المعتمد ومواصفات النسخة المعتمدة ومصدرها، ويرفق مع العمل المحقق صورة المخطوطة المعتمدة كاملة، على أن لا يتعدى عدد الكليات ١٨,٠٠٠ كلمة.
- 3 تقديم ملخّص للبحث باللغة العربية، وآخر باللغة الإنكليزية، كلّ في حدود صفحة مستقلة على أن يحتوي ذلك عنوان البحث، ويكون الملخص يحدود (٣٥٠) كلمة.
- ٥- أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على عنوان واسم الباحث/الباحثين، وجهة العمل، والعنوان الوظيفي، ورقم الهاتف، والبريد الألكتروني مع مراعاة عدم ذكر اسم الباحث أو الباحثين في صلب البحث أو أي إشارة إلى ذلك.
- ٦- يشار إلى المراجع والمصادر جميعها بأرقام الهوامش التي تنشر في أواخر البحث، وتراعى الأصول العلمية المتعارفة في التوثيق والإشارة بأن تتضمن:



اسم الكتاب، اسم المؤلف، اسم الناشر، مكان النشر، رقم الطبعة، سنة النشر، رقم الصفحة، هذا عند ذكر المرجع أو المصدر أول مرة، ويذكر اسم الكتاب، ورقم الصفحة عند تكرّر استعاله.

- ٧- يزوّد البحث بقائمة المصادر والمراجع منفصلة عن الهوامش، وفي حالة وجود مصادر ومراجع أجنبية تُضاف قائمة المصادر والمراجع بها منفصلة عن قائمة المراجع والمصادر العربية، ويراعي في إعدادهما الترتيب الألفبائي لأساء الكتب أو البحوث في المجلات.
- ٨- تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويشار في أسفل
   الشكل إلى مصدرها، أو مصادرها، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن.
- 9- إرفاق نسخة من السيرة العلمية إذا كان الباحث ينشر في المجلة للمرة الأولى، وأن يشير فيما إذا كان البحث قد قُدّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنه لم ينشر ضمن أعالها، كما يشار إلى اسم أية جهة علمية، أو غير علمية قامت بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده.
  - ١٠ -أن لا يكون البحث منشورًا وليس مقدّمًا إلى أيَّة وسيلة نشر أخرى.
- 1۱ تعبر جميع الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها، ولا تعبر بالضرورة عن وجهة نظر جهة الإصدار، ويخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنية.
- 17 تخضع البحوث لتقويم سري لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى أصحابها سواء أقبلت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق الآلية الآتية:
- أ. يبلغ الباحث بتسليم المادة المرسلة للنشر خلال مدة أقصاها أسبوعان من تاريخ التسلم.
- ب. يخطر أصحاب البحوث المقبولة للنشر بموافقة هيأة التحرير على



نشرها وموعد نشرها المتوقّع.

ج.. البحوث التي يرى المقومون وجوب إجراء تعديلات أو إضافات عليها قبل نشرها تعاد إلى أصحابها، مع الملاحظات المحددة، كي يعملوا على إعدادها نهائيًا للنشر.

د. البحوث المرفوضة يبلغ أصحابها من دون ضرورة إبداء أسباب الرفض.

ه.. يشترط في قبول النشر موافقة خبراء الفحص.

و. يمنح كلَّ باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه، ومكافأة مالية مجزية.

١٣ - يراعي في أسبقية النشر:

أ- البحوث المشاركة في المؤتمرات التي تقيمها جهة الإصدار.

ب- تاريخ تسليم البحث لرئيس التحرير.

ج- تاريخ تقديم البحوث التي يتم تعديلها.

د- تنويع مجالات البحوث كلم أمكن ذلك.

١٤ - ترسل البحوث على البريد الإلكتروني للمجلة(turath@alkafeel.net)

أو على موقع المجلة: http://karbalaheritage.alkafeel.net/

او موقع رئيس التحرير: drehsanalguraifi@gmail.com

أو تُسَلَّم مباشرةً إلى مقر المجلة على العنوان الآتي:

(العراق/ كربلاء المقدسة/ المدينة القديمة/ باب الخان/ مُجَمَّع الامام الصادق لأقسام العتبة/ الطابق الخامس).



بسم الله الرحمن الرحيم

Republic of Iraq Ministry of Higher Education & Scientific Research Research & Development



جمهورية العراق وزارة التعليم العالى والبحث العلمي دانرة البحث والتطوير

"معا لمساندة قواتنا المسلحة الباسلة لدحر الار هاب"

No: Date:

الرقم: ب ت ٤ / ٤ ٩ ٨ ٩ التاريخ: ۲۰۱٤/۱۰/۲۷

" معا لمساندة قواتنا المسلحة الباسلة لدحر الارهاب"

العتبة العباسية المقدسة

م / مجلة تراث كريلاء

#### تحية طيبة.

استنادا الى الية اعتماد المجلات العلمية الصادرة عن مؤسسات الدولة ، وبناءاً على توافر شروط اعتماد المجلات العلمية لأغراض الترقية العلمية في "مجلة تراث كريلاء"المختصة بالدراسات والابحاث الخاصة بمدينة كربلاء الصادرة عن عبتكم المقدسة تقرر اعتمادها كمجلة علمية محكمة ومعتمدة للنشر العلمي والترقية العلمية .

...مع التقدير وزارة التعليم العالي والخصف العلمي أ.د. غسان حميد عبد المجيد المدير العام لذائرة البحث والتطوير وكالة ٢٠١٤/١٠/

- نسخة منه الى: قسم الشؤون العلمية/ شعبة التأليف زالتُشر والترجمة

www.rddiraq.com

Emailscientificdep@rddiraq.com







## بسم الله الرحمن الرحيم كلمة العدد

الْحَمْدُ للهِ كَمَا يَنْبَغي لِكَرَمِ وَجْهِهِ وَعِزِّ جَلالِهِ، وَكَمَا هُوَ اَهْلُهُ حَمْداً يُعادِلُ حَمْدَ مَلائِكَتِهِ الْمُقَرَّبِينَ، وَأَنْبِيآئِهِ الْمُرْسَلِينَ، وَالصلاة والسلام عَلى خِيرَتِهِ مُحَمَّد خاتَم النَّبِيِّينَ، وَآلِهِ الطَّيِبِينَ الطَّاهِرِينَ.

أمّا بعدُ... فإنّ لكلّ منجزٍ ثقافيً مادتَهُ المعرفيّة، واتّجاهَهُ الخاص، وغايتَهُ المنشودة، ومجلّة تراث كربلاء من بين تلك المنجزات الثقافية التي لها فكرتها الخاصة، ومستواها المعرفي، ومحتواها المقصود، فأمّا الفكرةُ التي بَنتْ عليها أُسُسَها فتتمثّلُ بنشرِ الوعي الفكري وتسليطِ الضوءِ على أهميّةِ التراثِ المعرفيّ والثقافيّ لمدينةِ كربلاء؛ عن طريق دعوة الأقلام المُبدعة؛ الأكاديميّة وغيرها إلى إحيائه، والتنقيب عن مكنوناته، وبيان قيمتِهِ المعرفية، وإماطة اللثام عما خفي منه؛ لأنَّ قلّة الوعي بالتراث يُمثّلُ سبباً رئيساً في اهمالهِ، وعدمِ الاكتراثِ له، ومن ثمّ اندثاره وضياعه، وبذلك يفقدُ المجتمعُ هُويّتَه وتتقطع به السُبل عن أصوله الثقافية والمعرفية بفقدانه العُلقة والآصرة التي تربط حاضرة بماضيه، وبذلك يفقد الأسباب الكفيلة التي تدفعه للتقدُّم والتطوُّر والرقي، فقد قِيلَ: إنَّ مَنْ لا ما ضي له لا مستقبل له، فالعلاقةُ بالتراث تمثل النواةُ التي تصنعُ مستقبلَ الأمم والشعوب.

فضلاً عن ذلك فإنَّ أهمية التراث تتأتى من كونه السجل الحافظ لهوية الأمم، والكاشف عن أصالة الشعوب، إذ إنَّ لكلِّ أمّةٍ هويّتها الخاصة التي تستمدُّها من إرثها الثقافي والمعرفي، ورُبَّما لا نُغالي إذا قُلنا إنّ التُّراث

# ﴿ڒڒڶڬؚػڗؘؠڵۼؙ۪ٙ

الكربلائي قد توافر على خصائص التراث المهمة التي جعلته تُراثاً يُعتدُّ به، ويحظى بمنزلةٍ رفيعةٍ، ويجدُ لنفسهِ مَكاناً متميّزاً بين التراث الفكري البشري، إذ تَبوَّأ مَنزلةً رَفيعةً ساميةً، وبلغَ شأواً بعيداً في الجودة والغزارة والتَّنوع، ووقفَ شامِخًا يصوِّرُ آفاقَ الحياةِ المُختلفةِ، ويُعبِّر عن نَوازع مُنشئيه في شَتى ميادين الحياة.

ويأتي في مقدمة سُبُل نشر التراث الكربلائي إحياء تراث علمائِنا الأعلامِ في مُختَلَفِ العُلومِ واخراجه إلى النور، ودراسَتهُ واستِخرَاجُ الكُنوزِ العِلْمِيَّةِ والمعْرِفِيَّةِ مِن تِلكَ الآثارِ، ليُسهِمُ في رَفْدِ الحَرَكَةِ المعرفيّة بِمُعطَياتٍ عِلْمِيَّةٍ جَدِيدَةٍ، تَفتَحُ الآفاقَ أمامَ الدّارسينَ والباحِثينَ لِلشّروعِ بِدراساتٍ عِلْمِيَّةٍ رَصِينَةٍ؛ فَضُلًا عن استكمالِ المَسِيرةِ العِلْمِيَّةِ بالانطِلاقِ مِن النّتائِجِ التي توصَّلُوا إليها، والارتقاءِ نحوَ سُلَّمِ التقدُّمِ العِلمِيِّ، وبذلكَ نَصِلُ الماضي بالحاضرِ عَن طَرِيقِ التكامل العلميّ.

وتأسيسًا على ذلك يكونُ الاطِّلاعُ عَلى تُراثِ عُلَمائِنَا القُدَماءِ، وإحياءُ نتَاجاتِهِم العِلْمِيَّةِ والثِّقافيَّةِ ضرورَةً يُمليهَا واقِعُ البَحثِ العِلمِيِّ، ومُتطلِّباتِهِ المعاصرةِ.

أمَّا على صعيد المستوى الثقافي للمجلة فإنَّ ما حقّقتْهُ يتمثّلُ بنشر أكثر من ثلاثمائة بحثٍ ودراسة في مختلف الجوانب التراثيّة المتخصصة بتراث كربلاء، لباحثين من مختلف دول العالم، وهذا أسهمَ في عمليةِ الانتاجِ الثقافيّ والمعرفيّ لتراثِ كربلاء، فتداولتْها أيدي الباحثينَ والمعنيّينَ بالتراثِ على الصعيد المحليّ والعالميّ، وأصبحَتْ منبرًا ثقافيًّا تميّز بالرقي المعرفي، وهذا مؤشرٌ أساسٌ من مؤشراتِ قياسِ مستوى الإنتاجيّةِ العلميّةِ والمعرفيّةِ والمعرفية



فيها من الناحيتين النوعيّةِ والكميّةِ.

وأمَّا المحتوى العام للمجلة فيتمثّل بأبحاثٍ رصينةٍ، وتحقيقاتٍ تراثيّةٍ قيّمةٍ في مختلف الدراسات العلميّة، والإنسانيّة، فضلًا عن أنّها تنيرُ الزوايا التراثيّةِ التي لم تُسلّطْ عليها الأضواءُ بصورةٍ جليّةٍ، أو طوتْها يدُ الزمن، وغيبتها دواعي النسيانِ.

وأمّا محتوى هذا العدد الذي بين أيدينا فتضمّن أبحاثًا أدبيّة ولغويّة ونحويّة وكلاميّة وتاريخيّة وترجمة لبعض أعلام الحائر، فضلاً عن عملين تحقيقيّين في علوم القرآن، الأوّل: (في تفسير سورة النازعات من تفسير مفتاح الجنان في حَلّ رموزِ القرآنِ) للشيخ محمّد صالح البرغانيّ (ت: ١٢٨٣هـ)، والثاني: (رسالة في تجويد القرآن الكريم) تأليف العلّامة محمّد عليّ آل كشكول الحائري من أعلام القرن الثالث عشر.

وفي الختام: تُجدد المجلّة دعوتها للباحثين الكرام من أجلِ رفدِ أعدادها المقبلة بالأبحاث التراثية، وتؤكد فتح أبوابها لاستقبال نتاجاتِهم المتنوعة من دراسات وأبحاث وتحقيقيات تراثيّة تُثري مادتها الفكرية.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمدٍ وآله الطيبين الطاهرين

رئيس التحرير



# كلمة الهيأة التحريرية رسالةُ المجلّة

#### لماذا التراث؟:

الحمدُ لله ربِّ العالمينَ والصَّلاةُ والسَّلامُ عَلَى أشرفِ الأنبياءِ والمرسلينَ سيِّدنا محمَّدٍ وآلِه الطَّاهرينَ المعصومينَ، اما بعد:

فأصبحَ الحديثُ عن أهميّةِ التُّراثِ وضرورةِ العنايةِ بهِ وإحيائهِ ودراستهِ من البدهيّاتِ التي لا يَحسُنُ إطالةُ الكلامِ فيها؛ فإنَّ الأمّةَ التي لا تُعنى بتراثِها ولا تكرّمُ أسلافَها ولا تدرسُ مآثرَهُم وآثارَهُم لا يُرجى لها مستقبلٌ بينَ الأمم.

ومن ميّزاتِ تُراثِنا اجتماعُ أمرَينِ:

أولهما: الغني والشموليّةُ.

ثانيهما: قلّةُ الدراساتِ التي تُعنى به وتبحثُ في مكنوناتِه وتُبرزه، فإنّه في الوقت الذي نجد باقي الأممِ تبحثُ عن أيّ شيءٍ مادّيًّ أو معنويًّ يرتبطُ بإرثها، وتُبرزُه وتُقيمُ المتاحفَ تمجيدًا وتكريمًا له، وافتخارًا به، نجدُ أمّتنا مقصّرةً في هذا المجالِ.

فكم من عالم قضى عمرَه في خدمةِ العلمِ والمجتمعِ لا يكادُ يُعرفُ اسمُه، فضلًا عن إحياء مخطوطاتِه وإبرازِها للأجيالِ، إضافة إلى إقامةِ مؤتمرٍ أو ندوةٍ تدرسُ نظريّاتِه وآراءَه وطروحاته.



لذلك كلّهِ وانطلاقًا من تعاليمٍ أهلِ البيتِ التي أمرتنا بحفظِ التراثِ إذ قالَ الإمامُ جعفرُ الصادق الله للمفضّلِ بنِ عمر: «اكتبْ وبثَ علمَك في إخوانِك، فإنْ متَ فأورث كتبك بنيك»، بادرت الأمانةُ العامّةُ للعتبةِ العبّاسيّةِ المقدّسةِ بتأسيسِ مراكزَ تراثيّةٍ متخصّصةٍ، منها مركزُ تراثِ كربلاء، الذي انطلقت منهُ مجلّةُ تراثِ كربلاءَ الفصليّةُ المحكّمةُ، التي سارت بخطى ثابتةٍ غطّتْ فيها جوانبَ متعددة من التراثِ الضخمِ لهذهِ المدينةِ المقدّسةِ بدراساتٍ وأبحاثٍ علميّة رصينةٍ.

## لماذا تراثُ كربلاء؟:

إنَّ للاهتمامِ والعنايةِ بتراثِ مدينةِ كربلاء المقدَّسةِ منطلقينِ أساسيَّينِ: مُنطلَقٌ عامٌ، يتلخَص بأنَّ تراثُ هذهِ المدينةِ شأنُه شأنُ بقيَّةِ تراثِنا ما زالَ به حاجةٍ إلى كثيرٍ من الدراساتِ العلميَّةِ المتقنةِ التي تُعنى به.

مُنطلَقٌ خاصٌ، يتعلق بهذهِ المدينةِ المقدّسةِ، التي أصبحتْ مزارًا بل مقرًّا ومُقامًا لكثيرٍ من محبّي أهلِ البيتِ من منذُ فاجعةِ الطفّ واستشهادِ سيِّدِ الشهداءِ سبطِ رسولِ الله الإمامِ أبي عبد الله الحسين بن علي بن أبي طالب الشهداءِ سبطِ من أبي هذهِ المدينةِ، وانطلاق حركةٍ علميّةٍ يمكنُ وصفُها طالب المتواضعةِ في بداياتِها بسببِ الوضع السياسي القائم آنذاك، ثمّ بدأت تتوسّعُ بالمتواضعةِ في بداياتِها بسببِ الوضع السياسي القائم آنذاك، ثمّ بدأت تتوسّعُ حتى القرنِ الثّاني عشرَ الهجريّ؛ إذ صارت قبلةً لطلابِ العلمِ والمعرفةِ وتزعّمتِ الحركةِ العلميّةِ، واستمرّت إلى نهاياتِ القرنِ الرَّابِع عشر للهجرةِ، واستمرّت إلى نهاياتِ القرنِ الرَّابِع عشر للهجرةِ، إذ عادت حينذاك حركات الاستهداف السلبي لهذه المدينة المعطاء.

فلذلك كلّهِ استحقّت هذه المدينةُ المقدّسةُ مراكزَ ومجلّاتٍ متخصّصةً تبحثُ في تراثِها وتاريخِها وما رشح عنها ونتج منها وجرى عليها عبرَ



القرون، وتبرز مكتنزاتِها للعيان.

## اهتماماتِ مجلَّةِ تراث كربلاء:

إِنَّ أَفْقَ مَجلَّةِ تراثِ كربلاء المحكَّمة يتسَّعُ بسعةِ التراثِ بمكوَّناتِه المختلفِة، من العلومِ والفنونِ المتنوعة التي عُني بها أعلامُ هذه المدينةِ من فقهٍ وأصولٍ وكلامٍ ورجالٍ وحديثٍ ونحوٍ وصرفٍ وبلاغةٍ وحسابٍ وفلكٍ وأدبٍ إلى غيرِ ذلك ممّا لا يسعُ المجالُ لاستقصاء ذكرها، دراسةً وتحقيقًا.

ولمّا كان هناك ترابطٌ أكيدٌ وعلقةٌ تامّة بين العلوم وتطوّرِها وبين الأحداثِ التأريخيَّةِ من سياسيّةٍ واقتصاديّةٍ واجتماعيّةٍ وغيرها، كانت الدراساتِ العلميّةِ التي تُعنى بتأريخِ هذه المدينةِ ووقائعِها وما جرى عليها من صلبِ اهتماماتِ المجلّةِ أيضًا.

# مَنْ هم أعلامُ كربلاء ؟:

لا يخفى أنّ الضابطة في انتسابِ أيّ شخصٍ لأية مدينةٍ قد اختُلفَ فيها، فمنهم من جعلَها سنواتٍ معينة إذا قضاها في مدينةٍ ما عُدّ منها، ومنهم من جعلَ الضابطة تدورُ مدارَ الأثرِ العلميّ، أو الأثر والإقامة معًا، وكذلك اختلفَ العُرفُ بحسبِ المدد الزمنيّةِ المختلفةِ، ولمّا كانت كربلاءُ مدينةً علميّةً محجًّا لطلابِ العلم وكانت الهجرةُ إليها في مددٍ زمنيّةٍ طويلةٍ لم يكن من السهلِ تحديدُ أسماءِ أعلامِها.

فكانت الضابطة فيمن يدخلون في اهتمام المجلّة هي:

١- أبناء هذه المدينة الكرام من الأسر التي استوطنتها، فأعلام هذه الأسر أعلام لمدينة كربلاء وإن هاجروا منها.

٢ - الأعلامُ الذين أقاموا فيها طلبًا للعلمِ أو للتدريس في مدارسِها وحوزاتِها،



على أن تكونَ مدّة إقامتهم معتدًّا بها.

وهنا لابد من التنبيهِ على أنّ انتسابَ الأعلامِ لأكثر من مدينةٍ بحسبِ الولادةِ والنشأةِ من جهةِ والدراسة والتعلم من جهةٍ ثانيةٍ والإقامة من جهةٍ ثالثة لأمرٌ متعارفٌ في تراثِنا، فكم من عالم ينسبُ نفسهُ لمدنٍ عدّة، فنجدُه يكتبُ عن نفسِه مثلًا: (الأصفهانيّ مولدًا والنجفيّ تحصيلًا والحائريّ إقامةً ومدفنًا إن شاء الله).

فمن نافلةِ القولِ هنا أن نقولَ: إنَّ عَدَّ أحد الأعلامِ من أعلامِ مدينةِ كربلاء لا يعني بأيَّةِ حالٍ نفي نسبته إلى مدينته الأصليَّةِ.

## محاورُ الجُلَّة:

لمّا كانت مجلّةُ تراثِ كربلاءَ مجلّةً تراثيّةً متخصّصةً فإنّها ترحّبُ بِالبحوثِ التراثيّةِ جميعها من دراساتٍ، وفهارسَ وببليوغرافيا، وتحقيقِ التراثِ، وتشملُ الموضوعاتِ الآتية:

١ - تاريخُ كربلاء والوقائعُ والأحداثُ التي مرّت بها، وسيرة رجالاتها وأماكنها وما صدر عنها من أقوال ومأثورات وحكايات وحكم، بل كلّ ما يتعلق بتاريخها الشفاهي والكتابي.

٢-دراسة آراء أعلام كربلاء ونظرياتِهم الفقهية والأصوليّة والرجاليّة وغيرها وصفًا، وتحليلًا، ومقارنةً، وجمعًا، ونقدًا علميًّا.

٣- الدراساتُ الببليوغرافيّة بمختلفِ أنواعِها العامّةِ، والموضوعيّةِ كمؤلّفاتِ أو مخطوطاتِ علماءِ كربلاء في علمٍ أو موضوعٍ معيّنٍ، والمكانيّة كمخطوطاتِ أو مؤلّفاتِ عَلَمٍ محيّنةٍ، والشخصيّة كمخطوطاتِ أو مؤلّفاتِ عَلَمٍ من أعلام المدينةِ، وسوى ذلك.



٤- دراسة شعر شعراء كربلاء من مختلف الجهات أسلوبًا ولغةً ونصًا وما
 إلى ذلك، وجمع أشعار الذين ليس لهم دواوين شعرية مجموعة.

٥ - تحقيق المخطوطات الكربلائية.

وآخرُ المطافِ دعوةٌ للباحثينَ لرفدِ المجلّةِ بكتاباتِهم فلا تتحقّقُ الأهدافُ إلاّ باجتماع الجهودِ العلميّةِ وتكاتفِها لإبرازِ التراثِ ودراستِه.

وآخرُ دعوانا أن الحمدُ لله ربِّ العالمينَ والصلاةُ والسلامُ على أشرفِ الأنبياءِ والمرسلينَ سيِّدنا محمَّدٍ وآلِه الطاهرينَ المعصومينَ.



## المحتويات

| اسم الباحث                    | عنوان البحث                              | ص   |
|-------------------------------|------------------------------------------|-----|
| أ.م.د. فلاح عبد علي سركال     | فَاعِلِيَّةُ التَّشْخِيْصِ فِي الشِّعْرِ | **  |
| جامعة كربلاء/ كلية التربية    | الكَربَلائي(شعرُ الشَّيخِ                |     |
| للعلوم الإنسانية/ قسم اللغة   | مُحَمَّد تَقِيِّ الحَائريِّ الطَّبَريِّ  |     |
| العربية                       | أُنموذجاً)                               |     |
| د. عمَّار حسن عبد الزهرة      | الاقتباس من حديث المعصوم                 | ۸۳  |
| المديريَّة العامَّة لتربية    | في الشعر الكربلائي دراسة                 |     |
| كربلاء                        | في ضوء مقولات الاقتصاد                   |     |
|                               | اللغوي                                   |     |
|                               | 3 7 °                                    |     |
| أ.د محمد نوري الموسوي         | الظواهر النحويّة في                      | 179 |
| جامعة بابل/ كلية التربية      | كتاب(نيل المرام ودُرّ النظام)            |     |
| للعلوم الانسانية/ قسم اللغة   | لعبد السميع اليزديّ الحائريّ             |     |
|                               |                                          |     |
| العربية                       | (ت بعد ۱۲۲۰هـ) دراسة                     |     |
| العربية<br>م.م. حمزة حسن كاظم | (ت بعد ۱۲۹۰هــ) دراســة<br>تحليلية       |     |

# ﴿ڒڒڒڮٷڗڹڵٷؙ

٢٠٩ منظومة مواهب المشاهد الدكتور الشيخ عماد الكاظمي في واجببات العقائد العتبة الكاظمية المقدسة للعلامة السيّد هبة الدين الحسيني الشهرستاني الحسيني الشهرستاني
 (ت٢٨٦١ه/١٩٦٧م) عرض ودراسة

٧٤٧ الآراء الكلامية للحكيم ملًا أ.م. د. رسول رضوي مُحمد فضولي أستاذ مساعد في قسم الكلام في

٢٨٩ الشيخ محمد حسين الأعلمي أ. د. علي طاهر الحلي ومنهجه في كتابة التاريخ جامعة كربلاء-كلية التربية (دائسرة المعارف الشيعية للعلوم الانسانية أنموذجًا)

جامعة القرآن والحديث

٣٢٩ العلامة الفقيه السيّد أبو الباحث: محمد جعفر طالب الحُسمَيْنيَ القائنيَ الإسلامي
 (حياته وآثاره العلميّة) الحـوزة العلميّة/ مشهد القدسة



#### تحقيق التراث وفهرسته

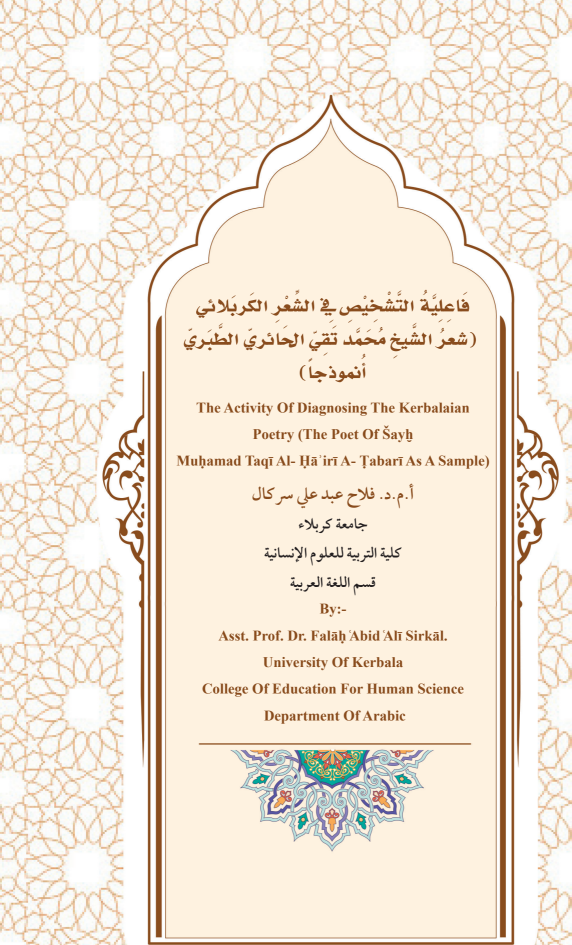
تفسير مفتاح الجنان في حلّ العتبة العباسية المقدسة-

تفسيرُ «سورة النازعات» من تحقيق : مرتضى رضا الكريطي المريطي المريطي المرابعة المراب رموز القرآن للشيخ محمد مركز تراث كربلاء صالح البرغاني

١١٥ رسالةٌ في تجويد القرآنِ تحقيق: إياد كمالي أصل الكريم تأليف العلَّامة محمَّد الحوزة العلمية / قم المقدسة عليّ آل كشكول الحائريّ الله من أعلام القرن الثالث عشر

Prof. Dr. 'Ādil Zyāda. Cairo University/ Islamic Culture And Archeology. Translated Into English Asst. Prof. Dr. Naeem Abed Joudah

The Sanctuary Of Imam Hussein (pbuh) Is A Shelter For The Noble 'Alawyid Families



## المُلخَّص

يحاولُ الباحثُ في هذه الدراسة التركيزَ على الأثرِ الفاعل الذي يضفيه عنصر (التشخيص) في تشكيلِ الصّور الفنيّة في شعر الشاعر محمد تقي الحائري، وتبيان الملمح الجمالي الذي يؤدّيه الانزياح اللغوي بفعل هذه الظاهرة في شعره؛ إذ عمد الشاعر في مواطنَ كثيرةٍ من ديوانه إلى إضفاء صفات الإنسان على المحسوسات، والمعنويات، والجمادات، وعناصر الطبيعة المتنوعة التي أحاطت به في بيئته، فَشخّصها كائناتٍ لها صفات البشر؛ لأن الشاعر – وكما هو معروف – ابن بيئته، فنجده اتّجه إلى عناصر البيئة المختلفة المحيطة به في تشخيصه لِيَبثُ فيها الحياة والحركة، ويشاركها مشاعره وعواطفه، ويبيّن عن طريقها أحاسيسه وحالاته النفسية المتباينة.

لذلك استرعتْ انتباهَ الباحث وفرةُ هذه الظاهرة في شعر الحائريّ، وما أضفته من صفة جماليّة على صعيد المعنى والدلالة والصورة الشعريّة، فَعَمِلَ على إبرازِ قيمتِها الأدبيةِ والفنيّةِ في شعرِ هذا الشاعر.

الكلمات المفتاحية: فاعلية التشخيص، الشعر الكربلائي، الشيخ محمد تقي الحائري.



#### **Abstract**

In this article the researcher tries to concentrate on the active influence that could be added by the element of the "diagnose" to the formulation of the technical image in the poetry of Šayh Muḥamad Taqī Al- Ḥāʾirī and to the beauty of innuendoes achieved by the expressions of the syntax alterations. Ḥāʾirī poet deliberately intended, in his collections of poems, to add the human qualities to the sensing elements, morals, inanimate objects and other various elements of nature in the environment of the poet. Truly, Al- Ḥāʾirī poet was the son of his environment when he identified the surroundings as creatures that share the human qualities of life, motions and different psychological emotions. Therefore, the researcher has paid too much attention in this phenomenon which has been apparent in the verse of Al- Ḥāʾirī. This phenomenon has added many aesthetic qualities to the literary and technical values on the level of poetry image, meaning and integrity of Al- Hāʾirī poems.

Key words:- The Activity Of Diagnosing; The Kerbalaian Poetry; The Poet Of Šayḫ Muḥamad Taqī Al- Ḥāʾirī





#### التمهيد

مَلامح عامّة مِنْ سيرةِ حياةِ الشاعرِ مُحمد تقيّ الطبريّ، ومنزلته الأدبيّة والعلميّة أولاً: المولد والنشأة والوفاة:

هو محمد تقيّ بن محمد حسن بن علي المعروف بالطبريّ نسبة إلى مدينة (طبرستان)، وبالمازندراني نسبة إلى مدينة (مازندران)، المدينتين اللتين قطنتُهما أسرتُه لسنين طويلة قبل أن يهاجروا إلى كربلاء ويقيموا فيها، فعُرِف بعدها بالحائريّ نسبة إلى الحائر الحسينيّ المطهّر(۱).

ولِدَ محمد تقيّ في كربلاء المقدّسة سنة ١٨٧٢م ونشأ في بيتٍ عُرف بالعلم والمعرفة والتصدّي لدراسة العلوم الدينيّة، فوالده محمد حسن كان أحد أعلام عصره، وهو من أفاضل حوزة كربلاء العلمية فكان معلمه الأول؛ إذ تلقّى دروسه عليه، وتعهده بالتربية الدينية، وتعليم القرآن الكريم وعلوم اللغة العربية من نحو وصرف وبلاغة، فوجّه عنايته بعد ذاك إلى دراسة علوم القرآن الكريم، فنشأ نشأةً علميةً منذ نعومة أظفاره (٢).

ومن ثُمَّ درس علوم الفقه والأصول على جماعة من أعلام مدينة كربلاء المقدسة وعلمائها حتى ألمَّ بقدرٍ كافٍ منها، ودرس الأدب وما يتعلق به من علوم اللغة العربية، واتصل بشعراء عصره، وأعيان زمانه في الأدب، وراح يرتاد الأندية الأدبية، وحلقات العلوم المتنوعة ومجالسة العلماء، وأخذ يناقش الروّاد في قضايا الفكر حتى تخرّج عالماً فقيهاً، وأديباً شاعراً لمع نجمه في سماء كربلاء المقدسة، وذاع صيته في آفاقها(٣).

امتهن الأعمال الحرّة في أغلب مراحل حياته، وعُرِفَ حينها بالورع والتقوى ومساعدة الفقراء والمحتاجين والمعوزين؛ فنال بذلك تقدير الناس واحترام المجتمع بطبقاته كافة.

بقي الشاعر على هذه الحال من علو المنزلة ورفيع الرتبة حتى وافاه الأجل والتحق بالرفيق الأعلى سنة ١٩٤٦م، وقد جرى له تشييعٌ مَهيب حَضَرَهُ علماء كربلاء المقدسة وأعيانها وكثيرٌ ممن عرف فضله، ودُفِن في كربلاء المقدسة في المقبرة التي تُعرف بـ (الوادي القديم)(٤).

# ثانياً: شعرُهُ ومنزلتُهُ الأدبيّةِ:

كان الشيخ محمد تقيّ الحائريّ يقضي أغلب أوقاته في الدرس والبحث وكتابة الشعر، وكان شأنه شأن أدباء عصره يستثمر المناسبات الدينيّة والاجتماعية لينظمَ فيها أغلب أبيات شعره، فكثير من شعره نظمَه ارتجالاً وعلى البديهة في كثير من المناسبات التي تستدعي منه مشاركة كتأبينِ عالم، أو تهنئةٍ في حجِّ، أو مشاركة عزاء، أو مُلاطفةِ صديقٍ وغير ذلك، فكان أغلب شعره مستمدّاً من حياته العامة وتجاربه الشخصية؛ فهو بمثابة سجل لأحداث عصره، فكان متنوّع المضامين، ومتعدد الأغراض والمعاني (٥).

اتسم شعره - في الغالب - بالنمطيّة الفنيّة وتقليد الشعر العربي القديم، والسير على النهج الذي اختطّه فحول العرب من الشعراء، وفي شعره أيضاً «رصانةٌ وحكمةٌ، وطبعٌ محببٌ للنفوس بغير تكلُّف، ويمتاز بصدق التصوير، وعمق الفكرة، ونصاعة الأسلوب، والعرض الجيّد، مع تفاوتٍ نسبي في نجاح هذه العناصر بين قصيدةٍ وأخرى، ويضعف في بعض أبياته على الرغم من توافر أفكار حسنة، وأنَّ الطابع الديني يغلُب على شعره في الديوان»(١٠)،





وعلى وجه الخصوص فيما يتعلّق بسيد الشهداء الإمام الحسين عليه، وأنَّ «المتتبع للقصائد التي كتبها حبّاً وصدقاً وولاءً لأهل البيت للها يجدها قد تمثّلت في الصياغة الفنيّة الرائعة، والقدرة الإبداعية الفائقة، مع المفردة السهلة وتوظيفها توظيفاً متميّزاً»(٧).

# المحث الأول مهادٌ نَظَري

## أُولاً: التشخيص في اللغة:

قبل أنْ نسلّط الضوء على دلالة التشخيص في الموروث البلاغي والنقديّ عند العرب، لابُدّ لنا أن نشير إلى دلالته اللغويّة التي ذكرها اللغويّون العرب في معاجم اللغة، فقد أشاروا إلى أنَّ التشخيص في اللغة مأخوذ من (الشخص)، وهو "سوادُ الإنسان إذا رأيته من بعيد، وكلُّ شيءٍ رأيتَ جُسمانه فقد رأيتَ شخصَهُ، وجمعُهُ الشخوص والأشخاص» (^).

والشُّخوص: السير من بلد إلى بلد؛ أي الذهاب(٩)، و «شَخَصَ ببصره إلى السماء: ارتفع»(١٠٠)، وشَخَصَ الإنسانُ ببصره ساعة الموت: إذا فتح عينيه وجعل لا يطرف<sup>(١١)</sup>.

وشَخَّصَ الشيءَ إذا عيَّنه، وشيءٌ مشَخَّصٌ؛ أي معيّنٌ (١٢)، وأشخص الرامي: إذا جاز سهمه الهدف من الأعلى(١٣)، و «الشَّخْص: كلِّ جسم له ارتفاع وظهور»(١٤)، وشَخَصَ النجمُ: طلع وبدا وظهر (١٥).

# ثانياً: التشخيص في الاصطلاح:

تعددتِ التعريفاتُ التي تناولتْ ظاهرة التشخيص من الناحية الاصطلاحية في كتب البلاغة والنقد عند العرب، وقد كان من نتائج ذلك التعدّد تباين وجهاتُ نظر أصحابها؛ إذ اتَّسمت بعض تلك التعريفات بالجزئيَّة، وعدم شمولها للأشياء التي تندرج تحت مصطلح التشخيص.





فقد عرّفه (جبّور عبد النور) بأنّه «إبراز الجماد أو المُجرّد من الحياة، من خلال الصورة بشكل كائن متميّز بالشعور والحركة والحياة»(١٦)؛ فما نلحظه على هذا التعريف أنه اتسم بالجزئيّة؛ إذ ركّز على الجماد والمجرّد وحسب، فأكسبه صفة الحياة والحركة من دون أن يتطرّق إلى الأشياء الأخرى التي تُشخص كالمعنويات أو غيرها.

وعرّفه (مجدي وهبة) بأنّه «نسبة صفات البشر إلى أفكار مجرّدة أو إلى أشياء لا تتصف بالحياة» (۱۷)، والمعروف أنّ الأفكار المجرّدة هي المعنويات، في حين أنّنا بوساطة التشخيص نتمكن من «مخاطبة الطبيعة كأنّها شخصٌ تسمع وتستجيب في الشعر والأساطير» (۱۷)؛ فالطبيعة جانب حيوي من الجوانب التي يُضفي التشخيص عليها صفة الحياة؛ علماً أنّ عناصر الطبيعة ليست جميعها جماداً بالمعنى المُتعارف؛ لأنّ منها ما يتّسم أصلاً بالحياة، ولكن ليست الحياة الإنسانيّة المعروفة بجزئيّاتها؛ من شعور وعاطفة وألم وأحاسيس وفرح وحزن.

والطبيعة أيضاً ليست من المعنويات؛ وذلك لأنها تُدرك بالحواس الإنسانية المعروفة، وما يُدرك بالحواس ليس من المعنويات في شيء.

وعلى الرغم من جزئية التعريفين المتقدِّمين إلّا أنّنا يمكننا أنْ نحظى بتعريف شاملٍ لما سبق ذكره، فهذا التعريف يرى أن التشخيص وسيلة فنيّة تقوم على نعت موضوع، أو شيء، أو وحدة مجردة، أو كائن غير إنساني، بنعوت تسمح لنا بوصفه فاعلاً (١٩١)؛ فالكائن غير الإنساني يشمل الطبيعة، وعناصرها المتنوّعة كالحيوانات والجمادات، وبهذا تكتسب هذه الأشياء بوساطة التشخيص السمات الإنسانية، فضلاً عن الأشياء الأخرى



## فَاعِلِيَّةُ التَّشْخِيْصِ فِي الشَّعْرِ الكَربَلائي (شعرُ الشَّيخ مُحَمَّد تَقِيّ الحَائريّ الطَّبَريّ أُنموذجاً)

والمجرّدات التي أشار إليها في الجزء الأول من التعريف.

وفي تعريفٍ آخر اتّسم بشموله لأشياء كثيرة يمكن أن تُسبغ عليها صفة الإنسانية، عُرِّفَ التشخيص فيه بأنّه «تعبير بلاغيّ يسبغ فيه على التجريدات والحيوانات والمعانى والأشياء غير الحية شكلاً وشخصيةً وسمات انفعاليّة إنسانيّة»(۲۰).

فالتعريفات الأدبية لمصطلح التشخيص أظهرت لنا -وبشكل واضح-العلاقة المتينة التي تربط بين (التشخيص) -بوصفه مصطلحاً بلاغيّاً ونقديّاً-والدلالة اللغويّة التي وردت في معاجم اللغة؛ فالدلالة التي أشار إليها أصحاب المعاجم اللغوية هي (سواد الإنسان)، وهي لم تخرج عن الدلالة الاصطلاحية التي مفادها إضفاء الصفات الإنسانية المتنوعة على أشياء غير عاقلة وغير حية من جمادات، ومعنويات، وحيوانات، ومجردات، وعناصر الطبيعة، وشمولها بالسمات الإنسانية من كلام، وأفعال، وأحاسيس، فتبدو وكأنّها أشخاص حقيقية، وفي ذلك إحاطة شاملة لجوانب التشخيص المتعدّدة وغير المحدودة.

وممّا تقدّم يتّضح لنا أنّ التشخيص يمثّلُ لوناً من ألوان التخييل التي تقوم على إضفاء الحياة والحركة على الجمادات، والمعنويات، والطبيعة، والحيو انات؛ فتجعلها ذات حياة إنسانية، وبوساطة التشخيص تكتسب تلك الأشياء عواطف آدمية تشارك بها الآدميين، وتأخذ منهم وتعطى، وتتمظهر لهم في أشياء شتى، وتجعلهم يحسون الحياة في كلّ شيء تقع عليه أعينُهم، أو تتلبّس به العواطف والأحاسيس(٢١).

ومما تجدر الإشارة إليه أنَّ جماعة من الدارسين والباحثين قد أطلقوا على





ظاهرة تشخيص الجمادات، والمعنويات، والطبيعة، والحيوانات في الأدب العربي مصطلح (الأنسنة)؛ لكون هذه الأشياء تُضفى عليها من الصفات الإنسانية التي تَبعثُ فيها الحركة والحياة والمشاعر والوجدان وغير ذلك (٢٢).

## ثالثاً: مفهوم فاعلية التشخيص في الشعر:

نعني بفاعليّة التشخيص التوظيف الأمثل لظاهرة التشخيص في النصّ الأدبيّ؛ من أجل إظهار الجانب التأثيريّ والجماليّ للنصّ، وإيضاح الصورة الشعريّة التي أراد المنشئ إيصالها إلى المتلقّي وإمتاعه بها، وتبيان الإبداع الفنيّ الذي يمتلكه الشاعر في توظيف فنون البلاغة العربيّة بلغة مجازيّة تخرج عن المعياريّة؛ لأنَّ الشاعر المُبدع قد يخرج على نمطيّة اللغة وينحو بها عن دلالاتها الحقيقيّة إلى دلالات مجازيّة، ويُعيد بناء عناصر النصّ على وفق غرضه المقصود باستعمال أدوات اللغة المناسبة، متجاوزاً حدود اللغة التقريريّة المعجميّة والتصرّف بكلّ ذلك من أجل إخضاعها لتجربته الشعريّة، وفتح بذلك آفاق النص الشعري أمام المتلقي (٣٣).

ويمثّل التشخيص مظهراً من مظاهر انزياح اللغة عن مقصديّته الحقيقيّة والابتعاد عن دلالات اللغة التقريريّة إلى دلالات مجازيّة تَنُمّ عن مقدرة الشاعر على توظيف العناصر البلاغيّة المتعدّدة وتطويعها لخدمة غرضه المنشود؛ فضلاً عن استثمار ما يمتلكه من خيالٍ واسعٍ وثراءٍ لغوي يمكّناه من استعمال اللغة استعمالاً جماليّاً بلاغيّاً (٢٤).

وتُعدُّ فاعليّة التشخيص من أروع القيم الجماليّة في الفنّ الشعري؛ لأنّها رؤية فنيّة لا تخضع للمقاييس المنطقيّة؛ يضفي عن طريقها الشاعر صفات إنسانيّة على الأشياء المختلفة، فيشكّلها تشكيلاً إنسانيّاً، فيجعلها تتحرك،



وتحس، وتعبّر، وتتعاطف، وتقسو، وتتفاعل بحسب الموقف الذي شُخِصت من أجلِهِ (٢٥).

ويُعد فَنّا (الاستعارة)، و (المجاز) من أبرز وسائل تشكيل الصورة التشخيصيّة؛ لانّهما يقومان على الانزياح اللغويّ، والانحراف في الدلالة، والاستناد إلى الخيال.

# رابعاً: فاعليّة التشخيص في الشعر العربيّ:

لم تَكُنْ ظاهرةُ التشخيص جديدةَ عهدٍ بالأدب العربيّ؛ وإنّما هي موغلة في القِدَمِ في المنجز الشعريّ العربيّ، فقد وردت في الشعر العربيّ منذ أقدم عصوره بشكل لافتٍ للنظر، من العصر الجاهلي إلى يومنا هذا، وقد مثّلت إحدى الملامح الجماليّة التي توافر عليها الأدب العربيّ، ومن شواهدها في العصر الجاهليّ ما ورد في قول امرئ القيس في صفة الزمان (٢٦): (البسيط)

حيّ الديارَ التي أبلى معالمَها عواصف الصيف بالخرجاء والحقب جيرّ الرمانُ عليها ذيل حُلّتهِ وفي الرمانِ وفي تصريفِهِ عجب

فقد أسبغَ الشاعر في هذه النتفة إحدى مختصّات الإنسان على الزمان؛ وذلك عن طريق الاستعارة المكنيّة في قوله: (جرَّ الزمانُ ذيلَ حُلَّتِهِ) فتبدّى الزمن للقارئ وهو يجرُّ ذيل حُلِّتِهِ ماشياً مُتبختراً.

ومنه أيضًا قول (تأبّط شرّاً) الذي شخّص فيه المنايا بقوله (٢٠٠٠: (الطويل) إذا هَــزّهُ في عَظْمِ قَرنٍ تَهـلّكتْ نواجِنُد أفـواهِ المنايا الضواحكِ فقد شخّصَ الشاعر المنايا تشخيصاً جميلاً عن طريق ما أضفاه عليها من صفات الإنسان؛ إذ جعل للمنايا أفواهاً تقوم بعملية الضحك، وتبدو -بسبب





ذلك الضحك - نواجذ تلك الأفواه؛ أي إنّه أسبغ على المنايا أكثر من صفة إنسانيَّة؛ فالنو اجذ والأفواه وعمليَّة الضحك كلُّها سمات الإنسان، والشاعر -فضلاً عن ذلك -«لمّا شبّه المنايا عند هزّة السيف بالسرور - وكمال الفرح والسرور إنّما يظهر بالضحك الذي تتهلّل فيه النواجذ – أثبته تحقيقاً للوصف المقصود»(۲۸).

ولمّا كان فقد الابن من أهمّ ملهمات الشعر بالنسبة للشعراء، وأهمّ ما يجعل الأب الشاعر يُضفي على صورة المنيّة قدراً كبيراً من عواطفه وهمومه وآلامه (٢٩)، يطالعنا أبو ذؤيب الهذلي بتشخيص بديع للمنية التي اختطفت أولاده، وهو تشخيصٌ يفيضٌ بالعاطفة الفياضة، والإحساس المتدفَّق؛ إذ قال(۳۰): (الكامل)

## وإذا المنيّـة أنشبتْ أظفارَها ألفيتُ كُلَّ تميمةٍ لا تَنفعُ

يكمن التشخيص في قوله: (المنيّة أنشبت أظفارها)؛ إذ جعل للمنيّة -وهي من المعنويات- أظفاراً كأظفار السباع والكواسر التي تختال فيها النفوس والأرواح، والتي لا تكتمل لها وحشيّتها من دون تلك الأظفار القاتلة؛ فعمد إلى تشبيه المنيّة بها، لجامع يجمعهما وهو إزهاق النفوس والأرواح.

ونلمح ظاهرة التشخيص أيضاً في شعر شعراء صدر الإسلام، من نحو قول حسان بن ثابت، وذلك في تشخيصه للحرب؛ إذ قال(٢١١): (الطويل)

إذا كشفتْ عن ساقها الحربُ حَشَّها بأبيضَ سبَّاقِ إلى الموتِ يُرقِلُ فالشاعرُ قد جعل للحرب -وهي ليست كائناً حيّاً- ساقاً تكشِفُ عنها، وفيها دلالة على بداية تلك الحرب.





ولم تقتصر ظاهرة التشخيص على هذين العصرين، بل تعدّى الأمر إلى العصور الأخرى؛ إذ كانت النصوص الشعريّة زاخرة بتشخيص المحسوسات، والمعنويات في العصر العباسي.

فقد وسم الدكتور (أحمد بدوي) أبيات البحتري -التي شخّص بها الربيع - بالجودة والجمال، ومنها قوله (٣٢٠): (الطويل)

أتاك الربيعُ الطلقُ يختال ضاحكا من الحُسنِ حتى كادَ أن يتكلَّمَا وَقَد نَبّهَ النَّوْرُوزُ في غَلَسِ الدِّجَى أوائِلَ وَرْدٍ كُن بالأَمْسِ نُوَّمَا يُفَتَّ قُهَا بَرُدُ النِّدَى، فكَأَنَّهُ يَبِثُّ حَديثاً كانَ قَبلُ مُكَتَّمَا

إذ قال فيها: «وقد أجاد الشاعر في عرض صوره عندما رسم لنا الربيع ضاحكاً يكاد يتكلّم، وكأنّما الربيع ينبّه الورد في غلس الدجى؛ كي يستيقظ من الصباح الباكر؛ ليرى جمال الحياة من أول النهار، ولا يفوته منها وقت وإن قصر، وعندما نشر الوشي المنمنم على الأشجار، وعندما أثار فينا الشعور بلذّة أنفاس الحبيب، لندرك جمال أنسام الربيع»(٣٣).

ومن الشواهد الأخرى التي تحتوي على ظاهرة بث الحياة لما لا حياة له قول المتنبي في تشخيص الحُمّى (٢٤): (الوافر)

وزائرتي كأنّ بها حياءً فليس ترور إلّا في الظلام بذلتُ لها المطارف والحشايا فعافتها وباتت في عظامي يضيقُ الجِلْدُ عن نَفَسي وعنها فَتُوسِعُهُ بأنواع السقام إذا ما فارتني غسلتني كأنّا عاكفان على حرام كأنّ الصبح يطردُها فتجري مدامعُها بأربعية سجام فظاهرة التشخيص واضحة للعيان في وصف الشاعر للحمّى وهو

تراث كربلاء – مجلة فصليّة محكّمة 🖓

يصفها وصفاً ذا سمة إنسانيّة تنطوي على سمات الحركة والحياة، وهو «من بارع وصفه الذي تناقلته الكتب الأدبية «وصف الحمّى» التي شبّهها بالفتاة الحسناء التي لا تخلف مواعيد زيارتها في الليل» (٥٠٠).

ومنه أيضاً تشخيص مطيع بن إياس لـ (نخلتي حلوان)؛ إذ قال<sup>(٢٦)</sup>: (الخفيف)

أسعداني يانخلتَي حُلسوان وابكيالي من ريب هذا الزمان واعلما أنّ ريبه لم ينزل يفر رقُ بين الأُلاف والجيران ولعمري لو ذقتما ألم الفر قية أبكاكما الذي أبكاني أبكاني أسعداني وأيقنا أنّ نحساً سوف يلقاكما فتفترقان فقد شخص الشاعر النخلة إنساناً، فخاطبها وبثّها همومه وأحزانه، وشكا إليها نوازل الدهر وغيره، وما ألمّ به من ألم الفرقة لأحبابه، فجعلها تبكي لتواسيه وتؤنسه، وأنبأها بما ستلاقيه من فرقة للأحباب في قابل الأيام

وكان للتشخيص نصيبٌ وافر في الشعر الأندلسي؛ إذ وظّفه الشعراء بشكل ملحوظ في بنية أبياتهم الشعريّة، من نحو ما نجده في مقطوعة عبد الرحمن الداخل (۱۲۷): (الكامل)

يانخال أنتِ غريبة مثلي في الغربِ نائية عن الأصلِ فابكي وها تبكي وها تبكي مكبسة عجماء لم تُطبع على خبلِ لو أنّها تبكي إذن لبكت ماء الفراتِ ومنبت النخلِ لكنتها ذهالت وأذهالني بغضي بني العبّاس عن أهلي فالتشخيص يتضح وبشكلٍ جليّ في البيتين الأول والرابع في إسناد الشاعر (الغربة، والذهول) للنخلة، وقد أضفى على المقطوعة سمة جماليّة واضحة؟



تراث كربلاء - مجلّة فصليّة محكّما

ولهذا استوقفَتْ هذه الأبيات الدكتور (أحمد هيكل) ونالتْ استحسانه، ووجد أبرز ما يكمن في عنصر العاطفة؛ «إذ استطاع الداخل أن يشخص من النخلة إنساناً حيّاً، ويوجد بينه وبينها مشاركة وجدانيّة، وعلاقة نفسيّة جعلته يخاطبها في حنو، ويناجيها في عطف» (٢٨)، وقد ذهب المستشرق الروسي (كراتشكوفسكي) إلى أنَّ عبد الرحمن بن معاوية في حديثه مع النخلة وتشخيصه لها إنّما حاكى في ذلك قصيدة مطيع بن إياس (نخلتي حلوان) المذكورة آنفاً (٢٩).

ومن شواهد التشخيص الأُخر ذات الامتياز الفنيّ، والقيمة الأدبيّة في الشعر الأندلسيّ قصيدة ابن خفاجة التي شخّص فيها الجبل رجلاً وقوراً يفكّر في عواقب الأمور، فيتحدّث إليه، ويشاركه شعوره وعواطفه؛ قال فيها(٠٠٠): (الطويل)

وقورٌ على ظهر الفلاة كأنّه طوال الليالي مُطرقٌ بالعواقبِ يلوثُ عليه الغيمُ سودَ عمائم لها من وميضِ البرقِ حُمرُ ذوائبِ أَصْخبْتُ إليه وهو أخرسُ صامتٌ فحدّثني ليلُ السُّرى بالعجائبِ وقال ألا كمْ كنتُ ملجاً فاتك وموطن أوّاهٍ تبتّل تائب

فالتشخيص يتضح في السمات والأفعال الإنسانيّة التي أسندها الشاعر إلى الجبل، وهي: (وقور، ومُطرق بالعواقب، ويلوثُ عليه الغيمُ سودَ عمائم، وله ذوائب حمراء، وأخرسُ، وصامتٌ، وقال).

ولهذا أُعجِب النقّاد المحدثون بصور القصيدة التي قامتْ على فنِّ التشخيص، ومنهم الدكتور (جودة الركابي)؛ إذ وسمها بقوله: «إنّه نسقٌ جديد لم يشهده الشعر العربيّ القديم» ((١٤)، وقال الدكتور (محمد البيّوميّ):



«إنّها جاءت نسقاً شعريّاً متكاملاً ذات شعابٍ وأفانينَ، ولو ذهب جميع ما قاله ابن خفاجة وبقيتْ وحدها؛ لكانت معجزة إبداعه ودليل تفوقه)(٢٤).

ومن شواهد الصُّور التشخيصية في أشعار شعراء الدولة الفاطميّة (صورة الشمعة التي تحمل صفات العاشق المُتيّم) في قول المهذّب بن الزبير (ت٥٦١هـ)(٤٣): (الطويل)

ومُصفرةٍ لا عن هوى غير أنَّها تَحوزُ صفاتِ المُستهام المُعذَّب شُجوناً وسقماً واصطباراً وأدمعاً وخفقاً وتسهيداً وفرط تلهب

صاغ الشاعر في هذه النتفة صورةً ذهنيّةً اعتمد في بعض جزئيّاتها على مظاهر حسيّة لا يمكن حملها على الظاهر، وإنّما على التأويل العقليّ لمعانيها؛ إذ أسبغ - في مشهد خياليّ - على الشمعة من صفات البشر، وقد اشترك فيها العاشق المُعذَّب والشمعة التي تحترق لِتُضيءَ للآخرين، ف (الشجون، والسّقم، والاصطبار، والأدمع، وخفقان القلب، وتلهّب العاشق) جميعها صفات إنسانية؛ فهي صورة مُركّبة استند فيها الشاعر إلى عنصر التشخيص في بناء أجزائها، متوخّياً الدقّة في تصويرها، والتأثير في دلالتها.

وكذلك ما نلمحه في قول تميم بن المعزّ الفاطميّ في تشخيص آلة (العود)<sup>(٤٤)</sup>: (الطويل)

شَكَا العودُ بِالأَوْتَارِ شَجْواً فَأَطْرَبَا وَتَرْجَمَ عَنْ مَعْنَى الضَّميرِ فَأَعْرَبَا فَلَمْ أَرَ شَاكٍ مِثْلَهُ بَثَّ شَجْوَهُ فَأَفْرَحَ مَحْزِوناً وَفَكَّ مُعَذَّبا فالصفات التي أوردها الشاعر في قوله: (شكا العود، وشجواً، وأطرب، وترجم، وأعرب، وشكا، وبثُّ شجوه) جميعها صفات إنسانيَّة تواشجت فيما بينها على صعيد البناء اللغوى؛ لتشكّل صورة فنيّة بعث فيها الحركة،

حة/الجُلَّد النَّاسع/العددان النَّالث والرَّابع (٤٣٣-٤٣)



والحياة على ما لا يَعْقِل من الجمادات.

ومن شواهده الأُخر عند الفاطميّين قول تميم بن المعز أيضاً في تشخيص (ناعورة)(١٤٠٠: (السريع)

ناعورةٌ أنّت أنينَ الهوى لمّا شكتُ حرّ وساويسها أنينُها صررّ أتدويرها ودمعُها مساء قواديسها فالمنافظ (أنّت، وأنين، والهوى، وشكت، ودمع) هي من الصفات التي تشيع عند الإنسان، وقد أحالها الشاعر على عنصر من عناصر الطبيعة الصامتة من أجل استثمار دلالاتها مجازيّاً.

أما في العصور المتأخّرة فتطالعنا شواهدُ كثيرةٌ حول ظاهرة التشخيص من نحو قول الحسن بن أسد الفارقيّ في (وصف الشمعة)(٤٦):

ونديمة لي في الظلم وحيدة مثلي مجاهدة كمثل جهادي اللونُ لوني، والدموعُ كأدمعي والخفقُ خفقي، والسُّهادُ سهادي أمّا على صعيد الأدب الكربلائي فلم تكُن ظاهرة التشخيص غائبةً عن منجزهِ الشعريّ؛ إذ شكّلت ظاهرةً فنيّةً لها حضورها الفاعل، ودورها الواضح في رسم صور الشعراء الفنيّة، ورفْد النتاج الشعريّ بطرافة المعنى والإبداع في الدلالة من نحو ما نجده في قول محسن (أبو الحب) الكبير في تشخيصه لأرض كربلاء المقدسة (۱۹۷): (البسيط)

الروض يفخر بالأزهار فافتخري ياكربلاء بمنثور ومنتظم من اللآلي التي في العرش مَعدنُها أدرى بِمقدارِها الجبار ذو النعم فالشاعر في هذين البيتين يدعو كربلاء المقدسة بأن تفاخر السماء؛ وذلك لأنّها ضمّت في ثراها أجساداً طاهرة طيّبة كانت وما زالت رمزاً للفخر وملاذاً

تراث كربلاء – مجلّة فصليّة محكّمة



للناس في المحن والأزمات؛ فالتفاخر هو من سمات البشر، وقد أحالها الشاعر على الروض وعلى كربلاء في سبيل تشخيصها.

ولمّا كانت كربلاء المقدسة ساحة العزّ والإباء أصبح تشخيصها من لدن الشاعر من أجل مدح صاحبها، ولتصوير حال تلك المدينة وقدسيّتها من ناحية أخرى.

فنرى (أبو الحب) في نصِّ آخر يشخّص كربلاء؛ تعظيماً لها وإيماناً منه بقدسيتها؛ إذ يصورها وهي تفاخرُ الكعبة المقدّسة بما ضمّتُ من الأجساد الطاهرة، وشخّص الكعبة وهي تطوف حول الأضرحة الطاهرة في كربلاء المقدّسة بعويل ظاهر؛ إذ قال: (١٤) (الطويل) تُفاخرُ بالأصدافِ تلك وهذه بما ضمّتُ الأصداف أضحتُ تفاخرُ ولو أنّها استطاعت (١٩) لأقبل بيتها تحفّبه أركانه والمشاعر ومن شواهد التشخيص الأخر ما نلمحه في قول السيّد محمد مهدي بحر العلوم (١٠٠): (البسيط)

لا صَبرَ في فادحٍ عَمَّت رزِيَّتُهُ حَتَّى اعترَى الصَّبرَ مِنهُ الحُزنُ والوَصَبُ فقد شخص (الصبر) وهو من المعنويّات، وأضفى عليه من صفات الإنسان من حزنٍ ووصبٍ، وجعله محزوناً من أجل تعظيم مصائب أهل البيت لَيَك.

أمّا الشاعر علي بن أحمد الحائريّ فقد شخّص الغصن؛ إذ جعله يخجل من جمال المحبوبة، وحسن قامتها وتثنّيها؛ قائلاً (البسيط)



الحقيقية إلى المجاز.

ويخجِلُ الغصنُ إذ يثني معاطفه على كثيب من الأرداف مضطربِ وقال الشاعر جواد بدقت الأسدي في تشخيص السماء وهي تبكي لمصاب الإمام الحسين المسلامات (السريع)

إنّ السما تبكي لسبط الهدى وذا شآبيب دموع السما فقد شخّص الشاعر جواد الأسدي السماء وهي باكية لسماعها المأتم الحسينيّ، ودموعها قطرات المطر النازلة من السماء، فأسند البكاء للسماء وهو صفة إنسانيّة، من أجل كسر القيود اللغويّة، والانتقال بدلالتها من

وفي نص آخر يشخّص الشاعر عبد الحسين الحويزي (الدِّين، والمدينة، والندى) في رثائه للإمام الحسن الحسن الذي إذ قال (٢٥٠): (البسيط)

ومنذ قضى نحبه والدِّين منتحب يحنُّ مثل حنين السرزَّح البُدنِ

نعى المدينة ناعيه فأفجعها وصات في سائر الأمصار والمدنِ مات الندى بعده والمكرمات عفت وعيس ركب الرجا أضحت بلا عطن نلحظ التشخيص في (الدِّين منتحب، والمدينة مفجوعة، ومات الندى)؛ إذ جعل الدِّين حزيناً يئنُّ ويحنُّ على فراقه كحنين الإبل، والمدينة مفجوعة

لسماعها خبر استشهاده، والندي مات بعد موته، وهي صفات إنسانية أحالها

الشاعر على ما لا يَعقل من أجل الإيغال في معانى الرثاء.

وفي موطن آخر وظّف الحويزيّ هذا الفنّ في رثائه للامام الحسين عليه؟ إذ قال (١٥٠): (الطويل)

تغيّر وجه الكونِ مِنْ بعد فقدهِ ولاحَ بليلٍ من دُجى الليلِ شاحب فجعل لليل وجها على سبيل المجاز، وقد تغيّر حزناً على استشهاد



الإمام ١٤٨٠ حتى بدا شاحباً وكالحاً وأشدّ سواداً من دجي الليل المظلم.

وممّا تقدّم نلحظ أنَّ الشعراء بثّوا صفة الحياة والحركة على المحسوسات والمعنويات، وعقلوها في أذهانهم، وشخّصوها كائنات لها صفات بشريّة؛ لأنّ الشاعر - كما هو معروف - له المقدرة على كسر قيود اللغة، والخروج على منطقيّتها، وإعادة بنائها من جديد بصورة فنيّة؛ ليُحمّلها دلالات جديدة تنفع غرضه المنشود، وذلك واضح للقارئ في الأبيات التي تمثّلنا بها.

## خامساً: فاعلية التشخيص في القرآن الكريم:

لعلَّ من الأدلة الواضحة التي تؤكد أهميّة التشخيص في البلاغة والبيان العربي كَثرة ورودها في آيات الذكر الحكيم؛ إذ شكّل ملمحاً أسلوبيّاً بارزاً من أساليب الإعجاز القرآنيّ البيانيّ، وقد ورد في القرآن الكريم لأغراض من أساليب الإعجاز القرآنيّ البيانيّ، وقد ورد في قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى بلاغيّة محددة (٥٥)، ومن أمثلته ما ورد في قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى الْغَضَبُ (٢٥)، وقوله تعالى: ﴿حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ﴿ (٥٥)، وقوله تعالى: ﴿كَلَّا إِنَّهَا لَغُضَبُ ﴿ نَزَّاعَةً لِلشَّوى \* تَدْعُو مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَّى ﴾ (٥٠)، وقوله تعالى: ﴿وَالصُّبْحِ إِذَا لَظَى \* نَزَّاعَةً لِلشَّوى \* تَدْعُو مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَّى ﴾ (٥٠)، وقوله تعالى: ﴿وَالصُّبْحِ إِذَا لَظَى \* نَزَّاعَةً لِلشَّوى \* تَدْعُو مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَّى ﴾ (٥٠)، وقوله تعالى: ﴿وَالصُّبْحِ إِذَا تَنْفَسَ ﴾ (٢٠)، وقوله تعالى: ﴿فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَنْ يَنقَضَّ فَأَقَامَهُ ﴿ (٢٠)، وقوله تعالى: ﴿فَوَ جَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَنْ يَنقَضَّ فَأَقَامَهُ ﴾ (٢٠)، وقوله تعالى: ﴿يَومَ نَقُولُ لَجَهنّمَ هَلِ امتلأتِ وتقُولُ هَل قَالَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ (٢٠)، وقوله تعالى: ﴿يَومَ نَمُورُ السَّماءُ مَوراً \* وتَسِيرُ الجبَالُ سيرا ﴿ (٢٠)، ونوله تعالى: ﴿يَومَ تَمُورُ السَّماءُ مَوراً \* وتَسِيرُ الجبَالُ سيرا ﴾ (٢٠)، وقوله تعالى: ﴿يَومَ تَمُورُ السَّماءُ مَوراً \* وتَسِيرُ الجبَالُ سيرا ﴾ (٢٠).

ولا تقتصر حدود ظاهرة التشخيص في القرآن الكريم على هذه الآيات، وإنّما تعدّتها إلى آيات أخرى كثيرة (١٥٠)، وأوردنا هذه الآيات الكريمة على سبيل التمثيل لا الحصر.



### المبحث الثاني

# الجانب الإجرائي لفاعليّة التشخيص في شعر الشيخ مُحمّد تقيّ الطبريّ الحائريّ

تقدّم القول: إنَّ التشخيص هو «إبراز الجماد أو المُجرّد من الحياة، من خلال الصورة بشكل كائن متميّز بالشعور والحركة والحياة» (١٦٠)، وكذلك «نسبة صفات البشر إلى أفكار مجرّدة أو إلى أشياء لا تتصف بالحياة» (١٧٠)؛ فهو إذن لون من ألوان التخييل، يتمثل بإضفاء الحياة والحركة على الجمادات، والمعنويّات، والمجردات، وقد شكّل التشخيص ظاهرة لافتة للنظر في شعر الطبريّ، ويمكن تقسيمها على قسمَين:

### أُولاً: تشخيص المعنوبات:

ونقصد بالمعنويات هي الأشياء المجردة التي ليس لها وجود واقعيًّ، ولا يمكن أن تُدرك بحاسة من الحواس، وإنّما تُدرك عن طريق الذهن وإعمال العقل (١٨).

وقد استأثر ديوان الشاعر محمد تقي الحائري بنصيبٍ وافرٍ من الصور الشعريّة القائمة على تقنية التشخيص للمعنويّات، من نحو ما نجده في دعوتهِ لأحد أعيان عصره لتشييد مراقد أئمة أهل البقيع عليه (١٩٠): (الكامل)

عَمِّرْ قبوراً دُرِستْ بيدِ الجَفَا مِنْ كُلِّ ظَلَّمْ عَنيدٍ جائرِ نلحظ أن الصورة في البيت الشعري قامت بشكل رئيس على فن التشخيص البلاغي؛ إذ شخص الشاعر (الجفا) – وهو أمر معنوي – إنساناً





جائراً ظالماً له يدُّ يبطش فيها بعد أن استعار له (اليد) التي هي من مختصّات الإنسان وأسندها إليه، هذه اليد هي التي عملت على تهديم قبور أئمة أهل البقيع الطاهرة ومحو آثارها.

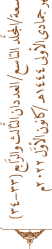
فالشاعرُ يتّخذ -أحياناً- من تشخيص بعض الأشياء رمزاً أو قناعاً يختبئ خلفه؛ ليعبّر عن حالته الشعوريّة والنفسيّة، من نحو ما نجده في رثائه لأحد العلماء(٧٠): (الكامل)

خطبٌ لهُ عينُ العُلا ابيضَّتْ أسى فبكتْ بِمُحْمَرِّ الدُّموع سَوادَها فالشاعر شخّص (العُلا) -وهو أمرٌ معنوى- إنساناً يبكى حتى ابيضَّتْ عيناه من الحزن، وجرت دموعه دماً، وذابَ سوادها من كثرة جريانها، فنجد الصورة الاستعارية استندت إلى عنصر التشخيص بشكل أساس، وأضفت على البيت جمالية فنيّة مستندة إلى الانزياح اللغوي.

ولمّا كانت نظرة الشعراء إلى الأيام نظرةً متباينة بين السلب والإيجاب، وبين الرفض والقبول كان لشاعرنا الطبريّ رأيه الخاص فيها؛ لِمَا لعبته من دورِ بارزِ في مسيرة حياته، فقد كان لها نصيبٌ من التشخيص في شعره والاسيما في سياق شكوى الزمان؛ إذ قال(٧١): (الكامل)

كمْ هذهِ الأيامُ تُدْمِي مُقْلَتي وتُدِيتُ من مُرّ السُّموم قَتِيلَها؟! ما إِنْ تَمَضْمَضْتُ المسرَّةَ ساعةً سلَّتْ علىَّ النَّائباتُ صَقِيْلَها

يلحظ القارئ لهذه النتفة ثلاثة تشخيصات واضحة، وهي في قول الشاعر: (الأيام تُدمي مقلتي) و (وتُذيق مِن مُرِّ السُّموم قتيلَها)، و (سلَّتْ عليَّ النائبات صقيلها)؛ فللأيام والنائبات من الأفعال ما للإنسان من أفعال؛ فهي (تُدمي، وتُذِيق، وتسلُّ سيفاً)، وقد تمثَّلت القيمة الجماليَّة للبنية التصويريَّة في التضاد





الحاصل بين الدلالة الحقيقيّة للأفعال ودلالاتها المجازية، فالأيام في حقيقة أمرها لا تُدمي ولا تُذيق المُرَّ الذوق الحسي، والنائبات لا تَسلُّ سيفاً، فقد خرجتْ الألفاظ عن معانيها الظاهرة إلى معانٍ مليئة بالإيحاء، وبعيدة عن التقريريّة اللغويّة، وجعلتْ البيت ذات فاعليّة دلاليّة تتسم بالجماليّة الشعريّة.

وكان وراء الصفات الإنسانيّة التي أضفاها الشاعر على المُشخّصات عوامل نفسيّة، تكمن -في بعض الأحيان- في اتخاذها قناعاً يكشف من ورائه حالته النفسيّة التي يمرُّ بها.

وقد نال الدهر نصيباً في تشخيص الطبري من بين المعنويات الأُخر؛ لارتباط مفهوم الدهر بالنوازل التي حلّتْ به، وحلّتْ بمن يحبهم، من نحو ما نلحظه في تشخيصه للدهر والأيام في أبياتٍ من قصيدة رثى بها الإمام الحسين عيد (٧٢): (الخفيف)

إِنَّ خطبَ الحسينِ أنسى خُطُوباً أسلَفَتها الأيسامُ والأجيالُ لم يَرَ الدَّهرُ مثلَ يوم حُسينِ ولروْياهُ بعد ذاكَ مُحالُ كان يوم الحسينِ يوماً عبوساً عَبَستْ فيه للوغى أبطالُ كان يوم الحسينِ يوماً عبوساً عَبَستْ فيه للوغى أبطالُ إِنَّ القارئ لهذه المقطوعة يلحظ أَنَّ الشاعر قد جاء بصفتَين من صفات الإنسان هما (الرؤيا) وقد أسبغها على الدهر، و (العبوس) أسندها إلى الأيام؛ ليبثّ فيها الحركة والحياة، وذلك في قوله: (لم يرَ الدّهرُ مثل يوم حسينٍ)، ولان يوم الحسين يوماً عبوساً)، وقد استمد الشاعر صورته الشعرية من الآية القرآنية الكريمة ﴿إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا﴾ وهنا مثلً التشخيص انحرافاً واضحًا لنمطيّة اللغة، جاء به الشاعر من أجل استعمال اللغة استعمالاً مجازيًا يُعَضّد المعنى ويؤكّدهُ ويُزيد من بلاغته.

يراث كربلاء - مجلة فصليّة محكّمة



فاستنطاق المعنوي والمجرد من لدُن الشاعر قد يكون من أجل إيجاد مشاركة شعورية تعكس عواطف الشاعر، من نحو ما نلحظه في قول الشاعر راثياً الشيخ محسن (أبو الحب)(١٤): (الكامل)

ناحتْ عليكَ مكارِمُ الأخلاقِ لمّا فَقَدْتُكَ أَظْلَمَتْ آفاقي قدْ أَوْدَعَتْ بِحُشاشتي جَمْرَ الأسى ورُزِئْتُ مِنْكَ بِأَنْفَسِ الأَعْلاقِ

تستوقف القارئ لهذين البيتين وتلفت نظره العاطفة الفياضة فيهما، وهو ما يشي بها عنصر التشخيص الذي وظفه الشاعر في البيت الأول قائماً على التخييل الذهني، وذلك في قوله (ناحت... مكارم الأخلاق)؛ إذ أسند النوح لرمكارم الأخلاق) وذلك عن طريق حَرْفِ اللغة عن معياريّتها الدلالية إلى المجاز، فجاءت الصورة المؤدّاة بالتشخيص جميلةً موحيةً في جعل المتلقي يحس بمعنى الحزن والفقد أكمل إحساس وأوفاه، وجعلت الأمر المعنوي أمراً محسوساً، وهو مَكْمَنُ الجمال في الصورة.

وفي بيتٍ آخر عمد الشاعر إلى تشخيص أمر معنوي آخر وهو (الكفر) بعد أن أسند له صفة من صفات الإنسان وهي (الكلال)؛ إذ قال فيه (١٠٥٠): (الخفيف)

### أصبح الدِّينُ عنكُما مُستقيماً وغَدا الكُفْرُ عنكُما في الكَلالِ(٢٧١)

أثبت الشاعر حقيقة مستعارة من الإنسان لأمر مجرد عقليّ وهو (الكفر)، فشخّص الكفر إنساناً متعباً كليلاً؛ ليُحرِّك بوساطته الجانب الانفعاليّ عند المتلقّي عن طريق تشخيص هذا الشيء المعنويّ العقليّ ومنحه الحياة والحركة، وهذا الأسلوب أبعد المعنى عن المباشرة والتقريرية، وقرّبه من الإيحاء الدلاليّ.

فالتشخيصُ مَلكةٌ خلاقةٌ عند الشاعر، تستمد فاعليتها من سعة الشعور



ودقّة الملاحظة التي تستوعب الأشياء وتحيلها إلى كائنات بشريّة لها صفات إنسانيّة متعدّدة.

ومن تشخيص المعنويات أيضاً قوله في مديح الشيخ أحمد المازندراني (۱۷۷)(۱۷۷): (الكامل)

لا زال دارُكَ مَحشداً لبني العُلا وحياضُ جُودِكَ مَتْرعاً للنائر التعليمة التصويريّة لهذا البيت الشعريّ تتمثّل في انزياح لغيّه من الحقيقة إلى المجاز عن طريق فنِّ الاستعارة القائمة على تشخيصِ أمر معنوي في قولهِ: (بني العُلا)؛ إذ أضفى على (العُلا) سمة إنسانيّة وهي الحياة والتوارث الطبيعيّ، وهذا يُفضي بتخيلنا إلى الملاءمة بين الأشياء المتنافرة التي لا يمكن حملها على الحقيقة ما بين اللفظ ودلالته.

فالتشخيص نابع من نظرٍ فاحصٍ وشعورٍ دقيقٍ يجعل الشاعر يضيف للأشياء صفات لا يمكن إضافتها ولا يمكن حملها على وجه الحقيقة، وإنّما مجازٌ لتكون قريبة إلى فهم الإنسان وواضحة التأثير فيه، فيحيلها من فكرة مبهمة إلى صورة مشخّصة قريبة من ذهن المتلقّي، وهذا ما نجده في قول الشاعر وهو يستنهض الإمام المهدي الهجاري، (المتقارب)

أحامي دين البشير النذير ومُحْيي منهاجِهِ المُستنيرُ وهَا اللهُ وهَا اللهُ وهَا اللهُ وهَا اللهُ وهَا اللهُ وه وه اللهُ وه أبنيةِ السُّركِ مُذَ خَدَتْ شِرْعة المُصطفى تَسْتَجيرُ وجامعَ شملِ التُّقى حيثُ لا يُرى للتُّقى غيرُهُ مِنْ مُجِيرُ إلى مَ التَّصبُّرُ يا بن الأُلى رَقَوا بالمَفَاخِرِ هَامَ الأَثيرُ إلى مَ التَّصبُو في إنَّ القارئ لهذه المقطوعة يلحظ أنَّ الشاعر قد وظف فنَّ التشخيص في تشكيل بعض صوره الفنيّة ذات الدلالة الجماليّة، وقد استثمرها في تأدية

تراث كربلاء - مجلّة فصليّة محكّمة



المعنى وشد المتلقي لسماعها، وهي (شرعة المصطفى تستجير)، و (جامع شمل التقى)، و (لا يُرى للتقى من مُجير)، و (هام الأثير) فقد أسبغ فيها بعض صفات الإنسان على مجموعة من المعنويّات غير المحسوسة؛ ليؤدي صورَهُ بأوسع إيحاء، وهذه الصور قامتْ في بنيتها الفنيّة على نقل معاني الألفاظ من الحقيقة إلى المجاز، والاستناد إلى عنصرَي الإيحاء والتخييل، والتواشج بين اللغة والخيال، وهذا التواشج قد زاد من جمالية النص وقيمته التصويرية.

فالشاعر يخرج بوساطة التشخيص عن أُطر المنطق العقليّ واللغويّ، ويحلّق في سماء الخيال ليبعث الحياة في الصورة الشعريّة، وهو ما يدفعه إلى دقة متناهية في تصوير المعاني، وهذا ما نجده في قول الشاعر راثياً الإمام الحسن السبط عيد (الوافر)

فالصورة التي رسمها التشخيص في هذين البيتين صورة جماليّة تحقق انفعالاً ملموساً وواضحاً لدى المتلقّي حين يبدأ يتخيّل أنَّ للدِّين فؤاداً حزيناً شجيّاً قد آلمه الداء العضال، وطال نحيبه حزناً على الحسن المجتبى الله فالصورة القائمة على هذا الفن أدّت تكثيفاً للنمط الفنيّ، وكسرت رتابة اللغة بإخراج الألفاظ عن معانيها الحقيقيّة إلى معانٍ مجازيّة، عن طريق الانزياح اللغويّ.

فالشاعر عن الطريق التشخيص يصف الأشياء وصفاً لا يقوم على التقريريّة والمباشرة في المعنى، وإنّما يقوم على اللغة الشعريّة التي تقوم على الانزياح، من نحو قول الشاعر في رثاء أحد أعيان عصره (١٨): (الكامل)



### بِمحمدِ الحَبْرِ التّقيِّ أبوهُ مَنْ قدْ جَلْبَتْهُ يَدُ التُّقى أَبْرادَها

في البيت عمل التشخيص في قول الشاعر: (جلببته يد التُّقى أبرادَها) على رسم صورة شعريّة استُعِيْرتْ أجزاؤها من الإنسان، وأُسبغتْ على شيء معنويّ بفضل التفاعل بين قرينة السياق؛ مما أوجد ثراءً دلاليّاً مال إلى الحسِّية، ونأى بالنصِّ عن التقريريّة إلى التصوير الخياليّ بعد أنْ جعل المُتلقّي يتخيّل أنَّ للتُّقى يداً ألبستْ الممدوح جلابيبَ وأرديةً من التُّقى.

فالطبريّ يَعمَدُ كثيراً إلى التّشخيص المصوّر في شعره، مستنداً إلى خيال خلّاق ورؤية واسعة للمشخّصات، كقوله في رثاء أحد العلماء (١٨١٠): (الكامل) للهِ آيــةُ نفس قُــدس لــمْ تكُنْ لسوى يـدِ التَّقوى تُلينُ قيادها

تتجلّى فاعليّة التشخيص في قول الشاعر: (لم تكن لِيَد التقوى تلين قيادها) فلجأ إلى التخييل في المعنى عن طريق إسناد عضو من أعضاء الإنسان (اليد) لشيء معنويّ (التقوى)، فأضفى هذا التوظيف على التصوير بُعداً جديداً أكسبه قوةً في إيصال الفكرة عن طريق الشحنة الدلاليّة التي حملها التشخيص.

فإنطاقُ ما لا يَنطقُ، وحديث ما لا يعقل هو بلا شك تجوّز لغويّ، وانزياح دلاليّ يسعى إليه الشاعر، وهذه الظاهرة في شعر الطبريّ واضحة للعيان؛ لأنّه تنبّه إلى أنّ الشعرَ فنُّ وليس مستودعاً للألفاظ المتراكمة، والأفكار الجامدة، وتحسّس تذوّق اللغة وما تؤدّيه من سحرٍ وجمالٍ، وهذا ما أسلمه إلى خيال عالٍ؛ فهو يضفي على المعنويّات صفات البشر باستثمار خياله أفضل استثمار؛ ليُقدّم في هذا المجال صوراً جميلة ونادرة وبديعة؛ من ذلك





ما نتلمّسه في استنهاض الطبري للإمام المهدي المنتقارب) (المتقارب)

### وحــتَّامَ ديــنُ الهُـدى يشتكى إليك ويهتفُ: هـلْ مِـنْ نصـير؟

استعار الشاعر في هذا البيت الشعريّ (الشكوى) من الإنسان وأسندها (للدِّين)، ثم عَمدَ في عجز البيت إلى تعضيد معنى الشكوى بالهتاف والنداء بقوله: (ويهتفُ: هلْ مِنْ نصير؟)، فجعل الدِّين يشتكي ويهتف ويشاركه العواطف والأحاسيس؛ وهو ما جعل دلالة البيت مؤكدةً بصيغ لغويّة عضّدتْ معناه.

وفي بيت آخر يشخّص (الفِكْرَ) في مدحهِ لأحد الإخوان: (الكامل)

### حُـزْتَ الفصاحةَ والبلاغةَ كُلُّها حارتْ لِمنْطِـقِ فكـرِكَ الأفكـارُ

إنّ مكمن الجمال في هذا البيت قائمٌ على فاعليّة التشخيص في رسم صورته الشعريّة وذلك في قول الشاعر: (حارتْ لمنطقِ فكرِكَ الأفكارُ)؛ إذ استعار لفظ (المنطق) الذي هو من مختصات البشر إلى (الفكر) وهو شيءٌ معنوي، وبذلك وثّق دلالة البيت ومنحه شعريّة واضحة.

ويبدو أنّ ما دفع الشاعر إلى توظيف التشخيص، هو إدراكه قيمة الخيال في العمل الشعريّ؛ فهو يؤمن أنّ «أهم ما يميّز الشاعر من غيره هو القدرة التخييليّة التي تجعله قادراً على الجمع بين الأشياء المتباينة والعناصر المتباعدة، في علاقات متناسبة، تزيل التباين والتباعد، وتخلق الانسجام والوحدة» (١٨٤).

وهو ما دعا الشاعر إلى تشخيص (العطاء) في مديحهِ لبعض الأصدقاء؛ إذ قال (٨٥): (الخفيف)



أَنتُما راحتا العطاءِ ولكنْ أينَ يُمناهُ في العَطامِنْ شِمالِ؟!

نلحظ في هذا البيت الشعري استعارة واضحة قائمة على فن التشخيص ومستندة إلى الخيال؛ إذ استعار الشاعر لفظة (الراحة) التي هي باطن الكف من الإنسان وأسندها إلى (العطاء) على سبيل المجاز؛ ليبث فيه الحياة، ثم شَّح دلالة المستعار منه بأسلوبٍ لغوي يستند إلى الاستفهام في عجز البيت، وهو ما جعل سياق البيت يتمحور حول أداء تشخيصي بلاغي منسجم.

ولعل استثمار الطبري للتشخيص بشكل كبير في تأدية صوره الشعريّة متأتٍ من إيمانه بطبيعة اللغة الشعريّة، وضرورة أنْ لا تبقى اللفظة أسيرة المعجم؛ لأنّها طاقة تتفجّر عنها المعاني والصور الجديدة، وبذلك كان الشعر الأصيل أو الشعريّة المتميّزة تحطيماً للغة لا بمعنى الهدم وتركها ركاماً، وإنّما ليعيد بناءها على مستوى أعلى (٨٦).

وهذا ما نتلمّسه في رثاء الشاعر للإمام على الهادي الله (١٠٠): (الكامل)

أو أَقْبَرَتْكَ يدُ القضا لمَّا بَدَا للهِ فيكَ فَعَرَّ شأْنُ الباري السند الشاعر (اليد) وهي سمة إنسانية إلى (القضا) بقوله: (أقبرتك يد القضا) في ضمن تركيب لغوي مستند إلى الانزياح في رسم صورة بلاغية، وانحراف في لغتها من الاستعمال النمطيّ المباشر إلى استعمال مجازيّ سوّغ للشاعر اسناد (اليد) إلى أمر معنويّ، وبذلك قدّمت الصورة شحنة دلاليّة بفضل تفاعل أجزائها، وتقوية دلالتها بصيغ لغوية مناسبة.

ومِنْ تشخيصه أيضا قوله في المديح (٨٨): (الكامل)

ورقى على هام العُلاحتى إذا لمراتبِ العلياءِ حازَ جَميلَها يمتاز التشخيص في قول الشاعر: (هام العُلا) بسمة الإيجاز اللغويّ



ويوحي بجماليّة فنيّة، عمد فيه الشاعر إلى استعارة لفظ (هام) وهو أعلى الرأس (للعُلا)، ثم عضّد دلالة (العُلا) بصياغة لغويّة تكاد تترادف معها وتنسجم معها، وهي (مراتب العلياء)، وهو ما أنتج صورة شعريّة هيمنت على دلالة البيت الشعريّ، وأدّت معنى المديح.

ومن شواهد التشخيص الأخرى قوله (٨٩): (الكامل)

صبراً بني العلياء في ما نابكُمْ مِنْ نسازلاتٍ ما أمر نُولها فالتشخيص في هذا البيت هو في قول الشاعر: (بني العلياء)، وهو مُتأتٍ من الاستعمال اللغويّ الخارج في معناه عن الدلالة المعجميّة إلى دلالة جديدة تقوم على الانزياح، وهو ما أعطى البيت ملمَحاً جماليّاً مجازيّاً؛ إذ لا وجود حقيقيّ لأبناء ينتمون إلى (العلياء) وإنّما أسندهم إليها على سبيل التجوّز اللغويّ.

وفي موضع آخر وظّف التشخيص في تأدية معاني الرثاء؛ إذ قال (٩٠٠): (الرجز)

ومجدٌ به الأمجادُ طُوطِى عامُها ونُكِّ ــــسَ رأسٌ للعُلا وجبينُ فكمْ شِيْدَ للإسلامِ منهُ دعائمٌ وقرتُ لأهلِ الدِّينِ منهُ عيونُ فقد قدّمَ لنا الشاعرُ صورتَين استعاريّتَين موحيتَين بغرض الرثاء، لَعِبَ التشخيصُ دوراً واضحاً في تشكيلهما، وذلك في قوله: (الأمجادُ طُؤطِى عَامُها)، و (نُكِّسَ رأسٌ للعُلا وجبينُ)، فأسبغ على معنويّين بعضاً من صفات الإنسان؛ ليقرب دلالتيهما إلى الحسّ بإسناد الحياة إليهما، فجعل للأمجاد هاماً مُطأطأً، وللعُلا رأساً وجبيناً مُنكسين؛ فالقصدُ الفنيّ الذي أراده الشاعر في الصورتَين واضحٌ للعيان، وذلك عبر وسيلة الإيحاء، والثراء الدلاليّ



فيهما كان عاملاً حاسماً في اختيار التأويل المناسب لدى المتلقي، هذا التأويل المُتأتي من الاستعمال المجازيّ للصيغ اللغويّة جعل الدلالة مختبئةً خلف ظلال الألفاظ.

وقريبٌ مما تقدّم ما نجده في رثائه لأحد العلماء(٩١): (الكامل)

أَضْرَمْتَ أَحشاءَ العُلومِ فَطَرْفُها يجري بِمُحمَرِّ السُّموعِ نزالها

فقد خرجت التراكيب اللغوية المشكّلة للتشخيص في هذا البيت الشعريّ عن معانيها اللغوية المُعجميّة إلى معانٍ مجازيّةٍ تقوم على التأويل العقليّ، فتراكيب اللغة تقوم بشكل رئيس على الانزياح في تمثيل المعنى؛ إذ استعار الشاعر فيها فعلاً من أفعال الإنسان وهو (اضرام النار) لِشيءٍ ماديّ وهو (الأحشاء)، ومن ناحية أخرى استعار (الأحشاء، والطرف) من الإنسان لمعنويّ وهو (العلوم)، ثمّ أردفها بتوصيف تمثيليّ للدموع الجارية دماءً لا دموعاً من ذلك الطرف المجازيّ، فأدّى الانسجام بين هذه الأجزاء إلى تقديم صورة استعاريّة جماليّة تقوم على التشخيص.

فقد امتاز الشاعر في أغلب شواهده التشخيصيّة بخيال واسع، خصب الإبداع، ينطق بالصورة الجميلة، تعضّده ملاحظة دقيقة نافذة، ومقدرة على بثّ الحياة في موضوع معنوي.

ونلحظ مثل هذا التوظيف التشخيصيّ أيضاً في رثائه لأحد أعيان عصره (٩٢): (الكامل)

أودى فحشو حشا الهُدى نارُ الجَوَى أبداً تَشُبُ يدُ الأسى إيقادَها يا راحِلاً بالصَّبْرِ أَوْدَعْستَ الحشا شُعَلاً أَبى زَنْدُ الجَوى إخْمَادَها فالاستعارة المستندة إلى التشخيص جليّة للقارئ في بيتَي الشاعر،





وتوحي له بمعانٍ ودلالات متصلة بموضوع الرثاء، وتُبرز صورة شعريّة تميل إلى الحسِّية، وتتسم بالابتكار؛ تجعل القارئ يتخيّل المعنى المراد من هذا الاستعمال المجازى.

فمن الشواهد المتقدّمة نلحظ أنَّ بعض صور الطبريّ المشخّصة تُعبّر عن أثر نفسيّ غير مرئيّ، وذلك الأثر قد يحسّ به المتلقّي من دون أن يعرف سرّه أو يكتشفه؛ لأنّ التعليل ليس ممكناً في جميع الحالات، فهناك مسائل ولاسيّما الجماليّة منها يصعب التعليل فيها.

ومن شواهد فاعليّة التشخيص في شعر الشاعر ما قاله في رثاء أمير المؤمنين عليه (٩٠٠): (الطويل)

قضى ومضى المجدُ المُؤثَّلُ في الورى قضى وذوتْ للشرعِ منهُ غُصُونُ

قدَّمَ لنا الشاعر في هذا البيت صورةً شعريّة جماليّة، للتشخيص فاعليّة واضحة في بنائها، وهي: (قضى ومضى المجدُ المُؤثَّلُ)؛ إذ وَسَمَ (المجد) وهو شيءٌ معنوي بسِمةٍ يوصف بها الإنسان إذا فارق الحياة، فيُقال: فلانُ قضى نحبه، وأحالها على المجد من أجل المبالغة في الرثاء، ومما يُلحظ عليها أنَّ الجمل الفعليّة تَغلُبُ على بنيتها بشكل واضح، ما يمنحها الديمومة والاستمراريّة.

ولمّا كان أغلب الشعر تعبيراً مجازيّاً؛ فهو به حاجة إلى لغة خاصّة به، لا يعرفها إلّا الشعراء المبدعون؛ لأنّ التعبير المباشر في الشعر ليس تعبيراً شعريّاً، ولهذا مال إليه الطبريّ في كثير من شعره، كقوله في المديح (١٤٥): (الكامل)

ومُحمَّدُ أَزكى حَليفٍ للعُلا قدْ أَدركتْ فيهِ العُلا آمالها



الملاحظ في هذا البيت أنّه يدور بشكل رئيس على فنّ التشخيص في قول الشاعر: (حليف للعُلا)، و (أدركت العُلا آمالها) أطرافها ليست من المُدركات الحسيّة، وإنّما هي صور ذهنيّة مبنيّة على التأويل العقليّ لظاهرة التشخيص، ومستندة إلى الخيال؛ نقلها الشاعر من عالم المجرّدات إلى عالم المحسوسات من أجل تقريب المعنى، وتحقيق الإثارة في نفس المُتلقي.

ولذلك عُدَّ التشخيص من مزايا الشعراء المبدعين، فهم وحدهم القادرون على خلق علاقات جديدة غير مألوفة بين الأشياء، من نحو قول الطبري في الرثاء (١٠٠): (الكامل)

مَنْ للعلومِ الغُّرِّ هـ دَّ عمادها وأَمــارَ أَركــانَ الهُدى فأَمادها إِنْ تَبْكِهِ عَيْنُ الشريعةِ إِنَّـهُ للشرْعَةِ الغرَّاءِ كــانَ عِمادَها لولا شقيقُ المجدِمنةُ لفارَقَتْ أسفاً له أرواحُها أَجـسادَها

صاغ الشاعر في هذه المقطوعة صوراً فنيّة استند فيها إلى مظاهر حسيّة لا يمكن حملها على الظاهر، وإنّما على التأويل العقليّ لمعانيها؛ إذ استعار صفات إنسانيّة وأسندها لمعنويّين في قوله: (عين للشريعة)، و (شقيق للمجد) وهذا لا يمكن حمله على الظاهر وإنّما على تأويل المعنى، فنجد (العين، والشقيق) هما محسوسان إنسانيّان قد استُعيرا لمعقولين هما: (الشريعة، والمجد) فعمد الشاعر إلى هذا الأسلوب المجازيّ ليُضفي على هذه المجرّدات طابعاً من الحسّ والإدراك، وهو ما يَشِي بمعرفة الشاعر وتمكنه من أدواته الفنيّة.

فالابتكار الفني لا يتحقّق إلّا إذا أدهشنا الشاعر بعلاقات لغويّة جديدة غير متوقّعة أو مألوفة، ولن يصل الفنّان إلى هذه العلاقات الجديدة إلّا بتمكّنهِ





من فَنَّهِ، وموهبته الذاتيَّة القادرة على الخلق، وتجاربه الطويلة في ميدان فنَّهِ، وهذا ما تجلّى في مديحهِ لأحد الأعيان(٢٦):

من مُكرماتٍ حازها كفُّ العُلا مِنْ فيضِ نعماءِ السُّحابِ الماطرِ التشخيص في البيت الشعريّ حمل عنصر المفاجأة الدلاليّة بأن عَدَلَ بسياق التركيب من المعنى المُعجميّ المتعارف إلى دلالة أخرى تقوم على الانزياح اللغويّ، وذلك بإسناد (الكفّ) وهو عضو إنسانيّ إلى (المجد) المعنويّ المجرّد، وهو ما حرف اللغة عن استعمالها الحقيقيّ.

ومنه أيضاً قوله في مديح الإمام الحسين ﷺ (٩٧): (الرمل)

يا سليلَ الفخريا نُورَ الهُدى مَنْ لأعداء الجحيم سُعِّرتْ إِنَّ التشخيص الذي يمكن أنْ نقف عنده في هذا البيت هو (سليلُ الفخر)؛ إذ اشتمل هذا التركيب على تشخيص شيءٍ معنويّ وهو (الفخر) عن طريق إسناد سمة إنسانيّة إليه وهي (التناسل التي تفيدها لفظة سليل في صدر البيت)، فشكّل صورةً شعريّة ذات فاعليّة تشخيصيّة تمحورت حولها عن طريق التلاعب بالمعانى المُعجميّة للألفاظ ونقلها إلى معانٍ مجازيّة تخدم غرض المديح.

ومما تقدّم نلحظ أن الشاعر استثمر ظاهرة تشخيص المعنويات بشكل واضح، وبنسبة كبيرة قياساً بتشخيص المحسوسات التي تضاءلت نسبة توظيفها؛ ومردُّ ذك إلى أن تشخيص المعنويات أكثر ابداعاً -من الناحية الفنيّة- من تشخيص المحسوسات؛ لأنّ المحسوسات تبدو إلى الناظر أجساماً بأبعاد وحدود مُدرَكة، فيستطيع أن يدركها عن طريق حواسّه؛ لذا يكون إعطاؤها صفات إنسانيّة أمراً يمكن تقبّله من لدن المتلقّين بصورة أو

### فَاعِلِيَّةُ النَّشْخِيْصِ فِي الشِّعْرِ الكَربَلائي (شعرُ الشَّيخ مُحَمَّد تَقِيّ الحَائريّ الطَّبَريّ أُنموذجاً)

أخرى، غير أنّ الأمر لا يكون كذلك مع المعنويّات، فإعطاؤها صفات إنسانيّة يبدو أكثر غرابة من ذلك؛ لأنّها لا تُدرك بالحواس، ولا يمكن إدراكها إلّا عن طريق العقل، والمخيّلة؛ ولذلك فإنّ إضفاء صفات إنسانيّة على أمر معنويّ يكون دليلاً على سعة مخيّلة الشاعر من جانب، ورمزاً يدلّ على إبداعها من جانب آخر؛ ولذلك وجدنا التشخيص قد أدّى دوراً فاعلاً وحيويّاً في بناء صورهِ الشعريّة وتشكيل دلالاتها.

### ثانياً: تشخيص المحسوسات:

المحسوسات هي الأشياء التي تُسهِم الحواسّ الخمس في إدراكها، عن طريق عمليّة الإدراك الحسّيّ، ويُعدُّ العالم المحسوس مصدر الشاعر الرئيس في اقتناصِ صورهِ الشعريّة، وتُمثّل الحواسّ الخمس القنوات الرئيسة التي يستقبل بها الشاعر مُدركاتها المختلفة؛ ليُدخلها في جوهر العمليّة الإبداعيّة بمساعدة الخيال الخلّق، والموهبة الفذّة التي تُجسّد تجربته الشعريّة (٩٨).

وقد وظّف الحائريّ المحسوسات بشكل واسع في شعره، وعمد إلى إضفاء الصفات والأفعال والأعضاء الإنسانيّة عليها؛ لِيبَثّ فيها الحياة والحركة، ويشاركها مشاعره وعواطفه، ويبيّن عن طريقها بعض أحاسيسه وحالاته النفسيّة المتباينة، بوصفها وسائل فنيّة مهمّة تُسهم في جلاء أفكاره وعواطفه، وتقرّب بعض مضامينه الشعريّة.

فمن شواهد هذه الظاهرة في شعره قوله في مديح الإمام علي عليه (١٩٠): (البسيط)

وزوَّجَ السيف مِنْهُمْ كُلَّ مُنْصلتٍ وَخَضَّبَ الأرضَ مِنْ قتلٍ وفيضِ دماً فقد نَسَبَ الشاعر بعض صفات البشر إلى أشياء جامدة لا تتصف بالحياة



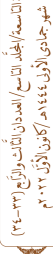
ولا الحركة؛ فعمد في البيت الشعريّ إلى خصيصتَين من خصائص الإنسان وأسندهما إلى جمادَين، فأسند (الـزواج إلى السيف)، و (الخضاب إلى الأرض)، وهذان الأمران من مختصّات البشر لا الجمادات، فعمد إلى بثُّ الحركة والحياة فيهما.

وبما أنَّ الشعر يقوم بشكل رئيس على مخاطبة الجوانب الوجدانيّة في الإنسان؛ لذلك كانت العاطفة أحد الأسباب المهمّة التي أدت إلى عملية التشخيص في الشعر، وكذلك الحالة النفسيّة التي يمرّ بها الشعراء؛ لأن الصورة وحدها مهما بلغ جمالها، ومهما كانت مطابقة للواقع، ومهما عبّر الشاعر عنها بدقة ليست هي الشيء الوحيد الذي يميّز شعره المبدع، وإنّما تصبح معياراً للعبقريّة الأصيلة حين تشكّلها عاطفة سائدة، فروْعَة الشعر تتميّز بأنّ لكلّ عبارة ما يسندها من العاطفة، سواء أكانت هذه العاطفة عاطفة الشاعر نفسه أم عاطفة الشخصيّة التي يرسمها(١٠٠٠).

وهذا الشرط ينطبق بشكل كبير على فنّ التشخيص في شعر الطبريّ، من نحو تشخيصه للسيف، والرمح، ومنحهما صفات إنسانيّة عدّة مشوبة بالعاطفة المُتدفّقة؛ إذ قال(١٠٠١): (الطويل)

وقد عادَ بين القوم فرداً ولمْ يَجِد لهُ ناصراً إلَّا سِناناً ومُرهفا

فقد أضفى الشاعر الحياة على (الرمح والسيف) وأسبغ عليهما الحركة ليشخُصهما إنسانَين نَصَرا الإمام الحسين عَكِمْ في يوم الطفّ بعد أن صُرِّع أهل بيته وأنصاره وبقيَ وحيداً فريداً لا يجد ناصراً ولا مُعيناً، فضلاً عن ذلك أنَّ تشخيص (السيف والرمح) في هذا البيت فيه دلالة على حبِّ الشاعر لشجاعة المرثى (الإمام الحسين عليه)، وإعجابه به، وإقدامه في ساحة الحرب.





فالعمليّة التشخيصيّة لم تكن بسبب ضيق في لغة الشاعر، وإنّما بسبب العاطفة القويّة، والإثارة الوجدانيّة؛ فهي تُخلَق من قوة الوجدان والتهاب الإحساس، وهذه العاطفة هي تجربة الشاعر الشعريّة التي تتشبّع فيها نفسه بموضوع أو مشاهدة يتأثّر فيها تأثّراً قويّاً، يدفعه إلى إفراغ ما في نفسه عن طريق تشخيصه للأشياء، كقول الطبريّ في تشخيص (محاريب العبادة) في موضوع الرثاء؛ إذ قال: (الكامل)

### فُجِعَتْ مَحاريبُ التُّقاةِ بِهِ كما فيهِ المحاربُ أَفْجَعَتْ عُبَّادَها

نلحظ التشخيص في هذا البيت في قوله: (فُجِعَتْ مَحاريبُ التُقاةِ بهِ)، و(المحاربُ أَفْجَعَتْ عُبَّادَها) إذ استعار الشاعر لازمة من لوازم الإنسان (الفجيعة) وأسبغها على (المحاريب) التي هي من الجمادات ما منح البيت فاعليّة تشخيصيّة تصويريّة نقلت المعاني بإيحاءاتها إلى تخيّل واسع لدى المتلقّى، وتصوّره للشيء غير الطبيعيّ بأنّه طبيعيّ ومقبول.

كذلك نلحظ امتزاج التشخيص بعاطفة الشاعر في قول الطبريّ وهو يستنهض الإمام المهديّ الله الطويل)

### بني مُضرِ حتَّامَ بِيْضُ أُميَّةٍ لأغمادِها لا تستطيعُ تألُّفا

التشخيص في هذا البيت يكمن في استعارة الشاعر للفظة (الألفة) من الإنسان وإسنادها للسيوف والأغماد، إلّا مع سيوف بني أُميّة التي لم تألف أغمادها، بل بقيت مُشرَعة ومشهورة على رقاب بني مضر المُكنّى بهم عن عترة الرسول للمَيّل، فجماليّة الصورة في البيت الشعريّ مردّها إلى تضافر التشخيص والاستعارة في تقديم صورة شعريّة تقوم على معنى مجازيّ، وهذا المعنى أبلغُ من تأديته على وجه الحقيقة اللغويّة.





وكثيراً ما يُساعد خيال الشاعر الخلّاق وإحساسه المرهف وملاحظته الدقيقة للأشياء، في تشخيصها وتفاعله معها، وإغراقه في وصفه لدقائقها، ما يجعله يخاطبها وكأنّها إنسان له جوارح وأحاسيس وانفعالات، وممّا نلمحه في وصفه لمصرع الإمام الحسين عليه قوله (١٠٣): (الطويل)

إلى أنْ هوى مِنْ فوقِ سَرِجِ جوادِه صريعاً على وَجْهِ الثَّرى مُتَلَهًا فظَلَّتْ سُيُوفُ الهِنْدِ تأكُلُ لحمَهُ وتَسْحَقُ جُرْدُ الخيلِ صَدراً مُشَرَّفا المُلاحَظ على هذه النُتفة أَنها حَوَتْ تشخيصَين حسيّين فاعلَين في تأدية المعنى العام للنصّ، وذلك في قول الشاعر: (وجه الثرى)، و (سُيُوفُ الهِنْدِ تأكُلُ لحمَهُ)، وقد استعار فيهما الشاعر محسوسَين (الوجه، والأكل) لمحسوسَين أيضاً هما (الثرى، والسيوف)، فتشكَّلت عن هذه العناصر الحسيّة صورة بصريّة اعتمد الشاعر في تشكيلها على فنّي التشخيص والاستعارة.

فإنّ تَمكُّنَ الشاعر من أدواته الشعريّة هي التي تعطي اللغة قيمة فنيّة للوصول إلى شعرية متميزة، وإبداع متفرّد؛ ولأنّ الشاعر «أشدّ الناس انهماكاً في الواقع وتحسّساً لمطالبه؛ فإنّه يصبح أقدر الناس على تطويع اللغة» (١٠٤٠)؛ فالشاعر المبدع هو الذي يرفض أن يستعمل اللغة استعمال العوام من الناس؛ لأنّه يشعر بتميّزه عنهم، علماً أنّ لغة الشعر تبقى متجدّدة، «تستخدم كلّ ما تتيحه اللغة من إمكانات التعبير؛ لتثير في النفْس حالات شعوريّة وإحساسات جماليّة» (١٠٠٠).

ومن شواهد استعمال اللغة استعمالاً ابداعيّاً قول الطبريّ في استنهاض الإمام المهدى الله البسيط)

قَعدتُمْ والظُّبا تَهْفو قوائِمُها إلى رِقابِ الأُلى بالآلِ قدْ غَدَرَتْ وظَّف الشاعر في البيت تشخيصين بلاغيين واضحين هما: (الظُّبا تهفو



إلى رقاب الألى)، و (الظبا بالآل قد غدرت) وقد استعار فيهما صفتين من صفات الإنسان هما (تهفو؛ أي ترغب للطعام) و (غدرت)، وأسندهما إلى (الظُّبا)؛ أي السيوف، فجعل السيوف ترغبُ في القتل، وتُقْدِم على الغدر؛ من أجل أن يتناسب المعنى وغرض الاستنهاض الذي قصده الشاعر.

فالشاعر المتميّز هو مَنْ يقوم بإلغاء الحواجز عن طريق إنشاء علاقات جديدة تستند إلى الخيال، وظيفتها الأساس تتمحور حول تقريب المعنى للمتلقّي عن طريق بثّ الحياة في الأشياء غير العاقلة الحسّيّة والمعنويّة، كقول الشاعر في المديح (١٠٧): (الكامل)

### فالعالِمُ العَلَيُّ العَليُّ أخو عُلا قدْ أَوْطَاتْ هامَ السِّماكِ يغالَها

في البيت الشعري صورتان استعاريّتان مبنيّتان على التشخيص؛ عمد فيهما الشاعر إلى حرْفِ اللغة المعياريّة وكسر حواجزها، وذلك في قوله: (أخو عُلا)، و (هام السماك)، فاستعار الشاعر في الأولى أمراً محسوساً لمعقول، وفي الثانية استعار أمراً محسوساً (هام) جمع هامة، وهي: أعلى الرأس لشيء محسوس (السّماك)، والسّماك: نجم من نجوم السماء (١٠٠١)، وذلك لتبيان منزلة الممدوح العالية ومكانته السامقة حتى كاد أن يطال نجوم السماء.

وقريب ممّا تقدّم قوله في مدح أمير المؤمنين عليه (١٠٩٠): (الطويل)

### وقدْ طالتِ الأعناقُ تُوصِفُ نِطقَهُ فكمْ فَرِحَتْ منهُ حشى وجفونُ

إنَّ التشخيص الموظَّف في البيت الشعريِّ يكمن في قول الشاعر (فرحت حشى وجفون)، فجاء بـ (الفرح) وهو سمة إنسانيَّة وأسندها لمحسوسَين (الحشا والجفون)، فاتّخذ من التشخيص وسيلة للوصول إلى غاية مفادها تصوير بلاغة الممدوح.





وقد يلجأ الشاعر - في بعض الأحيان - إلى فنِّ التشخيص عندما يحاول تبيان انفعالاته ومشاعره إزاء الأشياء، فيضطر إلى أن يكون مشخصاً لها، من نحو تشخيص الطبري لـ (الدموع) في ذكره لسبايا واقعة الطف؛ إذ قال (١١٠٠): (الكامل)

ودموعُهُم مسفوكةٌ في أرضِها ونفوسُهُم فيها بغير قَــرارِ

ف (السفكُ) عادة ما يُطلق على سفك دم الإنسان إذا استُعملت اللغة على وجهها الحقيقي، ولكن الشاعر استعملها على سبيل المجاز بعد أنْ أسندها إلى (الدموع) من أجل تشخيصها كائناً عاقلاً، وليبثَّ فيها الحياة والعاطفة والشعور الذي يتناسب ومعنى الحزن.

وممّا تقدّم نلحظ أنّ الشاعر استثمر تشخيص المحسوسات استثماراً لغويّاً منطلِقاً مِنْ تَمكُّنِهِ من أزمّتها في فنون التعبير المختلفة التي تُثير في النفس حالات شعوريّة وإحساسات جماليّة متباينة.

#### الخاتمة

الآن وقد شارف البحث على الانتهاء، وحانَ حطّ الرِّحال، يَجدُرُ بنا أَنْ يُجمِل أهم النتائج التي توصّل إليها؛ لِتكتملَ الفائدة ويَعُمَ النفْع، فقد أسفر البحث عن جملة من النتائج، أهمُّها:

- ١. بالنظر إلى التعريفات المتعدّدة لمصطلح التشخيص، توصّل البحث إلى دخول الجهادات، والمعنويّات، وعناصر الطبيعة، والحيوانات التي تُضفى عليها سهات إنسانية؛ من كلام وأفعال وأحاسيس تحت مصطلح (التشخيص)؛ فتبدو هذه الأشياء وكأنّها أشخاص حقيقية وعاقلة، تتسم بالحركة والحياة.
- 7. إنَّ الشواهد الشعريّة الكثيرة التي أوردناها في متن البحث كانت كفيلة بإثبات وجود هذه الظاهرة في الشعر العربيّ منذ القِدم؛ إذ استثمرها الشعراء بشكلٍ فاعلٍ في نصوصهم الشعريّة على مرِّ العصور الأدبيّة، ولاحظنا التنوع الحاصل في العمليّة التشخيصيّة عِبْرَ هذه العصور.
- ٣. أمّا على صعيد الأدب الكربلائيّ فلم تَكُن ظاهرة التشخيص غائبةً عن منجزهِ الشعريّ؛ إذ شكّلتْ ظاهرةً فنيّةً لها حضورها الفاعل، ودورها الواضح في رسم صور الشعراء الفنيّة، ورفد النتاج الشعريّ بطرافة المعنى والأبداع في الدلالة.
- ٤. شكّلَ التشخيص في شعر الشاعر محمد تقيّ الحائريّ ظاهرةً فنيّةً مائزةً لها حضورها الفاعل في أبنيته الشعريّة؛ إذ اتّسم بالكثرة والتنوع والتجديد في بعض مضامينها وصورها، بَثَّ الشاعر عن طريقها صفة الحياة والحركة على المحسوسات والمعنويّات، وعَقّلها في شعره، وشخّصها كائنات لها صفات





بشريّة؛ لأنّ الشاعر- كما هو معروف - له المقدرة على كسر قيود اللغة، والخروج على منطقيّتها، وإعادة بنائها بصورة جديدة؛ ليُحمّلها دلالات جديدة تنفع غرضه المنشود، وقد اتّضح ذلك للقارئ في الأبيات التي تمثّلنا متن البحث.

- ٥. امتاز الشاعر في أغلب شواهده التشخيصية بخيالٍ واسع، وإبداعٍ خصْبٍ ينطق بالصورة الجميلة التي تعضّده ملاحظة دقيقة، ومقدرة على بثّ الحياة في الشاهد التشخيصيّ؛ وذلك لأنَّ الشاعر آمَنَ في أنّ الشعرَ فنُ وليس مستودَعاً للألفاظ المتراكمة، والأفكار الجامدة، وتحسس تذوّق اللغة وما تؤديه من سحرٍ جمال، وهذا ما أسلمه إلى خيال عالٍ مَكّنَهُ من إضفاء صفات البشر باستثهار خياله أفضل استثهار؛ ليُقدّم في هذا المجال صوراً جميلة وبديعة.
- 7. كَشَفَ البحثُ عن أنَّ الشاعر أكثر من توظيف ظاهرة التشخيص في غرض الرثاء، في حين كان ورودها بشكل قليل في بقيّة الأغراض الأُخر كغرض المديح وغيره.
- ٧. أظهر البحث أن الشاعر استثمر تشخيص المعنويّات بنسبة كبيرة قياساً بتشخيص المحسوسات التي تضاءلت نسبة توظيفها؛ لأن تشخيص المعنويّات أكثر إبداعاً من الناحية الفنيّة من تشخيص المحسوسات؛ لأنّ المحسوسات تبدو إلى الناظر أجساماً بأبعاد وحدود مُدرَكة، فيستطيع أن يدركها عن طريق حواسّه؛ لذا يكون إعطاؤها صفات إنسانيّة أمراً يمكن تقبُّلهُ من لدن المتلقيّن بصورة أو أخرى، غير أنّ الأمر لا يكون كذلك مع المعنويّات، فإعطاؤها صفات إنسانيّة يبدو أكثر غرابة من ذلك؛ لأنها لا تُدرك بالحواسّ، ولا يمكن إدراكها إلّا عن طريق العقل والمخيّلة؛ ولذلك

### فَاعِلِيَّةُ التَّشْخِيْصِ فِي الشِّعْرِ الكَربَلائي (شعرُ الشَّيخ مُحَمَّد تَقِيّ الحَائريّ الطَّبَريّ أُنموذجاً)

فإن إضفاء صفات إنسانيّة على أمرِ معنويّ يكون دليلاً على سعة مخيّلة الشاعر من جانب، ورمزاً يدلُّ على إبداعها من جانب آخر.

- ٨. أمّا على صعيد تشخيص المحسوسات فقد توصّل البحث إلى أن الشاعر شخُّص كثيراً منها؛ لأنَّها مثَّلتْ مبداناً مهيّاً لاستقاءِ صورهِ الشعريَّة، فَنَسَبَ إليها المشاعر المختلفة التي يشعر بها من فرح وحزن، فضلاً عن إعطائها السمات الإنسانيّة المتنوّعة.
- ٩. كشف البحث أنَّ الشاعر حينها استثمر ظاهرة التشخيص بإضفاء الصفات الإنسانيّة والحياة على ما لا حياة له، كانت متآزرة بشكل تام مع فنّ الاستعارة، ومتضافرة معها، ومستندة إليها في تشكيل صوره الفنية.
- ١٠. إِنَّ الْمُشخَّصات- بمظاهرها المختلفة- نالت اهتهاماً كبيراً في شعر الشاعر، فلم يألُ جهداً في إضفاء سمة الحياة، والمشاعر الإنسانية عليها، وقد أفاد من تشخيصها في عكس مشاعره التي كان يحسُّ بها، وحالته النفسيّة التي كان يمرّ ها في أثناء نظمه الشعر.





#### الهوامش

- ١. ينظر: أدب الطف أو شعراء الحسين: ٩/ ٩٠٣.
- ٢ . ينظر: المرجع نفسه: ٩/ ٣٠٩، وتُنظر: مقدّمة المحقّق لديوان الشيخ محمد تقيّ الحائريّ الطبريّ: ١٤.
- ٣. ينظر: علماء كربلاء في ألف عام: ١/ ٣٣٤، وأدب الطف أو شعراء الحسين:
   ٩/ ٣٠٩، ومقدّمة المحقق لديوان الشيخ محمد تقى الحائري الطبري: ١٥-١٦.
  - ٤. تُنظر: مقدّمة المحقق لديوان الشيخ محمد تقى الحائري الطبري: ١٧-١٩.
    - ٥. يُنظر: شعراء من كربلاء: ٣/ ٧٠.
    - ٦. مقدّمة المحقق لديوان الشيخ محمد تقى الحائري الطبري: ١٨.
      - ٧. المرجع نفسه: ١٨.
- ٨. كتاب العين (مادة/ شخص)، وتنظر المادة نفسها في: مختار الصحاح، ولسان العرب.
- ٩. ينظر: مختار الصحاح (مادة/ شخص)، وتنظر المادة نفسها في: لسان العرب، وتاج العروس.
- · ١ . كتاب العين (مادة/ شخص)، وتنظر المادة نفسها في: لسان العرب، والقاموس المحيط، وتاج العروس.
- ١١. تنظر (مادة/ شخص) في: أساس البلاغة، ومختار الصحاح، ولسان العرب، والقاموس المحيط، وتاج العروس.
  - ١٢ . ينظر: أساس البلاغة (مادة/ شخص)، وتنظر المادة نفسها في: تاج العروس.
  - ١٣ . ينظر: أساس البلاغة (مادة/ شخص)، وتنظر المادة نفسها في: لسان العرب.
    - ١٤ . لسان العرب (مادة/ شخص)، وتنظر المادة نفسها في: تاج العروس.
  - ١٥ . ينظر: القاموس المحيط (مادة/ شخص)، وتنظر المادة نفسها في: تاج العروس.
    - ١٦ . المعجم الأدبيّ: (مادة/ تشخيص).
    - ١٧ . معجم المصطلحات العربيّة في اللغة والأدب: (مادة/ تشخيص).
      - ١٨ . المرجع نفسه: (مادة/ تشخيص).

### فَاعِلِيَّةُ التَّشْخِيْصِ فِي الشِّعْرِ الكَربَلائي (شعرُ الشَّيخ مُحَمَّد تَقِيّ الحَائريّ الطَّبَريّ أُنموذجاً)

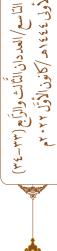
- ١٩. ينظر: معجم المصطلحات الأدبيّة (علوش): (مادة/ التشخيصيّة).
  - ٠٢. معجم المصطلحات الأدبيّة (فتحي): (مادة/ التشخيص).
  - ٢١ . ينظر: فن الشعر: ١٤٩ ، والخيال الشعرى عند العرب: ٣٤.
- ٢٢ . للوقوف عند طائفة من تلك الدراسات ينظر على سبيل المثال: أنسنة الطبيعة في الشعر الأندلسيّ (قصيدة ابن زيدون «إني ذكرتكِ» أنموذجاً)، وأنسنة الحيوان في الشعر الجاهلي، وأنسنة المكان في روايات عبد الرحمن منيف.
  - ٢٣ . ينظر: المعجم الأدبيّ: مادة (شخص).
  - ٢٤ . ينظر: أنسنة المكان في روايات عبد الرحمن منيف: ٥٥.
    - ٢٥ . ينظر: مفهوم الخيال ووظيفته في النقد القديم: ٣١٢.
      - ۲۲ . ديو ان امر ئ القيس: ۳۰۱.
      - ٢٧ . ديوان تأبطُّ شراً وأخباره: ١٥٥.
      - ٢٨ . نهاية الأرب في فنون الأدب: ٧/ ٥٥.
      - ٢٩ . ينظر: رثاء الأبناء في الشعر العربي: ١٥٤.
        - ۳۰ . ديوان أبي ذؤيب الهذلي: ۸۷ .
        - ٣١ . ديوان حسان بن ثابت: ٢٩٤.
          - ٣٢ . ديوان البحترى: ٤/ ٢٠٩٠.
            - ٣٣ . من النقد والأدب: ٤/٥٥.
- ٣٤ . ديوان أبي الطيّب المتنبّي بشرح أبي البقاء العكبريّ، المسمّى التبيان بشرح الديوان: .184/8
  - ٣٥. الأدب العربيّ في العصر العباسيّ: ٢٤٢.
    - ٣٦. الأغاني: ٣/ ٢٩٨.
    - ٣٧ . الحلّة السبراء: ١/ ٣٧.
  - ٣٨ . الأدب الأندلسيّ من الفتح حتى سقوط غرناطة: ٦٦ .
- ٣٩. للوقوف عند تفاصيل هذا الرأى ينظر: دراسات في تاريخ الأدب العربيّ: ٩٩، وينظر: الأدب الأندلسيّ من الفتح حتى سقوط غرناطة: ٦٦.
  - ٤٠ . ديوان ابن خفاجة الأندلسيّ: ١٦٤.
    - ٤١ . الطبيعة في الشعر الأندلسيّ: ٣٦.





#### أ.م.د. فلاح عبد على سركال

- ٤٢ . الأدب الأندلسيّ بين التأثر والتأثير: ٧٨.
- ٤٣ . خريدة القصر وجريدة العصر (قسم شعراء مصر): ١/ ٢٢٥.
  - ٤٤ . ديوان تميم بن المعز لدين الله الفاطميّ: ٩٩.
    - ٥٥ . المصدر نفسه: ٢٤٥.
    - ٤٦ . ديوان الحسن بن أسد الفارقيّ : ٥٤ .
  - ٤٧ . ديوان الشيخ محسن أبو الحبّ الكبير: ١٥٣.
    - ٤٨ . المرجع نفسه: ٨٦.
  - ٤٩ . هكذا وردت في الديوان، والأصوب عروضيًّا (اسطاعت).
    - ٥٠ . ديوان السيّد محمد مهدى بحر العلوم: ٧٠.
    - ٥١ . ديوان أبي الحسن على بن أحمد الحائريّ: ٥٥.
      - ٥٢ . ديوان الحاج جواد بدقت: ٦٥ .
      - ٥٣ . ديوان عبد الحسين الحويزيّ: ٧٣.
        - ٥٤ . المرجع نفسه: ٤٣.
- ٥٥. للوقوف عند تلك الأغراض ينظر على سبيل المثال: الإتقان في علوم القران/ ١٠٩ - ١١٠، ١٣٥، ومن بلاغة القرآن/ ٢٢٣، ومجاز القرآن (خصائصه الفنيّة وبلاغته العربيّة): ٩٠١، والصورة الفنيّة في المثل القرآنيّ: ٢١٠.
  - ٥٦ . سورة الأعراف: ١٥٤.
    - ٥٧ . سورة محمد: ٤.
    - ٥٨ . سورة المُلك: ٧.
  - ٥٩ . سورة المعارج: ١٥ ١٧.
    - ٦٠ . سورة التكوير: ١٨.
    - ٦١ . سورة الكهف: ٧٧.
    - ٦٢ . سورة فصّلت: ١١.
      - ٦٣ . سورة ق: ٣٠.
    - ٦٤ . سورة الطور: ٩-١٠.
- ٦٥. ينظر على سبيل المثال: سورة الأنفال/٢، وسورة الدخان/١٠، وسورة القمر/١، وسورة الزلزلة/ ٢.



### فَاعِلِيَّةُ التَّشْخِيْصِ فِي الشِّعْرِ الكَربَلائي (شعرُ الشَّيخ مُحَمَّد تَقِيّ الحَائريّ الطَّبَريّ أُنموذجاً)

٦٦ . المعجم الأدبيّ: مادة (تشخيص)، وينظر: التشخيص في الشعر العباسيّ -دراسة نقديّة - (أطروحة دكتوراه): ١٢.

٧٧ . معجم المصطلحات العربيّة في اللغة والأدب: (مادة/ تشخيص).

٦٨ . كتاب التعريفات: ١٣١ .

٦٩ . ديوان الشيخ محمد تقى الطبريّ الحائريّ: ٨٣.

٧٠ . المرجع نفسه: ٢٦.

٧١. المرجع نفسه: ١٠٩.

٧٢ . المرجع نفسه: ١١٧ .

٧٣ . سورة الإنسان: ١٠.

٧٤ . ديوان الشيخ محمد تقىّ الطبريّ الحائريّ: ١٠١.

٧٥ . المرجع نفسه: ١٢٦ .

٧٦. الكلال: التعب والإعياء. ينظر: لسان العرب/ مادة (كلّ).

٧٧ . هو الشيح أحمد ابن الشيخ زين العابدين المازندر انيّ الحائريّ، وُلِدَ في كربلاء سنة ١٢٩٠هـ ونشأ وترعرع فيها، تلقّي علومه في أول الأمر على يد والدهِ، ومن ثمَّ تتلمن على كثير من علماء عصره وأعلامها، وبعد ذلك قام بتدريس العلوم الدينيّة والفقهيّة، كما أمَّ الناس جماعة في صحن الإمام الحسين عَلَيْكُم إلى أن وافته المنيّة في سنة ١٣٧٦ هـ ودُّفِنَ بالوادي القديم في كربلاء المقدّسة. يُنظر: نقباء البشر في أعلام القرن الرابع عشر: ٢/ ٥٨٦.

٧٨ . ديوان الشيخ محمد تقى الطبريّ الحائريّ: ٨٤ .

٧٩ . المرجع نفسه: ٧١.

٨٠ . المرجع نفسه: ١٥٢ .

٨١ . المرجع نفسه: ٦٥ .

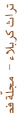
٨٢ . المرجع نفسه: ٦٦ .

٨٣ . المرجع نفسه: ٧١ .

٨٤ . مفهوم الشعر دراسة في التراث النقديّ: ٤٣٦.

٨٥. ديوان الشيح محمد تقيّ الطبريّ الحائريّ: ١٢٦.

٨٦ . ينظر: في المصطلح النقديّ: ١٦٧ ، وعلم الدلالة: ١٨٣ .





#### أ.م.د. فلاح عبد على سركال

- ٨٧ . ينظر: ديوان الشيخ محمد تقى الطبريّ الحائريّ: ٨٨.
  - ٨٨ . المرجع نفسه: ١١١.
  - ٨٩. المرجع نفسه: ١١١.
  - ٩٠ . المرجع نفسه: ١٤٢.
  - ٩١ . المرجع نفسه: ١٠٧.
  - ٩٢ . المرجع نفسه: ٦٦.
  - ٩٣ . المرجع نفسه: ١٤١.
  - ٩٤ . المرجع نفسه: ١٠٧.
  - ٩٥ . المرجع نفسه: ٦٥-٦٦.
    - ٩٦ . المرجع نفسه: ٨٤.
    - ٩٧ . المرجع نفسه: ٥٥.
- ٩٨ . ينظر: مفهوم الخيال ووظيفته في النقد القديم والبلاغة (أطروحة دكتوراه): ٣١٨.
  - ٩٩ . ديوان الشيخ محمد تقيّ الطبريّ الحائريّ: ١٣٤.
    - ١٠٠ . ينظر: الصورة في شعر بشّار بن برد: ٨٢.
  - ١٠١. ديوان الشيخ محمد تقيّ الطبريّ الحائريّ: ٩٧.
    - ١٠٢ . المرجع نفسه: ٩٧.
    - ١٠٣ . المرجع نفسه: ٩٨.
- ١٠٤ . روح العصر، دراسات نقدية في الشعر والمسرح والقصة/ ٦٩، وينظر: في الشعريّة/ ٣٨-٣٩.
  - ١٠٥ . اللغة الشعريّة في الخطاب النقديّ العربيّ (تلازم التراث والمعاصرة): ١٢٠.
    - ١٠٦ . ديوان الشيخ محمد تقيّ الطبريّ الحائريّ: ٥٨.
      - ١٠٧ . المرجع نفسه: ١٠٦.
    - ۱۰۸ . ينظر: لسان العرب: مادة (هوم)، ومادة (سمك).
    - ١٠٩ . ديوان الشيخ محمد تقى الطبريّ الحائريّ: ١٤١.
      - ١١٠ . المرجع نفسه: ٨٨.

#### المصادر والمراجع

### أُولاً: القرآن الكريم: ثانياً: الكتب:

- الإتقان في علوم القرآن، الحافظ جلال الدين السيوطيّ (ت ٩١١هـ)، تحقيق:
   محمد أبو الفضل ابراهيم، المكتبة العصريّة للطباعة والنشر والتوزيع،
   بيروت لبنان، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ٢. الأدب الأندلسيّ بين التأثّر والتأثير، د. محمد رجب البيومي، مطبعة جامعة الإمام محمد بن سعود، السعوديّة، ١٩٨٠ م.
- ٣. الأدب الأندلسيّ من الفتح حتى سقوط غرناطة (٩٢-٩٩٧هـ)، د. منجد مصطفى
   بهجت، وزارة التعليم العالى والبحث العلميّ، جامعة الموصل، ١٩٨٨م.
- أدب الطف من القرن الأول الهجري حتى القرن الرابع عشر، جواد شُبرًا مؤسسة التاريخ، بيروت، ط١، ٢٠٠١م.
- ٥. الأدب العربيّ في العصر العباسي، د. ناظم رشيد، مطبعة وزارة التعليم العالي والبحث العلميّ، جامعة الموصل، ط ١، العراق، ١٩٨٩م.
- 7. أساس البلاغة، جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزنخشريّ (ت٥٣٨هـ)، تحقيق: عبد الرحيم محمود، عرّف به: أمين الخوليّ، مطبوع بطريقة (الفوتو أوفست) على طبعة دار الكتب المصريّة، ١٣٧٢هـ ١٩٥٣م.
- ٧. الأغاني، أبو الفرج الأصفهانيّ (ت٣٥٦هـ)، دار الكتب، المؤسسة المصريّة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر، وزارة الثقافة والإرشاد القوميّ، د. ت.
- ٨. أنسنة المكان في روايات عبد الرحمن منيف، د. مرشد أحمد، دار الوفاء لدنيا
   الطباعة والنشر، مصر، ط١، ٢٠٠٢م.





ALL 77.74

- ٩. تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزَبيديّ (ت ١٢٠٥هـ)،
   منشورات دار مكتبة الحياة، المطبعة الخيريّة المنشأة بجاليّة مصر، بيروت-لبنان، ط١، ١٣٠٦هـ.
  - ١٠. التصوير الفنيّ في القرآن، سيد قطب، بيروت، د. ت.
- 11. الحلة السيراء، ابن الأبار البلنسيّ (ت٦٥٨هـ)، تحقيق: د. حسين مؤنس، الشركة العربيّة للطباعة والنشر، ط١، ١٩٦٣م.
- 17. خريدة القصر وجريدة العصر (قسم شعراء مصر)، عماد الدِّين الأصفهانيّ الكاتب (ت٥٩٧هـ)، تحقيق: د. أحمد أمين، ود. شوقي ضيف، ود. إحسان عباس، ط١، لجنة التأليف والترجمة والنشر، مصر، ١٩٥١م.
- 17. الخيال الشعريّ عند العرب، أبو القاسم الشابيّ، الشركة القوميّة للنشر والتوزيع، تونس، ١٩٦١م.
- ١٤ . دراسات في تاريخ الأدب العربي، كراتشكوفسكي، ترجمة: محمد منير مرسي، القاهرة، ١٩٧١م.
- 10. ديوان ابن خفاجة الأندلسيّ (ت٥٣٣هـ)، تحقيق: د. سيد غازي، دار المعارف، ط١، مصر، ١٩٦٠م.
- 17. ديوان أبي ذؤيب الهذليّ، تحقيق: د. أحمد خليل الشال، مركز البحوث والدراسات الإسلامية، مصر، ٢٠١٤م.
- ١٧. ديوان أبي الطيّب المتنبّي بشرح أبي البقاء العكبريّ، المسمّى التبيان بشرح الديوان، ضبطه وصحّحه: مصطفى السقا وآخرون، مطبعة مصطفى البابيّ الحلبيّ وأولاده، مصر، ١٩٣٦م.
- ۱۸. دیوان أوس بن حجر (ت ۲۲۰م)، تحقیق: الدکتور محمد یوسف نجم، دار صادر- بیروت، ۱۳۸۰هـ-۱۹۲۰م.

### فَاعِلِيَّةُ التَّشْخِيْصِ فِي الشِّعْرِ الكَربَلائي (شعرُ الشَّيخِ مُحَمَّد تَقِيّ الحَائريّ الطَّبَريّ أُنموذجاً)

- 19. ديوان امرئ القيس، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، مصر، ط٢، ١٩٦٤م.
- ۲۰. ديوان تميم بن المعز لدين الله الفاطميّ (ت٣٧٤هـ)، تحقيق: محمد حسن الأعظميّ، دار المنتظر، بيروت لبنان، ط ١، ١٩٩٦م.
- ٢١. ديوان السيد محمد مهدي بحر العلوم، المكتبة الأدبيّة المختصّة، النجف الأشرف، العراق، ٢٠٠٦م.
- ٢٢. ديوان الشيخ محمد تقيّ الطبريّ الحائريّ، تحقيق: السيد سلمان هادي آل طعمة، مركز تراث كربلاء، دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع، ط١،٢٠١٨م.
- ٢٣. ديوان البحتريّ (ت ٢٨٤هـ)، عُنِيَ بتحقيقه وشرحه والتعليق عليه: حسن كامل الصيرفيّ، مطابع دار المعارف بمصر، ١٩٧٢م.
- ٢٤. ديوان تأبّط شرّاً وأخباره، جمع وتحقيق وشرح: على ذو الفقار شاكر، دار الغرب الاسلامى، بيروت- لبنان، ط١، ١٩٨٤م.
- ٧٥. ديوان الحاج جواد بدقت الأسديّ، تحقيق: سلمان هادي آل طعمة، مؤسسة المواهب للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ط١، ١٩٩٩م.
- ٢٦. ديوان الحسن بن أسد الفارقيّ، دار العلوم، العراق- بغداد، ط١، ١٩٧٩م.
- ٢٧. ديوان عبد الحسين الحويزيّ، تحقيق حميد مجيد هدّو، مؤسسة الأعلميّ للمطبوعات، كربلاء المقدّسة، ١٩٦٥م.
- ۲۸. دیوان الشیخ محسن أبو الحبّ الکبیر، (ت۱۳۰۵هـ)، تحقیق: جلیل کریم
   أبو الحبّ، بیت العلم للنابهین، بیروت، ط ۱، ۲۰۰۳م.
  - ٢٩. ديوان الهذليين، طبع الدار القوميّة، ثلاثة أقسام مجلدة، ١٩٦٥م.
- ٣٠. رثاء الأبناء في الشعر العربي، الدكتور محيمر صالح موسى يحيى، مكتبة
   المنار، الزرقاء الأردن، ط١، د. ت.



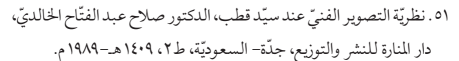
- ٣١. شرح ديوان الحماسة، أبو علي بن محمد بن الحسن المرزوقي (ت٤٢١هـ)، نشره: أحمد أمين، وعبد السلام هارون، طبعة لجنة التأليف، ط١، ١٩٥٢م.
- ٣٢. شعراء من كربلاء، السيد سلمان هادي آل طعمة، مطبعة الآداب، النجف الأشرف، ١٩٦٩م.
- ٣٣. الصورة الفنية في المثل القرآني، الدكتور محمد حسين علي الصغير، الجمهورية العراقية، وزارة الثقافة والإعلام، دار الرشيد للنشر، ١٩٨١ م.
- ٣٤. الصورة في شعر بشار بن برد، الدكتور عبد الفتّاح صالح نافع، دار الفكر للنشر والتوزيع، عمان- الأردن، ١٩٨٣م.
- ٣٥. الطبيعة في الشعر الأندلسيّ، د. جودة الركابيّ، مطبعة جامعة دمشق، سوريا، ط١، ١٩٥٩م.
- ٣٦. علماء كربلاء في ألف عام، السيد سلمان هادي آل طعمة، قم -إيران، ٢٠١٦م.
- ٣٧. فنّ الشعر، الدكتور إحسان عباس، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، مطبعة قلفاط، بيروت، ١٩٥٥م.
- ٣٨. القاموس المحيط، الشيخ مجد الدِّين محمد بن يعقوب الفيروزابادي (ت١٩٨٧هـ)، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ١٤٠٣ هـ-١٩٨٣م.
- ٣٩. كتاب البديع، عبد الله بن المعتز (ت٢٩٦هـ)، اعتنى بنشره وتعليق المقدّمة والفهارس عليه: اغناطيوس كراتشقوفسكي، منشورات دار الحكمة، حلبوني، دمشق، د.ت.
- ٤٠. كتاب التعريفات، علي بن محمد بن شريف الجرجانيّ (ت٨١٦هـ)، مكتبة لبنان، بيروت- لبنان، ط٢، ١٩٨٥م.
- ٤١. كتاب العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيديّ (ت١٧٠هـ)،
   تحقيق، الدكتور مهدي المخزوميّ، الدكتور إبراهيم السامرائيّ، الجمهوريّة



- ٤٢. لسان العرب، محمد بن مكرم بن منظور الأفريقيّ المصريّ (ت٧١١هـ)، دار صادر، بروت- لبنان، ط ١، د. ت.
- ٤٣. مجاز القرآن، خصائصه الفنية وبلاغته العربيّة، الدكتور محمد حسين علي الصغير، وزارة الثقافيّة والإعلام، طُبع بمطابع دار الشؤون الثقافيّة العامّة، بغداد، ط١، ١٩٩٤م.
- ٤٤. ختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازيّ (ت٦٢٦هـ)،الناشر: دار الرسالة، الكويت، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- 20. مُعجم الأدباء، شهاب الدِّين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الحمويّ الروميّ البغداديّ (ت٦٢٦هـ)، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت-لبنان، ط٣، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.
- ٤٦. المعجم الأدبيّ، جبور عبد النور، دار العلم للملايين، بيروت، ط١، ١٩٧٩م.
- ٤٧. معجم المصطلحات الأدبيّة، إعداد: إبراهيم فتحي، المؤسسة العربية للناشرين المتحدين، طبع التعاضديّة العماليّة للطباعة والنشر، صفاقس، الجمهوريّة التونسيّة، د.ت.
- ٤٨. معجم المصطلحات الأدبيّة، الدكتور سعيد علوش، دار الكتاب اللبنانيّ، بيروت -لبنان، سوشبريس، الدار البيضاء- المغرب، ط١، ١٤٠٥هـ- ١٩٨٥م.
- ٤٩. معجم المصطلحات العربيّة في اللغة والأدب، مجدي وهبه، كامل المهندس، طُبع في لبنان، ١٩٧٩م.
- ٠٥. من بلاغة القرآن، الدكتور أحمد أحمد بدوي، مكتبة نهضة مصر، القاهرة، ط٣، ١٩٥٠م.







- ٥٢. نقباء البشر في القرن الرابع عشر، للشيخ أغا بزرك الطهرانيّ، مطبعة النجف الأشرف، ١٩٥٤م.
- ٥٣. نهاية الأرب في فنون الأدب، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويريّ (ت٧٣٣هـ)، مطبعة دار الكتب المصريّة بالقاهرة، ط١، ١٤٤٧هـ ١٩٢٩م. ثالثاً: الأطاريح والرسائل الجامعيّة:
- التشخيص في الشعر العباسي دراسة نقدية (أطروحة دكتوراه)، ثامر سمير
   حسن الشمري، جامعة بغداد، كلية الآداب، قسم اللغة العربية، ٢٠٠٤م.
- ٢. مفهوم الخيال ووظيفته في النقد القديم والبلاغة، فاطمة سعيد أحمد حمدان،
   (أطروحة دكتوراه)، كلية اللغة العربية، جامعة أم القرى، المملكة العربية السعودية، ١٩٨٩م.

### رابعاً:الدورتات:

- 1. أنسنة الحيوان في الشعر الجاهلي، ماهر أحمد الميبضين، وعهاد عبد الوهاب الضمور، حوليّات آداب عين شمس، المجلد ٤٣، مصر، مارس، ٢٠١٥م.
- أنسنة الطبيعة في الشعر الأندلسيّ، قصيدة ابن زيدون (إنّي ذكرتكِ)
   أنموذجاً، راشد عيسى، جريدة الفينيق، جريدة ثقافية عربية، المملكة
   الأردنية الهاشمية، عان، ع٧٧، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.

