

أ. د · محمد على الطائي كلية صدر العراق الجامعة – بغداد



يمثل الصراع سمة أساسة في الحياة بمختلف جوانبها، ويعد الجانب الإنساني الحالة التي تمثل أهمية خاصة لأنها لازمت البشرية منذ بدء الخليقة وما زال وسوف يستمر الى ما شاء الله. لذا تناوله القران الكريم ببيانه وأحكامه وأبعاده لتأكيد هذه السمة من حيث ما يفرضه الواقع ليختبر الله عباده. لكن وفي الوقت نفسه حاول القران الكريم التخفيف من أوضاع العنف بين أبناء البشر واستبدال المنافسة المشروعة بها بما يفيد الفرد والمجتمع ولدفعهما الى التطور والتقدم.

وقد جاء البحث بخمسة فصول ولكل فصل عدة مباحث مختومة بخلاصة مقتضبة.

#### المقدمة:

يعد الصراع سمة إنسانية منذ بدء الخليقة وهذا ما يؤكده لنا التاريخ الإنساني، حيث اختلفت صوره باختلاف البيئات زمانا ومكانا، كما أن الأديان السماوية هي الأخرى أخذت مواقف شتى فضلا عن التطور الدولي الحديث الذي أسهم في حل المشاكل على المستوى الدولي والكيانات الدولية، ونظرا لأهمية هذا الموضوع وسعته فسوف تقتصر على دراسته على وفق الشريعة الإسلامية مع الأخذ بالتقسيم الحديث نظرا لفائدته وبذلك فسوف يتطلب الأمر تحديد مفهوم الصراع ومستوياته وطبيعته الى جانت مدى تأثير البيئة عليه ومدى مشروعيته من عدمها والى الوسطية في الإسلام، وعملية تكريم بني ادم ومسألة تأجيل العقاب.

كما سوف نشير الى خصوصية الدين الإسلامي الواردة في القرآن الكريم، وما هي الضوابط التي وضعها لتوجيه السلوك البشري؟. من منطلق ثوابت هذا الدين التي تتعلق بالأسس التي

يقوم عليها من شمولية وعدالة وتوازن الى جانب وجود النية الصادقة في جميع تصرفات الإنسان وربطها بطبيعة الحياة، وتعدد حاجاته والذي يجد من الصعوبة في إشباعها بنفسه مما يقتضي الاعتباد على غيره مما يولد صراعا بينهم سواء كان بصورة مشروعة أم غير مشروعة فإن حاجات الإنسان تتجدد بطبيعة الحال فكلها تم إشباع حاجة تظهر حاجة أخرى تفرض وجودها على سلوكه وبذلك تستمر الحاجات بالتجدد ويستمر معها الصراع.

لذا كانت دراستنا بعنوان «الصراع الإنساني وموقف القران الكريم منه» والتي تتناول مبحثاً تمهيدياً على وفق التقسيم الحديث وقد تم تناول أحكام الشريعة الإسلامية على وفق الخطة الآتية:

# مبحث تمهيدي: الصراع من المنظور الحديث:

لالقاء الضوء على الصراع وتحديد طبيعته من المنظور الإسلامي لابد من التطرق الى المفهوم الحديث للصراع



الذي يفيدنا في عملية التبويب ويكون لدينا تصور حول موضوع الدراسة الفرد نفسه وفيها بين الإفراد أو بين بصورة واضحة لكي تأخذ الطابع الأكاديمي.

> ويدور هذا البحث حول تعريف احتياجات الفرد وعلاقتها بهذا الصراع والى مدى تأثير البيئة المحيطة بالمجتمع والى السلطة والحرية على وفق طبيعة الإنسان.

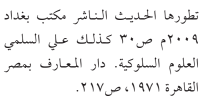
# الفقرة الأولى: التعريف بالصراع وطبيعته:

يراد بالصراع وجود تعارض في المصالح والآراء ومن ثم حصول اختلاف في الرغبات واحتياجات الإنسان مما يولد لديهم صراعا ويحدث تنافساً بين الإفراد حيث يدرك كل من المتنافس غريمه ويدرك انه لا سبيل الي التوفيق بين مصالحه ومصالح الغريم. وبذلك تتحول المنافسة إلى صراع يسعى كل منهما إلى تحطيم الأخر والتفوق عليه<sup>(۱)</sup>.

(١) د. محمد على الطائى القيادة الإدارية وأفاق

وعادة ما يحصل هذا الصراع داخل المجموعات وحيث تعدد حاجات الفرد فانه لا يمكن إشباعها بنفسه فلا بد من الاعتماد على الآخرين وبذلك الصراع الإنساني ونشأته وطبيعة يتولد الصراع بين الإفراد ويتصدى علم النفس إلى دراسة حقيقية السلوك الإنساني ومسبباته ومدى تأثير عوامل الوارثة أو التكوين الاجتماعي والتنشئة الاجتماعية والقدرات الخاصة. ومدى التعليم والإدراك لديه وقدرته في التفكير (٢).

والى جانب هذا العلم فإن علم الاجتماع يأخذ دوره بدراسة تفاعل الفرد بمجتمعه والى ما يهارسه عليه من تأثير يأخذ طابع التطويع الاجتماعي مع قيم المجتمع إلى جعل صراعه ضمن هذا الإطار<sup>(٣)</sup>.



<sup>(</sup>٢) د. علي السلمي. مرجع سابق ص٦٢.



<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص٦٧.

تغيرا في سلوك الإفراد. وعادة ما صلب موضوعنا. تكون هناك دوافع لدى الإنسان تحدث في حالة عدم إشباع حاجاته وهذه الدوافع (٤): -

> ١. دوافع متعلقة بالحاجات الأساسية للإنسان مثل المأكل والمشرب واستنشاق الهواء.

> ٢. دوافع متعلقة بالحاجات الإنسانية الاجتماعية وهي طريقته بالتفاعل بين الناس وتكوين صداقات واحترام الآخرين والتقدير.

> ٣. دوافع متعلقة بالحاجات النفسية للإنسان وهي الحصول على مركز اجتهاعي وعاطفي.

> ٤. دوافع تتعلق بحاجة الانسان لتأكيد ذاته وهي حاجة الإنسان إلى إن يحقق الصورة التي يتخيلها لنفسه وان يكون في وضع امين.

ودوافع اخری اثبتها کل من

(٤) المرجع نفسه ص ١٥٣ -١٥٦.

ويهارس المجتمع تأثيره في الفرد (تورندايك) في نظرية الدوافع وابراهام من خلال التعليم وتزويد الأفراد ماسلو في نظرية الحاجات ليست بنا بالخبرة والمراس بالقدر الذي يحدث حاجة الى بسطها الا بالقدر الذي يخدم

### الفقرة الثانية:

## البيئة المحيطة بالفرد:

يشير التاريخ في جميع المجتمعات قديمها وحديثها الى وجود الصراع ولكن في الوقت نفسه يتوقف عند طبيعة المجتمع وعلى مدى تقدمه فكلم كان المجتمع متقدما، تكون الصراعات فيه مهذبة للوصول إلى الأهداف المشروعة. وتدور أنواع المجتمعات من حيث مدى تطورها حول دول متقدمة وأخرى مختلفة ودول وسط بين الاثنين، وذلك ان المجتمعات البدائية تسودها القوة والعنف بينها نجد ان الدول المتقدمة تكون في حالة توازن بقدر معقول وتعتمد الجد والمثابرة والعمل المتواصل ولا يعني ذلك ان هذه المجتمعات خاليه من الصراع غير المشروع وإنها هناك قدر من السيطرة عليه والاعتدال فيه<sup>(ه)</sup>.

(٥) د. محمد على الطائي، مرجع سابق ص١٤.



و النَّصِينَا إلى .....أ.د. محمد على الطائي

> المؤثرات الاقتصادية والسياسية والاجتماعية؛ ان جميع هذه العوامل والمؤثرات تعكس طبيعة الصراع ومداره من قبل المعنيين لتوجيهها نحو الخير تبديد الوقت والثروات<sup>(١)</sup>.

ومن النظر الى حرية الفرد لمهارسة حريته الذاتية فان حريته تنتهى عندما تبدأ حرية الآخرين فكل مجتمع له قيمة وتقاليده وعلى الفرد الالتزام بها واحترامها من خلال سلوكه الشخصي

(٦) د. عبد الكريم د. ليلي ثكلا، أصول الإدارة العامة مكتبة الانجلو المصرية، القاهرة ۱۹٦۸، ص ۱۹۲۸.

إن دراسة المجتمعات وتحديد وبخلاف ذلك فأن المجتمع يستعمل خصائصها الذاتية وما تحمل من قيم وسائل متعددة للتطويع الاجتماعي حضارية وما تحكمها من عادات باستعمال القوة المادية وعملية عزل وتقاليد إلى جانب ضرورة معرفة طبيعة عن المجتمع بهدف رد الفرد الى القيم احتياجات الفرد ومتطلباته ورغباته الاجتماعية وبذلك يكون للدول التي تعد ضرورية لمعرفة طبائع البشر والمجتمع الدور المهم في السيطرة على والكيفية التي يفكرون بها إلى جانب سلوك الفرد وإدارة الصراع داخل المجتمع وتوجيهه توجيها صحيحا(٧).

# الفصل الاول اقرار الدين الاسلامي للصراع والاسس التي يقوم عليها

والسلام كحافز ايجابي، والتقليل من لدى بزوغ فجر الاسلام، اضاء حالات المشاحنات الفردية والاجتماعية بأنواره على البشر، وكانت احكامه ذات لمنع استهلاك طاقات المجتمع ومن ثم صلة بالواقع البشري، لذا أقر الاسلام مبدأ الصراع وهو في الوقت نفسه أقام مبادئ اسس العدالة والشمولية والنية الصادقة لدى التعامل بين ابناء البشر افرادا وجماعات.

## المبحث الأول:

## إقرار الشريعة الإسلامية للصراع

لقد جاءت الشريعة الإسلامية بأحكام اعترفت بموجبها بوجود (۷) د. على السلمي، مرجع سابق، ص٦٧.



تذهب الى ضرورة وجود هذا الصراع الذي يحمل بين طياته المنافسة لأغراض دفع عجلة التقدم بحكم وجود الحاجة التي تدفع الإنسان إلى السعي الحثيث

للحصول عليها مما تشكل وسيلة للتقدم

والرقى. لذا يقتضي توجيه الصراع نحو

الخير والتقليل من حالات التصادم غير الصراع حينها عصى ادم ربه مما أثار غضبه، وعقابا له، فقد انزله إلى الأرض المشروع الذي يؤدي إلى إتلاف الأموال بقوله تعالى ﴿ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ وإيذاء النفس وتبديد الطاقات البشرية لِبَعْضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرٌ وَمَتَعُم إِلَى والمادية وعلى الدولة تولى القيام بهذه حِينِ ﴾ [سورة البقرة: ٣٦]. ويستمر المسؤولية لما هو خير للمجتمع وعلى هذا الوضع لحين قيام الساعة علما مستوى الدولة والأفراد معا، وجعل بأن هذا لم يتوقف عند هذا الحد وإنها التنافس هو الطريق المشروع للتقدم أشار القران الكريم إلى حالات تتعلق والتطور وهذا مما تدفع بعض الدول إلى بالأنبياء بقولة تعالى ﴿ وَكَنَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ استخدام نظام الحوافز بهدف مضاعفة نَبِيّ عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَ ۗ وَكَفَىٰ بِرَبِّكِ هَادِيًا الجهود وتوجيهها وجهه صحيحة وعلى وَنَصِيرًا ﴾ [سورة الفرقان: ٣١]. وهذه وفق خطط عامة وشاملة ومدروسة (^). وكذلك يشر رب العالمين إلى الآية تدل على أن الصراع حالة لابد الصراع الذي قد يكون من اجل العيش منها، والى نمثل نمط من الصراع بين الخير والشر. كما تدل الآية الكريمة الكريم للحصول على فرص عمل إذا ما ضاقت وسيلته في مكان معين مصداقا أيضا على ان للصراع أسبابا أخرى لقوله تعالى ﴿ فَأَمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن ولقد سبق ان استعرضناها في البحث رِّزْقِهِۦ ۗ وَإِلَيْهِ ٱلنُّشُورُ ﴾ [سورة الملك: ١٥]. التمهيدي، فضلا عن ان هناك أراء

وتبين هذه الآية ضرورة قيام

<sup>(</sup>٨) د. محمد هاشم محمد الضمة/ الحوافز والمبادرات الاشتراكية، بحث منشور في محاضرات الدورة التدريبية حول أساسيات الإدارة، بغداد ١٩٧٦، مكتب العمل العربي مطبعة الثقافة العمالية ص٣٦ وما بعدها.

الإنسان بالجد والسعى في أي مكان في وَمَا أُهِـلَ بِهِ ـ لِغَيْرِ ٱللَّهِ ۖ فَمَن ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ العالم إذا لم يجده في مواطنه من خلال وَلاعادٍ فَلاَ إِنَّمَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾ الانتقال إلى مكان أخر وهذا يمثل نوعاً [سورة البقرة: ١٧٣]. من أنواع الصراع مع الطبيعه والظروف الاقتصادية والاجتماعية بحثا عن فرصة بعلاج شامـــل لجوانب الحياة كافة عمل هي أفضل له في مكان أخر.

# المبحث الثاني:

## الأسس التي تقوم عليها الشريعة الإسلامية

تقوم الشريعة الإسلامية على أسس معينة ذات طابع شمولي او أممي الى والبخل. جانب مبادئ العدالة والنية الصادقة كم يأتي:

## أولا: الشمولية او الأممية:

معالجات ذات طابع كهنوتي او فلسفي بعيدة عن إدراك عامة الناس او اقتصرت على ممارسات الطقوس الدينية الخاصة بالعبادات والتي تتعلق بالصلاة او الصوم او الحج وما يتبعها من الإشارة الى الموانع بصورة عامة وهذا ما يؤكده رب العالمين بقولة تعالى ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ كَمَا ينتمي الدين الإسلامي الى عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْـــَّةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ

فقـــد جاءت الشريعة الإسلامية وبالأخص الجوانب المادية من حياة الإنسان والمجتمع فاشارت إلى آداب الإسلام وطريقة الأكل وما هي واجبات الفرد اتجاه المجتمع وواجبات المجتمع تجاه الفرد وكل ما يتعلق بالتبذير

وفض لل عن ذلك فان الدين الإسلامي قد أرسى أسلوب الاجتهاد بشرط إن لا يتعارض مع ثوابت الإسلام لم يقتصر الدين الإسلامي على وهذا ما يؤكده الرسول الله من ان اختلاف أمتى رحمة، و الذي يراد به إيجاد الحلول المتنوعة للمشكلة الواحدة. وهذا مما يزيد من الحركة الفكرية والعلمية في المجتمع في إطار الضوابط التي حددها الإسلام مما يقلل من احتمالات التصادم أو الصراع أو التخفيف منه.

الطابع الاممي حين يخاطب القران



لعدد الثامن والعشرون – شتاء (۲۰۱۷م – ۲۰۵۱هـ) که

الكريم جميع العباد بصرف النظر عن ولانعني بالعدالة هنا المطلقة وإنها قوميتهم أو ألوانهم أو لغتهم بقولة بصورتها النسبية حيث تأخذ تعالى ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً بنظر الاعتبار وجود الأعراف المتعددة إنّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللّهِ أَنقَنَكُمْ ﴾ [سورة التي تختلف في الأزمنة والأمكنة الحجرات: ١٣].

وبذلك ينظر الله سبحانه وتعالى أولاً إلى تقوى النفوس وعمله الصالح بصرف النظر عن انتهائه وهذا الاتجاه هو ما تسير عليه المواثيق والمعاهدات الدولية ومبادئ الأمم المتحدة حديثا.

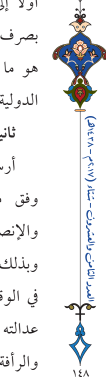
ثانيا: العـــدالة:

أرسى الإسلام قواعد العدالة على وفق مبادئ من العدالة الاجتماعية والإنصاف والتوازن بين الناس<sup>(۹)</sup>، وبذلك فان القسط هو رائد هذا الدين في الوقت الذي جعل الله رحمته تسبق عدالته نظراً الى أن من صفات لله الرحمة والرأفة بعباده ولإتاحة الفرصة الممكنة لهم للتراجع عن الخطأ وإصلاح النفس الإمارة بالسوء.

ولانعني بالعدالة هنا المطلقة وإنها بصــورتها النسبية حيث تأخــذ بنظر الاعتبار وجود الأعراف المتعددة التي تختلف في الأزمنة والأمكنة وذلك في أطار الضوابط التي وضعها الإسلام(۱۰). وهذا ما تؤكده لنا الأديان فهي تختلف في أحكامها وكذلك الأمر نفسه للطوائف ضمن الدين الواحد هي الأخرى تختلف وهذا مما يلاحظ في الوقت الحاضر حيث سادت في الوقت الحاضر حيث سادت الأفكار والمبادئ الاجتهاعية والسياسية والاقتصادية التي نظمتها الاتفاقيات والمعاهدات الدولية وجاءت بحلول متضاربة ومتناقضة تدور بين النجاح متضاربة ومتناقضة تدور بين النجاح

أما بالنسبة للدين الإسلامي فنشاهد عدم وجود تطبيق حقيقي لمبادئه من قبل البعض بل ساده الانحراف وظهور صراع بين الطوائف الإسلامية من دون مبرر وأصبح المسلم ايا كانت طائفته

والفشل.



(١٠) محمد ابو زهرة، ينظم الإسلام للمجتمع، دار الفكر العربي، القاهرة ١٩٦٥، ص٠٣وما بعدها.

<sup>(</sup>۹) عبد الباقي البكري وآخــرون، مدخل الدراسة القانون وزارة التعليم والبحث لعلمي جامعة موصل، ۱۹۸۲، ص۸٤.

الدين الإسلامي.

ان الالتزام بقواعد ومبادئ الإسلام الحقيقى توصلنا الى تطبيق مبادئ العدالة الحقيقية و توصلنا الى تطبيق وعدم المحاباة لاعتبارات عرقية او اجتهاعية او طائفية او دينية وهذا ما يدعوا إليه الله (تبارك وتعالى) في قوله إِنَّ ٱللَّهَ نِعِمًا يَعِظُكُم بِيِّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [سورة النساء: ٥٨]. وذلك على وفق ثوابت الإسلام.

ثالثاً: النية الصادقة:

للتصرف الفردي والسلوك الاجتماعي وذلك ان الأعمال تكون بالنيات ولكل امريء ما نوى ومن هذا المنطلق فإن الفكرية وحل المشكلات الاجتماعية. الله يذكر في كتابه الكريم ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالُّ وَلَا بَنُونَ إِنَّهُ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ [سورة الشعراء: ٨٨ –٨٩]، ومفهوم هاتين الآيتين هو ما أراده الله (عز وجل) من عباده النفس النقية الخالية

يتسم بالتعنت الذي لا سند له من من الإيذاء والمشاكل. وان الله يؤكد عدم وجود نقاء سواء بالمال او البنين وإنها يعتمد على القلب السليم والذي لا تؤدي الى الإضرار بالنفس والمجتمع وتخلق صراعاً لا هدف له وان وجدت مبادئ العدالة والإنصاف في المجتمع خلافات فهي مجرد الاجتهاد وإيجاد الحلول للموضوع او المعضلة الواحدة في اطار ثوابت الإسلام. وان طبيعة الحياة لابد ان يحصل خلاف فيها في ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُّمُوا بِٱلْعَدَلِ ۚ زمان ومكان معين فضلاً عن ان تكون الأعراف موضوع خلاف بين الشعوب والجماعات الإنسانية والتي لا تتعارض مع أحكام الشريعة الإسلامية.. وبذلك يكون موضوع الصراع الإنساني ضمن تعد النية الصادقة هي الأساس اطراجتهاعي أساسها حسن النية والرؤية في معالجة جميع تصرفات الإنسان وهذا الاختلاف لابد منه بهدف زيادة الحركة

كما ان حياة الأفراد والمجتمعات قائمة على التعاون ونبذ حالات الخلاف والصراع القائم على حب الذات وإيذاء الآخرين بل التعاون في حدود المنافسة المشروعة لإبراز دور كل فرد



في بناء المجتمع وهذا ما يؤكده الله تعالى بقولـــة ﴿ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ الذي منعه الله بهدف استقامة امور دَرَجَاتٍ لِيَـتَّخِذَ بَعُضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًا ﴾ وأحوال الناس. [سورة الزخرف: ٣٢] تفيد هذه الآية أكثر من معنى بها فيها اختلاف طبقات المجتمع حتما بحيث أن كل فرد يحتاج إلى الأخر ويسخر في عمل معين بحيث تشيع الاعتمادية بين الأفراد والمجتمع وفق مبدأ تقسيم الأعمال القائم على أسس مبدأ التخصص وجعل كل فرد يساهم في العمل الاجتماعي حسب قدرته المادية والمعنوية طبقاً لعملية تبادل المنافع (١١).

# الفصل الثاني: الوسطية في الإسلام ووجود الصراع المشروع وغير المشروع

لم يكن الإسلام ديناً يمتاز بالشدة المتناهية وإنها اخذ الحد الوسط في سبيل ان يسهل على الناس أداء معتقداتهم كما ان الإسلام وضع حداً للصراع المشروع

(١١) عبد المجيد الحكيم، مصادر الالتزام، شركة الطبع والنشر الأهلية بغداد ١٩٦٣، ص ١٤٠ وما بعدها.

الذي اقره رب العالمين وغير المشروع

# المحث الأول

## الوسطية في الإسلام ومبدأ الصراع:

أشار الدين الإسلامي إلى السلوك الوسط في جميع تصرفات الإنسان الحياتية بقوله تعالى ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ [سورة البقرة: ١٤٣]. والذي يراد منها عدم التطرف في الحكم على الأشياء أو الاندفاع غير المبرر أو التقاعس وعدم المالاة.

وهذا يثبت بالتجربة بأنه كلما اتسعت الطبقة الوسطى، ساد التوازن الاجتماعي وهذا ما أكد عليه علماء الاجتماع وهذا المفهوم يأخذ بجوانب الحياة جميعها من مأكل وملبس وإبداء الرأي السياسي والتقدم الاجتماعي وفي علاقته مع الآخرين والجانب الاقتصادي.

كما يثبت بالتجربة أن الطبقة الوسطى هي التي تتوازن اجتماعياً حيث



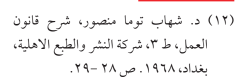
يكون إشباعها لمتطلبات الحياة معقولاً وتوفير الرعاية الصحية الى أخره (١٢). وبذلك لا تصاب هذه الطبقة بالغرور بل تميل إلى البساطة والتواضع وتسود المجتمع لغة تفاهم، كما تستجيب إلى السلطة في البلد التي تسعى الى تنظيم ورعاية حياة المجتمع والأفراد فيه.

كها تستكمل الآية الكريمة ﴿ ...لِّنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ [سورة البقرة: ١٤٣]، نظراً لاعتدالهم وعدم تطرفهم في الحكم على الأمور. وتسعى الحكومات المعتدلة إلى زيادة سعة الطبقة الوسطى بها تمتلك من سلطات اقتصادية واجتماعية وسياسية فأنه يأخذ طابع الاعتداء باستخدام ومصداقا لذلك أحاديث الرسول عليه جئت الى ان اخذ من أغنيائكم واردها على فقرائكم وبذلك تتسع الطبقة الوسطى من خلال تشديد الضرائب على الأغنياء، والتي تسمى في الوقت الحاضر بالضرائب التصاعدية. وردها على الفقراء بالوسائل الاجتماعية والاقتصادية لرفع مستواها عن طريق الإعانات للمحتاجين وتقديم الخدمات المجانية ومكافحة البطالة القسرية

# المبحث الثاني: الصراع المشروع وغير المشروع والتخفيف منه

أقر القران الكريم الصراع كحقيقة بين البشر، ولكن لم يطلقه وإنها جعله ضمن حدود معينة وبالقدر الذي لا يتحول الى صورة غير مشروعة يضار منها الإفراد والمجتمع، بل جعله كحافز ايجابي عن طريق الأسلوب الدافع الى العمل النافع.

اما في حالة الصراع غير المشروع أساليب التحايل والتزوير واستخدام القوة، وعلى سبيل المثال هناك من الطلاب من يجتهد في سبيل الحصول على النجاح والتفوق وهذا أمر مشروع، بينها هناك من الطلبة من يستخدم الغش او الوساطة للحصول على النجاح او في الأقل على الدرجة التي لا يستحقها،





ولما كان الصراع امرأ واقعاً في الحياة عليه .

ج. علاقته بالمجتمع.

وسوف نشير إلى بعض الإحكام التي أوردها الله في القران الكريم في هذا

العملية، فقد اقره الدين الإسلامي الإنساني والتصرفات وتحد من فوضي العلاقات الاجتماعية، حيث ان هذه العلاقات تتعقد وتتداخل ويسودها ثالثاً: في كيفية معالجة الإرث أحيانا عدم الوضوح ويختلط الأمر، مما تتطلب ان يعرف كل فرد ماله وما

> وهذا ما يؤكده القران الكريم بقوله تعالى ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [سورة الإسراء: ١٥]، من النساء: ١٤٥]. الصراع وهناك كثير من الحدود التي أشار إليها القرآن الكريم والتي تتسم بالطابع التنظيمي والعملي والتي تدور في حالة:-

> > أ. علاقة الفرد بنفسه.

ب. علاقة الفرد بربه ووالديه.

### الصدد وهي:

أولا: بالنسبة إلى الأمانة قوله تعالى ضمن ضوابط لتحكم وتوجه السلوك ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا ﴾ [سورة النساء: ٥٨].

ثانياً: الإيفاء بالكيل والميزان(١٣).

وتوزيعها على وفق أنصبة معينة، ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرُبُونَ ﴾

[سورة النساء: ٧].

رابعاً: نبذ النفاق ﴿ إِنَّ ٱلمُّنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [سورة

أجل توضيح الحدود من جوانب خامساً: معالجة شؤون الحرب الحياة كافة، والتقليل من حالات من حيث شروطها التي تقع بين ثلاثة شروط هي الإسلام او الجزية او الحرب، فهي خيار العدو من اجل نشر الدعوة الإسلامية، أما إذا انتهت الحرب فبالنسبة الى الأسرى أما مناً او فداء قال تعالى ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ ٱلرِّقَابِ حَقَّى إِذَا أَثْخَنتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَإِمَّا فِدَآءً حَتَّىٰ تَضَعَ ٱلْحَرِّبُ أَوْزَارَهَا ﴾

سادساً: أقر الإسلام البيع والشراء (١٣) [سورة الأعراف: ٨٥].

بشرط الصدق فيه وعدم الغش وحرم دون تحمل خسارة، قال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ۗ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفُدُونِ ﴾ [سورة المائدة: ٢].. ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّـٰقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقَىَ مِنَ ٱلرِّبَوَّا إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ [سورة البقرة: الصابرين". .[۲۷۸

سابعا: منع الإسلام الاعتداء وان إطاعة ولي الأمر والسلطان الجائر تكون العقوبة شخصية.

> ثامناً: يقرر الإسلام إعانة الفقراء والأسرى بقوله ﴿ فِي أَمَوْلِهِمْ حَقُّ مَعْلُومٌ 🐠 لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ﴾ [سورة المعارج: 37-07].

تاسعاً: منع الإسلام التبذير عُنُقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا يشير إليها القرآن الكريم في أحكامه. مِّحُسُورًا ﴾ [سورة الإسراء: ٢٩].

عاشراً: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ إطاعة ولي الأمر واستقرار المجتمع بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم يقول الله تعالى في هذا الصدد بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [سورة النحل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ١٢٥]، ويريد الله من ذلك الحوار الهادئ البعيد عن التشنج والانفعال واحترام الرأي الأخر.

احد عشر: اقر الإسلام مبدأ

التعاون في الخبر ونبذ الاعتداء الربا الذي ينص على ربح محدد مسبقاً من ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقْوَىٰ ۖ وَلا نَعَاوَنُواْ عَلَى

اثنا عشر: دعا الله إلى الصبر، "وبشر

## الفصل الثالث:

قد يبدو في هذا العنوان أن هناك تناقضاً في أحكام هذا العنوان ولدى إمعان النظر فيه لا نجد اي تناقض او اختلاف وكل ما هناك فان تعاليم الشريعة الإسلامية وضعت شروطاً معينة في حالة توفرهما، فضلاً عن أن والإسراف ﴾ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى هناك مجالاً للتطبيق وبالشروط التي

المبحث الأول:

وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنُّمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرَ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِلًا ﴾ [سورة النساء: ٥٩].



وبذلك يمثل هذا النزاع نوعاً من من خلال وساطة فئات محايدة لإجراء الصلح بين المتخاصمين وتقريب وجهات النظر، فإذا بغت احداهما على الأخرى فسيجري قصاص على التي تبغي لوقفها عند حدها ولمنع الاعتداء على الآخرين ولإشاعة السلام والطمأنينة في المجتمع.

وكان هذا الصراع يجري في مجتمع المركزية استطاعت ان تهيمن على اي نزاع وبخلاف ذلك تعم المشاحنات والعداوات التي سوف تستنزف طاقة المجتمع والأفراد ويقل العمل والإنتاج.

ان إطاعة الله تعنى التزام الفرد في السلوك الإنساني وتصرفاته وكذلك الجماعة لان الله هو الرب والرحيم وهو العدل ومن بعده الرسل الذين أرسلهم وأولو الأمر، متى كانوا على طاعة الله ورسوله.

أما أذا سادت المجتمع الفوضي الصراع بين الجهاعات الإنسانية وفي وعدم انضباط في السلوك الاجتهاعي ضوء ذلك يضع الله الحلول لحسمه والفردي فسوف يؤدي الى انهيار المجتمع وتخريبه. أما أذا التزم المجتمع والإفراد بتقوى الله ورسوله والصالح من عباده يسود المجتمع الاستقرار والعدالة، وهذه الطاعة لا تقتصر على وجود المنازعات فقط.

وإنها في كل ما يصلح المجتمع والعباد من جميع الوجوه الدنيوية في سبيل ان يحل السلام الاجتماعي متخلف، ولذا فحين قويت الدولة والاستقرار في المجتمع ويتقدم حضاريا في جميع النواحي الاقتصادية والاجتماعية و الثقافية .

### المبحث الثاني:

وجود السلطان الجائر والصراع

قد يوجد سلطان جائر، فيثور التساؤل حول الحكمة التي أراداها الله من وجود مثل هذا السلطان، وهذا ما أكدته الآية الكريمة ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجُعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَنَحَنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ۗ



# قَالَ إِنِّيَ أَعْلَمُ مَا لَا نُعْلَمُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٣٠].

ومفاد هذه الآية الكريمة قد تبدو أنها تتناقضُ ظاهريا الآية التي توجب على البشر إطاعة ولى الأمر، ومن النظر إلى واقع الحال فان الله يريد من وجود الصراع، وحصول انحرافات مما يقتضي الحاكم الظالم هو الاستمرار للصراع على الرغم مما يقوم به هؤلاء الحكام من مظالم للمجتمع والعباد، لاختبار الناس، وليتبين من هم الصابرون والذين لا تغويهم حياة الدنيا وزينتها، الارض ولم يبق من احد عليها. ويبقى ثباتهم على اطاعة الله والتزامهم بتعالیمه، کها ان وجود هولاء من الحکام مسمی یحدده سبحان وتعالی، الهدف قد يكون تسليطاً من قبل رب العالمين على عباده نتيجة عدم اطاعته وانحرافهم عن جادة الصواب التي ارادها الله والتي بلغها لعباده عن طريق انبيائه وبذلك يكون عقاباً لهم.

ان طبيعة الحياة لابد ان تحدث اخطاء وانحرافات لدى بعض للبعض نتيجة الصراع وتضارب المصالح بين بني البشر ولذا وضع الله الحدود لعباده بعملية الاستغفار من قبل بعض والتي لا يجوز تجاوزها والا تعرضوا

الى الحساب والعقاب سواء في الدنيا ام الأخرة.

## الفصل الرابع: تأجيل العقاب وعملية الاستغفار

كما بيننا ان الحياة قائمة على معها العقاب وان الله تعالى يؤجل العقاب الى الحياة الاخرة غالبا ولان تعجيل العقاب في الحياة الدنيا سوف يؤدي الى توقف الحياة ونهايتها على هذه

ولكن حكمة الله هو تأخيره الى اجل منه اعطاء الفرصة لعباده لاصلاح شانهم او طلب الاستغفار، وان من صفات الله الرحمة بعباده، ولايخلق المبرر للانتقام منهم ولمنح بعظمهم الفرصة لاصلاح النفس وعمل الخيرفي الحياة الدنيا كي يسود السلام والمحبة بين الناس وتتولى الدول تعمير اوطانها. لذا اقترنت عملية تأجيل العقاب عبادة وهذا ممايؤدي الى تقليل حالات



اعدد الثامن والعشرون - شتاء (۲۰۰۶م – ۱۳۶۸هـ) کې

الانحراف في المجتمع وهذا ما أرادته قائم على النظام والعدالة وتستمر الحياة على اسس متوازنه وهذا ما يؤكده الله بقوله تعالى ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّـاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِن دَاتِكَةِ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمِّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَ ٱللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ۔ بَصِيرًا ﴾.

## المبحث الاول:

عدم التعجيل في توقيع العقاب كما ان الله يعطى فرصة للمجتمع الى حين يقدرها الله وذلك بقولة تعالى ﴿ فَلُوۡلَا كَانَتۡ قَرۡيَةٌ ءَامَنَتُ فَنَفَعَهَاۤ إِيمَانُهَآ إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا ءَامَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعَنَاهُمْ إِلَى حِينٍ ﴾ [سورة يونس: ٩٨]. وبذلك فان الله يمنحهم فرصة التوبة واصلاح انفسهم.

## المبحث الثاني: الاستغفار والتوبة

ان الله واسع المغفرة والرحمة التي ليس لها حدود، لذا فأن الله ادرى

بعباده، وماتحمل نفوسهم من نوازع الشريعة الغراء لغرض بناء مجتمع مستقر الشروالضعف وما يتعرضون فيها من ضغط وظروف قاسية تحيط بهم، لذا فأن الله اعطى الانسان فرصة التوبة والتراجع عن ما يرتكبوه من اخطاء او ذنوب وذلك لقوله تعالى ﴿ قُلُ يَعِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [سورة الزمر: ٥٣].

كها ان الله بعث الانبياء في سبيل هداية العباد وايصال احكامه اليهم وذلك يؤكده الله بعباده بالقول ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمٌّ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [سورة الأنفال: ٣٣].

لان ارسال الرسول ما هو الا للتنبيه على ضرورة الالتزام باحكام الله وتذكيرهم بالعقاب. وبذلك قوله تعالى ﴿ أَلَّا تَعَبُّدُوٓا إِلَّا ٱللَّهَ ۚ إِنَّنِي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾.

كما ان الله يجعل التوبة مفتاح الفرج حين يعترفون باخطائهم ويتراجعون عنها ويقومون باصلاح انفسهم وهذا



مما يؤكده الله بقوله ﴿ إِلَّا أَلَّذِينَ تَابُواْ الغفور الرحيم، ومن ايه اخرى يتبين وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتَهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ الهمية الرسل لعباده حيث يقول سبحانه وَأَنَا ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [سورة البقرة: ١٦٠]. وفي اية اخرى يؤكد الله اهمية التوبة ومفعولها وفي الوقت نفسه يسبق حسابه لعباده ارسال الرسول حتى لا تبقى حجة لهم بعدم معرفتهم باحكام الله وفي موضع اخر يقبل الله التوبة من عباده بقوله تعالى ﴿ أَلَوْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ } وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَنتِ وَأَتَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [سورة التوبة: ١٠٤].

كها يشجع الله عباده ويعطيهم فرصة للتوبة ويعدهم بالفضل من قبله ذلك يتمتعون به من الاستقامة والصلاح بقوله تعالى ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوّاْ إِلَيْهِ يُمَيِّعْكُم مَّنْعًا حَسَنًا إِلَىٰ أَجُلِ مُسَمَّى وَبُؤْتِ كُلُّ ذِي فَضَّلِ فَضَّلَهُ, ﴾ [سورة هود: ٣]. وبذلك يتضح ان محصلة الصراع الانساني ينتج عنها ارتكاب اخطاء ومعاصى توجب العقاب ومع ذلك فإن الله برحمته جعل هناك فسحة من الامل للانسان المخطىء ليتوب عنه وفي الوقت نفسه يمنع تماديه بالباطل وهو

وتعالى ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [سورة الأنفال: ٣٣].

# الفصل الخامس:

## تكريم بني البشر ووجود الشفاعة

لقد كرم الله بني ادم ومنحهم كثيراً من الامتيازات ضمن ضوابط محدده، ولكن بنى البشر قد يتصرفون خلاف مايريده الله بالعصيان لذا وعلى الرغم من رحمة بهم، الا ان الله اعطى بعض عباده الشفاعه تقديرا لهم. نظرا لما فمنحهم هذه المنزلة.

المبحث الاول: تكريم بني البشر

جاءت الاية الكريمة لتبين تكريم الله لبني البشر بقوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَّ ءَادُمُ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَّ لَنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرِ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ [سورة الإسراء: ٧٠]. وبذلك فقد تعددت مخلوقات رب العالمين، ولكن الله ميزه عن بقية



مخلوقاته، واعطاه كثيراً من الامكانيات التي لم يعطها لغيره من هذه لكائنات البشر من الصالحين من عباده. ذات الطابع الغريزي والاجتهاعى مما مكنه من الابداع والتقدم والتي تتمثل باستقامة جسمة وروح التخيل والابداع وجعل له الارض ذلولا يستخدمها كيفها شاء، وسخر له وسائل النقل في البر وفي البحر كما ميزه بحرية التصرف ضمن الضوابط الاجتماعية الساندة ومزيد من التكريم اعطاه سلطة الشفاعة مما يجعل لبعض عباده الامكانية ليشفعوا للاخرين.

### المبحث الثاني: وجود الشفاعة

تعد الشفاعة هي التوسط لدي الله تعالى من قبل بعض البشر للآخرين من البشر الذين اقترفوا بعض الأخطاء بحق الله أو الإفراد أو مجتمعاتهم لذا فإن الله منحهم بعض قدراته من قبول شفاعتهم وذلك في قوله تعالى ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ عِنهِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥٥]، وبذلك فان الأمر يتوقف على إرادة رب العالمين للذين يختارهم من قبله لقبول شفاعتهم وهذا يدل بنفس

الوقت على التكريم الاعتيادي لبعض

## الصراع والحوافز الايجابية:

يعد الصراع سمة من السهات الموجودة على الكرة الأرضية ونخص الإنسان بالذكر لأنه أكثر وعياً وإدراكا لما يريده ويفعله فهو اشد خطراً وانحرافاً وبذلك فإن الله (تعالى) أرسل الرسل والأنبياء لإصلاح شأنه وإبعاده عن حالات الانحراف وارتكاب الأخطاء وجعل التواب والعقاب احدهما مكملاً للآخر وقد أعطى الله فرصاً كثيرة للتوبة فهو يهدف لاستقامة وإصلاح الشأن والابتعاد عن كل ما هو عبث في الحياة والعيش في رغد واطمئنان

وجعل الله الحوافز الايجابية هدفأ يجب ان تسود العلاقة به بدل الصراع المدمر للإنسان والمدن والقرى في الوقت الذي خلق له الإنعام والإمكانات بها توفره من العيش الكريم وبذلك بتوازن المجتمع وتسود المحبة ويعم الاستقرار في المجتمعات الإنسانية علماً ان الخلل



الاقتصادي يخلق الفوضى ويودي لاضطراب المجتمع.

#### الخلاصة:

بل أرد الله به تنظيم الحياة التي تشمل «جئت لاخذ من اغنيائكم لاردها جميع أنحاء العالم بها فيها الجزيرة العربية على فقرائكم»، ولهذا يتم القضاء على على وفق أسس قائمة على العدالة العوز والفقر في سبيل المجتمع ويختفي والمساواة وللقضاء على الفوضى التي الصراع العنيف ويستبدل به نظام تعم العالم القائم على شريعة الغابة الحوافز المشروعة وبذلك تسود المحبة وعلى الرغم مما يسود العالم من الصراع ويعم الاستقرار في المجتمعات الإنسانية بين المجتمعات والأفراد فان الله وضع وهذا ما أثبته الواقع حيث ان الخلل الجزاء في كل حالة على حده، وبعث الاقتصادي يؤدي الى اضطراب المجتمع إليهم الرسل والأنبياء من أجل هدايتهم ومايسوده من عدم استقرار في جميع وتبيان الطريق الصحيح من غيره ووضع النواحي.

العقاب والثواب في جميع الأحوال فالله تعالی کرم بنی ادم وفضلة علی کثیر مما خلق وبالأخص الجانب الاقتصادي ظهور الدين الإسلامي لم يكن عبثاً حيث يؤكده حديث الرسول ﷺ بقوله



