

د . عزت ملا ابراهیمي عبد الوحید نویدي جمهوریة ایران الاسلامیة



إنَّ النثر الفني من أهم الأنواع الأدبية، فقد استقبله الأدب العربي منذ ظهوره و فسح له مجالا واسعا فأقبل عليه كثير من الأدباء و الكتّاب البارعين و ألَّفوا آثاراً قيمة بهذا النوع من النثر و أهدوها إلي الأدب العربي. توسّعت دائرة النثر إثر ظهور القرآن و الفتوحات الإسلامية في العصر الاموي و ظهرت فيه خصائص فنية كثيرة بالقياس مع النثر الجاهلي. احد انواع النثر في العصر الاموي هو الخطابة التي تأثرت بآيات القرآن و معانيه، و للقرآن بالإضافة إلى تأثيره في واقع الأسلوب الجمالي فضل في إغناء ثروة الخطيب اللغوية، فالخطباء سلكوا نهج القرآن في خطبهم، يسعي هذا البحث الى دراسة اثر القرآن في خطابة العصر الاموي و تحليلها لدي بعض الخطباء المشهورين.

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### ١. المقدمة:

الخطابة مأخوذة مِن «خَطَبْتُ أَخْطُبُ خِطَابَةً» كما يقال «كَتَبْتُ أَكْتُبُ كَتَابَةً». و اشتق ذلك من «الخَطْبِ» و هو الامر الجليل، لانه إنّما يقام بالخطب في الامور التي تجلُّ و تَعظمُ. و الاسم منها: «خاطب» مثل: «راحم» فإذا جعل وصفا لازما قيل «خطيب» كما قيل في «راحم»، «رحيم»، و جعل «رحيم» أبلغ في الوصف و أبين في الرحمة. و كذلك في اليسمّى خطيبا الا مَن غلب ذلك على وصفه، و صار صناعةً له (ابن وهب، وسناه، و صار صناعةً له (ابن وهب،

و في اصطلاح الحكهاء مجموع قوانين يقتدر بها على الاقناع الممكن في أي موضوع يراد -و الاقناع حمل السامع على التسليم بصحة المقول و صواب الفعل أو الترك (محفوظ، ١٤٠٣هـ: ص١٢). و يعرفها الدكتور احمد محمد الحوفي: هي فن مشافهة الجمهور و القناعه و استهالته (الحوفي، ١٤٢٢هـ: ص٥و٦). عرفها حسن الحاج حسين:

هي لون آخر من الوان اللسن و البيان ازدهر على ايدي العرب في الجاهلية ازدهارا مباركا (الحاج حسين، ٤٠٤هـ: ص٣٩). و قد عرفها محمود محمد عهارة: هي فن مخاطبة الجمهور بطريقة القائية، و تشتمل على الاقناع و الاستهالة (عهارة، ١٤٠٧هـ: ص٩).

فالخطابة قطعة من النثر الرفيع، قد تطول أو تقصر حسب الحاجة لها. و هي من أقدم فنون النثر، لأنها تعتمد المشافهة، لأنها فن مخاطبة الجمهور بأسلوب يعتمد على الاستهالة و على اثارة عواطف السامعين و جذب انتباههم و تحريك مشاعرهم و ذلك يقتضى من الخطيب تنوع الأسلوب و جودة الإلقاء و تحسين الصوت و نطق الإشارة.

أما الإقناع فيقوم على مخاطبة العقل، و ذلك يقتضى من الخطيب ضرب الأمثلة و تقديم الأدلة و البراهين التي تقنع السامعين.

من اهم خصائص أسلوب الخطبة:



قصر الجمل و الفقرات، جودة العبارة و المعاني، شدة الإقناع و التأثير، السهولة و وضوح الفكرة، جمال التعبير و سلامة الألفظ، التنويع في الأسلوب ما بين الإنشائي و الخبري.

#### ٢. اهمية الخطبة:

تنبثق اهمية الخطبة من امور. منها: كونها حاجة نفسية و منها: ظاهرة من ظواهر المجتمع البشريّ و منها: وحدتها الكلمة بسحرها و فاعليتها و منها بيان من البيان الذي هو نعمة الله على الانسان و منها سلاح من اسلحة الدعوة ت. هل نجد تاثير القرآن كبيراً في خطب (عمارة،، ۱۲۱۸هـ. ق، ص۱۲).

### ٣. اسبقية البحث:

من اهم الكتب التي تناولت موضوع تأثير القرآن في الخطب كتاب «فن الخطابة» لأحمد محمد الحوفي و كتاب «تاريخ الخطابة العربية الى القرن الثاني» لعبد الكريم ابراهيم دوحان الجناني و كتاب «الاقتباس من القرآن الكريم» للثعالبي. لكنَّ هذه الكتب اكتفت بذكر الآيات القرآنية و استخراجها من الخطب و لم تتناول دراسة اثر القرآن

على الخطب و تحليلها. فيسعى هذا المقال دراسة اثر القرآن في خطابة العصر الاموي و تحليلها لدى بعض الخطباء المشهورين.

#### ٤. الاسئلة:

أ. هل الاقتباس من القران الكريم في العصر الاموي اكثر من عصر النبوة و الخلافة الراشدة؟.

ب. ماهى العوامل التي أدت الى كثرة الاقتباس من القرآن في العصر الاموي؟.

خطباء الامويين؟.

ث. هل الخطباء قد سلكوا طريقة واحدة في الاقتباس من القرآن؟.

### ٥. الفرضيات:

أ. ان الاقتباس من القران الكريم كان في العصر الاموي اكثر من عصر النبوة و الخلافة الراشدة.

ب. منها: أن القران لم يكن في عصر النبوة و الخلافة الراشدة يحفظ أو قدتَمَّ حفظه إلا من نفر قليل جدا، و لكن نجد ان الفترة الزمنية من



عصر النبوة و الخلافة الراشدة الى العصر الاموي جعلت الحفاظ يكثرون، منها: ان الرجل المسلم في عصر النبوة كان يحفظ الآيات من أجل أن يتلوها في الصلاة و اما في العصر الاموي فقد انتشر القران و كثر حفاظه اذ ان عثمان كان قد كتب المصاحف و وزعها في الامصار، و جاء بنو امية فنشرو منها نسخا و ان يحفظوا. منها: انّ الجهاد شغل و ان يحفظوا. منها: انّ الجهاد شغل المسلمين في عصر النبوة و الخلافة الراشدة و لكن في العصر الاموي هدأت الفتوح.

ت. ان خطباء هذا العصر من الخوارج و الشيعة و الزبيرين يكثر اقتباسهم من القرآن الكريم و يقل في خطب الحزب الاموي ما عدا الحجاج لانه كان يحفظ القرآن و كان يعلمه.

ث. لا، تباين الخطباء في طريقة ذكر اجل ذلك الى النص في خطبهم، فمنهم من كان في تراكيب متش يشير إلى الأخذ من القرآن الكريم، ايضا في طول انحو (قال تعالى، وقال عز وجل) ج ا ص ٣٧٧).

أو نحو، (وهو قول الله)، بينها أغفل بعضهم الآخر الإشارة إلى الأخذ، بل يذكره في ثنايا كلامه وكأنه جزء من خطابته.

## ٦. الخطابه في العصر الاموي:

الخطابة في العصر الاموي كانت استمرارا للخطابة في صدر الاسلام الاول و لكن زادت فيها امورا: منها أن الخطبة طالت، فلمّا كثرت أوامر الدولة الاموية بتطور الحياة السياسية و الادارية احتاج الخطباء الى بسط القول في ذلك. ثم عرف صدر العصر الاموي ثورات و حروبا و احتاج الولاة الى تصريف القول بالاقناع و بالوعيد عند مخاطبة الجموع و ذلك ايضا اقتضى اطالة الخطبة. و في هذا العصر نشأت طبقات جديدة في المجتمع كطبقة المولَّدين و لم يكن من المنتظر أن يفهم المولّدون الايجاز العربيّ لمحاً فاحتاج الخطيب من اجل ذلك الى أن يردّد المعنى الواحد في تراكيب متشابهة متقاربة فزاد ذلك ايضا في طول الخطبة (فروخ، ١٩٨١م:



إضافة الى ذلك، البيئة في العصر اجتهاعي و لاسيها بعد مقتل عثمان بن أو القاضي. عفّان فقد اصطرع المسلمون صراعا عنيفا و لاسيها العلويون و الامويون منهم، قامت الزبيرية فطالت الخلافة كما تتنافر و تتجالد. و كان العراق اشد البلاد اضطرابا و اضطراما. و في هذا الصراع كله كانت الخطابة وسيلة و عدة. و هذه العوامل كلها اثرت في ازدهار الخطابة في العصر الاموي.

> تختلف انواع الخطابة باختلاف الموضوع و المضمون، منها الدينية: التي تعمد إلى الوعظ و الإرشاد و التذكير و التفكير. ومنها السياسية: التي تستعمل لخدمة أغراض الدولة أو القبيلة. منها الاجتهاعية: التي تعالج قضايا المجتمع الداخلية و العالقة منها من أمور الناس، كالزواج... ومنها الحربية: التي تستعمل بغية إثارة الحماسة و تأجيج النفوس و شدّ العزائم. ومنها

القضائية: التي تقتضي الفصل والحكم الاموى بيئة اضطراب سياسي و بين أمور الناس و يستعملها عادة الحاكم

و منها ايضا خطابة الوفود و خطابة المناظرة التي تسيطر عليها روح الخصام و روح الجلاد و روح اللباقة و شاعت قام الخوارج يكفّرون عليا و معاوية. و في الخطب الدينية روح الفلسفة و نهضت القبائل في عصبية متجددة، الجدل و في خطابة الوفود نزعة البلاغة و حفلت خطابة الخوارج بالعاطفة الدينية و العميقة و اما خطابة الشيعة فكانت خطابة تظلم و صدق و عاطفة (راجع الفاخوري، ۱۹۸٦م: ص۸۵۳ الى ۲۰۳).

تميزت الخطابة في هذا العصر بكثرة الاستعانة بالنص القرآني حتى ليندر أن نرى خطبة تخلو من التمثل بأي الذكر الحكيم وخصوصاً في خطب الوعظ والسياسة والفتوح. فقد استثمر الخطيب الأموي الآيات القرآنية في الوعظ و الدعوة إلى تقوى الله سبحانه وتعالى، و التحقير من أمر الدنيا الزائلة في الخطابة الدينية و الدعوة إلى الطاعة و لزوم الجماعة والتحذير من



الفتنة في الخطابة السياسية و في جذب المؤيدين للوقوف بوجه الخلافة في خطب المعارضين مستعينين بالنص في اتهام بنيأمية بمخالفة الكتاب و السنة و توجيه النصوص القرآنية بها يخدم أفكارهم و عقائدهم الدينية والسياسية فيها وظف خطباء الفتوح القرآن الكريم في الحث على الجهاد و الصمود بوجه الأعداء حتى يتحقق النصر أو تنال الشهادة.

### ٧. تاثير القرآن في الخطابة:

إن الفضل في ارتقاء الخطابة في بلاغتها و تأثيرها يرجع الى الكتاب المبين من وجوه. منها: ان القرآن الكريم و إن نزل بلغة القوم التي بها يتخاطبون و بفصاحتها يتفاخرون وبتراكيبه العالية و اساليبه المتينة التي أعجزت بلغاءهم و خطباءهم و أخذت بمجامع قلوبهم قد أكسبتهم ملكة من البلاغة في انتقاء للعاني و تخير الاساليب السامية غيرت ملكتهم الاولى و اطلقت ألسنتهم من عقال الوحشية و التقعر الذي كان ديدن كثير من خطبائهم فصاروا يقتفون اثره.

ينسجون على منواله و يزينون كلامهم في رسائلهم و خطبهم بذكر آي منه حتى أنهم كانوا يعيبون الخطيب المصقع إذا خلا كلامه عن آي القران الكريم.

و منها: أن ما جاء في القرآن الحكيم من الترغيب و الترهيب و الوعد و الوعيد على الاسلوب البالغ حد الاعجاز و ما كان له من التأثير في القلوب و الأخذ بشكائم النفوس أعانهم على التفنن في اساليب الوعظ الخطابي عند حلول الازمات أو الحاجة الى تأليف قلوب الجاعات حتى لقد كان الخطيب البليغ منهم يدفع بالخطبة الواحدة من الملهات من هم لا يدفع بالبيض المرهفات و يملك من قلوب الرجال ما لا يملك بالبِدر و الاموال.

القرآن الكريم هو الكتاب الذي لاريب فيه، أحكمت آياته، و فصلت كلهاته، و بهرت بلاغته العقول، و ظهرت فصاحته على كل كلام، عجيب نظمه، و بديع تأليفه لايتفاوت و لا يتباين، و هو يشتمل على ذكر قصص و مواعظ احتجاجا، و حكم و أحكام،

واعذار و انذار، وعد و وعید، و تحذیر و تبشير، و امر و نهي، و آداب، فهو المثال و يسمّون الخطبة التي لم توشح بالقرآن الاعلى للبلاغة سواء في إيجازه أو في قوة و تزين بالصلاة على النبي ﷺ «شوهاء». تعبيره أو في ألفاظه و قد جمع العذوبة و الجزالة و السهولة، فالقرآن يأتي بانواع الخطاب الذي يوجد في الكلام، من التفصيل و الايجاز، و الجمع و التفريق، ببعض المجالس فسمعت شيخا يقول و الاستعارة و التصريح، و التجوّز و التحقيق، فمعاني القرآن التي تضمّنت الشريعة و الاحكام، و الاحتجاجات في اصل الدين، و الرد على الملحدين، على تلك الالفاظ البديعة، و موافقة بعضها بعضا في اللطف و البراعة، مما يصعب على البشر و يمتنع(الباقلاني، ۱۳۸۲هـ: ص٤٥ تا ٦٣).

فللقرآن فضل عظيم على الخطابة فهو الذي هذَّب عباراتها و أثر في في الاستدلال إذ رأوه المثل الاعلى اسلوبها، فلهذا عندما نرى الخطب في هذا العصر نراها من حيث اللفظ صفت و سهلت و عذبت و رقّت، ذلك لتأثرها بالقرآن.

> جاء في البيان: ان خطباء السلف مازالوا يسمون الخطبة التي لم تبدأ

بالتحميد و تستفتح بالتمجيد «البتراء» قال عمران بن حِطَّان: خطبتُ خطبة عند زياد ظننت إنّي لم أقصر فيها عن غاية و لم أرع لطاعن علة، فمررت هذا الفتى أخطب العرب لو كان في خطبته شيئ من القرآن. خطب اعرابي فلما أعجله بعض الأمر عن التصدير بالتحميد و الإستفتاح بالتمجيد قال: اما بعد «بغير ملالة لذكر الله و الإيثار غیره علیه فانا نقول کذا و نسأل کذا» فرارا من ان تكون خطبته بتراء أو شوهاء (جاحظ، ۲۰۸هـ: ج۲ ص٦).

فالخطباء قد سلكوا نهج القرآن للكلام و وجدوا فيه أبلغ طرق الاقناع الخطابي، فقد اجتمع في ادلة القرآن الكريم ما لايمكن أن يجتمع من ادلة سواه اذ وجدوا فيه جمال اللفظ و جودة الاسلوب و مخاطبة الاحساس و وجدوا فيه معلما لطريق الاقناع و الاستدلال



العدد الثامن والعشدون – شتاء (۲۰۱۶م – ۲۰۵۸ه) کی

فتاثروا طريقته. و اقتبسوا من عباراته و شاع بينهم الاقتباس منه، هذا التاثير جعل اسلوب الخطابة اسلوبا محكما و متينا و بعيدة عن الوحشي و الغريب. فأخذ الخطباء يرصعون خطبهم بالآيات القرآنية إشارة او تهديدا. و أصبح القران قاموسهم اللغوي و ملاذهم الفكري و منهجهم الأسلوبي و مصدراً لمحاكاتهم في تشبيهاته البديعة، و استعاراته الجميلة و كناياته اللطيفة.

جملة القول ان كثيراً من الخطباء تأثر بالقران الكريم، اذ عنى كثير من المسلمين بحفظه وتفسيره، و اشتهر في كل مدينة جماعة من المفسرين و المحدثين و الفقهاء، اضافة الى تأثيرالقران في واقع الاسلوب الجمإلي للخطابة فضل في اغناء ثروة الخطيب اللغوية لان النبي جمع اللهجات العربية حول لهجة قريش و اوشك ان يجمع العرب على لغة واحدة. و قد ظهر التأثر بالقران في ثلاثة مظاهر:

(١ - ٧) الاقتباس:

غيره فيدرجه في كلام نفسه بعد التمهيد له لتأكيد ما أتي به من المعنى، فان كان قلیلا فهو ایداع و ان کان کثیرا فهو تضمين، وعلى كل فانه يكون من كلام الله عز و جل أو من كلام رسول الله ﷺ أو من كلام البلغاء و غيرهم. و قد رخص بعض العلماء في تضمين بعض الآيات القرآنية في الخطب و المواعظ من غير افراط حتى استعمله كثير من الناس مالم يخرج القرآن في التضمين عن الغرض المسوق له (محفوظ، ١٤٠٣هـ: ص ۲۲).

كثرالاقتباس من القران، و المهارة في وضع الآيات بالمواضع الملائمة لها من الخطبة، حتى ليحسب الذي لايحفظ القران انّ الكلام كله للخطيب.

و انها عمد الخطباء الى الاقتباس، لانهم يتذوّقون بلاغة القران، فيجدون في الآيات التي يقتبسونها تعبيرا صادقا عمّا يريدون أن يقولوا، لانّهم يعرفون استجابة سامعيهم للبلاغة، فيضيفون الى بلاغتهم هم وإلى تأثيرهم الخطابي و هو أن يأخذ المتكلم شيئا من كلام أعظم ذخيرة من البلاغة (دوحان



الجناني، ٢٢٦هـ: ص٢٢٦).

يقول الجاحظ «و كانوا يستحسنون ان يكون في الخطب يوم الحفل و في الكلام يوم الجمع آي من القران فان ذلك مما يورث الكلام البهاء و الوقار و الرقة و سلس الموقع» ثم يروي عن عمران بن حطّان قوله «ان اول خطبة خطيتها عند زياد -او ابن زياد-فاعجب بها الناس و شهدها أبي و عمي ثمّ مررتُ ببعض المجالس فسمعتُ رجلا يقول لبعضهم: هذا الفتى من القران». (جاحظ، ١٤٠٨هـ: ج١، من القران». (جاحظ، ١٤٠٨هـ: ج١،

ان الاقتباس من القران لم يكن الطابع الغلاب في الخطب الدينية و الوعظية فقط كها زعم مؤلف كتاب «أدب السياسة في العصر الأموي» بل أن لخطباءالسياسة باعاً طويلاً في الأخذ من القرآن الكريم و أنهم ربها استعانوا بالنص الشريف أكثر من استعانة الوعاظ لأن السياسة تداخلت بالدين في هذا العصر و لأن أصحاب الفرق—

التي كانت دينية سياسية -يتخذون الدين ذريعة في الطعن على خصومهم. و الامثلة على الاقتباس من القرآن كثيرة للخطباء في هذا العصر.

و لعل واعظا لم يبلغ ما بلغه الحسن البصري (۱) من كثرة الاستعانة بكلام الله تعالى في خطبة لثقافته القرآنية الواسعة و ذاكرته المتوقدة و بديهته الحاضرة مما هيئاً لهذا الرجل القدرة المتميزة على استحضار النص في الموضح الذي يتطلب الاستعانة به. يقول الحسن: عِظ نفسك، فإن رأيتها تتعظ فعظ غيرها، وإلا فاستحي من خالقك فإنه يقول:

[سورة البقرة: ٤٤] (الثعالبي، ج١، ص٢٠٣).

في هذه الخطبة يستعين الحسن بالقرآن الكريم في تدعيم فكرة الدعوة إلى إصلاح النفس قبل إصلاح الغير.



<sup>(</sup>۱) الحسنُ البصري: كان الحسن بن أبي الحسن البصري (۲۱هـ. ق -۱۱۰هـ. ق) يعدّ من أعاظم محدّثي العامّة و تنتهى أسناد كثير من رواياتهم إليه(هلالي، ۱۶۰۵هـ. ق، ج۱، ص۱۰۵).

و ما من إنسان إلا تجوز عليه المعصية،

و كل ابن آدم خطَّاء، و خير الخطَّائين

التوابون، أما الأنبياء فهم معصومون فيما يبلِّغونه عن الله -جلَّ وعلا. و هذا لا يمنع من مجاهدة النفس حتى يتوافق القول مع الفعل و العلم، حتى تكون الدعوة أوقع في النفوس؛ إذ الدعوة بالسلوك أبلغ من الدعوة بالقول، و قد قال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ قَدَ قال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ قَدَ قال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ قَدَ قال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلْكِئْبُ أَفَلا تَعْلَى أَنْ أَنْكُمْ وَأَنتُم نَتْلُونَ ٱلْكِئْبُ أَفَلا قَدَ الله تعلق مَنْ تعدَّى حدود الله و لم يعمل بعلمه.

و في ميدان الخطابة السياسية يتميز الخوارج بكثرة اعتهادهم على القرآن الكريم في توكيد ما يدعون من اتباعهم الصراط القويم، و في حث مقاتليهم على التجلّد و الصبر في ملاقاة الاعداء حيث يستشهدون بالنص الذي يرونه ملائهاً لتوجهاتهم و أفكارهم. اجتمعت الخوارج بأرجان فبايعوا الزبير بن علي (٢)

(٢) الزبير بن علي: انه من الخوارج، كان على مقدمة ابن الماحوز، و كان ابن الماحوز

فرأى فيهم انكسارا شديدا و ضعفا بينا فقال لهم اجتمعُوا فاجتمعُوا فحمد الله و أثنى عليه و صلَّى على محمدٍ رسولِه و أثنى عليه و صلَّى على محمدٍ رسولِه و أجرٌ فقال إنَّ البلاء للمؤمنينَ تمحيصٌ و أجرٌ و إن و هو على الكافرين عقوبةٌ و خزيٌ و إن يُصِب منكم أمير المؤمنين في صارَ إليه خيرٌ مما خلفَ... و الله يقولُ لإخوانكم المؤمنين في إن يَمسَسَكُمْ قَنَ فَقَدْ مَسَ المؤمنين في إن يَمسَسَكُمْ قَن فَقَدْ مَسَ المؤمنين في إن يَمسَسَكُمْ قَن فَدُ مَسَ المؤمنين في إن يَمسَسَكُمْ قَن فَدُ مَسَ المؤمنين في إن يَمسَسَكُمْ قَن فَدُ مَسَ المؤمنين في إن يَمسَسَكُمْ قَن أَلاَيتامُ نُدَاوِلُها المؤمنين في إن يَمسَسَكُمْ قَن أَلاَيتامُ نُدَاوِلُها فيومَ سلى كأنّ لكم بلاءً و تمحيصاً و يوم سولاف كأنّ لكم بلاءً و تمحيصاً و يوم سولاف كأنّ لهم عقوبةً و نكالاً

يخاطب بالخلافة، و يخاطب الزبير بالأمارة. و وصل الزبير بعد هلاك حارثة ابن بدر، وهرب أصحابه إلى البصرة، فخافه الناس خوفا شديدا، وضج أهل البصرة إلى الأحنف، فأتى القباع، فقال: أصلح الله الأمير!. إن هذا العدو قد غلبنا على سوادنا وفيئنا، فلم يبق إلا أن يحصرنا في بلدنا حتى نموت هزالا. قال: فسموا إلى رجلا يلي الحرب، فقال الأحنف: لا أرى لما رجلا إلا المهلب بن أبي صفرة، فقال: أو هذا رأى (ابن ابي الحديد، ١٤٠٤ه. ق. ، ج٤، ٢٤٦ه.)

(٣) يقصد بأمير المؤمنين عبيد الله بن الماحوز الذي قتل في إحدى المعارك.



فلا تغلبنَّ على الشكر في حينه و الصبر في وقته... (ابن أبي الحديد، ١٤٠٤هـ. ق.، ج٤، ص٢٥٦).

ففي هذه الخطبة يجزم هذا القائد بأن إيهان الخوارج يوازي إيهان السلف الصالح، حينها تمثل بنص يخاطب المسلمين بعد وقعة أحد، حيث أفاد من هذا النص في توظيف عنصر المشابهة بين الحادثتين في كون كل منها واقعة بين الإيهان والكفر كها يرى.

ويرى قطري بن الفجاءة (٤) و هو يمثل وجهة نظر الخوارج في الحياة أن الدنيا و من كان مبتغاها زائلة فإن الله سبحانه لا يجنسه هذا المبتغى و لكن الآخرة ليست له حيث يأتي بالنص و مشيراً إليه. صعد قطري بن الفجاءة منبر الأزارقة فحمد الله وأثنى عليه ثم

(٤) قطري بن الفجاءة: كان زعيها من زعهاء الخوارج؛ خرج زمن مصعب بن الزبير سنة ٦٦هـ. ق. و بقى عشرين سنة يقاتل و يسلم عليه بالخلافة؛ و كان الحجاج يسير إليه جيشا، و هو يستظهر عليه، إلى أن توجه إليه سفيان بن أبرد الكلبي، فظهر عليه و قتله سنه ٧٨هـ. ق. (علم الهدى،

في هذه الخطبة يحاول قطرى بن الفجاءة حث الناس على التقوى، و قصر الأمل وعدم التهالك على الدنيا الفانية ويسعى إلى تذكيرهم بأنّ العمر فان، فحشد ما بذاكرته من صور تقرّب معاني الفناء والزوال و قصر العمر أملا منه بان يتعظهم لا طمعا في عطفهم عليه مسندا موعظته بنص قراني. وهي سياسة





شيطانية خبيثة اتبعها الخوارج للظهور بمظهر التقوى التي كذبتها أفعالهم مع كل من يخالفهم الرأي حتى لو كان هذا المخالف في اسمى درجات القرب من الله ورسوله وشريعته وقد ذكرنا هذا للتنبيه نعود بعده الى صلب الموضوع.

لًّا سار معاويةُ قاصداً العراقِ و بلغ جسر مَنْبِج نَادى المُنادي الصَّلاة جامعة فلمَّا اجْتَمَعُوا خرج الامام الحسنُ اللَّهِ فصعِدَ الْمِنْبِرَ فحمِدَ الله أَ وَ أَثْنَى عَلَيْهِ ثمَّ قالَ أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ اللهَّ كَتَبَ الْجِهَادَ عَلَى خَلْقِهِ وَ سَمَّاهُ كُرْهاً ثُمَّ قَالَ لِأَهْل الجُهَادِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَأَصْبِرُوٓأَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ ﴾ [سورة الانفال: ٤٦] فَلَسْتُمْ أَيُّهَا النَّاسُ نَائِلِينَ مَا تُحِبُّونَ إلَّا بالصَّبْر عَلَى مَا تَكْرَهُونَ إِنَّهُ بَلَغَنِي أَنَّ مُعَاوِيَةَ بَلَغَهُ أَنَّا كُنَّا أَزْمَعْنَا عَلَى الْمُسِيرِ إِلَيْهِ فَتَحَرَّكَ لِذَلِكَ فَاخْرُجُوا رَحِمَكُمُ اللَّهُ إِلَى مُعَسْكَرِكُمْ بِالنُّخَيْلَةِ حَتَّى نَنْظُرَ وَ تَنْظُرُوا وَ نَرَى وَ تَرَوْ: (ابن أبي الحديد، ١٤٠٤ ق، ج۱۱، ص۳۸ و مجلسی، ۱٤۰۳هـ. ق. ، ج٤٤، ص٠٥).

إن الامام الحسن هنا يستعين بالقران

الكريم ليزرع الصبر وتحمُّل المصاعب في قلوب الناس، بالفاظ تتسم بالوضوح و البيان، سهلة الادراك من السامعين سريعة الايصال إلى المقصود بعيدة عن الوحشيّ و التكلف.

سال معاوية الحسن بن علي الله بعد الصلح أن يخطب الناس فامتنع فناشده أن يفعل، و يحسن الامام الحسن التعليل في خطبته موضحا أن الملك لله وحده يهبه لمن يشاء وينزعه عمن يشاء، فالامام يبتغي من خلال استشهاده بالنص الإلهي إقناع مخاطبيه بأن الخلافة قد تؤول إلى من ليس لها بأهل.

«الحُمْدُ لله اللَّذِي تَوحَّدَ فِي مُلْكِهِ وَ تَفَرَّدَ فِي مُلْكِهِ وَ تَفَرَّدَ فِي رُبُوبِيَّتِهِ يُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ يَشَاءُ وَ يَنْزِعُهُ عَمَّنْ يَشَاءُ وَ الْحُمْدُ لله اللَّذِي أَكْرَمَ بِنَا مُؤْمِنكُمْ وَ أَخْرَجَ مِنَ الشِّرْكِ أَوَّلَكُمْ وَ حَقَنَ دِمَاءَ آخِرِكُمْ فَبَلَاؤُنَا عِنْدَكُمْ وَ حَقَنَ دِمَاءَ آخِرِكُمْ فَبَلَاؤُنَا عِنْدَكُمْ قَدِياً وَ حَدِيثاً أَحْسَنُ الْبَلَاءِ إِنْ شَكَرْتُمْ وَ خَفِرْتُمْ أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ رَبَّ عَلِيٍّ كَانَ الْعَلْمَ بِعَلِيٍّ حِينَ قَبَضَهُ إِلَيْهِ وَ لَقَدِ اخْتَصَّهُ أَوْلَا مِثْلُهِ وَ لَنْ تَجِدُوا مِثْلَ بِفَضْلٍ لَنْ تُعْهَدُوا بِمِثْلِهِ وَ لَنْ تَجِدُوا مِثْلَ سَابِقَتِهِ... فَعِنْدَ الله الله الشَّ أَحْتَسِبُ مَا مَضَى سَابِقَتِهِ... فَعِنْدَ الله الله الله المَتَسِبُ مَا مَضَى سَابِقَتِهِ... فَعِنْدَ الله الله الله المَتَسِبُ مَا مَضَى سَابِقَتِهِ... فَعِنْدَ الله الله المُتَسِبُ مَا مَضَى



وَ مَا يُتُتَظَرُ مِنْ سُوءِ رَغْبَتِكُمْ وَ حَيْفِ السيدة أم كلثوم (٥) بنت الإمام علي الله حِلْمِكُمْ. ثُمَّ قَالَ يَا أَهْلَ الْكُوفَةِ لَقَدْ بعد وقعة كربلاء. هذه الخطبة مفعمة فَارَقَكُمْ بِالْأَمْسِ سَهْمٌ مِنْ مَرَامِي الله الله وَ بالغيظ صادرة عن طبع موات و صائب عَلَى أَعْدَاءِ الله الله وَ نَكَالُ عَلَى فُجَّارِ عاطفة مستعرة، لذا نجد هذه السيدة قُريْشٍ لَمْ يَزَلْ آخِذاً بِحَنَاجِرِهَا جَاثِياً الجليلة تستعين بأكثر من نص قراني عَلَى أَنْفُسِهَا لَيْسَ بِالمُلُومَةِ فِي أَمْرِ الله وَ لترسم بشكل دقيق فداحة الحدث في وَلَا بِالشَّرُوقَةِ لَمِالِ الله وَ لَا بِالْفَرُوقَةِ قَلُوبِ المخاطبين. لقد أوضحت ابنة في حَرْبِ أَعْدَاءِ الله وَ لَا بِالْفَرُوقَةِ الْكِتَابَ أَمْرِ الله وَ لومه في خطبتها، بعد ان أومأت الى خَوَاتِيمَهُ وَ عَزَائِمَهُ دَعَاهُ... (ابن أبي و لؤمه في خطبتها، بعد ان أومأت الى الحديد، ١٤٠٤ ق، ج١٦، ص٢٨).

قول الامام الحسن هذا «يُؤتِي الْمُلك مَن يشاءُ و ينزِعه عمن يشاء» نص قرآني و لكنه استبدل ضمير الغائب بضمير المخاطب، و النص هو قوله بعالى: ﴿ تُؤتِي ٱلْمُلك مَن تَشَآهُ وَتُنزِعُ المُلك مِمَن تَشَآهُ وَتُكِزُكُ مَن تَشَآهُ وَتُكِزُكُ مَن تَشَآهُ وَتُكِزُكُ مَن الله المُحال عمران: ٢٦]. هذان النصان كافيان لاستجلاء فصاحة سيد شباب اهل الجنة و قوة بيانه و حجته و تأثيره.

و نجد أثرا قويا للقران الكريم و استثمارا أمثل لنصوصه بها يلائم الموقف و يتفاعل مع الحدث في خطبة

السيدة أم كلثوم(٥) بنت الإمام على الله عاطفة مستعرة، لذا نجد هذه السيدة الجليلة تستعين بأكثر من نص قراني لترسم بشكل دقيق فداحة الحدث في قلوب المخاطبين. لقد أوضحت ابنة أمير المؤمنين الله للناس خبث ابن زياد و لؤمه في خطبتها، بعد ان أومأت الى ذلك الجمع المتراكم فهدؤوا حتى كانّ على رؤوسهم الطير. فيقول الرواى: لما أومأت زينب ابنة علي الله الناس فسكنت الأنفاس والأجراس، فعندها اندفعت بخطابها مع طمأنينة نفس، و ثبات جاش، و شجاعة حيدرية، فقالت: الحمد لله والصلاة على أبي محمد وآله الطيبين الاخيار اما بعد يا أهلَ الكوفة إنَّكم تَبكُون علينا، فمَنْ قَتَلَنَا غيرُكم؟. و أوْمَأت أمُّ كلثوم بنتُ على ١٤ إلى الناس أن اسكتوا، فلما



<sup>(</sup>٥) ام كلثوم: هي بنت علي بن ابي طالب ولدت في حدود سنة ستّ من الهجرة (الذهبي، ج٣، ص٥٠٠).

سكنت الأنفاس، و هدأت الأجراس، قالت: «أبدأ بحمد الله و الصلاة و السلام على نبيه، أما بعدُ: يا أهل الكوفة، ياأهل الحتر(٢) و الحَذل، لا، فلا رَقَاتِ(٧) العبرة، و لا هَدَأتِ الرَّنة، فلا رَقَاتٍ(١) العبرة، و لا هَدَأتِ الرَّنة، إنها مَثلُكم كَمَثلِ الّتِي نَقَضَتْ غَزْهَا من بعدِ قوةٍ أَنْكَاثا(١) تَتَخذُون أيْهانكُم دَخلا بينكم،... ألا ساءَ ما قدَّمَتْ أنفُسُكم بينكم،... ألا ساءَ ما قدَّمَتْ أنفُسُكم خالدونَ، أتبكُونَ؟. إي و الله فَابكُوا، و إنكم و الله أحرِياءُ بالبكاء، فابكُوا و إنكم و الله أحرِياءُ بالبكاء، فابكُوا كثيرا، و أضحَكُوا قليلا،... و بُؤْتُم (١) و السَّكنة،...»: (طَيفُور، أحمد بن ابي بغَضَبِ من الله، و ضربت عليكم الذِّلة و المسكَنةُ،...»: (طَيفُور، أحمد بن ابي طاهر، ١٣٩١هـ. ق، ص٣٨).

استخدمت السيدة ام كلثوم التشبيه في خطبتها حينها قالت «انّها مَثَلُكُم كَمَثَلِ الّتي نَقَضَت غَزلها من بعدِ قُوَّةٍ إنكاثا تَتّخذُونَ أَيْهَانكُم دَخَلاً بينكم...» هذه العبارة نص قراني مجتزأ من قوله تعالى

﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَتِي نَقَضَتُ غَزَلَهَا مِنَ ابْعَدِ قُوَةٍ أَنكَ الْمَا نَتَخِذُونَ أَيْمَنكُمُ الله الله المنحل: ٩٢]. دَخَلاً بَيْنَكُمُ ﴿ [سورة النحل: ٩٢]. و قولها ايضا ﴿ أَلا سَاءَ ما قدَّمَتْ لَكُم أَنْ سَخِطَ الله عليكُم و فِي العَذَابِ أَنتُم خَالِدُون ﴾ هذه الجملة مقتبسة من قوله تعالى ﴿ تَكَرَىٰ مَقتبسة من قوله تعالى ﴿ تَكَرَىٰ صَحَبْرًا مِنْهُمْ مَا قَدَّمَتُ لَمُحُمْ أَنفُسُهُمْ كَاللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ أَنفُسُهُمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُون ﴾ [سورة المائدة: ٨٠]. و أَن سَخِطَ الله قوله تعالى ﴿ فَلَيْضَحَكُوا قليلا ﴾ قوله تعالى ﴿ فَلْيَضَحَكُوا قليلا ﴾ واضحكوا قليلا ﴾ والله قوله تعالى ﴿ فَلْيَضَحَكُوا قليلا ﴾ الشارة الى قوله تعالى ﴿ فَلْيَضَحَكُواْ قَلِيلا وَلَيْ السورة التوبة: ٨٤].

ثم اقتبست السيدة زينب من القران و استلهمت منه عندما قالت «بُوْتُم بغضَبٍ من الله و ضُرِبَت عليكم اللّه أو فُربَتُ عليكم اللّلة و المسكنة هُ من قوله تعالى ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ اللّهَ أَلْهَ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُو بِغضبِ مِن الله ﴾ [سورة البقرة: ٢٦]. و قولها من ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ هذه كلها من القران الكريم [سورة الفجر: ١٤].

قد برئت الفاظ السيدة ام كلثوم



<sup>(</sup>٦) الغدر و الخديعة.

<sup>(</sup>٧) رقأ الدمع: جفَّ و سكن.

<sup>(</sup>٨) جمع نكثُ و هو ما نقض ليغزل ثانية.

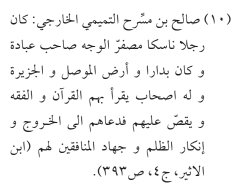
<sup>(</sup>٩) رجعتم.

من الاغراب و التعقيد و الاستكراه و هي مع هذا الفاظ جزلة لها بهاء و رونق تعمر بها القلوب و ترتاح اليها الاسماع، كانت السيدة زينب في هذه الخطبة شديدة الثقة بها تقول، صادقة اليقين بها تفيض به نفسها و ينطق به لسانها، إذ لا يؤثّر الله المتأثّر و ما كان من القلب فهو يصل الى القلب.

فهو يفتتح خطبته بالإشارة إلى نبوة المصطفى صلوات الله عليه و فضله على الناس إذ أنقذهم من ضلال الشرك إلى نور الإسلام بتوفيق الله موثقا هذه الحقيقة بالنص الكريم،

ليحق له التساؤل و بشكل يثير العجب و الدهشة، كيف تقتل ذريته و انتم سكوت أيها المخاطبون؟. و في هذا الاستدلال المنطقي و السؤال التهكمي ما يلهب الحماسة و يثير العواطف.

يدعو صالح بن مسرح التميمي الخارجي (۱۰) مخاطبيه إلى فراق من أسهاهم بالفاسقين و هم المسلمون المخالفون لعقيدتهم عادة حيث يقول: «الحمدُ لله الَّذي خَلقَ السمواتِ والأرضَ وجَعَلَ الظُّلهاتِ و النورَ، ثُمَّ الذين كَفَرُوا بربِّم يَعدِلُون، اللهمَّ إنا لا نَعدِلُ بكَ، ولا نَحفدُ إلا إليك، ولا نَعدُلُ النهاتِ الذين تغدُلُ المالكة، ولا نَحفدُ إلا إليك، الدنيا ترغب العبد فيها عند الله وتفرغ بدنه لطاعة الله... وان فراق الفاسقين حق على المؤمنين، قال الله تعالى في حق على المؤمنين، قال الله تعالى في







كتابه: ﴿ وَلَا تُصُلِّ عَلَىٰ أَحَدٍ مِّنْهُم مَّاتَ أَحَدٍ مِنْهُم مَّاتَ أَبِدًا وَلَا نَقُمُ عَلَىٰ قَبْرِهِ ۚ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَسِقُونَ ﴾ [سورة التوبة: ٨٤] (صفوت، ١٤٠٥هـ: ج٢ص ٤٤٠٥ه.)

و نـــرى الخطيب هنا و هو من منظري الخوارج و قوادهم يحتج بالقران الكريم على وجوب فراق مخالفيهم، و قد اختار نصا يخاطب رسول الذين و يأمره بعدم الصلاة على المخلفين الذين تباطؤا عن نصرته، و كفروا بالله تعالى، فلا يستحقون صلاة النبي المنه عليه لأن صلاته عليهم سكن لهم و تخفيف لذبونهم، فهو ينظر إلى المسلمين من غير الخوارج نظرته لأولئك الذين أشار إليهم النص الكريم، و هذه النظرة التي يفسرها هذا الاختيار للنص القرآني يفسرها هذا الاختيار للنص القرآني تدل على تعصب عميق لمذهب الخوارج واعتقادهم الراسخ بكفر المسلمين المخالفين لمبادئهم.

في يوم عاشوراء كان الحسين الله يغتنم فرصة لاسماع صوته الى الجيوش القادمة لقتله ليتم الحجة عليهم. و من

خطبه في هذا اليوم الرهيب: أُمَّا بَعْدَ فَتَبًّا لَكُمْ أَيَّتُهَا الْجَمَاعَةُ وَ تَرَحًا حِينَ اسْتَصْرَخْتُمُونَا وَالْجِينَ فَأَصْرَخْنَاكُمْ مُوجِفِينَ سَلَلْتُمْ عَلَيْنَا سَيْفاً كَانَ فِي أَيْمَانِنَا وَ حَشَشْتُمْ عَلَيْنَا نَاراً اقْتَدَحْنَاهَا عَلَى عَدُوِّنَا وَ عَدُوِّكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ إِلْباً عَلَى أَوْلِيَائِكُمْ وَ يَداً عليهم لِأَعْدَائِكُمْ بِغَيْرِ عَدْلٍ أَفْشَوْهُ فِيكُمْ وَ لَا لِأَمَلِ أَصْبَحَ لَكُمْ فِيهِمْ وَ عَنْ غَيْرِ حَدَثٍ كَانَ مِنَّا و لَا رَأْي تَفَيَّلَ عَنَّا فَهَلَّا لَكُمُ الْوَيْلَاتُ تَرَكْتُمُونَا وَ السَّيْفُ مَشِيمٌ وَ الْجَأْشُ طَامِن... وَ لَكِن اسْتَسْرَعْتُمْ إِلَيْهَا كَتَطَايُر الدَّبَى وَ تَدَاعَيْتُمْ عَنْهَا كَتَدَاعِي الْفَرَاشِ فَسُحْقاً وَ بُعْداً لِطَوَاغِيتِ الْأُمَّةِ وَ شُذَّاذِ الْأَحْزَابِ وَ نَبَذَةِ الْكِتَابِ وَ نَفَتَةِ الشَّيْطَانِ وَ مُحْرِّفِي الْكَلَام وَ مُطْفِئِي السُّنَنِ وَ مُلْحِقِي الْعَهْرَةِ بِالنَّسَبِ الْمُسْتَهْزِءِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ جَعَ لُوا ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ ﴾ [سورة الحجر: ٩١] ﴿ لَبِئْسَ مَا قَدَّمَتْ لَهُمْ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ ٱللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَالِدُونَ ﴾ [سورة المائده: ٨٠]... ألا فَلَعْنَةُ الله عَلَى النَّاكِثِينَ الَّذِينَ يَنْقُضُونَ الْأَيْهَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِها وَ قَدْ جَعَلُوا اللهَ



عَلَيْهِمْ كَفِيلًا أَلَا وَ إِنَّ الدَّعِيَّ ابْنَ الدَّعِيِّ قَدْ رَكَزَ مِنَّا بَيْنَ اثْنَتَيْنِ بَيْنَ الْمِلَّةِ [السَّلَّةِ] وَ الذِّلَّةِ وَ هَيْهَاتَ مِنَّا الدَّنِيَّةُ يَأْبَى اللهُ ذَٰلِكَ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ حُجُورٌ طَابَتْ وَ أَنُوفٌ حَمِيَّةٌ وَ نُفُوسٌ أَبيَّةٌ... فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلا تُنْظِرُونِ ﴿ ﴿ إِنِّي تَوَكَّلَتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَّامِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ينتظرهم. ان الامام في خطبته هذه اكثر ءَاخِذُ بِنَاصِينِهَا ۚ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيم ﴾ [سورة هود: ٥٦] (ابن شعبة حراني، ٤٠٤ هـ. ق، ص٢٤٠).

هذه الخطبة تبدأ بتقريع السامعين و الدعاء عليهم «فَتَبّاً لَكُمْ و تَرَحاً». ثم يذكّرهم الحسين باستغاثتهم به «اسْتَصْرَخْتُمُونَا وَالْهِينَ» و يبيّن كيف اجاب استغاثهم موجفا أي مسرعا. و بعبارات رائعة يشير الامام الى تغيُّر حال هؤلاء القوم، فكانت سيوفهم بأيهانهم (ايديهم) لنصرة أهل البيت لكنهم انقلبوا فاصبحوا إلبا (معتدين) رجل من قريش لرجل الى جانبه ما له على هذا البيت الكريم. ثم يكشف الحسين عن خسّة هؤلاء القوم و دناءتهم حين دفعتهم الاطماع الدنيوية الى هذا الموقف... و كان بامكانهم

ان يتركوا الحسين دون قتاله حين كان السيف مشيم (في غمده) و الفزع طامن (ساكن) و لكنهم أبوا الّا ان يسارعوا لقتله كالجراد و البعوض. ثم يؤكد الامام على موقفه المبدئي رغم قلة الناصر و يتنبأُ بالمستقبل الوخيم الذي من الوعظ و الارشاد و التحذير متمثلاً بالنص القرآني في تقوية حجته و دعواه، و هو يحسن استثمار القرآن الكريم في هذا الجانب.

لًّا قَتَلَ عبدُ الملك بن مروان مُصْعَبَ بن الزبير سنة ٧١هـ. ق. و انتهى خبر مقتله الى عبد الله بن الزبير، اعرض عن ذكره أيَّاما، حتى تحدث به جميع أهل مكة في الطريق، ثم صعد المنبر فجلس عليه مَلِيًّا لا يتكلم، و الكآبة على وجهه بادية، و جبينه يَرْشَحُ عرقا، فقال لايتكلم، أتراه يهاب النطق؟ فوالله انه للبيب الخطباء، قال: لعله يريد أن يذكر مقتل مصعب سيِّد العرب، فيشتدّ ذلك عليه و غير ملوم، ثم تكلُّم فقال:



يَشَاءُ، و يَنْزعُ الملكَ ممَّن يَشَاءُ، و يُعِزُّ مَن يشاءُ، و يُذِلُّ مَن يَشاءُ، أما بعدُ: فانَّه لم يُعِزَّ اللهُ مَنْ كان الباطلُ معه، و إن كانَ مَعَه الأنامُ طُرًّا، و لم يُذِلَّ مَنْ كان الحقُ معه، و إن كان مُفرَدا ضَعيفا و لا يعزُّ من كان الباطلُ معه و إن كان ذا عددٍ و كثرةٍ فإن قتله كان له شهادة و إن الله جاعل لنا و له في ذلك الخيرة ألا إن أهل العراق باعوه بأقل الأثمان و أخسرها و أسلموه إسلام النعم المخطم» (مسعودی، ۱۶۰۸هـ/ ۱۹۸۹م، ج ۲ ص ۱۲۳ و ابن عبد ربه، محمد، ۱٤۱۱هـ/ ۱۹۹۲م: ج٤ ص ۱۰٥).

«الحمدُ لله الذي له الخلقُ و الأمرُ

قوله «يُؤتي الملكَ مَن يشاءُ و يَنزعُ الملكَ مُمَّن يشاءُ ويعزُّ من يشاءُ ويذلُّ من يشاءُ ». فان هذا من قوله تعالى ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلَكِ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَآهُ وَتُعِـذُ مَن تَشَآهُ وَتُدِلُ مَن تَشَآهُ بِيكِكَ ٱلْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [سورة آل عمران: ٢٦].

ويعد الحجاج بن يوسف (٤٢هـ)

والذي كان -والى العراق للأمويين-من و ملكُ الدنيا و الآخرة، يُؤتِي المُلكَ مَن أكثر خطباء السياسة وعظاً وتحذيراً من الدنيا متمثلاً بالنص القرآني قى تقوية حجته ودعواه، وهو يحسن استثمار القرآن الكريم في هذا الجانب مما يعكس ثقافته الواسعة. انه تَمَثَّل في خطبته عند مَقْدَمِه العراقَ بالآية ١١٢ من سورة النحل مع أنه كان يهدد اهلَ العراق و يخاطبهم بالقوة وبها اوتي من خبث ونفاق:

إني والله ياأهلَ العراق، و معدن الشقاق و النفاق، ومساوي الأخلاق، مَا يُقَعْقَعُ (١١) لِي بِالشِّنَانِ وِ لَا يُغْمَزُ جانبيَّ كَتَغْهَاز التِّين، و لقد فُررْتُ عن ذَكَاء، و فُتَّشْتُ عن تجربة، وجَرَيْتُ إلى الغاية القصوى،... فإنكم لكأهل ﴿ قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُّطْمَبِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتُ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخُوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾... أيُّها الناسُ مَن أعياهُ دَاؤُه فعِندِي دَواؤُهُ و من استطالَ أجلُهُ فعَلَى أن أعجِّلهُ و



<sup>(</sup>١١) تحريك الشيء اليابس الصلب مع صوت مثل السلاح و غيره.

مَن ثُقُلَ عَليهِ رَأْشُه وَضَعتُ عنه ثَقلَه و مَن استَطالَ مَاضِي عُمرِه قَصَّرتُ عَلَيهِ باقيَهُ إِنَّ للشَّيطانِ طَيفاً و للسُّلطانِ عُقوبتُه و مَن وَضَعَهُ ذنبُه رَفَعَه صَلبُه و مَن لم تَسعَهُ العَافيةُ لم تضِق عنه الهلكةُ و من سَبَقَته بَادرةُ فَمِه سَبقَ بَدنُه بسفكِ دمِه إنَّى أنذرُ ثُمَّ لا أنظُر و أحذرُ ثم لا أعذرُ و أتوعَّدُ ثم لا أعفُو... (صفوت، ١٤٠٥هـ. ق، ج٢ص٢٧٦ و جاحظ، ١٤٠٨هـ. ق. ، ج٢ ص٢١٠ و المبرد، ابو العباس محمد بن يزيد، ١٤٠٩هـ/ ۱۹۸۹م: ج۱ ص۱۹۲۳).

قوله ﴿ قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُّطْمَهِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ هذه كلها من القران الكريم [سورة النحل: ١١٢]. ان الله تعالى شبّه ما غشى الانسان عند الجوع و الخوف من النحافة و اصفرار اللون بإمرين باللباس لاشتهاله على و أثنى عليه قال: اللابس و اشتهال أثر الضرر على من به

ذلك. فاستُعيرَ له اسمُه و شُبِّه ما غشي الانسان عند الجوع أي ما يدرك من أثر الضرر و الألم باعتباره إنه مُدرَك من سَيفاً فَمَن سَقمَت سَريرتُه صَحَّت حيثُ الكراهية، بما يُدرَك من الطعم المر البشع حتى اوقع عليه الإذاقة. فتكون الآية مشتملة على الاستعارة المصرَّحة نظرا الى الاول و المكنية نظرا الى الثاني. و تكون الإذاقة تخييلا بالنسبة للمكنية. يقال ايضا: شبِّه ما غشى الانسان عند الجوع و الخوف من أثر الضرر باللباس بجامع الاشتهال في كل و استُعير اسم المشبّه به للمشبه على سبيل الاستعارة التصريحية.

و ربها جاءت الخطبة كلها من القران، كخطبة مصعب بن الزبير حينها بعثه اخوه عبد الله واليا على البصرة سنة ٦٧هـ. ق. فخطب في الناس خطبة كلها آيات متتالية أدت الى المعنى الذي أراده في الخطبة دون أن يعبِّر بألفاظه الخاصة. فحين أراد أن يتحدث عن بني أمية و انهم ظلموا الرعية بعد أن حَمِدَ اللهُ

«بِسْم اللهَّ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ - ﴿ طَسَمَ



اللهِ عَلَى ءَايَنتُ ٱلْكِئْبِ ٱلْمُبِينِ اللهُ نَتْلُواْ الْمُ العراق): (ابن الاثير، ٢٠٠٣م، ج٤، ص۲٦٦، ابن عبد ربه، ١٤١١هـ. ق، ج٤ ص١٣٥٧ و الطبري، ١٣٥٧هـ. ق، ج٧ ص١٤٦ و الجاحظ، ١٤٠٨هـ. ق.، ج۲ ص۲۰۵).

عَلَيْكَ مِن نَّبَإِ مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِٱلْحَقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ اللَّ إِنَّا فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَكُ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَيِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِ نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَاكَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (و اشار بيده نحو الشام). ثم أكمل الآية ليبين للناس بأن الله سوف ينصر اهل الحجاز ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ ﴾ (و اشار بيده نحو الحجاز). ثم قال: ﴿ وَنُمَكِّنَ لَمُمَّ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَنْمُنْ وَبَحُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُواْ يَحُذُرُونَ ﴾ (و اشـــار بيده نحو

فهو في هذه الخطبة اعتمد القرآن وحده (القصص، الآيات ١ - ٦ و يجيد اختيار الآيات المعبرة عما في نفسه. و هو في هذه الآيات شبه بني امية في الطغيان

و العدوان على حق الحياة.

يقول الدكتور عبد الكريم ابراهيم دوحان في كتابه تاريخ الخطابة العربية ان كثرة الاستشهاد بآيات القرآن الكريم هو كثرة الحفظة للقرآن الكريم في هذا العصر و بروز مفسرين كثيرين ايضا في هذه الفترة و كان هدف المسلم في هذا العصر هو حفظ القرآن والاستشهاد به في كلامه اليومي و حديثه العام، و انبري خطباء هذا العصر يستمدون منه المعاني العظيمة التي يستقوها من آياته العظيمة ليؤكدوا انهم احق من بني امية في الخلافة، و لذلك كان بعض الخطباء يستمدون من القرآن الكريم بعض المعاني يجرونها على السنتهم عامدين ليفخموا بها اقوالهم و يجتذبوا نفوس سامعيهم او غير عامدين ان يقتسبوها، انها جرت على السنتهم لانهم كما قال الدكتور دوحان الجناني حفاظ للقرآن الكريم قد فهموا ما حفظوا و تأثروا به، فاستقر في نفوسهم.

(٢ - ٧) التأثر بالأسلوب القرآنى:

و الأسلوب لفظا هو الطريق و



الوجه و المذهب، و الأسلوب هو الفن، يقال: أخذ فلان في أساليب من متأدبو العرب منذ اشرقت شمسه القول، أي أفانين منه، و في اصطلاح يرجعون اليه دارسين مستفهمين، يرون البلاغيين: هو طريقة اختيار الألفاظ و تأليفها للتعبير بها عن المعاني قصد الإيضاح و التأثير، أو هو العبارات اللفظية المنسّقة لأداء المعاني.

فالأسلوب القرآني هو طريقة تفرَّد بها في تأليف كلامه و اختيار ألفاظه، و لقد تواضع العلماء قديماً و حديثاً على أن للقرآن أسلوباً خاصاً به ١٤٠٧هـ. ق. صص١٦٨ تا ١٧٠). مغايراً لأساليب العرب في الكتابة و الخطابة و التأليف. فالأسلوب القرآني الكتاب، من اساليب القران و طرائفه يشفى قلوب العامة و يكفى الخاصة، فظاهره القريب يهدى الجماهير و سواد الناس و يملأ فراغ نفوسهم بالترغيب و الترهيب و الجمال الأخذ في تعابيره وقعة دير الجماجم فقال: و مشاهده، و باطنه العميق يشبع بهم الفلاسفة إلى مزيد من الحكمة و الفكرة، يحل العقد الكبرى عندهم من مبدأ الكون و منتهاه و نظامه و دقة صنعه و إبداعه.

فرسم للصياغة الراقية في البلاغة

العربية اعظم اسلوب و ارقاه، و صار طريقته في الاداء و التصوير و الحوار و الاقناع اعلي ما يتطلع اليه عيون المتأملين، اسلوب القران يعطى النمط الامثل للتعبير في الادب العربي، و جمال الاسلوب و المعنى في القران الكريم يتطرق طابعه و لا شك على الخطيب ليعيش في هذا الجو المشبع بالطهر (عماره،

اكتسب الشعراء و خاصة الخطباء و في التعبير و مناهجه في سوق الاراء و صياغة الحجج، نحن نري هذا التأثر بالاسلوب القرآني في خطبة الحجاج بعد

يا أهلَ العراقِ يا أهلَ الشقاقِ و النفاقِ إنَّ الشيطانَ استَبطَنكُم فخَالطَ اللحمَ و الدمَ و العصبَ و المسامعَ و الأطراف و الأعضاء و الشغاف (۱۲) ثم أَفْضَى إلى الأمخاخ و الأصماخ ثم ارتفَعَ

(١٢) غلاف القلب أو حبته.



فعشَّ شُمُّ باضَ ففرخَ فحَساكُم نفاقاً و مَلاَّكُم غَدراً و خلافاً اتخذتمُوه شقاقاً و مَلاَّكُم غَدراً و خلافاً اتخذتمُوه دليلاً تَتبعُونَهُ و قائدا تُطيعُونَه و مُؤَامِرا تَستشيرُونَهُ فكيفَ تَنفَعُكم تجربةٌ أو تَعظُكُم واقعةٌ أو يَجزُكُم إسلامٌ... ظَنتُم أنَّ الله يَخذلُ دينُه و خلافتُه و أنا أرميكُم بطرفي و أنتم تَسلَّلُون لِواذاً (١٠) و تنهزِمُونَ سِراعاً ثُمَّ يومُ الزاوية (١٠) و ما يومُ الزاوية ... ثمَّ يومُ ديرِ الجماجم (١٠) و ما يومُ دير الجماجم... بها كانتِ المعاركُ و الملاحمُ بضربِ يُزيلُ الهامَ عَن مَقيلِهِ...: (جاحظ ج٨٠٤ هـ. ق.، الحديد، ٤٠٤ هـ. ق، ٢ص٤٩ و ابن ابي الحديد، ٤٠٤ هـ. ق، تا، ص٤٩ و ابن ابي الحديد، ٤٠٤ هـ. ق، ح، ١٠ ص٤٩ و الخاوي، ايليا، دون تا، ص٢٧٩).

نحن نري في قوله (ثم يوم الزاوية و ما يوم الزاوية و ثم يوم دير الجماجم

(١٣) أي يلوذ بعضهم ببعض.

و ما يوم دير الجهاجم) محاكاته اسلوب القرآن و بقوله تعالى ﴿ اَلْحَاقَةُ ﴿ اَلْحَاقَةُ اللَّهُ مَا اَلْحَاقَةُ :

( ) وَمَا أَذُرَبُكَ مَا الْمُاقَةُ ﴾ [سورة الحاقة: ۱ – ۳] و قوله تعالى ﴿ اَلْقَارِعَةُ ﴿ اَلْقَارِعَةُ ﴾ مَا اَلْقَارِعَةُ ﴾ مَا اَلْقَارِعَةُ ﴾ [سورة القارعة: ۱ – ۳].

# (۳ – ۷) استمداد المعاني:

من ذلك قول الامام الحسن الله في رده على الذين استنكروا صلحه مع معاوية فتكلم الحسن فحمد الله ثم قال: أما بعدُ فإنَّكُم شِيعتُنا و أهلُ مودَّتِنا، و مَنْ نَعرفُه بالنَّصيحةِ و الاستقامةِ لنا، و قد فَهمتُ مَا ذَكَرتُم، و لو كنتُ بالحَزم في أمر الدُّنيا، و للدنيا أعْمَلُ وأنصَبُ، ما كان معاويةُ بأبأسَ منِّي و أشدَّ شَكيمةً، و لكان رَأيي غير مَا رأيتُم،.. فو الله لو سَرنَا إليه بالجبالِ و الشَّجَر مَا شَكَكْتُ أنه سَيَظهَرُ ، إنَّ اللهَ لا مُعَقِّبَ لِحُكمِه و لا رادَّ لقضائِه و أما قولُك يا مُذِلَّ المؤمنين فو الله لأن تَذِلُوا و تُعَافُوا أَحَبُّ إِلَىَّ مِنْ أَن تَعِزُّوا و تُقْتَلُوا... مادامَ معاويةُ حيًّا فإن يَهْلِك، و نَحنُ و أنتم أحياءُ، سَألنا اللهُ العزيمةَ عَلى رشدِنا، و المعونةُ على



<sup>(</sup>۱٤) موضع بالبصره كانت به الوقعه بين الحجاج و عبد الرحمن بن الاشعث.

<sup>(</sup>۱۵) وقعه دير الجهاجم كانت بين الحجاج و عبد الرحمن بن محمد بن الاشعث قرب مكه سنه ۸۳هـ.. ق. و فيها هزم ابن الاشعث.

أمرنا، و أن لايَكِلنا إلى أنفسنا « فإن الله (حاوي، دون تا، ص۲۰۲ و ابن قتيبة، ۱۳۷۷هـ. ق، ج ۱ ص۱۷۲).

انّ الامام الحسن في هذه الجملة «انَّ اللهَ لا مُعَقِّبَ لحكمه، و لا رادَّ لقضائه» يلمح الى قوله تعالى ﴿ وَٱللَّهُ يَعَكُّمُ لَا مُعَقِّبَ لِخُكْمِهِۦ وَهُوَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ [سورة الرعد: ٤١] و قوله تعالى ﴿ لِيَقْضِيَ ٱللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا ﴾ [سورة الانفال: ٤٢].

و هو يقول في الخطبة نفسها «سألنا الله ألا يَكِلَنا الى أنفسنا» و هذه الجملة تذكرنا بقوله تعالى ﴿ رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوۡ أَخۡطَـٰأَناۚ رَبُّنَا وَلَا تَحۡمِلُ عَلَيۡـٰنآ إِصْرًا كُمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنا أَرَبَّنَا وَلَا تُحَكِّمُلْنَا مَا لَا طَاقَهُ لَنَا بِهِۦ ۚ وَٱعْفُ عَنَّا وَٱغْفِرْ لِنَا وَٱرْحَمَٰنَآ أَنْتَ مَوْلَكِنَا فَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٢].

الإخلاص والصِّدق في هذه الخطبة لهما أبلغُ الأثر في نفسية الامام، و هي التي تضبط انفعالاتِه، بحيث يُوجِّهها

التوجية السليم الذي ينفع به الدِّين، مع الذين اتقوا و الذين هم محسنون» ولا شكَّ أنَّ ظهور أثر الصِّدق في وجه الداعى و صوته يؤثّر في المخاطَب، ويحمله ذلك على قَبول قولِه واحترامه.

كل دارس لخطب آل البيت في العصر الامويّ لابد ان يقف طويلا عند خطب عقیلة بنی هاشم، زینب الكبرى، هذه المرأة التي تحيّر العقول في بلاغتها و فصاحتها و شجاعتها و صبرها و جهادها بعد مقتل الحسين للله فقد واصلت رسالة اخيها و اقامت الدنيا و لم تقعدها حتى زلزلت اركان البيت الاموى و أثارت المسلمين من شمال افریقیا الی خراسان ضد الظلم و الظالمن.

حين قامت في مجلس يزيد فَقَالَتْ الْحُمْدُ للهَ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَ صَلَّى اللهُ عَلَى رَسُولِهِ وَ آلِهِ أَجْمَعِينَ صَدَقَ اللهُ كَذَلِكَ يَقُولُ -ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاؤُا السُّواي أَنْ كَذَّبُوا بِآياتِ اللهَّ وَ كَانُوا بِهَا يَسْتَهْزِ وُنَ أَ ظَنَنْتَ يَا يَزِيدُ حَيْثُ أَخَذْتَ عَلَيْنَا أَقْطَارَ الْأَرْضِ وَ آفَاقَ السَّمَاءِ فَأَصْبَحْنَا نُسَاقُ كَمَا تُسَاقُ الْأُسَارَى أَنَّ



لعدد الثامن والعشدون – شتاء (۲۰۱۶م – ۲۰۵۱ه) که

خ مرد الثامن والعشرون – شتاء (۱۱،۶۴۸ – ۱۹۵۸هـ)

قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمُواتًا بَلْ أَحْيَاءً عِندَ رَبِهِمَ يُرْزَقُونَ ﴾ [سورة آل عمران: ١٦٩] (مجلسي، ١٤٠٣ ق، ج٥٥، ص١٣٣ و طيفور، ابو الفضل احمد بن ابي طاهر، ١٣٩١هـ. ق، ص٣٥٥و٣٦).

لا يملك الانسان الا ان يقف خاشعا امام هذه الخطبة و عظمة قائلها. فالموقف رهيب و المنظر مؤلم و كل شئ يخرس الالسنة و يحبس الانفاس في الصدور لكن سلسلة بيت النبوة تلقى مثل هذه الخطبة التي تجعل أسرى اهل البيت في ذروة العزّ و الشرف و تجعل الحاكم الطاغي بكل قدرته و بطشه في غاية الذل و الانحطاط.

هذه الخطبة افتتحت بالتحميد و توشيح القرآن و استهدفت قوة التأثير و استخدمت لذلك أنواع فنون التعبير البياني. فيها التضمين القرآني في قولها ﴿ ثُمُ كَانَ عَقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَّعُوا الشَّوَأَى أَن كَنْ اللَّهُ وَكَانُوا بِهَا السَّوَأَى أَن كَنْ اللَّهُ وَكَانُوا بِهَا السَّوَأَى أَن كَنْ اللَّهُ وَكَانُوا بِهَا اللَّهُ وَكَانُوا اللَّهُ اللَّهُ وَكَانُوا اللَّهُ اللَّهُ وَكَانُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكَانُوا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُلْعُ اللَّهُ اللْمُوالَّهُ الْمُلْعُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُ

الى قول الله تعالى ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ

التزمت الخطبة انواع السجع على أنها فصيحة اللفظ و مطردة الاغراض و واعطائهم القدرة على ذلك. المقاصد و هي نفس خصائص الاسلوب القرآني. الحقيقة هي ان بلاغة زينب 🕮 وشجاعتها الادبية ليس من الأمور الخفية، وقد اعترف بها كل من كتب في وقعة كربلاء و نوه بجلالتها اكثر أرباب عليه وصلى على محمد: التاريخ.

> فهذا الموقف الرهيب الذي وقفته هذه السيدة الطاهرة مثل الحق تمثيلاً، و افحمت يزيد و من حواه مجلسه المشوم بذلك الاسلوب العالى من البلاغة و بهت العارفين منهم بها اخذت به مجامع قلوبهم من الفصاحة، فخرست الألسن، وكمت الأفواه، و صمت الأذان، و كهربت تلك النفس النورانية القاهرة منهاها تلك النفوس الخبيثة الرذيلة من يزيد واتباعه بكهرباء الحق والفضيلة، حتى بلغ به الحال انه صبر على تكفيره وتكفير اتباعه، ولم يتمكن من ان يقطع كلامها او يمنعها من الاستمرار في خطابها، وهذا هو التصرف الذي يتصرف به ارباب الولاية متى شاءوا

وارادوا، بمعونة الباري تعالى لهم،

ولما قتل الحسين الله قام عبد الله بن الزبير في أهل مكة، وعظُّم مَقْتَلَه و عاب على أهل الكوفة خاصة، ولام أهل العراق عامة، فقال بعد أن حمد الله وأثنى

إِنَّ أَهِلَ العراقِ غُدُرٌ فُجُرٌ إِلا قليلا، و إن أهلَ الكوفة شِرَارُ أهل العراق، و إنَّهُم دَعَوْا حسينا ليَنصُرُوهُ و يُوَلُّوهُ عليهم، فلمَّا قدمَ عليهم ثارُوا إليه... لعمري لقد كان من خِلافهم إياه و عصيانهم مَا كانَ في مثلِه واعظٌ و ناهٍ عنهم، و لكنَّه ما حُمَّ نازلٌ، و إذا أرادَ اللهُ أمراً لن يُدْفَع أَفَبعْدَ الحسينِ نَطْمَئِنُّ إلى هؤلاء القوم، و نصدُقُ قولَهم، و نقبَلُ لهم عهدا؟. لا، و لا نراهم لذلك أهلا أما و الله لقد قتلُوهُ طويلا بالليل قيامُه كثيراً في النهار صيامُه (صفوت، ١٤٠٥هـ. ق، ج٢، ص١٥٨).

و منه قول عبد الله بن الزبير في رثاء الحسين «أَفَبعْدَ الحسينِ نَطْمَئِنُّ إلى هؤلاء القوم، و نصدُقُ قولهَم، و نقبَلُ



لهم عهدا؟. لا، و لا نراهم لذلك أهلا أما و الله لقد قتلُوهُ طويلا بالليل قيامُه كثيراً في النهار صيامُه» فانه قريبٌ من قوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ ﴿ آ قُو ٱلْيَلَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [سورة المزمل: ١-٢].

### ٨. خاتمة البحث:

فالملاحظ في المسألة الاقتباس من القرآن الكريم و التأثر بمعانيه و أسلوبه لخطباء هذا الفترة ان هناك ظاهرتين. الظاهرة الاولى ان خطباء هذا العصر من الخوارج و الشيعة و الزبيرين يكثر اقتباسهم من القرآن الكريم و يقل في خطب الحزب الاموي ما عدا الحجاج لانه كان يحفظ القرآن و كان يعلمه.

الظاهرة الثانية فهي ان الاقتباس من القران الكريم كان في العصر الاموي اكثر من عصر النبوة و الخلافة الراشدة، و لعل من اسباب ذلك ان القران لم يكن في عصرالنبوة و الخلافة الراشدة يحفظ او قدتم حفظه إلا من نفر قليل جدا، و لكن نجد ان الفترة الزمنية من عصر النبوة و الخلافة الراشدة الى العصر عصر النبوة و الخلافة الراشدة الى العصر الاموى جعلت الحفاظ يكثرون و كذلك

يكثر المفسرون و المحدثون و الفقهاء، و ظهرت طبقة المفسرين و القراء و الحفظة و الفقهاء و لان الرجل في عصر النبوة كان يحفظ الآيات من اجل ان يتلوها في الصلاة و اما في العصر الاموي فقد انتشر القران و كثر حفاظه اذ ان عثمان بن عفان كان قد كتب المصاحف و وزعها في الامصار، و جاء بنو امية فنشرو منها نسخا كثيرة، فسهل على المسلمين ان يقرأوا و ان يحفظوا.

ثم هناك نقطة اخرى هي ان الجهاد شغل المسلمين في عصر النبوة و الخلافة الراشدة و لكن في العصر الاموي هدأت الفتوح، و فزع كثيرمن المسلمين لتلقي العلم، فكان ابن عباس بمكة و زيد بن ثابت بالمدينة و غيرهما في الامصار يعلمون الناس و يفسرون لهم القران الكريم.

و شئي آخر هو ان المسلمين في صدر الاسلام لم تكن الفرص متاحة لهم ليشربوا معاني القران، و يمهروا في الاقتباس منه لان العهد قصير من ناحية و لان الدفاع عن النفس و عن العقيدة



شغلهم من ناحية ثانية، و لان تشرب القران يحتاج الى وقت ناحية ثالثة.

أن الخطباء قد تشبعوا بالثقافة القرآنية والألفاظ الإسلامية، بحيث لم يعد للكلمات ذات السمة الجاهلية الإسلام و المجتمع أصبح متحضراً يأنف من تلك الألفاظ البدوية الخشنة التي لا تلائم البيئة والمجتمع الجديدين حيث أن القرآن الكريم جاء بجديد في كلّ فروع الحياة من دينية و سياسية و اجتماعية.

و تباين الخطباء في طريقة ذكر النص في خطبهم، فمنهم من كان يشير إلى الأخذ من القرآن الكريم، نحو (قال تعالى، وقال عز وجل) أو نحو، (وهو قول الله)، بينها أغفل بعضهم الآخر بيروت-لبنان: دار و مكتبة الهلال. الإشارة إلى الأخذ، بل يذكره في ثنايا ٣. ابن شعبة حراني، حسن بن علي. كلامه وكأنه جزء من خطابته

حرص الكثير من الخطباء على الأخذ من كتاب الله مع الإشارة إلى ذلك. وقد قم: جامعه مدرسين. يكون هذا التوجه بدافع التنبيه على أن ٤. ابن قتيبة، ابو عبد الله محمد بن ما سوف يقولونه ليس من عندهم أو

يكون لغرض جذب الانتباه و حسن الاصغاء. لأن للقران قداسةً في نفوس الناس، و لعل العامل الأهم في ذلك كله توثيق ما يقوله الخطيب وتعزيزه بالنص الذي يشير اليه لكسب ثقة المخاطبين و مكاناً. لأن الأذواق قد هُذِّبت بفضل اطمئنانهم لصدق ما يذهب إليه واعظاً كان أم منظراً سياسياً أو خطيباً اجتماعياً.

# أهم المصادر و المراجع:

القرآن الكريم.

١. ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبه الله، ط۱، ۱٤۰٤هـ. ق. شرح نهج البلاغة، محقق و مصحح: محمد ابو الفضل ابراهيم، قم: مكتبة آية الله المرعشي النجفي.

٢. ابن الاثير، عز الدين ابي الحسن، ٢٠٠٣م. الكامل في التاريخ.

ط٢، ١٤٠٤هـ. ق. تحف العقول، محقق و مصحح: غفاري، على اكبر.

مسلم. الطبعة الاولى ١٣٧٧هـ/



مطبعة مصطفى البابي الحلبي و او لاده.

٥. ابن وهب، ابو الحسن اسحاق بن ابراهیم بن سلیان، ۱۳۷۸ ه/ ١٩٦٧م. البرهان في وجوه البيان. تحقیق احمد مطلوب و خدیجة الحديثي. بغداد: جامعة بغداد.

٦. الباقلاني، ابو بكر محمد بن الطيب. ١٣٨٢هـ/ ١٩٦٣م. اعجاز القرآن. تحقيق السيد احمد صقر. قاهره-مصر: دار المعارف.

٧. الثعالبي، ابو منصور عبد الملك بن محمد، الطبعة الاولى، ١٤١٢هـ. ق/ ١٩٩٢م، الاقتباس من القرآن الكريم، تحقيق: ابتسام مرهون الصفار، بغداد: دار الدفاء.

٨. الجاحظ، ابو عثمان عمر بن بحر. ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م. البيان و التبيين. الجزء الاول و الثاني. شرح على أبو ملحم. بيروت: دار و مكتبة الهلال.

١٩٥٧م. الامامة و السياسة و هو ٩. الحاوي، ايليا. (بلاتاريخ). فن المعروف بتاريخ الخلفاء. مصر: الخطابة و تطوره عند العرب. بيروت-لبنان: دار الثقافة.

١٠. الحوفي، احمد محمد. ١٠٥/٥/ ٢٠٠١م. فن الخطابة. قاهرة: نهضة مصر.

١١. الطبري، ابو جعفر محمد بن جرير. ١٣٥٧هـ/ ١٩٣٩م. تاريخ الأمم و الملوك. الجزء السادس و السابع، قاهرة: المكتبة التجارية الكبري.

۱۲. علم الهدى، على بن الحسين، ط١، ١٩٩٨م، أمالي المرتضى. محقق و مصحح: ابراهيم، محمد ابوالفضل. قاهره: دار الفكر العربي.

١٣. الفاخوري، حنّا. الطبعة الاولي ١٩٨٦م. الجامع في تاريخ الادب العربي الادب القديم. بيروت: دار الجبل.

١٤. الفاخوري، حنّا، ط٤، ١٣٨٥هـ. ش. تاريخ الأدب العربي، تهران: انتشارات توس.

