B

التطور الدلالي http://www.adultpdf.com

# Created by Image To PDF trial version, to remove

ا. م . د. :ناجي حسين جودة رئيس قسم الفلسفة / كلية الاداب ـــ الجامعة المستنصرية

العلم نور ، وكل علم عقل ، اذن كل عقل نور، وكل واحدة منها تصلح لأن تكون مقدمة ووسطا ونتيجة.

جابر بن حيان

#### العقل موضوعا:

كانت مشكلات المعرفة في التراث الفلسفي العربي ومن بسينها معنى العقل وتعريفه واحدة من أهم المباحث النظرية العقلية التي أثيرت في وقست متقدم، يقول الجاحظ (ت ٥٥٧هـ) في كتاب: "المسائل والجوابات في المعرفة" الذي فقد؛ " اختلف الناس في امر المعرفة اختلافاً شديداً، وتباينوا فيها تبايناً مفرطاً" (١) وقد كان موضوع "العقل" من بين موضوعات المعرفة التي شغلت حيزاً مهماً من اهتمامات المفكرين وممايدل على أهميته انه صار موضوعاً وعنواناً

وبعض هذه المؤلفات تم تحقيقه في طبعات معاصرة وبعضها فقد او لم يزل مخطوطاً لم يحقسق، ومن خلال مطالعة المراجع والنصوص المحققة، نتعرفا المنافقة

التي اتخذت 'العقسل" موضوعاً متخصصاً وعنواناً. ويمكن ترتيبها زمنياً حسب وفيات مؤلفيها حسبما يلي:

" "كتاب العقل" تأليف داود بن محبر البصري الطائي (٢٠٦ هـ) والكتاب حكما يصف جولد تسيهر: "عبارة عن طائفة من الاحاديث الخاصة بستمجيد العقل وبدان فصائله وهذا الكتاب قـد

فقد (۲)، وقد اشتهر مؤلفه بـ "صاحب كتاب العقل"
(٣) وهو الكتاب الذي جلب نقسمة المحدثين على مؤلفه حيث اتهمه معظمهم بوضع احديث الكتاب وسرقته (٤) علما ان ابن ابسي الدنيا (ت ٢٨١هـ) والغزالي (ت ٥ ٠ ٥هـ) قـــد اعتمدا العديد من والغزالي (ت ٥ ٠ ٥هـ) قــد اعتمدا العديد من والمعتزلة ما يوضح بعض أسباب النقمة عنيه، فقد ذهبـت المصادر والمراجع الي ايراد ما يؤكد وجود تلك الصلة: "اخبرنا البرقائي قال... يقول سمعت تلك الصلة: "اخبرنا البرقائي قال... يقول سمعت يحيى بن معين – وذكر داود بن المحبر – فأحسـن الثناء عليه، وذكره بـخير وقـال: ما زال معروفا بالحديث، يكتب، وترك الحديث ثم ذهب قصحـب بالحديث، يكتب، وترك الحديث وهو ثقة "(٢) قوماً من المعتزلة، فأفسدوه بالحديث وهو ثقة "(٢)

(ابن رشد)

الرئيسي في عزوف المحدثين عن صاحب كتاب العقبل هو صلته بالمعتزلة، ولاسيما ان الكتاب الذي هو احاديث خاصة بتمجيد العقل ظهر في ظرف تاريخي خدم المعتزلة كثيراً لتوكيد آرائهم التي انتشبرت في المناخ الفكري ايام حياة المؤلف داود بن محير البصري (ت٢٠٢هـ) وهي الآراء التي تقضي بالتكليف العقبلي والمناخ الفكري والتقبيح العقليين واطلاق

واذا اعتمدنا هذا النص الذي يتأكد عند

دور العقل في (تفسير الوحي، وعلى هذا فان توقيت تأليف الكتاب الذي قدم خدمة نظرية كبيرة لدعم آراء المعتزلة في العقيل ودوره فضلاً عن صلة المؤلف بالمعتزلة كانا من الاسباب الرئيسية وراء الموقف التشدد العنيف الذي ابداه معظم المحدثين حتى ان الذهبي يقول: "ليته لم يصنفه: (٩)

"رسالة (ماهية العقال ومعناه) -تأليف الحارث بن اسد المحاسبي (١٦٥هـ-٣٠٠ هـ)، وهذه الرسالة قد حققها ونشرها عبدالقادر احد عطا ضمن مجموعة مؤلفات للمحاسبي في كتاب "المسائل في اعمال القلوب والجوارح والمكاسب. والعقل": القاهرة، ١٩٦٩م وأعاد تحقيقها مع اضافة نص آخر إليها حسين القوتلي في كتاب العقل وفهم القرآن" مع دراسة طويلة والرسالة

"العقل وفهم القرآن" مع دراسة طويلة والرسالة تعنى بموضوع تعريف العقل وماهيته، والرسالة التي اختلف فيها الماعن اسباب تأليف الرسالة التي اختلف فيها PDE الماعن الماكم الماكم

عرفنا ان المحاسبي ادرك و عامر داود بن المحبر (ت7 - ٢هـ) صاحب كتاب العقل حيث كان للمحاسبي من العمر (١٤) سنة حين وفاة داود بن محبر وهو مثله قد انتقل من البصرة الى بغداد، بمعنى ان المحاسبي قد عاصر ايضاً اثارة المعتزلة لموضوع العقل ودوره المعرفي مثلما عاصر تأليف كتاب العقل السابق الذكر وما اثاره من ردود أفعال، كتاب العقل السابق الذكر وما اثاره من ردود أفعال، الجدول والحوار الذي كان دائراً حول موضوع العقسل والذي أداره المعتزلة واشترك فيه الكندي الفيلسوف، علما ان الرد على المعتزلة قد شغل ابن النديم: "قال الخطيب له - للمحاسبي كتب كثيرة في الزهد وأصول الديانة والسرد على كثيرة في الزهد وأصول الديانة والسرد على المعتزلة "(١٠)

" "رسالة العقل" تأليف ابو يوسف يعقوب بسن اسحاق الكندي (ت٥٨٥ هـ) وقد حققها ونشرها د. محمد عبدالهادي ابو ريدة ضمن نشره "رسائل الكندي الفلسفية" مصر ١٣٦٩هـ مردوي معدالرحمن بدوي ضمن "رسائل فلسفية للكندي والفارابي وابن باجة وابن عدي" بيروت ١٣٩٣هـ ١٣٩٣م، علماً ان

نشرة ابي ريدة تميزت بمقدمة طويلة تناول فيها نظرية العقل وتطورها في تاريخ الفلسفة منذ http://www.adultpdf. مراكبي المسلمول المسلمول المسلمول المسلمول المسلمول المسلمون بدءاً بالكندي. علماً ان رسالة المسلمون بدءاً بالكندي. علماً ان رسالة ومصادرها من الفلسفة اليونانية في موضوع نظرية العقل، وهو ما يؤكده المؤلف في مقدمة

رسالته.

\* كتاب (العقل وفضله)؛ تأليف: ابو بكر عبدالله بن محمد بن سفيان القرشي المعروف بابن ابي الدنيا (٢٠٨هـ- ٢٨١هـ) وقد حققه ونشره محمد زاهد بن الحسن الكوثري، القساهرة ١٣٦٥هـ-٢٤١م، والكتاب يهم مجموعة أحاديث بعضها مروية عن داود بن محبر البصري، فضلاً عن مجموعة اقوال للصحابة والتابعين تشترك كلها في تمجيد العقل، والمؤلف كما جاء في مقدمة المحقق نقلاً عن الذهبي: "هو المحدث العالم الصدوق ابو بكر عبدالله عبيد بن سفيان ابن ابسى الدنيا القرشي الأموى والملقت للنظر ان هذا الكتاب لم يثر حفيظة المحدثين من الذين رفضوا كتاب العقل لمؤلفه داود بن محبر البصري وهو ما يشير اليه المحقق ويدافع عنه في مقدمة للكتاب، ان هذه المفارقة التاريخية تؤكد ما ذهبنا اليه من اسباب النقمة على كتاب داود بن محبر الذي قال عنه يحيى بن معين (٢٦ هـ- ٣٠٠هـ): "ليس له بخت"

(11)

"" كتاب العقل لأبي العباس احمد بن محــمد السرخسي الطبيب المتوفى سنة ٢٨٦ ست وثعانين Com المرخسي الطبيب المتوفى سنة ٢٨٦ ست وثعانين H trial version, to remove

> عن الكتاب في (كشف الظنون) علما ان الكتاب لم يحقق في طبعة معاصرة -بحدود علمنا- ولم يذكر حاجى خليفة شيء عن مضمونه.

> "" مقالة في معانى العقل" تأليف: ابو نصر الفارابيي (ت ٣٣٩هـ) نشسرها ديتر يصي، ليدن ١٨٩٠م، وهي رسالة فلسفية تخصصت بشرح وايراد تعاريف العقل عند ارسطو حسب ورودها في مؤلفاته الفلسفية المتعددة وقد ناقض الفار ابسى في هذه الرسالة تعريف المتكملين للعقل والتعريف الشائع بين الجمهور.

""كتاب العقل والعقلاء - لإبن عبدالبسر يوسف عبدالله القرطبي (المتوفى سنة ٣٣ ؛ ثلاث وستين واربعمائة - هـ "(١٤) ذكره حاجي خليفة في كشف الظنون دون دون ان يتطرق الى مضمونه ولم أعثر على الكتاب محققاً ومطبوعاً. وقد يجد الباحيثون اشسارات لكتب أخرى لم نذكرها وورد ذكرها في المراجع القديمة والاسسيما أن الكثير من المؤلفات لازال مخطوطاً ويعضها فقد الا ان ما ذكرناه هو كل ما عثرنا عليه في المراجع القديمة والمطبوعات الحديثة -بحدود امكانياتنا في البحث. وليس هذا المدخل الا محاولة للإحاطة بموضوع العقل من ناحية المؤلفات التي تخصصت فيه، الا ان

الموضوع الاساسى هو دراسة أصول وتطور الدلالة الإصطلاحية الفلسفية واللغوية لـ "العقل"

Created by Image To PI

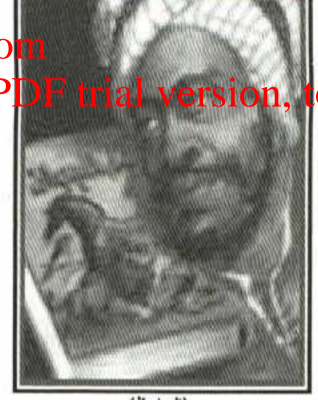
المعاصرة.

#### العقل. لغة

اشتق لفظ "العقل" في اللغة من العقال، (والعقال: والرباط الذي يعقسل بسه ... ( ١ ) او ان اصل اللفظ: "مصدر عقلت البعير بالعقال أعقله عقلاً، و هو حبل تثنى به يد البعير الى ركبته فتشد به"(١٦)، وهذا المعنى الاشتقاقي لاخلاف عليه بين اهل اللغة والفكر، أما تعليل استخدامه اللغوي للدلالة على: مايه نفكر ونستدل فهو ما نجده في هذا النص: "سمى العقل عقلاً لأنه يعقسل صاحبه عن التورط في المهالك"(١٧) او ان "العقل مأخوذ عن عقال البعير ويمنع ذوي العقول من العدول عن سواء السييل . . " (١٨) على اننا نجد تعليلاً متميزاً عند المحاسبي اذ يقول" .. العرب سمت الفهم عقلا لأن ما فهمته فقد قيدته بعقلك وضبطته كما البعير قد عق ل. "(١٩)، وهذا التعليل يعنى ان وجه الاستخدام اللغوى يتوضح في (الامساك بالفكرة المفهومة وضبطها). وإن لفظ العقل اطلق على معان أخرى لاعلاقة لها بما يرادف (الذهن) او الوسيلة المعرفية، وإن ابرز تلك المعاتى:

القتيل.

l version, to r



(الجاحظ)

\*" العقل: ضرب من المشط: يقال عقات المرأة شعرها عقلا.."(٢١)

"" العقل: الملجأ والعقل: الحصن... وهو المعقل"(٢٢)

"" العقل: ضرب من الوشكي.،، وقيل: هو ثوب أحمر يجلل به الهودج" (٣٣)

\*" العقل في العروض: اسقاط الياء من مفاعلين بـــعد اســكانها في مفاعلين فيصير العروضتين -كما يرد في تعريفات الجرجاني هو: "حذف الحرف الخامس المتحرك من مفاعلتن وهي اللام ليبقى مفاعتن فينتقل الى مفاعلن ويسمى معق ولاً" (٥٠) وهذا المعنى يؤكده التهانوي ايضاً (٢٦).

ان اهمية ايراد تلك المعانى المتعددة، تتوضح

في حقيقة ما يترتب عليها من ان لفظ العقل http://www.adultpdf.co OP الفيومي (ت ٧٧٠هـ): "عقلت البعير عقلاً... وهو ان تثنى وظيفة مع ذراعه فتشدهما جميعاً في وسط الذراع بحبل وذلك هو العقال.. ثم كثر الستعمال حتى اطلق العقل على الدية ابلاً كانت او نقداً... ثم اطلق العقـــل الذي هو مصدر على الحــــا واللب..."(٢٧).

وهذا يعنى ان العقل بصيغة الاسم الدال على الوسيلة المعرفية كان استعماله لاحقاً اذ كاتت تستخدم الفاظأ أخرى -عداه وبالدلالة نفسها مثل لفظ (اللب) و (الحجا) و (النهى) و (الحجر)، وهذا يعني ان لفظ العقسل -ايام نزول القسر آن- كانت للتعبير عن معناه استخدامات لغوية اخرى وان استعماله كان لاحقاً بعد استخدام تلك الالفاظ مثل (اللب) و (النهى) و (القطب) للدلالة على الوسيلة المعرفية، ورد في لسان العرب (والعقسل القسلب، والقلب العقل) (٢٨)، اذن كان للعقل -موضوع البحث - تسميات متعددة وهذا ما يفعل بــه الراغب الأصفهاتي (٢٩) مبيناً وحاجة كل نفظة وكذلك ابسو البقاء في الكليات (٣٠).

لذلك نجد ان تلك التسميات المتعددة ذات الدلالة الواحدة (موضوع البحث) ترد في القرآن أ مثل (الألباب)، (اولى النهى)، (لمن كان له قلب)،

(الذي حجر) حستى انه كان معروفاً ان المراد بلفظ (القلب) هو العقل (٣١) في الآية القرآنية (ان في ناك اذكري المزدكان تم قلب (٣٢) كما إن افظة

قلوب ترد مقرونة بـ (يعقلون) في الآية القرآنية: (أفلم يسيروا في الأرض فتكون لهم قلوب يعقد لمون بها) (٣٣)، وقد جاء عند الباحـثين المعاصرين ان القلب لفظة استخدمت لندل على العقـل (٤٣) وقـد جاء في لسان العرب: "يقال:الفلان قلب عقول، ... وقلب عقول فهم " (٣٥).

وما تقدم من وجود تسميات متعدة للدلالة على الوسيلة المعرفية (موضوع البحث) مع ذيوع تلك التسميات في لغة ولسمان العرب ومن ثم ورودها بالفاظها المتعددة في القرآن الكريم، يفسر لنا غياب صيغة الأسم من مادة (ع.ق.ل) مع حضور الدلالة بالفاظ مرادفة كانت سابقة على لفظ (العقل) في الدلالة على مابه نفكر ونستدل، ومع ذلك فاننا نجد ان (ع.ق.ل) بمصيغتها الأخرى غير صيغة الاسم ترد مرات كثيرة وبمعاني تفيد النظر والاستدلال والتفكير بالشواهد الحسية في العالم الطبيعي بما يؤكد وجود (النظام والتناسق) الذي يدل على الخالق، فضلاً عن معاني تفيد منع الأهواء يدل على الخالق، فضلاً عن معاني تفيد منع الأهواء والامساك عن الاتصياع وراء المعاصي...الخ)، بقي ان نعرف ان مادة (ع.ق.ل) ترد بالصيغ الآتية في القرآن الكريم.

-ترد بصیغة (تعقلون)= (۲۲) مرة -ترد بصیغة (یعقلون)=(۲۲) مرة

-ترد بصيغة (نعقل) مرة واحدة.

http://www.adultpdf.com

Created by Image To PD

علما أن من الالفاظ المرادفة: (الفكر) التسي ترد (۱۷) مرة (۳۷) بصيغ: (تتفكرو۱) و (تتفكرون) و (يتفكروا)، بمعان تفيد التفكير الصحيح المرادف لننذ العقصلي، الجرجاني يعرف: الفكر: (ترتيب امسور معلومسة للتسادي- (لتسؤدي) - السسى مجهول" (٣٨) وبما أن المصطلح يعنى بالدلالة على الوظيفة المعرفية للكلمة ني مجال ما من مجالات (المعرفة) لذا فان جذور المصطلح لاتتحدد ب (صيغة الاسم) بسل تمتد الى (صيغة الفعل) اذا انسجمت مع تبيان الوظيفة المعرفية للمصطلح، وهذا ما تم مثلا حين البحث عن اقدم الاستخدامات للكلمة (Philosophy) عند هيرودرس (٣٩) كذلك تجد ان مادة الـ ( العقـل) وردت في القـاموس الانكليزي -اليوناني- وهي كلمة اغريقية قديمة-بــصيغة الفعل (VOOS) (٤٠) في عنوان المادة، وليس بصيغة الاسم علماً ان الصيغة الأخيرة تذكر استخداماتها في المادة المعنية ضمن القاموس المذكور. اذن جذور المصطلح في اللغة تمتد السي مختلف الصيغ النحوية التي يظهر فيها مع الاهتمام بالمتر ادفات من الالفاظ التي تستخدم بــذات الدلالة وعلى اساس كل ما تقدم نتبين وجه الافراط في المبالغة ان لم نقل الخلط في استخدام الالفاظ المؤدية الى سسواء المعانى في ما يترتب من نتائج

خاطئة على القول: "ليس لفظ "العقسل" اصطلاحاً قرآنياً، لكنه لم يلبست ان شساع استخدامه" (۱٤). او محاولة افتراض وجود معرى TO rem

القرآن، يقول محمد عابد الجابسري: "ولعل مما له مغزاة في هذا الصدد ان القرآن لايستعمل مادة (ع.ق.ل) في صيغة الاسم "(٢٤). اما مادة (ع.ق.ل) في الحديث النبسوي فاتها ترد بسمعان متعددة منها ما يفيد المعنى الاشتقاقي للفظ، ومنها ما يضاد الجنون، وبمعنى الحفظ ايضاً، وبمعنى الفهم وبسمعنى الدية وغيرها من المعاني (٣٤)، الا ان الأمر هذا أصبح أكثر تعقيداً ذلك لأن العقل أصبح موضوعاً لأحاديث موضوعة أشهرها "حديث العقل" وهو حديث موضوع وهذا نصه كما ورد في كتاب ابن ابي الدنيا (ت ٢٨١هـ): "عن ابي هريرة عن النبي (ص) قال: لما خلق الله تعالى العقل قال له قم فقام، ثم قال له ادبر فأدبر، ثم قال له اقبل فأقبل، ثم قال له اقعد فقعد. فقال عز وجل: ما خلقت خلقاً خيراً منك، ولا أكرم منك، ولا أفضل منك، ولا أحسن منك، بك آخذ، وبك أعطى، وبك أعز، وبـك اعرف واياك اعاتب، بك الثواب، وعليك العقاب" ( ٤ ٤ ).

وهذا الحديث تكرس بعد تغيير في الصيغة حيث أصبحت (لما خلق...) (أول ما خلق)، لتأكيد آراء الافلاطونية المحدثة في ان العقل الاول هو اول المخلوقات (٥٤) وقد استخدمه ابن سينا لدعم آرائه الفلسفية (٢٤)، ولعل من المفيد ان نشير، ان ابن

ابسي الدنيا يورد الحديث في كتاب ضمن سلسلة اسناد لاتتضمن داود بن محبر البصري مع http://www.wadultpdf ملي http://www.wadultpdf ملي Created في Created في كتاب العقل، وكرد فعل شديد ضد وضع الأحاديث في العقل اشتهر عن دو انر المحدثين قولهم: (لايصح في العقل حديث) (٤٤).

#### (العقل) بين اللغة والاصطلاح:

بالارتباط مع تطور استخدام الالفاظ بمعان اصطلاحية في الفلسفة والعلوم، تتكون مجموعة من المفاهيم والمصطلحات تتمايز عن معانيها اللغوية والاشتقاقية حيث لاتفى او لاتكفى المعاتى اللغوية والالشتقاق ية في تعريف تلك المفاهيم والمصطلحات التي تتخذ وظائف معرفية حسب مجال استخدامها الفلسفي والعلمي، وليس مفهوم (العقل) باستثناء من ذلك، حيث أصبح العقل له دلالة مختلفة في اصطلاح أهل العروض مثلاً وهـو ما مر بنا في فقرة سابقة، الا ان انتقال (العقل) من معناه اللفظى الى معناه الاصطلاحي لم يكن انتقالاً سهلاً بل كان جزءاً من الاختلاف الواسع حول تعريف العقل بين المفكرين ومن خلال مراجعة لأوجه تلك الاختلافات نجد أنفسنا أمام اتجاهين في مناقشية الصلة بين اللغة والاصطلاح في مفهوم العقل.

١) اتجاه يذهب الى جواز نقل اللفظ من معناه
 في اللغة الى معنى يكون فيه العقل مفهوماً فلمسفياً

يأخذ معناه من خلال تحسديد ماهيته، وهو اتجاه يعبر عن الوعي الفلسفي الذي كان وراء نشأة المصطلح الفلسفي العربسي، والذي كان دافعاً الم

OF trial version to remo

يتهمن: "المواصفات والاصطلاحات التي خلت منها او من جلها الكتب الحاصرة لعلم اللغة .. "(٨٤). وهو الاتجاه المعبر عنه في تعريف لفظ (الاصطلاح) عند الجرجاني اذ يقول: "الاصطلاح عبارة عن اتفاق قوم على تسمية الشميء باسم ماينقل عن موضعه الأول" (٩ ٤). وفي كليات ابسي البقاء نجد لفظ (العرف يعبر عن دلالة نفظ (الاصطلاح) ذلك أن (العرف) عنده: "ثقل اللفظ الي معناه المجازي" (٥٠) ومنه العرفية الخاصة التي "هي اصطلاح كل طائفة مخصوصة كالرفع للنحاة" (١٥). وهذا الاتجاه نجده واضحاً في اعتراض اي الفتح النوشجاني -احد فلاسفة بغداد في القرن الرابع الهجري - اذ يعترض على محاولة اقصار معنى (العقل) على ما يسمح به الاشتقاق اللغوى لكلمة العقل من العقال، فيقول بسلغة الاتخلو من تطرف في اللهجة: "هذا كله كلام ملفق، ومعنى دنس، ودعوى متهافته. انما يدل الاشتقاق من الكلمة على جهة واحدة في المطلوب المتنازع، لأنه مأخوذ من تركيب الحروف وتأليف اللفظ، وصورة المسموع. اترانا اذا نطق نا بلغة أخرى كالرومية والهندية، بمعنى العقال اكنا نريد بسه معنى

العقال" (٣٥) وهذا يعني ان (العقال) في الاصطلاح يصبح مفهوماً عاماً في الفلسفة ولكن

http://www.adultpdf.co Created by Image To P

وعي بعض المفكرين الذين ميزوا بين الاصطلاح والمعنى اللغوي ولكن مع هذا التمسوا تبيان الوجه اللغوي المناسب لاستخدام اللفظ، وهو ما نجده عند المحاسبي في رسالته عن العقل اذ يقول في نص مر ذكره: العرب "سمعت الفهم عقلاً لأن ما فهمته فقد قيدته بعقلك وضبطته كما البعير قد عقل.. وجاء في نسان العرب من معاني العقل: "العقل: التثبيت في الامور" (٣٥) وفي سياق تجويز نقل الالفاظ الى معان اصطلاحية، نجد ان الراغب يقول: العقل في اللغة قيد البعيد لئلا يند وسمي هذا الجوهر به تشبيها على عاداتهم في استعارة اسماء المحسوسات للمعقو لات" (٤٥).

۲) الاتجاه الثاني يذهب الى وقسف اللفظ (العقل) على معناه اللغوي، ومن أصحاب هذا الرأي ابسن عربسي الذي انطلق من موقفه الصوفي في المعرفة ليقرر ان العقل يعني (القيد) وبذا فليس هو الوسيلة المناسبة لمعرفة الحقيقة وعلى هذا نجده يتأول الآية القرآنية "ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب" فيقول: ان الله سبحانه: "لم يقل لمن كان له عقل، فأن العقل قيد "(٥٥) و لأبن عربسي في هذا المعنى شعر منه.

ان العقول قيود ان وثقت بها خسسرت فأنهم فقولي فيه تلويح كما اننا نجد ان ابسن حسزم OM الاندلسي بالرغم من موقفه العقالاني المنفتح على PDF trial version, to

لايتجاوز المعنى اللغوي وهو لايضع تعريقا عاما واضحاً للعقال انما كل ما نجده عنده معارضة التعريفات الاصطلاحية المعاصرة له بسالمعنى اللغوى، وهذا قوله" ... العقل هو استعمال الطاعات والفضائل، وهو غير التمييز...، وهو في اللغة المنع: تقول عقلت البعير أعقله عقلاً، وأهل الزمان يستعملونه فيما وافق أهوائهم في سيرهم وزيهم، والحق هو في قصول الله تعالى (ويجعل الرجس على الذين اليعقطون) يريد الذي يعصونه" (٥٦) وهذا يعنى ان العقسل هو الامتناع عن المعاصى والرذائل، وهذا ليس بتعريف انما هو

وقبل ايراد آراء أخرى في هذا الاتجاه، لابد من الاشارة الى ان العقل حين يعد مفهوماً فلسفياً او نظرياً فهو عندئد سيصبح مفهوماً مشتركاً عاماً في القكر الفلسقي عامة كما قال النوشيجاني بيغض النظر عن صيغة اللغوية المتنوعة بستنوع اللغات، وعلى هذا الأساس فان العقل: مفهوماً فلسفياً عاماً وان الاختلاف في (تعريفه) الفلسفي او النظري لايرجع الى اختلاف اللغات انما الى اختلاف الموقف الفلسفي من مشكلة المعرفة ومشكلة الوجود.

#### العقل والذهن (تعريف ومقارنة) http://www.adultpd Created by Image To لموضوع البحث نتطرق الى معاني لفظ (الذهن) في اللغة والاصطلاح لنتعرف عنسى درجسة التسرادف والتمايز بين لفظى (العقل) و (الذهن).

#### الذهن لغة

يقول ابسن منظور: "الذهن" الفهم والعقسل والذهن ايضاً: حفظ القلب، وجمعها أذهان" (٧٥) و"الذهن مثل الذهن، وهو الفطنة والم والذهن ايضاً: القوة" (٥٨) اذن الذهن لغة يرادف معنى (العقل) و (الفهم) فتكون هذه الفاظ تترادفه الا ان الذهن يفيد جودة التذكر بدلالته على (الحفظ) وهو يعنى التمييز في الفهم بدلالته على (القطنة).



(الكندي)

#### الذهن اصطلاحا

 الذهن "جودة التمييز بين الأشـــياء" (٩٥) عن مقابسات التوحيدي.

 "الذهن: قـوة للنفس تشـمل الحـواس الظاهرة والباطنة معدة الكنساب العلوم او استعداد تام الادراك العلوم والمعارف بالفكر" (٠٠) تعريفات الجرجاني وهذا التعريف اختص به الفلاسفة فمثلا ان ابا البركات البغدادي (ت٧٤٥هـ) عد الذهن مختصا بالاحساسات الباطنة وسماها بالمدركات الذهنية (٦١) وهي تمثل المدركات المسسية التي حفظت مع عدم حضور او غياب محسوساتها. (٢٢)

 "حد الذهن: قوة النفس المهيأة المستعدة لاكتساب الآراء "ابن الجوزي في كتاب (الأذكياء).

\* " (الذهن): القابلية والفهم والادراك وقد يطلق الذهن ويراد به قوتنا المدركة وهو الشسائع وقد يطلق ويراد به القوة المدركة مطلقاً سواء كاتت النفس الناطقـة الالمـانية او آلة من الآلات ادراكها" (٦٣). كليات ابي البقاء

 "الذهن... (التنبه والتذكر وقوة الخاطر ومضاؤه)"(١٤) او الذهن:" قصوة للتفس معدة لاكتساب الآراء..." (٥٠) وايضاً "الذهن: قسوة داركة تنتق ش فيها صور المحسوسات والمعقولات" (٦٦) كشاف اصطلاحات الفنون

للتهانوي.

نوجز المعاني الاصطلاحية لـ (الذhttp://www.adultpdf.com! Created by Imag للحات العربية الحديثة وهي التعريفات التي التكرر ما سبق ايراده عن المعاجم العربية القديمة وهذه هي التعريفات المقتبسة.

 الذهن: "مابه الشعور بالظواهر النفسية المختلفة، ويطلق ايضاً على التفكير وقــوانينه او مجر الاستعداد للادراك" (٦٧) المعجم القلسقي/ ابر اهيم مدكور وزملاؤه.

\* الذهن: - الفهم وهو استعداد في النفس لاكتساب العلوم" (٦٨) عن دائرة معارف القرن العشرين/محمد فريد وجدى.

\* يطلق الذهن في الفلسفة الحديثة على قسوة الادراك والتفكير من جهة ما هي مقابلة للحساس. ومعنى ذلك أن الذهن هو العقل أو ملكة الفهم" (٦٩) "وقد يراد بالذهن قوة للنفس معدة لادراك الاشسياء الخارجية . . (٧٠) - المعجم الفلسقي / د . جميل صليبا نستنتج من كل ما تقدم النتائج الآتية:

ان (العق لل و (الذهن) لفظان متر ادفان ومتشابهان في الدلالة والمعنى كما يرد في أحسيان كثيرة، وهو ما تؤكده النصوص ايضاً: "قيل العقل والنفس والذهن واحدة الاانها سميت عقلا لكونها مدركة وسميت نفسأ لكونها متصرفة وسميت ذهنأ لكونها مستعدة للادراك"(٧١) ويتكرر في كليات ابي البقاء النص نفسه: " قيل العقل والنفس والذهن

واحدة..."(٧٢) ويقول التهاتوي في كشاف الاصطلاحات؛ ان الذهن "قد يعبر عنه بالعقل تارة وبلاطانفس أخرى"(٧٣) كما ورد في معجم جبيل صليبا مثل هذا الترادف في نصر سرة مان القراد المنادف

جاء فيه "... أن الذهن هو العقسل أو ملكة الفهم"، ومر بنا أن الترادف بسين العقسل والذهن يوجد في اللغة أيضاً مثلما يوجد في الاصطلاح.

-ورد في تعريف الجرجاتي ان الذهن قــوة تشمل الحواس الظاهرة والحواس الباطنة - وهو تعريف ينحصر ضمن حـدود الفلاسفة المتعثرين بارسطو ذلك ان نظرية الحواس الباطنة ذات اصول ارسطية، والمفكرون من غير الفلاسفة "لايثبتون الحواس الباطنة (٤٧) ولاتجد الحواس الباطنة التي تثبتها الفلاسفة" (٤٧) ولاتجد ان هذا التعريف يتأكد فــي التعريفات المتعـددة المذكورة.

ان ثمة الفاظ يتكرر استخدامها في تعريف الذهن مثل ألفاظ: (استعداد) او (معدة) او (مستعدة) او (قوة مدركة) او (قوة مدركة) بما يعني ان الذهن يمكن ان يدل على قوة او قابلية الاستعداد العقلي للفهم واكتساب وادراك المعارف والعلوم، مع عدم اختصاص الذهن بالمبادئ الضرورية العقلية التي يختص بها العقل النظري، وكأن الذهن يدل على اداء العقل واستعداده ويظهر ان لفظ (الذهن) تتضح وظيفته الاصطلاحية في مجال علم النفس اكثر من وقية المجالات لائه يدل اكثر من لفظ (العقل) على بقية المجالات لائه يدل اكثر من لفظ (العقل) على وقابلية الفهم) او (الاستعداد المعرفي) ويظهر من ة (قابلية الفهم) او (الاستعداد المعرفي) ويظهر من ة

المعاني والتعريفات التي ذكسرت ان درجسة الترادف في المعنى والاستخدام بسين الذهن والفهم

http://www.adultpdf.co

سباقية المصطلحات الفاهد فية والعلمية المترادفة، أرى أن يحصر التمايز الاصطلاحي بين العقد أرى أن يحصر التمايز الاصطلاحي بين العقد لوالذهن مع تهمن الذهن لمعنى مصطلح (الفهم) في المصطلحات الفلسفية، فيكون (العقدل) يدل على الوسيلة المعرفية النظرية التي تعنى بيات التفكير النظري المجرد، و(الذهن) يدل على الوسيلة المعرفية التي تؤشر القابلية والاستعداد الوسيلة المعرفية التي تؤشر القابلية والاستعداد الفهم واكتساب المعارف الجزئية والادراكات الحسية. وإجمالاً يمكن استخدام لفظي (العقدل) و(الذهن) للدلالة على مستويين متمايزين في المعرفية (عدا الاحساسات المباشرة للحواس الخمس).

وتجدر الاشارة الى ان الترادف والتشابه بين الفاظ: العقل والذهن والفهم له ما يقابله في اللغة الانكليزية وأصطلاحها الفلسفي حيث من المترادفات المعروفة الفاظ Reason, "Reason المترادفات المعروفة الفاظ Intellect, mind" تترجم كل واحدة من هذه الكلمات الثلاث الى الالفاظ العربية، عقل او ذهن او فهم دون تمييز او حصر وتحسديد للمعاتي المتماثلة في هذه المترادفات المتقابلة.

مفهوم (العقل) في المصطلح الفلسفي العربي

عبر ابن الجوزي عن ذلك الاختلاف في قوله "واختلف الناس في ماهية العقير العقر العقال http://www.adultpdt.com PDF trial version, to rem

> الحديثة والمعاصرة لان مفهوم العقل في الفلسفة يعكس الى حد بـعيد اختلاف التيارات الفلسفية -تجريبية كانت ام عقلية او نقدية او شكلية – في مبحث الوجود ومبحث المعرفة، وعلى هذا الاساس لايطمح اي باحث في الحصول على مفهوم فلسفى واحد للعقل، يكون موضوع اتفاق جميع الفلاسفة، فمثلاً نجد ان للعقـــل (Reason) في المصطلح الفلسفي الاجنبي معانى متعددة ومتشابكة ومعقدة (٧٦) كذلك الحال في الفكر الفلسفي العربي حيث نجد انفسنا أمام اتجاهات ثلاثة في تحديد ماهية العقيل تتمثل في: الفلسفة والمتكلمين والاصوليين فكان لكل اتجاه منها تعريفه المفضل للعقل ولكن دون ان ينطبق ذلك على جميع المفكرين باطلاق انما في الغالب الأعم.

#### مفهوم العقل عند الفلاسفة

قد نجد تعريفات بـصياغات متنوعة لمفهوم العقل عند الفلاسفة الا ان التعريف الذي وضعه الكندى (ت ٢٤٦هـ- ٢٦٠هـ) متأثراً بارسطو، كان هو التعريف الذي تكرس وتأكد عند الفلاسفة اللاحقين.

لقد عرف الكندي العقل، بأن: "جوهر بسيط مدرك للأشياء بحقائقها"(٧٧) وجاء بعده الفارابي (ت ٣٣٩هـ) الذي يعرف العقل الذي يحصل بالطبع

بأنه: "هيئة ما في مادة معدة لان يقبل صور

Created by Image To الهيو لاني) دون ان تتضمن دلالة طبيعية انما تتضمن معنى (الجوهر) بما ينسجم مع مصادر الفكر في فلسفة ارسطو الذي ميز يدين (العقال بالقوة = العقل الهيو لاني) وهو المقصود في تعريف الفارابي وبين (العقل بالفعل) وهو التمييز الذي يعد تطبيقاً نظرياً لفلسفة ارسطو في العلة المادية والعلة الصورية وبقية العلل الأربع للموجودات. علما ان الفارابي يصرح بمفهومه عن جوهرية العقل اذ يقول: " وهذه القوة تدرك المعقولات جوهر بسيط وليس يجسم)" (٧٩)، ونجد ايضاً ان أبا حيان التوحيدي (ت ٢ ٠ ٤ هـ) ينقل تعريف الكندي حسر فياً فهو يعرف العقل: "جوهر بسيط مدرك للأشياء بحقيقتها" (٨٠) ونجد مثل ذلك في رسالة جابر بن حيان، أذ يقول: "حد العقل أنه الجوهر البسيط القابل لصور الأشبياء ذوات الصور والمعانى على حقائقها..." (٨١) ونجد عند سيف الدين الامدي تقسيماً للجواهر على نوعين: "البسيط كالعقل، والتفس، والمادة، والصورة، والمركب كالجوهر القرد، والجسم ... ( ٢ ٨ ) وابن رشد يؤكد هذا الاتجاه في تعريف العقل على انه جوهراً بسلطاً غير محسوس ولاجسم فيقول: "أن العقل ليس قوة جسمية كالحسس والالما استطاع ان يدرك غير صورة عقلية واحدة في وقت واحد، واليستخدم اي

عضو جسسماني وبسسهذا يتميز عن الحسس"(٨٣) هذا هو التعريف الذي الستهركاني Offi الفلاسفة المسلمين حتى ان التهانوي يوجز تعريف PDF trial yersion, to libertial version to libertial version to libertial version.

وفعله اى لايكون جسما ولاجسماتيا "وكذلك يصنع الشريف الجرجاني إذ يعرفه: "العقسل جوهر مجرد عن المادة في ذاته مقارن لها في فعله وهي النفس الناطقة" (٨٥) او"...جوهر مجرد يدرك الغائبات بالوسائط و المحسوسات بالمشاهد" (٨٦) ولكي نعرف المضمون الفلسفي لهذا التعريف نستذكر مفهوم الجوهر عند الفلاسفة المسلمين الذي يوجزه الخوارزمي الكاتب: "الجوهر وهو كل ما يقسوم بذاته"(۸۷) اى ان الجوهر هو القائم بنفسه او بذاته وبهذا يكون العقل قائما بنفسسه او بـــذاته اما (البسيط) فتعنى غير المركب من اجزاء اى لايتحلل الى اجزاء بمعنى انه لايتغير او لايفني ويترتب على هذا القول بـ (خلود العقل) و (فناء الجسم) ذلك ان الجسم مركب حسي جسمي يتحطل ويتغير ويفنى وهذه هي النتائج الفلم الفلم عليه بــ (ثنائية النفس والجسم) عند الفلاسفة وهي التي ينتج عنها انكار البعث الجسدي الذي هو واحدة من ثلاث قضايا كفر الغزالي على اساسها الفلاسفة -كما هو معروف - في كتابه: (تهافت الفلاسفة). وهذه النتائج الفلسفية تجدها واضحة في قول الفارابي: " وهذه القوة التي تدرك المعقولات جوهر بسيط وليس بجسم ... وهو -العقل- مفارق للمادة

يبقى بعد موت البدن وليس فيه قــوة قبــول

http://www.adultpdf.co Created by Image To F

تترتب عليه نتيجة معرفية مفادها: استقلال العقل عن الدليل السمعي في اداءه لوظيفته المعرفية في تقسرير افعال الاسسان ومعارفه وهو مالايرضاه المتكلمون والاصوليون. هذه النتائج هي التي تقف وراء الرفض الشديد الذي ابسداه المتكلمون والاصوليون للقول بجوهرية العقسل، يقسول ابسن الفراء(٣٨٥٤هـ) ملخصا نقـد المتكلمين لهذا التعريف الفلسفى: "العقل ليس بحوهر ... خلافا للفلاسفة في قسولهم انه جو هر بسيط... والدلالة على انه ليس ... بجو هر انه لو كان كذلك لوجب ان تكون سائر الجواهر ... عقلا لان الجواهر كلها من جنس واحد" (٨٩) وتجدر الاشسارة الى ان الغزالي او الراغب وهما من غير الفلاسفة قالا جوهرية العقل (٩٠) ويقول الغزالي: "فان قلت فهذا العقل... ان كان جو هر أ فكيف يكون جو هر أ قائماً بنفساء و لايتميز فاعلم ان هذا من علم المكاشفة فلا يليق ذكره بعلم المعاملة وغرضنا الآن-يقصد في كتاب الاحسياء - ذكر علوم المعاملة" (٩١) علما ان الغزالى يرفض التتائج الميتافيزيق ية لهذا المفهوم التى تقضى بثنائية النفس والجسم ويترتب عليها خلود النفس وفناء الجسم واتكار البعث الجسدي-كما جاء في كتابه (تهافت الفلاسفة) وهو ما سبقت

الاشسارة اليه- والحق ان هذا واحد من الشكالات فكر الغزالي التي يتطلب حسلها تحسلها الله الله التي يتطلب حسلها تحسلها تحسلها تعسلها تعسلها تعسلها تعسلها تعسلها الذي كان تطوره الفكري والروحسسي وهو الامر الذي كان لكو المرابع كان لكو المرابع المربعة ا

الآلوسي: الغزالي مشكلة وحل ضمن كتابه دراسات في الفكر الفلسفي الاسلمي. ولأجل استكمال المفهوم الفلسفي للعقل نشير الى؛ ان العقل بوصفه جوهراً بسلطاً تنتج عنه مراتب ودرجات فهناك العقل النظري (العلمي) ووظيفته هي المعرفة النظرية او ادراك الحقال العلمي ووظيفته هي الماهيات والمعقولات، ويقابله العقل العملي ووظيفته توجيه الجاتب السلوكي والاخلاقي في الانسان وهو الذي يدبر علاقة العقل النظري بالبدن (٩٢)، وتجد ان مراتب ودرجات العقل الاساني واضحة في قلول الفارابي: "ومن هذه القوى العقل العلمي وهو الذي يتم به جوهر النفس ويصير جوهراً عقلياً النفعل (٩٣) ولهذا العقل مراتب يكون مرة عقلاً بالفعل (٩٣) ولهذا العقل مراتب يكون مرة عقلاً مستفاداً.."

مفهوم العقل عند المتكلمين

ان التعريف الأكثر ذيوعاً بين المتكلمين هو:
ان العقل (بعض العلوم الضرورية) اي ما يقابل المبادئ اليقينية العقلية التي لاتحتاج الي برهان بل هي بينة في ذاتها وتتصف بالضرورة والاطلاق، مثل ان الكل اعظم من الجزء واستحالة كون الشئ الواحد قديماً ومحدثاً، وهذا التعريف تجده في معظم كتب المتكلمين معتزلة واشاعرة، فمثلاً ان الباقلاني

http://www.adultpdf.c Created by Image To

عبارة عن جملة من العلوم مخصوصة متى حصلت في المكلف صح منه النظر والاستدلال"(٥٥) ويتأكد هذا التعريف عند ابن الفراء الحنبلي الذي يعرف العقل: "هو بعض العلوم الضرورية"(٩٦)

وهكذا فان العقل "يؤخذ في علم الكلام بمعنى المعلومات العقلية الضرورية المبنية بحد ذاتها... فيكون العمل بهلا فيكون العمل بهلا وهذا التعريف هو الذي اشتهر والاستدلال" (۹۷) وهذا التعريف هو الذي اشتهر بوصفه تعريف المتكلمين حتى ان الفارابي يناقض صحة تبينهم لهذا التعريف الذي يقابل تعريف ارسطو كما ارسطو في كتاب (البرهان) وتعريف ارسطو كما يورده الفارابي يعني؛ القوة "التي بها يحصل للاسان اليقين بالمقدمات الكلية الصادقة للاسان اليقين بالمقدمات الكلية الصادقة المتكلمين - لاعن قياس اصلاً ولا عن فكر بالمقدمات هي مبادئ العلوم النظرية "(۹۸)،

وقد ذهب الفخر الرازي الى ابسعد من هذا اذ قسرر ان العقسل "يذكر واراد بسسه العلوم الضرورية" (٩٩) وهو ما يفسسر رأيه في ان المعرفة تحدث (لزماً) (١٠٠) اي اضطراراً وهذا التعريف لم يلق قبولاً عند المتكلمين اذ " لايجوز ان

يكون -يقصد العقل- هو جميع العلوم الضرورية لأن ذلك يؤدي الى ان الاكمه والأخسرس والاطرش ليسوا بعقلاء لأنهم لايعلمون المشاهدات http://www.adultpdf.com

Created by Image To PDF trial version, to remove

يجنبهم النتائج الميتافيزيقية الفلسفية المترتبة على تعريف الفلاس فة وهي النتائج التي وجدوها تتعارض مع حقائق الوحى وثوابته فلا يكون العقل حسب تعريف المتكلمين جوهرا بسيطا مستقلا عن الجسم باقياً لوحده دون الجسم بعد فناء الأخير. علماً ان المعتزلة ذهبوا الى اطلاق دور العقل في تقرير أفعال العباد وفي تفسير الوحي وأصبح العقل عندهم اساساً للتكليف وهو الامر الذي لم يلق قبولا عند الاشاعرة الذين اشترطوا السمع للتكليف الذي

ان تعريف المتكلمين هذا واجه نقداً من قيل الفلاسفة الذين لم ينكروا منطوق التعريف انما انكروا التزام المتكلمين بمعناه، فذهبوا =الفلاسفة -الى ان ما يقصده المتكلمون من العلوم الضرورية هي مجموعة المسلمات والآراء الشــــانعة عند الجمهور التي هي عند الفلاسفة من (المشهورات) الذائعة بــــــين الناس لالتعينها وانما لذيوعها وانتشارها وهي ما يسميه الفارابي: (بادي الرأي

المشترك) اي الرأي الشائع المشهور بين الجمهور وعلى هذا الاسكاس فليس ما يريده المتكلمون المبادئ العقلية اليقينية التي هي مبادئ

Created by Image To PD

الاشارة اليه - يقول الفارابي ="المتكلمون يظنون بالعقل الذي يريدونه فيما بينهم انه هو العقل الذي ذكره ارسطوطاليس في كتاب البرهان ونحو هذا يؤمنون ولكنك اذا استقسريت ما يسستعملونه من المقدمات الاول تجدها كلها مقدمات من بادي الرأي المشترك فلذلك صاروا يؤمنون شيئا ويستعملون غيره"(١٠٢) وهذا ما قصده فلاسفة آخرون ينقل التوحيدي قولهم: "وهذا الذي يقول به اهل الكلام في طرانقهم ليس بعقل... (١٠٣) ويظهر ان تعريف الفلاسفة لم يلق ذيوعاً، يؤكد ذلك ما نجده من قول احد الفلاسفة في مقابسات التوحيدي: "اعلم ان العامة وكثيراً من الخاصة - لايق صد الفلاسفة-لايعرفون العقل، ولايحقون حده.." (١٠٤) وقد ذهب بــــعض المتكلمين الى تجاوز ثنائية النفس والجسم لما يترتب عليها من نتائج فلسفية ميتافيزيقية سبقت الاشارة اليها.

## مفهوم العقل عند الأصوليين

نجد ان ثمة تعريفاً ثالثاً للعقل كان له حظه من الذيوع والانتشار بين الاصوليين وبعض المتصوفة يترتب عليه الثواب والعقاب.

حتى ان بعض المصادر تنسب الى الشييخ نظمها الله ووضعها في عباده يزيد ويتسيع http://www.adultpdf.com احمد بسن حنبسل او الامام الشافعي (۱۰۰) و هو PD Fatrial version و to remove

المحاسبي يرد على تعريف المتكلمين السابق الذكر ان خلو العقل من اية معارف او مسادئ ضرورية يجعله لايستقل في اداء وظيفته المعرفية عن الدليل السمعي، وعلى هذا الاساس لايكون العقل جو هراً قاتماً بنفسه مستقلاعن الله والنبوة (الدليل السمعي)، والغزالي يفسر معنى التعريف بالاستفادة من المعنى الاصطلاحي الفلسفي لـ(الغريزة) الذي ورد فيما سبق من سطور -حسبما يتوضح من معاني النص الذي قاله الغزالي وهو: "كما أن الحياة غريزة بها يتهيأ بها بعض الحيوانات للعلوم النظرية ولو جاز ان يسوى بين الاسان والحمار فى الغريزة والادراكات الحسية فيقال لافرق بينهما الا ان الله تعالى بحصيكم اجراء العادة يخلق في الانسان علوماً (١١١) وليس يخلقها في الحمار والبهائم، لجاز ان يسوى بين الحمار والجماد ويقال الافرق ويقول الغزالي في موضع آخر: العقل "هو الذي اراده الحارث بن اسد المحاسبي حيث قال في حد العقل: انه غريزة يتهيأ بها ادراك العلوم النظرية وكأنه نور يقذف في القلب به يستعد الادراك الاشياء ولم ينصف من افكر هذا ورد العقل الى مجرد العلوم الضرورية (١١٢) وهذا النص يؤكد التعارض بين

العقل ومعناه) اذ يعرف -فيها- العقل: "انه غريزة، والمعرفة عنه تكون" (١٠٦) وقبــل الدخول في تحطيل مضمون التعريف، نعمل على تعريف لفظ (الغريزة)؛ جاء في لسان العرب: "الغريزة: الطبيعة والقريحة والسجية من خير وشر، وقال الليحاتي: هي الاصل والطبيعة" (١٠٧) وهذا يعنى الغريزة اصطلاحاً فنجد ان الكندى (ت بين ٢٤٦هـ-الغريزة: "طبيعة حالة في القلب اعدت فيه لينال بــه الحياة "(١٠٨) وهذا التعريف يعنى أن الغريزة قوة طبيعية فطرية تشكل دافع او عنصر الحياة، ونجد تعريفاً اصطلاحياً في كليات ابسى البقساء نصه: "(الغريزة هي ملكة تصدر عنها صفات ذاتية ويقرب منها الخلق الا ان للاعتباد مدخلاً في الخلق دونها" (١٠٩) وهذا التعريف الغريزة على أنها: ملكة تصدر عنها صفات ذاتية، أي أنها الاسساس الفطري لحيازة الصفات الذاتية وبذلك يكون العقسل بوصفه غريزة هو الاساس الفطري لحسيازة المعارف مع خلوه من وجود معارف فطرية، يقول المحاسبي بما يفيد؛ ان العقل بـوصفه غريزة خال ية او القطرية او

تعريف المتكلمين المشار اليه في آخر النص وتعريف المحاسبي الذي أخذ بـــه الاصوليو التعريف الذي أخذ بـــه الاصوليو التعريف الذي أخذ بـــه الاصوليو التعريف الذي كوrial version, to 1

المعارف وفهم الدليل السمعي (الوحسي) يقول الغزالي: " ونسبة القرآن والشرع الى هذه الغريزة في سياقها الى انكشاف العلوم لها كنسبة نور الشمس الى البصر فهكذا ينبغى ان تفهم هذه الغريزة"(١١٣)، وهذا هو ما يفسر لنا استناد ابن تيمية الى هذا التعريف لمعارضة تعريف العقل على انه: جو هر قائم بنفسه، يقول ابن تيمية: " يراد بالعقل الغريزة التي جعلها الله تعالى في الاسسان يعقل بها. واما اولنك، فالعقال عندهم جو هر قائم بنفسه" (۱۱٤) يقول ابن الجوزي متبنياً هذا التعريف: العقل-قـوة للنفس بـها تسـتعد للعلوم والادراكات (وهو المعنى بقسولهم غريزة"(١١٦). ويقول الجويني في تمجيد آراء المحاسبي وتعريفه للعقل: "ما حوم عليه -اى العقل- احد من علماننا غير الحارث المحاسبي"(١١٧) ويظهر ان التحويل على هذا التعريف جاء لأنه قـــدم مفهوماً لماهية العقل يحل اشكالات العلاقة بين العقل والوحى بسما يؤكد ضرورة الدليل السمعى وينقص التعريف الفلسفي وحستي تعريف المتكلمين الذي لايخلو من تأثير المعتزلة والذي يجيز القول بان العقل اداة للتحسين والتقبيح وتقرير أفعال العباد وما يترتب

على ذلك من قول بالتكليف العقلي، وكل هذه المثانية العقلي، وكل هذه المثانية المثانية العقلي، وكل هذه المثانية ال

الا ان التعريف لايخلو من مسحـــة صوفية وليس هذا بالغريب اذا تذكرنا ان المحاسبي يعد من المتصوفة وله في التصوف مؤلفات كثيرة أشهر ها: "الرعاية لحقوق الله" مثلما ان له تأليف في المسائل الكلامية. ان المسحـة الصوفية تظهر في امكان تكريس العقل بــوصفه غريزة كاداة للمعرفة الكشفية الذوقية التي يقول بها المتصوفة، كما يقول السهروردي (الشيخ عمر) قاصداً التكريس الصوفى لهذا التعريف:" نقل عن الحارث بن اسد المحاسبي... انه قال: العقل غريزة يتهيأ بها درك العلوم، وعلى هذا يتقرر ما ذكرناه في اول العقل: انه نسان الروح" (١١٨) وقوله ايضاً:" العقل جو هر الروح العلوي ولساته" (١١٩)، اي ان العقل بوصفه غريزة هو الروح وترجمان البـــصيرة" (١٢٠) على ان من المفيد ان نؤكد ان المحاسبي ذهب الى: ان العقسل هو المستدل وان العيان (=الحــس) والخبر (=النبـوة) هما علة الاستدلال، ذلك انه لاينفي ان يكون الحس (العيان) مصدراً للمعرفة العقلية "فالعيان شاهد يدل على غيب"(١٢١) عنما انه قـــرر أيضاً ان اعظم

"العاقلين..، الذين اقروا انهم لايبسلغون في العقسل والمعرفة كنه معرفة -الله-(١٢٢) وهذا يوضح لنا تداخل النزعة الصوفية والكلاميسة فسي

## F trial version, to remove

## مفهوم (العقل) بين الفكر اليوناني والفكر العربي الاسلامي

قبل الدخول في مناقشة مقارنة لمفهوم العقل بين الفكر اليوناني والفكر العربي الاسلامي، لابد من التمهيد لذلك بايضاح مفهوم العقال في الادب والفكر اليونانيين، لكي تقاوم المقارنة على فهم واضح لما جاء من معاني العقل واستخداماته في الفكرين:

#### معاني العقل في الادب والفلسفة اليونانية

لقد سمى اليونانيون العقل -في لغتهم-بـــ (النوس-NOUS) والكلمة بــهذه الصيغة: اســم يوناني لايعرف جذره او اصله اللغوي. (١٢٤) يوناني لايعرف جذره او اصله اللغوي. (١٢٤) Greek noun of unknown origin ان مراجعة القــواميس، تفيدنا بـان الكلمة الاغريقية Vous مســتخلصة من الكلمة (Voos)

علما ان الاولى تمثل صيغة (الاسم) والثانية تمثل صيغة (الفعل)(١٢٦) من كلمة NOUS فسي اللغة اليونانية، وقد بقيت (النوس) مستخدمة في

اللغة الانجليزية بــــما فيها اللهجة العامية الدارجة بمعنى (العقل) (١٢٧).

## http://www.adultpdf.com Created by Image To PDI

وهزيود وعد الشعراء الغنانيين الاغريق - سوفوكليس، يوربيدس، اسخيلوس... - وعند الكتاب المتأخرين، الا ان الكلمة لم ترد عند هيرودوتس في كتاب (تاريخ الحسروب اليونانية - الفارسية) اما ذيوع الكلمة وانتشارها فقد تم في الفلسفة في وقت متأخر من التاريخ اليوناني، وقد اخذت (النوس) معاني متنوعة في الادب اليوناني، الى جانب استخدامها في الفلسفة، واليك ابرز المعاني التي اخذتها الكلمة -كما وردت في الادراك القاموس (١٢٨): - (النوس): بسمعنى الادراك والتفكير والحس وسرعة البديهية وايضاً بسمعنى الادراك التذكر والاسترجاع.

-(النوس: بمعنى ان يكون الاسان متعقلاً ومتزناً او بمعنى ان يركز الاسسان تفكيره لتبين المعنى الخاص للشيءالمعين.

-(النوس): بمفهوم أوسع واشمل يظهر في امتلاك شعور او اتخاذ قرار او ان ينصرف الاسان الى شيء او اتجاه بكليته (قلباً وقالباً).

- بـــــمعنى التصميم والغاية او الغرض المقصود، اي ان ينوي الاسسان او يعتزم على فعل

كيت او كذا.

-(النوس): بمعنى العقلل أو الذهن:

#### o PDF trial version, to remove

او تقسرر او على الاتزان ومن معاتبها ايضاً دلالتها على (معنى الكلمة) او (دلالة اللفظ) اي ان المعانى لاتخرج اجمالاً عن الملكات النفسية او الفكرية البشسرية، الا أن هذه الكلمة تغيرت دلالتها واتخذت معانى اصطلاحية بعد استخدامها في الفلسفة، فلم تعد (النوس) مجرد لفظ لغوي انما صارت مصطلحاً فلسفياً له دلالة ميتافيزيقية عند بعض الفلاسفة ولعل انكسساغوارس اول من نقسل اللفظ الى دلالة اصطلاحية مغايرة لمعناه اللفظى، فاصبح (النوس) يدل على المبدأ الأول المنظم لحركة وكينونة اشياء وظواهر الكون، يقول انكساغوراس: "اما العقل -النوس- فهو النهائي، ويحكم نفسه بنفسه ولايمتزج بشسيء ولكنه يوجد وحسده قسانما بداته" (١٢٩). ويقول ايضاً "ان العقل الطف الأشياء جميعاً والقاها، عالم بكل شيء عظيم القدرة، ويحكم العقل -النوس- جميع الكائنات الحية كبيرها وصغيرها والعقسل هو الذي حسرك الحركة الكلية فتحركت الاشياء الحسركة الاولى... والعقل هو الذي بث النظام في جميع الاشباء التي

كانت، والتي توجد الآن، والتي سيوف

http://www.adultpd:

وبذلك يكون (النوس) مصطلحاً فلسفياً بدلالة ميتافيزيقية، ويعد ذلك اول استخدام اصطلاحي ميتافيزيقية، ويعد ذلك اول استخدام اصطلاحي اليونانية، جاء في الموسوعة الفلسفية "ظهر هذا المفهوم -النوس- لاول مرة بصورة واضحة في فلسفة انكساغوارس حيث اعتبره المبدأ الأول"(١٣١)

-الا ان اللفظ في الفلسفة - قبل سقراط يدل على ما يتطابق في المعنى والدلالة مع المعرفة وكذا العقل في مقابل الادراك الحسي، ثم اخذ اللفظ في استخدامه الاصطلاحي يتطور باتجاهين.

الاتجاه الاول: يتمثل هذا الاتجاه عند افلاطون و السلو، وذلك ان افلاطون قد ساوى في الدلالة بين اللفظ (النوس) وبين الجزء الخالد الازلي من النفس الانسانية على الرغم من ان المصطلح خص بوظيفة معينة ضمن الجزء العاقل من النفس الانسانية (في محاورة الجمهورية) الا ان افلاطون مال الى استخدام المصطلح بوصفه يدل على الجزء الخالد الازلى في النفس الانسانية، كذلك الرسطو عد (النوس) عقل النفس الانسانية، كذلك الرسطو عد (النوس) عقل النفس الانسانية، كذلك الحسي، وفي كتاب (في النفس م-٣-١١١) قسم الحسي، وفي كتاب (في النفس م-٣-١١١) قسم

ارسطو (النوس) الى عقل منفعل يتأثر بالمعرفة، وعقل فاعل هو وحده الجزء الخالد الأزلى.

#### F trial version, to remove

ان (النوس) يدل على عقطل كوني او الهي فانكساغوراس استخدم المصطلح للدلالة على (العلة الاولى) في حركة التطور الكوني، يبدأ حركة الخلق ويطوره، وافلاطون -في محاورة طيماوس جعل (النوس) الميدأ المسؤول ضمن العالم الروحي عن النظام العقسلاني لعالمنا، اما ارسطو فاته في كتاب (الميتافيزيقيا) جعل (النوس) مرادفاً للمحرك الاول الذي يعشق ذاته، اما الرواقيون فقد ســـاووا في الدلالة بسين (النوس-NOUS) و (اللوغوس-Logos) ولهذا دل عندهم على ؛ العقـــل الكلي وكذلك الجزء العقلاني من الاسسان وهكذا اتحد الاتجاهان معاً في فلسفتهم (الاتجاه الاول الذي يرى ان النوس هو الجزء؛ العاقــل، الخالد، الأزلى في النفس الانسسانية والاتجاه الثاني الذي يسسساويه بالمعنى مع العقل الكلى) اما فلاسفة الافلاطونية المحدثة فقد ميزوا في ترتيب هرمي بين تجليات تُلاث للنوس؛ وعند افلوطين فان النوس أله ثان هو المثال المباشر للخير حاوياً في ذاته عالم الوجود المعقول. (١٣٢)

ولأجل ان تكون صورة استخدامات المصطلح

اخرين (هو السوفسطانية) قساموا باقسصاء (النوس) بوصفه عقلاً نظرياً يشكل مصدراً للمعرفة http://www.w.adultpdf.com

## Created by Image To PD

للفكر ان يدركها، فالعقل الخالص في مقابل (١٣٣) ادراك الحواس، او حتى باعتباره معياراً صادقاً كالادراك الحسي، اسطورة "وبعد هذا الاستعراض الموجز لمعاني (النوس) في اللغة والاصطلاح، الذي نجده في القواميس والموسوعات الفلسفية، لابد من التأكيد على ان النوس بوصفه مصطلحاً فلسفياً ذا دلالة ميتافيزيقية، هو استخدام اصطلاحي بدأه انكساغوراس ولقي استحساناً عند سقراط بدأه انكساغوراس ولقي استحساناً عند سقراط وافلاطون وارسطو (١٣٤)، وليس ذلك الاستخدام الاصطلاحي. الاصطلاحي.

ان المفهوم الميتافيزية المبدأ النوس عند انكساغوراس الذي جعله دالاً على المبدأ المنظم للكون -يوشر لنا ظهور التوحيد الميتافيزيقي الفلسفي في سياق انعتاق الفكر الفلسفي اليوناني من التعدد الاسطوري للآلهة، ومن الصفات البشرية الحسية التي اضفتها مخيلة الشعراء على الالوهية، وبهذا فان المفهوم الفلسفي الميتافيزيقي للـ (النوس) عند انكساغوراس -ومالقيه من تحييذ عند سقراط وافلاطون وارسطو قد حقق للعقلل

الفلسفي اليوناني انجازين عقليين في تصور

## ro PDF trial version, t

والحسية "فقد كانت الآلهة اليونان كما تخيلها الشعراء متصفة بسائر صفات البشسر وما فيهم من ضعف، مما لايتفق مع فكرة سقراط وافلاطون عن الله" (١٣٥) كما أن استخدام لفظ (النوس-العقل) لوصف المبدأ الاول الواحد المنظم، ارتبط بفقر -ان لم نقل غياب - لغة التوحيد الديني في ظروف هيمنة الاساطير الشعرية على الديانات والعقائد الوثنية في المجتمع اليوناني آنذاك. يقابلها الحضور القوي المؤثر للغة التوحسيد الديني في الفكر العربسي الاسلامي. لذلك فإن الفيلسوف العربي المسلم لم يكن في حاجة الى لفظ (العقل) ودلالته الاصطلاحية لكى يصف (المبدأ الخالق) او (العلة الاولى) وهو يجد امامه لغة تنزيه وتوحيد حاضرة وفاعلة في مصدرها الديني القائم على (التوحيد) يقول ابو يوسف الكندي: "أن الواحد الحق ليس هو شيء من المعقولات، ولاهو عنصر،...، ولا نفس ولاعقل... والاواحصد مما ذكرنا الله موجود قيه الواع جميع الواحد التي ذكرنا والايلحقد ما يلحق أساميها" (١٣٦) وهذا هو ما يفسسر لنا عدم ذيوع وانتشار استخدام لفظ (العقل) لوصف (الله) بالرغم من ان الفلاسفة والمفكرين المسلمين تنبهوا الى

استخدام لفظ (العقل) بدلالة ميتافيزيقية، اذ الأو هية؛ الاولى: تخليصها من التعد http://www.adultpdf.com

تعالى"(١٣٧) ونجد التشخيص بلغة نقدية عند المقدسى (ت بعد ٥٥ هذ) الذي يقول: "اكثرت الفلاسفة الاختلاف في ذكره ووصفه -العقل... وزعم بعضهم.. هو البارئ جل جلاله مع تخليط كثير منهم في هذا الباب" (١٣٨) ويستطرد: "والمسلمون لايعلمون من العقل الا ما هو مركب في الانسان خاصة "(١٣٩) كما اثنا نجد ان ابن حزم الاندلسي بالرغم من موقفه الايجابسي من الفلسفة والمنطق يؤلف رسالة في الرد على الكندى الفيلسوف لأنه وصف (الله) بطفظ (العلة) (١٤٠) وقد عد ابن حزم ذلك الحاداً بأسماء الله الحسنى، ومع ان هذا الموقف يمكن ان يفسر بتمسك ابن حزم الاندلسيي ب، (النص الشرعي) لاسيما انه فقيها ظاهريا الاانه يعكس لنا ويفسسر عدم رواح الالفاظ الفلسفية التقليدية ذات الدلالات الميتافيز يقية.

ان موضوع المقارنة ليس جديداً على الفكر العربي الاسلامي في موضوع (العقل) يقول ابو البركات البغدادي (ت٧٤٥هـ):"ان الذي اشير اليه باسم العقل في اللغة العربية انما هو العقسل العملي من جملة ما قيل وجاء في لغتهم من المنع والعقال

تصرفها في سعيها فكذلك العقل العملي يعقسل النفس ويمنعها عن التصرف على مقتضى الطباع والذي اراده اليونانيون من المعنى الجامع للعلم المونانيون المعنى الجامع للعلم المونانيون المعنى الجامع المونانيون المعنى المونانيون المونانيون من المعنى الجامع المونانيون من المعنى المونانيون المونانيون من المعنى المونانيون من المعنى المونانيون من المعنى المونانيون المونانيون من المونانيون المونانيون المونانيون من المونانيون الم

فنقله الناقل الى اسم يدل على بسعض معانيه فكيف وهم يسمون الملك والرب عقلاً والاشبه انه يحاذي المعنى الذي يسمى في العربية الها (١٤١).

لاشك ان النص يوضح عدم التمييز -عند ابي البركات البغدادي- بين المعنى الاشتقاقي للفظ وبين الاستخدام الاصطلاحي الذي يضفى على اللفظ دلالة مختلفة، ذلك أن العقال (=النوس) في اللغة اليونانية -وقد مرت بنا معانيه في الادب اليوناني، الايحتمل لغة -وليس اصطلاحا- الدلالة على المبدأ الاول المنظم للكون، وهو الاستخدام الاصطلاحيي الذي كرسه انكساغوراس، كما ان (النوس) ليس من طبيعته اللغوية الشانعة قبل ارسطو ان يجمع في الدلالة على العقل النظري والعقل العملي وهي تقسيمات ارسطية لاحقة على وجود اللفظ في اللغة اليونانية، وهذا يعنى ان كل ما اصب\_ح من معانى فلسفية لـ (النوس=العقل) هي معاني اصطلاحية موضوعة مما يترتب عليه جواز تمايلز المعنسى الاشتقاقي للفظ العربي عن الاستخدام الاصطلاحي له لكي يدل على العقـــل النظري والعملي، او على وسيلة المعرفة المتميزة عن الادراك الحسى، او

ملكة التفكير النظري المجرد وكل ذلك ليسس من وجوه اشتقياق اللفظ لغة، الا ان نص ابسي http://www.wadultpdf.com Created by Image To PD

لأغراض الاصطلاح غير ان مما يؤاخذ عليه انه لايجيز التمايز او الاختلاف حين تصبح مفاهيماً فلسفية تبتعد كثيراً وقد تتجاوز ما يسمح به الاشتقال من معاني وهذا الامر جوزته مراجع الاصطلاح.

لقد اوصلنا البحث الى نص آخر في موضوع المقارنة، يقول ابسن تيمية (٣٨٠٧هـ): "ان لفظ العقل في لغة المسلمين ليس هو لفظ العقسل في لغة هؤلاء اليونان، فإن العقل في لغة المسلمين مصدر عقل يعقل عقلاً... ويراد بالعقل الغريزة التي جعلها الله تعالى في الانسان يعقل بها. وإما أولنك، فالعقل عندهم جوهر قائم بنفسه كالعاقل، وليس هذا مطابقاً للغة الرسل والقسر آن "(٢١١) أن من الواضح على النص انه يشترك مع نص ابي البسركات في رفض التمييز بين معنى اللفظ لغة ومعناه اصطلاحاً، على ال المقارنة بسين اشتقاق اللفظ العربي ونظيره اليوناني مفيدة بوجه عام الا أن ابسن تيمية لم يذكر اليوناني مفيدة بوجه عام الا أن ابسن تيمية لم يذكر المقارنةي بالمعنى الاشتقاقي العربي وهو مما في النصين وهو الاتجاه الى معارضة الاصطلاح في الفكر اليوناني بالمعنى الاشتقاقي العربي وهو مما

المعاتي الاصطلاحسية او بسين المعاتي الاشتقاقية، الا ان ابسن تيمية يضع يده على الفارق COM .
الاساسي بين مفهوم الاصوليين والمتكلمين ويسين PDF trial version .
المفهوم القاسفي القائم على القول بجو هرية العقل

وهو -ابن تيمية- يستعير تعريف المحاسبي لمعارضة المفهوم الفلسفي اليوناني (عند ارسطو وافلاطون) -وهو المفهوم الذي وجد امتدادات عند الفلاسفة المسلمين اغتنت بايضاحات واضافات منذ الكندى ومفهومه عن (العقل الظاهر) الذي لم يعرف الافروديسسى (١٤٣) الا أن المقسارنة في موضوع العقل لاتجد مادة ثرية اذا قامت على اساس المقارنة بين نظرية العقيل في اصولها ومصادرها عند ارسطو والاسكندر الافروديسي. بالرغم من وجود عناصر اغناء واضافة في نظرية العقل التي شكلت مبحثاً مهما من مباحث الفلسفة العربية الاسلامية الا اتها بقيت ضمن المدا رالفلسفى الذي حددته اصولها عند ارسطو وشراحة، وهي الاصول التي يصرح بها الكندي والقارابي بمقدمات رسسالتيهما في العقل. يقول الكندي؛ ان رسالته في العقال؛" موجز خبري، على رأي المحمودين من قدماء اليونان، ومن احمدهم ارسطالس ومعلمه فلاطن الحكيم" (٤٤٢) وكذلك بفعل الفارابسي الذي يجعل رسالته (مقالة في معاني العقل) استعراضاً لتعاريف

في مؤلفات ارسطو الا انه يغنيها بمناقشاته http://www.adultpd.http://www.adultpd. المحاسب المحا

وختاما ...

ورد في بعض المصادر؛ ان بعض المتكلمين عرف العقل باته جسم او جسيم شهاف (۱۰۰۰) و هذا التعريف لم يكتب له اي نفوذ فلسفي او تأثير فكري كبير، الا ان التعريف كان جزءا من آراء كلامية ترى ان النفس جسما و ان ليس هنالك في الاسان شهيء اسمه (النفس) هو غير الجسم او غير البدن (۱۰۰۰).

هو امش البحث

۱) الجاحظ، عمرو بن بحر (ت ٥٥٥هـ) فصل من كتابه (المسائل والجوابات في المعرفة)، ص ٢٣ ضمن كتاب: (مالم ينشر من تراث الجاحظ) تحقيق د. حاتم صالح الضامن، منشورات وزارة الثقافة والاعلام، بخداد ١٩٧٩، وحول كتاب الجاحظ (المسائل والجوابات في المعرفة انظر مقدمة

المحقق، ص ٦، ٧، ٨.

٢) جولد تيسهر، جنتس؛ العناصر الافلاطونية OM المحدثة والغنوصية في الحديث، ت: عبد الرحص PDF trial yersjion

الاسلامية \_ دراسات لكبار المستشرقين) مكتبة النهضــة المصريــة، مصـر، ١٩٤٠ ص ٢٢٠ والغريب ان جولد تسيهر لم يشر ابدا الى ما ذكر عن صلة داود بن محبر البصري بالمعتزلة التي كانت سبباً في خصومة المحدثين معه السيما وان هذه الصلة رويت بالعلاقة مع ذكر كتاب العقل على لسان احد كبار المحدثين وهو يحسيى بسن معين (ت ٢٠ هـ) الذي عاصر داود بن محبر في حياته في حين اته یکتفی بـما اورده الدار قــطنی (۳۰۶هـــ ٥٨ ٣٨٥) عن سرقة داود بن محبر لكتاب العقل مع ان الدار قطنى ولد بعد وفاة داود بسن محبر بـــ (١٠٠) سنة، علما ان صلة البسصري مع المعتزلة ورد ذكرها الى جانب رواية الدار قطنى عند الذهبى في ميزان الاعتدال في الصفحة نفسها/ انظر: الذهبى، محمد بن احمد شمس الدين (ت ٤٨ ٧هـ) ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق على محمد البجاوي، دار احياء الكتب العربية، ط ١٣٨٢ هـ - ١٩٦٣م) ج٢، ص ٢٠. وقد اشرت الى ان كتاب العقل ظهر في فترة خصومة المحدثين مع المعتزلة وكان داود بن محبر البصري يعد من المحدثين الا

انه جمع الاحاديث المعجدة للعقل في كتاب معاجعل مذا العمل في وقيته يشكل دعما لاراء المعتزلة http://www.adultpdf.c Created by Image To

۳۲۱هـ)، تاریخ بخداد، دار الکتاب العربی، بسیروت، د.ت، المجلد ۸، ص ۳۱۳ والخطیب البیخدادی یذکر ماورد عن صلة داود بین محبیر بالمعتزلة، انظر المصدر نفسیه، ص ۳۳۰ وانظر ایضا ابن حیور العقالاتی، احمد بین علی (ت ایضا ابن حیور العقالاتی، احمد بین علی (ت ۲۰۸هـ) تهذیب التهذیب، دار مصر، بیروت، ۱۹۸۶ می المجلد ۳، ص ۱۹۹، ویظهر آن محبیر والد داود کان من المحید ثین ایضا انظر المصدر السابیق، ص ۱۹۹، ص ۲۰۱، علما آن د. عبد الرحمن بدوی قد اشار الی کتاب العقیل هذا وفتش الرحمن بدوی قد اشار الی کتاب العقیل هذا وفتش والوجودیة فی الفکر العربی/مکتبیة النهضة والوجودیة فی الفکر العربی/مکتبیة النهضة المصریة، ۲۰۱ می ۳۰۰

۳) حول اقتران اسم داود بن محبر بكتابه (العقل) انظر: ميزان الاعتدال، ج٢، ص ٢٠ وانظر ايضا تهذيب التهذيب، مج ٣، ص ١٩٩، وايضا ابن كثير البداية والنهاية، ج١، ص ١٥٩، وايضا الرزكلي، خير الدين/ الاعلام، بيروت، بلامكان، د.ت، ط٣، ج٣، ج٣ (فقرة: داود بلن المحبر (٢٠٦هـ ـ

انظر جولد تيســـهر، العناصر الافلاطونية

## Created by Image To PDF trial version, to rem

٥) انظر الغزالي، ابو حامد محمد (ت ٥٠٥هـ) احياء علوم الدين، مكتبة مصطفى البابي الجلبي واولاده، مصـــر، د.ت، ج١، ص ٧٣، ٧٤، ٥٧ وانظر ابن ابي الدنيا، ابو بكر عبد الله بن محمد بن سفيان القرشي (٢٠٨هـ \_ ٢٨١هـ)، العقل وفضله، تحقيق محمد زاهد بن لحسن الكوثري، ط١ القـــاهرة، ١٣٦٥هـ ٢٤١ ١م، ص١١، ص١١، ص١١، ص١٠، ص١٠ ميث نجد في هذه الصفحات احاديث واقوال في تمجيد العقل نقلت عن طريق رواية داود بن محبر البصري وانظر مقدمة المحقق، ص ٤ \_ ٥، الملفت للنظر ان حديث العقل المشهور الذي بحث جولد تيسهر في مؤلفه (العناصر الافلاطونية المحدثة...) لم يأخذه الغزالي عن داود بن محبر، انظر العراقى، عبد الرحمن بن الحسين (ت ٢ ٠ ٨ هـ) المغنى عن حمل الاسفار في الاسفار يهامش احياء علوم الدين للغزالي، مطبعة مصطفى البابي الجلبي و او لاده بمصر، ٣٤٦ ه... ج١، ص ٢٤ الهامش الذي فيه تمزيج الحسديث المذكور . ويورده ابن ابي الدنيا في سلسلة اسناد لا يرد فيها اسم داود بن محبر مع انه يذكر اسمه في اساتید احادیث اخری مما یعنی ان حدیث العقل لم ی

يرد في كتاب داود بن محبر: واليك حديث العقل المحدثة...، ص ٢٣٩ وانظر الاصل عند الذهب http://www.adultpdf.com.

العقل قال له قم فقام، ثم قال له ادبر فادبر، ثم قال له اقبل فاقبل، ثم قال له اقعد فقعد. فقال عز وجل: ما خلقت خلقا خيرا منك، ولا اكرم منك، ولا افضل منك، ولا احسن منك، بك اخذ، وبــك اعطى، وبــك اعز، ويك اعرف واياك اعاتب، ويك الثواب، وعليك العقاب" "ابن ابي الدنيا/ العقل وفضله/ ص١٢ \_ وهذا المصدر بصيغته لم يذكر عند جولد تيسهر مع ان المصدر يعود لمؤلفه الذي توفي ( ٢٨١ هـ) مما يرجع ان صيغة (لما خلق الله تعالى العقل...) في الحديث المذكور هي اقدم من صيغة (اول ما خلق الله تعالى العقل...) التي تحمل مضامين فلسفية افلاطونية محدثة تنسجم مع قسول الافلاطونية المحدثة بان العقل الاول هو اول المخلوقات، وهي الصيغة التي اعتمدت من قبل كثير من الفلاسفة لتسويغ نظرية الصدور او الفيض/ انظر - جولد تيسهر/ العناصر الافلاطونية المحدثة ص ٢١٩ \_\_ ٢٢٠ وانظر ص٢٢٣ وقارن مع ما يرد عند ابن ايسى الدنيا (ت ٢٨١هـ) وانظر في الصفحسات السابقة نفسها رد الاصوليين والمحدثين على وضع حديث العقل حتى قالوا: "لا يصح في العقل حديث". ٦) الخطيب البغدادي/ تاريخ بغداد/ مج٨، ص ٢٠٠٠

وانظر الهامش رقم (٢).

٧) انظر: الذهبي: ميزان الاعتدال، ج٢، صhttp://www.adultpdf.com Created by Image To PDF trial version, to remo

 ٨)انظر بن حجر العسقلاني، تهذيب التهذيب، مج٣، ص ٩٩ وراجع: الهامش (٢).

٩) الذهبي، ميزان الاعتدال، ج٢، ص٠٢.

 ١٠) ابن النديم، الفهرست، تحقيق غوستاف فلوجل، مكتبة خياط، بيروت، د.ت، ص ١٨٤.

١١) ابن ابي الدنيا، العقل وفضله، مقدمة المحقق،

١٢) الخطيب البعدادي، تاريخ بعداد، مج ٨، ص ٣٦١ علما ان اسم يحيى بن معين يبسرز دائما كمدافع وموثق لداود بن محبر البصري في كل المصادر المعتمدة في البحث سواء الذهبي او ابن حجر العسقلاني والخطيب البغدادي، ويحسيي بن معين احد كبار المحثين عاصر داود بن محبر في حياته و عد من قبل لمحدثين و احد من اكبر اربسعة محدثين "واعلمهم بصحيح الحديث وسقيمة / جلال الدين السيرطي (ت ١١٩هـ) طبقات الحفاظ، تحقيق على محمد عمر / مكتبة وهبة / القاهرة، ط١ ١٣٩٣هـ ١٩٧٣م، ص٥٨١ وانظر وفاة يحيى بن معین سنة ۲۰۳ هـ عن عمر ناهز (۷۷) عاما، ص١٨٦.

١٣) حاجي خليفة، مصطفى بن عبد الله (ت ١٠٦٧ هـ) كشف الظنون عن اسامى الكتب

والفنون، طبعة بالاوفسيت، ط٣، ١٣٧٨ هـ ـ

ابو يعقوب بن اسحاق الكندي (ت ٢٥٨هـ؟) "وكان اخلص تلاميذه واكبرهم ...) دي بور، ت ج، تاريخ الفلسفة في الاسلام، ت: د، محمد عبد الهادي ابو زيدة، القاهرة، ط٢ - ١٣٦٧ هـ - ١٩٤٨م، ص ١٣٤، وهو يعتمد على ما جاء في (عيون الانباء في طبقات الاطباء) لابن ابي اصيبعة وعلى فهرست ابن النديم/ انظر هامش الصفحة المذكورة. ١٤) حاجى خليفة اكشف الظنون... ص ١٤٣٩ -

- ه ١) ابن منظور، ابو الفضل محمد بسن مكرم (ت ۱۱۷ه.)، لسان العرب، دار صادر، بسيروت، ٥٨٣١هــ ٢٥٩١م، مادة (عقل).
  - ١٦) المصدر تفسه.

. 1 £ £ .

- ١٧) المصدر نفسه.
- ۱۸) الجرجاتي، على بن محمد (ت ۲۱۸هـ)، التعريفات، مكتبة لبنان، بسيروت، ٩٦٩ ١م، مادة (عقل).
- ١٩) المحاسبي، الحارث بن سند (ت ٢٤٣هـ)، العقل وفهم القرآن، تحقيق حسين القوتلي، دمشق، دار الفكر، ١٩٧١م، ص ٢٠٩.
- ٢٠) لسان العرب/ مادة (عقلل) وانظر ايضا: الخوارزمي الكاتب، محمد بن احسمد بسن يوسسف

## To PDF trial version, to

- ٢٢) المصدر نفسه.
- ٢٣) المصدر نفسه.
- ٤٢) المصدر تقسه.
- ٢٥) الجرجاني/ التعريفات/ مادة (عقل).
- ٢٦) التهانوي، الشيخ المولوي محمد على (ت: بعد ١١٥٨هـ) \_/ كشاف اصطلاحات الفنون، شركة خياط للكتب والنشر، بيروت، ٩٦٦ م، مادة (عقل).
- ٢٧) الفيومي، احمد بن محمد بن على المقري (ت ٠٧٧هـ)، المصباح المنير في غريب الشسرح الكبير للرافعي، الطبيعة الاميرية، ط٣ مصر، ١٩١٢، ج٢ \_ص٧٤٢ \_ص٨٤٢.
  - ٢٨) لسان العرب، مادة عقل.
- ٢٩) الراغب الاصفهائي، الحسين بن محمد (ت ٠٠ ٥ هـ)، كتاب الذريعة الى مكارم الشريعة، مطبعة الوطن، القاهرة، ١٣٠٨هــ ص٥٦ - ١٦٠ حـول الفاظ مثل: النهى، اللب، القـلب، المترادفة بالمعنى والدلالة مع لفظ: (العقل).
- ٣٠) ابو البقاء، الحسيني الكفوي (٣٠ ١٠٩٥)، الكليات، طبعة بـولاق ، مصر ، ٢٥٣ هـ/ بـان العين، مادة: (عقل)/ "ومن اسماء العقل اللب... والحجى ... والحجر ... والنهى ..).

۱۹م، ص۱۹ \_ الفصل التاسي Http://www.adultpdf.com العسدينة Created by Imag ايضا: ابسن منظور؛ لسسان العرب، (مادة: قسلب وكذلك: كليات ابى البقاء/ باب القاف/ "مادة قلب".

٣٢) القرآن الكريم، سورة: ق، الاية: ٣٧.

٣٣) القرآن الكريم، سورة الحج، الابية: ٢٦.

٣٤) مدكور، ابراهيم بسيومي، المعجم القلسسقم اصدار هيئة مجمع اللغة العربـــية، القــــاهر ا ١٩٧٩م، مادة (قلب): "يطلق على العقل،" ان فه ذلك لذكرى لمن كان له قلب..."

٣٥)نسان العرب، مادة (عقل)

٣٦) انظر: عبد الباقي، محسمد فواد؛ المعم الفهرس اللفاظ القرأن الكريم، دار ومطابع الشعب مصر، ٩٨٨ ١م، مادة (ع. ق. ل).

٣٧) المصدر نفسه، مادة (ف، ك، ر).

٣٨) الجرجاني/ التعريفات/ مادة (فكر).

٣٩) انظر: فتاح، د. عرفان عبد الحصيد؛ المدخ الى معانى الفلسفة، دار الشؤون الثقافية العام بغداد، ۱۹۸٦م، ص۳۸ حيث يشسير الى ان صي الفعل من لفظة (الفلسفة/ وردت في عبارة خاط بها فاردان سيولون المشيرع، نقيلاء erodotus: "The History", 1 - To Great Books of the Western

World, No. 6.

VOS. PP. 1180 - 1181.

وهنا اسجل شكري الجزيل للاستاذ حازم مشيقاق الذي اعانني وداني على الافادة من هذا القاموس اليوناني - الالكليزي وترجم لي نصوصه اليونانية.

١٤) غارديه، لويس بالاشتراك مع جورج قنواتي، فلسفة الفكر الديني بين الاسلام والمسيحية، ت: د. صبحي الصالح ود. فريد جبر، دار العلوم للملايين، بيروت/ط١ ٩٦٩ ١م، ج٣، ص ٩٧.

٢٤) الجابري، محمد عابد، تكوين العقل العربي،
 دار الطليعة للطباعة والنشر، بسيروت، ط٢
 ٨٥، ١م، ص ٣١.

- \$ \$) ابن ابى الدنيا، العقل وفضله، ص ١٢.
  - ٥٤) راجع هامش (٥) المذكور سابقا.
- ٢٤) انظر استخدام ابن سينا لحديث العقل لتسويغ نظرية الفيض او الصدور في مؤلفه: (رسالة في معرفة النفس الناطقة واحوالها) منشورة ضمن

مجموعة نصوص سنوية اخرى في كتاب؛ ابن سينا

http://www.adultpdf.co Created by Image To Pl

- ٤٧) راجع هامش (٥).
- ٨٤) الخوارزمي الكاتب، مفاتيح العلوم، ص٣.
  - ٩ ٤) الجرجائي؛ التعريفات؛ مادة: (اصطلاح)
- ٥) ابو البقاء، الكليات، باب العين، مادة (عرف)
  - ١٥) المصدر نفسه.
- ۲ ه) التوحيدي، ابسو حيان (ت ٠٠٤هـ)، المقابسات، تحقيق: محمد توفيق حسين، مطبعة الارشاد، بغداد، ١٩٧٠م، ص ٢٦٤ ـ ٢٦٨.
  - ٣٥) لسان العرب/مادة (عقل).
- ٤٥) الراغب/ الذريعة الى مكارم الشريعة، ص ٥٩.
- ٥٥) ابن عربي، محي الدين محمد بسن علي (ت ١٣٨هـ)، فصوص الحكم، نشرة عفيفي، دار الكتاب العربي، بسيروت، د. ت، ص ١٢٢، وانظر بيت الشعر عند الحكيم، د. سعاد، المعجم الصوفي، دار نورة للطباعة والنشر، بسيروت، ط١ ١٠٤١هـ مادة (العقل)، ص ١٠٤٠ وابيات الشعر منقولة عن الفتوحات المكية/ ج٤/ ص ١١٢٠.
- ٥٦) ابن حزم، ابو محمد على الاندلسسى الظاهري
   (ت٥٦ عس)؛ الاحكام في الاصول الاحكام، تحقيق
   احمد شاكر، مطبعة العاصمة، القاهرة، د. ت، ج١،

ص ۲ ۽ .

٥٥) ابن منظور/لسان العرب/مادة: (ذهن).

٥٨) المصدر نفسه.

## PDF trial version, to remove

٦٠) الجرجاني/ التعريفات مادة (ذهن).

٦١) البغدادي / ابو البركات؛ المعتبر في الحكمة،
 طبعة حيدر اباد الدكن (الهند)، ١٣٥٨هـ، ج٢،
 ص ٤٤٠٠ و انظر ص ٣٠٧ ـ ٣٠٨.

٦٢) ابن الجوزري / الاذكياء / ص٩.

٦٣) ابو البقاء/ الكليات/باب الذال، مادة، (ذهن).

٢٠) التهاتوي كشاف اصطلاحات القنون...، مادة:
 (ذهن).

٥٦) المصدر نفسه.

٣٦) المصدر نفسه.

٦٧) مدكور، ابـراهيم/ المعجم القلســقي/ مادة:
 (الذهن).

٦٨) وجدي، دائرة معارف القرن العشرين، مادة:
 (ذهن).

٦٩) صليبا، المعجم الفلسفي/مادة (ذهن).

٠٧) المصدر نفسه.

٧١) الجرجاني / التعريفات/مادة: (عقل).

٧٢) ابو البقاء / الكليات / باب العين / مادة: (عقل).

٧٣) التهاتوني/ كشاف اصطلاحات... / مادة
 (ذهن).

٤٧) ابو البقاء / الكليات / مادة، (عقل).

٥٧) ابن الجوزي، ذم الهوى، ص٥.

Encynlopedia of philosophy, (V)
The Macmillan Comoany and the
Free Press, New York, 1967 (V)
Httpr://ke.com

## Created by Image To

(ت٥٨ م ٢ هـ ؟)، رساتل الفكر الكندي الفلسفية،

مصر ۱۳۶۹هـ ، ۹۵۰م، ج۱ ـ ص ۱۲۵

٧٨) الفارابي، ابو نصر (٣٩٩هـ)؛ اراء اهل المدينة الفاضلة، تحقيق د. البير نصري نادر، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، ٩٥٩ م، ص٨٢.

٧٩) الفارابي؛ عيون المسائل ضمن مجموعة
 الثمرة المرضية في الرسائل الفارابية، ليدن،

، ۱۸۹ ، نشرة ديتريصي، ص ۲۴.

٨) التوحيدي؛ المقابسات، ص٧٧٣.

٨١) جابر بن حيان، رسالة الحدود الفلسفية ضمن كتاب: المصطلح الفلسفي عند العرب، در اسف وتحقيق؛ عبد الامير الاعسم، مكتبة الفكر العربي، بغداد، ١٩٨٥م، ص١٩٧٠.

۸۲) الامدي، سيف الدين، الكتاب المبين، ضمن كتاب ((المصطلح الفلسيفي عند العرب)، ص ۱۱۳ وقارن ص ۳٦٩.

۸۳) انظر: قاسم، د. محمود؛ في النفس والعقسل لفلاسفة الاغريق والاسسلام، مكتبسة الانجلو المصرية، القاهرة، د. ت، ص ٢ ٢٢.

٨٤) التهاتوي/كشاف.. /مادة (العقل).

٥٨) الجرجاتي/ التعريفات/مادة (العقل).

- ٨٦) المصدر تفسه.
- ٨٧) الخوارزمي الكاتب / مقاتيح العلوم/ ص٣٤١.
  - ٨٨) الفارابي/ عيون المسائل/ ص ٢٠.

خلف الحنبلي البسغدادي ت ٥٨ ٤ هـ)؛ المعتمد في اصول الدين، تحقيق د. وديع زيدان حداد، دار الشرق، بيروت، ١٩٧٣، ص١٠١ وبالنظر ايضاً الماروردي، على بن محمد بن حبيب (ت - ٥ ؛ هـ) ادب الدين والدنيا، تحقيق وتعليق مصطفى السقا، مطبعة مصطفى البابي الحلبي واولاده بمصر، ط٣ ١٣٧٥ هـ ـ - ١٩٥٥م، ص ٤. حيث ينقد الماوردي القول بجو هرية العقل.

- ٩٠) انظر؛ التهانوي، كشاف... مادة (العقل).
- ٩١) الغزالي؛ احياء علوم الدين / ج١/ص٤٧.
- ٩٢) انظر؛ ابن سينا والنفس البشرية، ص٨٨.
  - ٩٣) الفار ابي؛ عيون المسائل، ص ٢٠.
- ٩ ٤) انظر ؛ الغزالي: رسالة الحدود، (المصطلح القلسفي عند العرب)، ص٢٨٣
- ٩٥) عبد الجبار القاضي، ابو الحسن بن احمد (ت ١ ء هـ)؛ المغنى في ابواب العدل والتوحيد، ج ١١ (التكليف)، تحقيق محمد على النجار ود. عبد الحليم النجار، مطبعة عيمسى البابسي الحلبسي، القاهرة، ١٣٨٥هـــ ١٩٦٥م، ص٣٧٥.
- ٩٦) ابن الفراء الحنبلي، المعتمد في اصول الدين، ا ١٠١٠

٩٧) غادرية وقنواتى، فلسفة الفكر الديني...،

http://www.adultpdf.com

Created by Image To PDF trial version, to rea

اشـــارة الغزالي الى أن هذا هو تعريف المتكلمين للعقل/ المصطلح الفلسفي عند العرب/ ص٢٣٨.

٩٩) الرازي، فخر الديسن (ت ٢٠٦هـ) ؛ كتاب (النفس والروح وشرح قواهما)، تحقيق محمد صغير حسن المعصومي، معهد الابحاث الاسلامية، اسلام اباد؛ د. ت، ص٧٨.

١٠٠) انظر التهاتوي؛ كشاف اصطلاحات الفنون، شركة خياط للكتب والنشر، بيروت، ٩٦٦ م، ج٢، .£9700

١٠١) ابسن الفراء الحنبسلي، المعتمد في اصول الدين، ص١٠٢.

١٠٢) الفارابي، مقالة في معانى العقل، ص٢٤ (الثمرة المرضية ...) وانظر ايضاً ص ٠٠.

١٠٣) التوحيدي/ المقابسات / ص٢٢٧.

- ١٠٤) المصدر تقسه، ص٢٢٣.
- ٥٠٠) انظر: القتوحي الحنبلي، تقسى الدين ابسى البقاء؛ شرح الكوكب المنير المسمى بمختصر التحرير، تحقيق محمد حامد الفقى، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، ١٣٧٢هـ - ١٩٥٣م، .Y = \_ Y T \_ O

١٠٦) المحاسبي، العقل وفهم القرآن، ص٥٠٠.

١٠٧) انظر: ابن منظور، لسان العرب،مادة:غرز

۱۰۸) الكندي، رسائل الكندي الفلسفية، ص ۱۰۹ http://www.adultpdf.com PDF trial version, to rea

غريزة).

١١٠) المحاسبي، العقل... ص ٢٠٥.

١١١) الغزالي؛ احياء علوم الدين، ج١، ص٥٧.

١١٢) المصدر نفسه، ص٥٥

١١٣) المصدر نفسه، ص٧٥ – ٧٦.

١١٤) ابن تيمية؛ الفرقان بين اولياء الرحمن واولياء الشيطان، المكتب الاسلامي، ١٣٨٣ هـــــ ١٩٦٣) دمشق، ص ٨٩.

ه ١١) ابن الجوزي، الاذكياء، تحقيق عبد الله محمد الصديق الغماري، مكتبة القاهرة، القاهرة، د. ت،

١١٦) ابو البقاء، الكليات، باب العين (مادة: عقل). ١١٧) السبكي، تاج الدين ابو نصر (ت٧٧هــ)، طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق عبد الفتاح محمد الحلو ومحمود محمد الطناحي، مطبعة عيسي البابي الحلبي، ط١، مصر، ١٣٨٣ هـ - ١٩٦٤ م، ج۲،ص۲۸۳.

١١٨) السهروردي، عبد القساهر بسن عبد الله (ت ٢٣٢هـ) عوارف المعارف، دار الكتاب العربي، طا بيروت، ١٩٦٦م، ص٢٥٤. ١١٩) المصدر نفسه ..، ص ٥٠٠٠.

١٢٠) المصدر نفسه ..، ص ١٥٠٠

١٢١) المحاسبي، العقل...، ص٢٣٢.

ILLUSTRAED DICTIONARY OF THE ENGLISH

LANGUAGE, NEW YORK, 1973, WILLIAS, EDITOR P: 1941. ه ۱۲) انظــــر THE OXFORD ENGLISH DICTIONARY CLARENDON PRESS, OXFORD 1989, volume x, p: 562.

الظر Greek English Lexicon , op) الظر Cit. P. 11AT.

OXFORD ENGLISH The DICTIONARY op.cit.p.562.

١٢٨) حـول استخدامات (النوس) عند ادباء وشعراء وفلاسفة اليونان مع المعانى المتعددة التي استعملت بها الكلمة، انظر ذلك كله في Agreek -English Lexicon, op. Cit. Pp: 1180 -

1181-1182-Art: (voos).

١٢٩) الاهوائي، د. احمد فؤاد، فجر الفلسفة اليونانية قبل سقراط، القاهرة، دار احسياء الكتب العربية، ١٩٥٤م، ص١٩١. جاء العقل الاول في سلسلة تعداد انواع العقول

۱۳۱) روزنتال، م مع ب. يودين، الموسسوعة http://www.adultpdf.eom

Created by Image Po PDF trial version, to remov

يقول دى. بور: ((... الكندى يقسم العقل اربعة اقسام: اولها العقل الذي هو بالفعل دائماً، وهو علة جميع العقول والمعقب والات؛ فهو عنده فيما يرجح، الله او العقل الاول المخلوق)) دي. بور، ت . ج، تاريخ القلسقة في الاسلام، ذكر سابقاً، ص ١٣١ وتجدر الاشسارة الى ان لفظ (العقل) قد يرد عند الفارابي او ابن سينا في وصف (الواحد الحق) او (العلة الاولى) الا ان هذا اللفظ يأتسى عرضاً فسى سياق الكلام ولم يحصل على استخدام واسع او ذائع حستى عند الفارابسي الذي فضل اطلاق لفظ (واجب الوجوب بــذاته) على (العلة الاولى) ــ انظر ورود لفظ (عقل محض) عند الفارابي، عيون المسائل، ذكر سابقاً، ص٥٥.

\*ملاحظة: كلمة (NOUS) تترجم بالانجليزية الى الفاظ:

Mind, Reason Intellect ورد ذلك في الموسوعة الفلسفية (باللغة الانجليزية)، ذكر سابقاً، ومعجم اكسفورد ايضاً وانظر:

ADictionary of Philosophy, editorial consultant Antony Flew, London, 1979 Art: ((NOUS)).

١٣٠) المصدر نفسه، ص ١٩٥.

١٣٢) حول معانى النوس في الفلسفة اليونانية وتطور استخدامه الفلسفي الاصطلاحي باتجاهين في الفلسفة اليونانية، انظر كل ذلك في:

Ency. Of. Philosophy, The Macillan Company and the free press, New York. 1967., Vol. 5, Art: (NOUS).

ــفة اليو نانية، ص ۲۸۱.

- ١٣٤) المصدر نفسه، ص٢٠٢.
  - ١٣٥) المصدر نفسه، ص ٢١.

١٣٦) الكندي، رسائل الكندى الفلسفية، ص ١٦٠، والنص واضح يقطع بخطأ ما ذهب اليه جميل صليبا من: أن المراد بلفظ (العقل الأول) هو الميدأ الأول أو العلة الاولى او الاله. لان نص الكندى يستبعد تماماً وصف الله ب (العقل) او ، ما شاكل من جنس اللفظ / انظر: صليبا، د. جميل، الدر اسات الفلسفية = مطبعة جامعة دمشق، ج١ ١٣٨٣ هـ ـ ١٩٦٤ م ، ص ٦ ؛ وانظر ص ٥ ؛ علماً ان ذلك كان تفسيراً من جاتب د. صليبا للفظ (العقل الاول) وهو الامر الذي لم يرد صراحة في رسالة العقسل للكندي انما