



# مجالة

مَجَلَة عِلْمِيّة وَثَقَافِيّة وَتَرَبُويّة مُحُكَمّة مَجَلَة عِلْمِيّة وَتَرَبُويّة مُحُكَمّة تَصَدُدُرُ عَن مُكِلِيّة التَرْبَيّة لِلبَّنَات

العدد الثالث/ ١٤٣٧هـ-٢٠١٦م

الرقم الدولي المعتمد/

ISSN (print): 2708 - 1354

ISSN (online): 2708 - 1362



تاريخ الاصدار: 2016 / 6 /15



مَجَلَة كُلِيْتِيْرُ لِلْأَنْفِيْرِ لِلْبِيْثِ لِلْبِيْنِ الْفِيْرِ الْبِيْنِ الْفِيْرِ لِلْبِيْنِ الْفِيْرِ الْفِيْرِ

> مَجَلَة عِٰلِيَة وَقَافِيّة وَتَرْبَوِيَة مُحُكَمِّة تَصْدُرُعَنْ كُلِيّة التَرْبَيّة لِلجَنَاتَ

جهة الإصدار: كلية التربية للبنات / الجامعة العراقية اختصاص المجلة: العلوم الإنسانية والتربوية الرقم الدولى:

ISSN (print): 2708 - 1354 ISSN (online): 2708 - 1362

نوع الإصدار: (فصلي) كل ستة أشهر. (١٥/٦) و (١٢/١٥)

> نطاق التوزيع: داخل العراق البريد الألكتروني:

Iraqi\_m\_tr44@yahoo.com Iraqi.m.tr33@gmail.com

الهاتف النقال: (٢٠٧٥٠٨٥٠٠)

هاتف رئيس التحرير (١٧٨٣٨٤)

الهاتف الأرضي (داخلي): (٢٠٣٧)

الموقع الألكتروني (الويب سات):

www.gazette.edu.iq

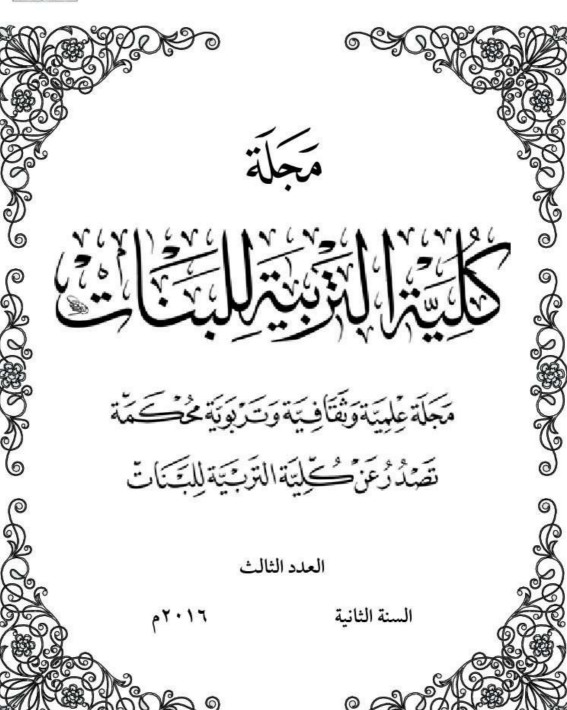
إدارة المجلة المشرف العام أ.د: سميرة موسى عبد الرزاق البدري/ عميد الكلية

رئيس التحرير: أ.د: رائد يوسف جهاد العنبكي/ تدريسي في قسم علوم القرآن والتربية الإسلامية

مدير التحرير: د. عيسى أحمد محل الفلاحي / تدريسي في قسم الشريعة

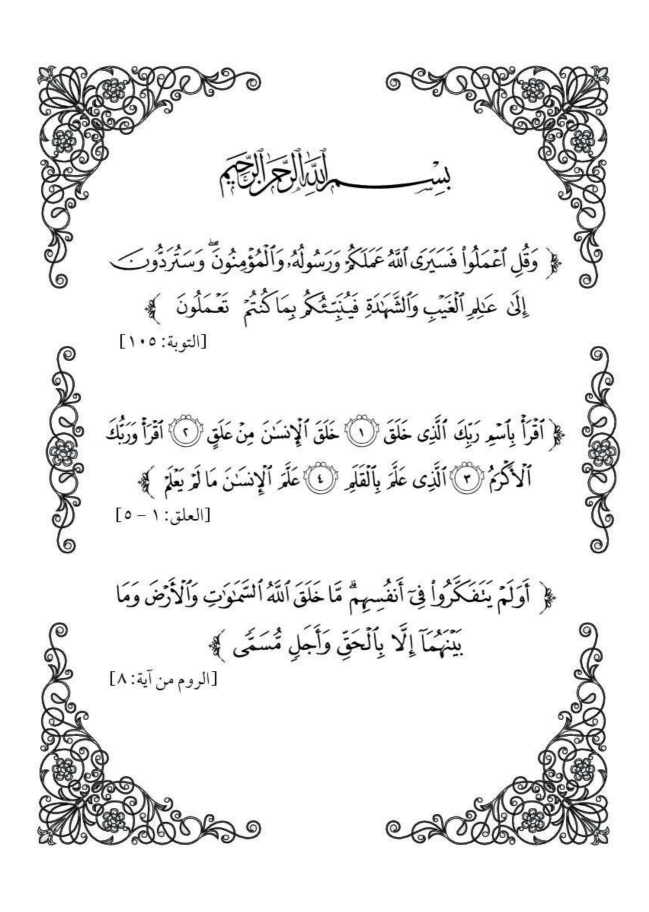


وزارة التعليم العالي والبحث العلمي الجامعة العراقية كلية التربية للبنات









ما ينشر في المجلة من بحوث ووجهات نظر تعبر عن أصحابها ولا تعبر بالضرورة عن آراء هيئة التحرير أو وجهة نظر الكلية.

## المشرف العام أ.د: سميرة موسى عبد الرزاق البدري عميد الكلية

## الهيئة الاستشارية

رئيسا

١ - أ.د: عبد المنعم خليل ابراهيم الهيتي

استاذ الفقه المقارن/ كلية العلوم الإسلامية / الجامعة العراقية - بغداد

٢ - أ.د: نجاة عبد العزيز المطوع. (كويتية)

أستاذ طرق تدريس اللغة الانكليزية/ عميد كلية التربية للبنات/ جامعة الكويت - الكويت

٣- أ.د: مصطفى مولود عشوي. (جزائري) عضوا

أستاذ علم النفس وتكنلوجيا التعليم/ نائب مدير الجامعة العربية الفتوحة- الكويت.

٤ – أ.د: منجد مصطفى بهجت

استاذ اللغة العربية/ الجامعة الإسلامية العالمية - ماليزيا

٥ - أ.د: نادية شعبان مصطفى.

أستاذ علوم تربوية ونفسية / كلية التربية/ الجامعة المستنصرية – بغداد

٦- أ.د: حسن علي فرحان

مناهج اللغة العربية وطرائق تدريسها / كلية تربية ابن رشد/ جامعة بغداد - بغداد

٧- أ.م.د. قتيبة عباس حمد عضواً

تخصص اصول الدين/ فكر اسلامي / معاون العميد للشؤون الإدارية.

كلية التربية للبنات / الجامعة العراقية - بغداد.

عضوا

۸ - د. زينة مجيد ذياب.

فلسفة في التربية طرائق تدريس القرآن الكريم والتربية الاسلامية/

معاون العميد للشؤون العلمية. كلية التربية للبنات / الجامعة العراقية – بغداد. م



قسم علوم القرآن والتربية الإسلامية/ كلية التربية للبنات/ الجامعة العراقية

### مدير التحرير

الأستاذ المساعد الدكتور عيسى احمد محل الفلاحي اختصاص الفقه المقارن

قسم الشريعة/ كلية التربية للبنات/ الجامعة العراقية.

## أعضاء هيئة التحرير:

١ - أ.د: عبد الرحمن حسين على.

تخصص تاريخ - قسم التاريخ/ كلية التربية للبنات/ الجامعة العراقية.

٢ - أ. د: طه فريح صالح.

تخصص تفسير -قسم علوم القرآن/ كلية التربية للبنات/ الجامعة العراقية .

٣- أ. د: صالح احمد رشيد.

تخصص لغة عربية - قسم اللغة العربية/ كلية التربية للبنات/ الجامعة العراقية.

٤ – أ.د. سهاد جاسم عباس.

تخصص لغة عربية - قسم اللغة العربية/ كلية التربية للبنات/ الجامعة العراقية.

ه ٥-أ.م. هند حامد محمد.

تخصص اللغة الانجليزية/ كلية التربية للبنات/ الجامعة العراقية



> ISSN (print): 2708 - 1354 ISSN (online): 2708 - 1362

تقوم بنشر البحوث العلمية القيمة والأصيلة في مجالات العلوم الإنسانية المختلفة باللغتين العربية والإنجليزية.

كما تتضمن ملخصات لبعض رسائل الماجستير، وأطاريح الدكتوراه التي تعنى بقضايا المرأة والتربية، وتقارير عن بعض الأنشطة العلمية (المؤتمرات، والندوات، وورش العمل النقاشية، والدورات، ومداخلات في بحث علمي نشر في أحد أعداد المجلة) وبعض المقالات عن المرأة والتعليم، ورصد للبرامج والتقنيات في مجال اختصاص المجلة وذلك حسب الأقسام والمحاور الآتية:

## القسم الأول: البحوث العلمية المحكمة ويتضمن المحاور الآتية:

الفكر الإسلامي والدراسات القرآنية.

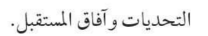
التربية والتنمية البشرية.

اللغة العربية وعلومها.

الدراسات التاريخية.







المرأة وقضايا الأسرة.

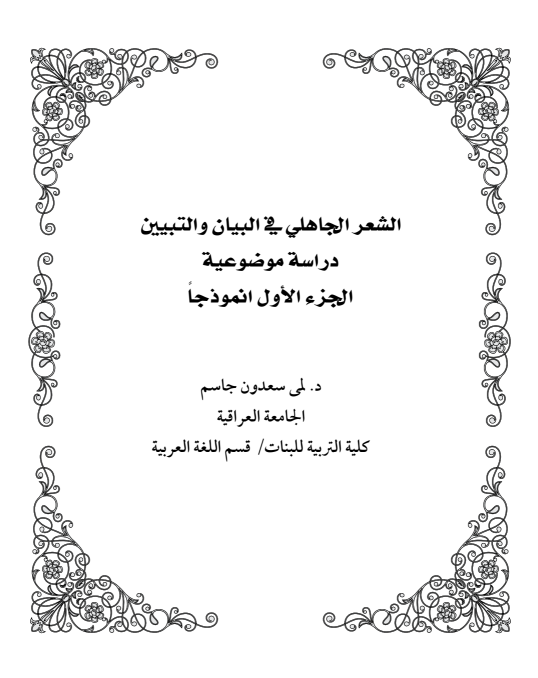
بحوث اللغة الإنكليزية.

## القسم الثاني: الأنشطة والمتابعات العلمية.

- ملخصات الكتب والبحوث العلمية والأطاريح.
- تقاریر الأنشطة العلمیة (ندوات، ومؤتمرات، وورش نقاشیة، ودورات تربویة)
  - مقالات عن المرأة والتعليم.
  - أوراق نقدية، وتحليلات فلسفية.
    - إصدارات، وتقنيات.

## دعــوة:

ترحب هيئة تحرير المجلة باسهامات الباحثين، وأصحاب الأقلام من الكتاب والمثقفين في أقسام الفكر الإسلامي، والعلوم الإنسانية، والاجتهاعية، والتعليمية والتربوية، وكل ما له صلة بشؤون المرأة والمجتمع، وقضايا الإنهاء التربوي والتعليمي، والبرامج التطويرية المعاصرة على وجه العموم. وذلك على وفق قواعد النشر المعتمدة من هيئة تحرير المجلة والمصدّق عليها من عهادة الكلية والهيئة الاستشارية العليا.



## ملخص البحث باللغة العربية

الشعر في العصر الجاهلي كانت له مكانة كبيرة فهو عبارة عن رسالة فنية تحمل في مضمونها معاني وألفاظ وقيم وأخلاق اجتماعية يمكننا أن نتصور العصر الجاهلي من خلالها.

وبحثنا هذا هو محاولة لكشف النقاب عن الشعر الجاهلي الذي ورد في البيان والتبيين ودراسته موضوعيا ، فهذا الموضوع ما زال غضاً لم يكتب فيه الباحثون، والجدير بالذكر ان الباحث يجد صعوبة الكتابة في هذا العصر لندرة الموضوعات التي لم تدرس فارتأينا انتقاء الشعر الجاهلي الوارد في البيان والتبيين. وقد استعنت بالمصادر والمراجع التاريخية ودواوين الشعراء لنسبة الشعر الى الشعراء.

وعلى هذا الأساس وضعنا خطة لبحثنا هذا والتي قسمت على فصلين: ضم الفصل الأول مبحثين تناولنا في المبحث الأول دراسة لنسب وولادة ووفاة الجاحظ ومن ثم دراسة حياته العلمية. والمبحث الثاني دراسة عن البيان والتبيين والتي مهدنا لها بدراسة لمعنى اسم الكتاب وما يحتويه أومن ثم سبب تأليف الكتاب.

اما الفصل الثاني فتناولنا فيه دراسة موضوعية للشعر الجاهلي الوارد في البيان والتبيين والذي قسم على ثهانية مباحث سبقها مدخل تناولنا فيه تعريف الشعر ثم مفهوم الشعر من وجهة نظر الجاحظ. وانتهى البحث بخاتمة حملت خلاصة أبرز النتائج التي تم التوصل اليها خلال فصوله، يليها ثبت بالمصادر والمراجع. ونتمنى أن لا نكون مخلين في دراسة الموضوع واستجلاء جوانبه بالمستوى المناسب.

والحمد لله أن وفقنا لإكمال بحثنا هذا انه نعم المولى ونعم النصير





#### **Abstract**

Poetry in the pre-Islamic era was of great place. It is a technical message that contains meanings of words, values, and social ethics, we can imagine the pre-Islamic era through it.

This research is an attempt to reveals the pre-Islamic poetry contained in (Al Bayan and Al Tabyeen )studied objectively .This topic is still very junior which was not written by the researchers before .It is worth to mention that a researcher finds it as difficult to write in this age because of the scarcity of the topics that have not been studied in pre-Islamic poetry contained selection in the (Al Bayan and Al Tabyeen) . It has enlisted the historical sources, references and collections of poets to the proportion of poetry to poets.

On this basis, we put this plan to our research, which was divided into two classes: the first chapter included two sections, we dealt with in the first part of the study ratios and the birth and the death of Al-Jahidh and then study his scientific career. The second research study on (Al Bayan and Al Tabyeen) which paved the study of the meaning of his name and the book contents, and then the reason for writing the book.

The second chapter deals with the objective study of the pre-Islamic poetry contained in (Al Bayan and Al Tabyeen ) Identification and Investigation on eight preceded we approached the entrance to the poetry and then the definition of the concept of poetry from the viewpoint of Al-Jahidh'.s viewpoint . Finally the conclusion highlights the results that have been reached through its chapters, followed by proven sources and references. We hope that we are not bugged in the study of the subject and clarify aspects of the appropriate level.

Thank Allah that help us to complete our research that he is the best Mawla and Al nasir







#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم رسله محمد على المبعوث هدى ورحمة للعالمين وعلى آله وصحبه ، ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين .

إنَ الشعر صورة جميلة من صور الكلام ، جميل في ألفاظه وفي تشكيل عباراته وانسجامها ، وجميل في توالي مقاطعه وتآلفها ، جميل حين تسمعه الأذن نغما موسيقيا منتظما فتطرب به ، والشاعر المبدع يدرك سحر الكلمات ويتذوق جمالها فيجعل منها أوتاراً تعزف نغما موسيقياً لحنه عواطفه وانفعالاته النفسية . والشعر في العصر الجاهلي كانت له مكانة كبيرة فهو عبارة عن رسالة فنية تحمل في مضمونها معانى وألفاظا وقيها وأخلاقا اجتهاعية يمكننا أن نتصور العصر الجاهلي من خلالها .

ومما جعلنا نخوض في بحثنا هذا هو محاولة كشف النقاب عن الشعر الجاهلي الذي ورد في البيان والتبيين ومحاولة دراسته دراسة موضوعية فهذا الموضوع ما زال غضاً لم يكتب فيه الباحثون، والجدير بالذكر ان الباحث يجد صعوبة الكتابة في هذا العصر لندرة الموضوعات التي لم تدرس فارتأينا انتقاء الشعر الجاهلي الوارد في البيان والتبيين ودراسته دراسة موضوعية.

وقد استعنت بالمصادر والمراجع التاريخية ودواوين الشعراء لنسبة الشعر الى الشعراء . وعلى هذا الأساس وضعنا خطة لبحثنا هذا قسمت على فصلين ضم الفصل الأول مبحثين تناولنا في المبحث الأول دراسة لنسب وولادة ووفاة الجاحظ ومن ثم دراسة حياته العلمية. والمبحث الثاني دراسة عن البيان والتبيين والتي مهدنا لها بدراسة لمعنى اسم الكتاب وما يحويه، ومن ثم سبب تأليف الكتاب . اما الفصل الثاني فتناولنا فيه دراسة موضوعية للشعر الجاهلي الوارد في البيان والتبيين والذي قسم على ثمانية مباحث سبقها مدخل تناولنا فيه تعريف الشعر ثم مفهوم الشعر من وجهة نظر الجاحظ.

وانتهى البحث بخاتمة حملت خلاصة أبرز النتائج التي تم التوصل اليها خلال فصوله، يليها ثبت بالمصادر والمراجع. ونتمنى أن لانكون مخلين في دراسة الموضوع واستجلاء جوانبه بالمستوى المناسب.

والحمد لله أن وفقنا لاكمال بحثنا هذا انه نعم المولى ونعم النصير.



## الفصل الأول دراسة موجزة عن الجاحظ وكتابه (البيان والتبيين)

- المبحث الأول الجاحظ، اسمه، نسبه، حياته

كتاب البيان والتبيين

- المبحث الثاني

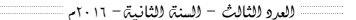
## المبحث الأول الجاحظ،اسمه،نسبه،حياته

على الرغم مما بلغه الجاحظ من مكانة وشهرة، اجتهاعية، وفكرية، وأدبية، فقد ظلت بعض معالم حياته واصله وتاريخ مولده، ومكانه ،مثار نقاش وجدل بين الباحثين لحد الآن. والحق إن هذه مشكلة غير ذات شأن خطير لا يؤثر فيها نحن الآن بصدده، ولذا لا يعنينا هنا خوض غهار الكشف عن أصله وضبط ساعة ولادته ومكانها وإنها سنمر عليه بقدر ما يخص بحثنا ويكون بمنزلة تعريف بسيط لهذا المفكر الذي شغل العلهاء من معاصريه ولاحقيه ، ووصل إلى أنه إن كان المتنبي ملك الشعر منازعا أو غير منازع فان ملك النثر العربي من غير منازع هو الجاحظ.

#### اولاً:- اسمه ونسبه :-

هو عمرو بن محبوب بن فزاره الكناني الليثي، أبو عثمان، والجاحظ لقبه، ولقب بذلك لنتوء حدقتيه وجحوظها، ويرى بعضهم إن نسبه إلى كنانة نسب ولاء (١١). ولكن المطلع على مؤلفات الجاحظ يلاحظ ما يهازحها من حبه للعربية والإسلام فيشك فيها يقال عنه ويروى عن ولائه لكنانة

<sup>(</sup>١) الأعلام، للزركلي، دار العلم، بيروت، ط٦ ،١٩٨٤ م،٥/ ٧٥.



ويرى انه عربي النسبة خالصة ،فإن صح ما قيل ، فأي إخلاص شاكل الرجل وجعله عربي الولاء، وخالطه حتى صار إلى ما صار إليه بل هو من كبريات حسناته التي أضيفت إلى صفاته وأخلاقه(١).

أما عن ولادته ووفاته فقد اتفق الرواة على انه توفي سنة (٥٥٧) للهجرة ويظن انه ولد في العقد السادس من القرن الثاني الهجري (٢).

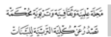
#### ثانياً:-حياة الجاحظ العلمية :-

تقع حياة الجاحظ في عهدين متميزين :عهد بصرى ،وعهد بغدادي،ففي العهد الأول استقبل الحياة وأسبابها، وفي العهد الثاني تألق في العالمين: العلمي، والأدب<sup>(٣)</sup> ويعد العهد الأول عهد التحصيل والدراسة والمراقبة، أما الثاني فكان عهد الارتقاء إلى الإنتاج، ومن بعدها بروز. الشخصية الأدبية الفكرية ثم الشهرة(٤).

أما عن نشأة الجاحظ فقد ولد في بيت فقير بسيط في البصرة ومات أبوه منذ حداثته فأصبح يتيما، ولكن اليتم لم يكن العارض الوحيد في حياته، بل أجمعت المصادر على إن للجاحظ عينين بارزتين ناتئتين، مما جعل الناس يطلقون عليه لقب الجاحظ والحداقي ،فكان مشوه الخلقة، بشعا دميم الوجه،قصير القامة، حتى ضرب المثل ببشاعته حتى قيل فيه (٥٠):-

لَـوْ يُمْسَخُ الخِنْزِيرُ مَسْخا ثَانِياً مَا كانَ إلاَّ دُوْنَ قُبْح الجَاحظ وكان يأنف من لقب الجاحظ ويعتز باسمه عمرو ، فألف لذلك رسالة فيمن يسمى من الشعراء عمراً، ولكن بشاعته الطبيعية اكتسبت ثوبا من الدعابة الممزوجة بالجد ،فأنست الناس ما هو عليه.

فكان خفيف الروح ،حسن العشرة، يتهافت الناس على الاستمتاع لنوادره وأدبه (٢). فنلاحظ







<sup>(</sup>١) ينظر:رواية الأدب الجاهلي في مؤلفات الجاحظ / المنهج والأثر ، د.احمد عبد المنعم حالو ،مجلة المجمع اللغة العربية بدمشق ،العدد٨٤ ، ٢٠٠٠ . ٢/ ٣٩١ .

<sup>(</sup>٢) الأعلام ،٥ / ٨٠.

<sup>(</sup>٣) العصر العباسي الثاني ، شوقي ضيف ، دار المعارف الإسلامية، ط١٢، ١٠٠١، ٥٨٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر:البلاغة الشعرية في كتاب البيان والتبيين للجاحظ ، د.محمد على زكى الصباغ ،المكتبة العصرية، صيدا-بىروت، ط١، ١٩٩٨، ٢٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الجاحظ في حياته وأدبه وفكره ،د.جميل جبر،دار الكتب اللبناني،بيروت،ط١٦،١٩٥٩، ١٦.

<sup>(</sup>٦) البلاغة الشعرية في كتاب البيان والتبيين ٢٨.

انعكاس هذه الروحية في أدبه وكتاباته التي وصلت إلينا ،فرغم الإسهاب ،نجد مزجه للجد بالهزل فقد نجد موضوعاً مفعها بالجد يتخلله موضوع هزلي.

أما عن طفولته فلم يحدثنا الرواة عنها ،ولم يصل إلينا ما يفتح أمامنا فلا نعرف الكثير عن أمه وأبيه، سوى أخبار ضئيلة عن أمه ،إذ يروى إن أمه بعد وفاة والده ،كفلته وأعانته على الحياة ولكن هذه الكفالة ما كانت لتعفيه من تحمل أعباء الحياة الصعبة برغم صغر سنه، ومما يدخل على وعيه المبكر، وبعد النظر ،ورجاحة العقل ،اذكان يبيع الخبز والسمك في مدينة سجان بالبصرة ليعين نفسه وأمه على أسباب العيش(۱). وهكذا عاش الجاحظ في خلافة المنصور ت(١٥٠هـ) وجزء من خلافة المهدي، وبذلك أمضى الشق الأول من حياته مقبلا على التعليم ،مثابرا على التحصيل حتى بلغ مرحلة الشباب، ولم تكن البصرة وآفاقها على رحبها لتكفي أبا عثمان فانصرف إلى بغداد –عاصمة العالم الإسلامي وقتئذ – فأفاد كثيرا من وجوده فيها وتابع دراسته في مجالس أعلامها وهي مرحلة متطورة من حياة الجاحظ قُدر له فيها أن يتصل باساطين اللغة وعظائها ومن هؤلاء: الأصمعي وأبو زيد الأنصاري، وأبوعبيدة ،فاخذ عنهم اللغة والأدب ،واخذ النحو عن الأخفش، والكلام عن النظام (۱)، والحكمة عن أبي جناح (۱۰). وكان هؤلاء أئمة الناس في اللغة والأدب والشعر وما يلحقها من العلوم وكانت ولازالت لهم المكانة الرصينة بين العلماء العرب فمنهم اخذ جل ما في يلحقها من العلوم وكانت ولازالت لهم المكانة الرصينة بين العلماء العرب فمنهم اخذ جل ما في يلحقها من العلوم هذه العلوم (۱۰).

ولم يكن اتصاله بهؤلاء العلماء في تلك البيئات العامل الوحيد في تكوين شخصيته وعقليته، أو توجهه تلك الوجهة التي نلمسها في أدبه ولا يجوز أن نقف عند المسجد والمربد والشيوخ والأعراب

<sup>(</sup>۱) ينظر:معجم الأدباء ،ياقوت الحموي ،تح. د.إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي،بيروت -لبنان،ط۱ ، ۲۱۰٦/۰

<sup>(</sup>٢) هو إبراهيم بن سيار بن هاني البصري أبو إسحاق ،النظام (٢١٣هـ) عالم فلسفة ،أما شهرته بالنظام فقد كانت له إجادة في نظم الكلام وقيل أيضا لأنه ينظم الخرز في سوق البصرة

الاعلام ١/٣٤

<sup>(</sup>٣) لم نجد له تعريفا، ربم كان صالح بن جناح ، هو شاعر دمشقي من الحكماء الذين أدركوا التابعين المصدر نفسه ٣١٧/٣

<sup>(</sup>٤) ينظر :البلاغة الشعرية في البيان والتبيين للجاحظ .٣٠-٣٢.

ودكاكين الوراقين التي كان يكتريها ، وينام فيها ، للنظر في ذخائرها ، والى جانب ذلك كله بيئته التي تختلف عن هذه البيئات هي التي كونت في نفس الجاحظ شخصيته، وتركت فيه ابعد الأثر، ألا وهي بيئة الحياة العاملة الكادحة التي حصل الجاحظ عليها ليجد فيها أسباب حياته المادية مقارنة إلى أسباب العبقرية الفتية (۱). وهكذا نجد امتزاج الألم بالفقر والعلم السديد بالصبر والإيهان الشديدين ، اليصل إلى المبتغى لا خوفاً من الفاقة والفقر بل حباً بالحياة، حيث ترفعه الرغبة الصادقة والحب والأمنيات، فلقد أحب الجاحظ العلم والكتاب محبة عجيبة حتى انه كان يعد الظفر بأحد كتبه شيئاً عظياً (۱). حيث يقول أبو هفان (۱): ((ثلاثة لم أرقط أحب إليهم من الكتب والعلوم ... فإما الجاحظ، فانه لم يقع بيده كتاب إلا استوفى قراءته كائنا ما كان ،حتى انه كان يكتري دكاكين الوراقين ويبيت فيها للنظر ))(١٤). ويمكننا القول بان الجاحظ كآلة تصوير فليس هناك شئ قرأه إلا ورسم في عقله، ويخزن في ذاكرته ومن اكبر الأدلة على ذلك مقدمته في كتاب الحيوان حيث جعلها ما يقارب مثنة صفحة لتمجيد الكتاب وقد ضمنها فهرست كتبه الكثيرة قبل الحيوان حيث يعلها ما يقارب وشغف بذلك . ولا يعرف عن الجاحظ متى بدا في كتاباته، ويبدو انه كان يعاني من الإهمال في بادئ وشغف بذلك . ولا يعرف عن الجاحظ متى بدا في كتاباته، ويبدو انه كان يعاني من الإهمال في بادئ مرض الفالج (الشلل) الم به باكرا ولكنه لم يقعده عن الحركة ولاعن الكتابة فلقد ألف كتاب الحيوان الذي قدمه ابن الزيات سنة (۲۳۳هه) وهو مفلوج (۷). وبالمثل البيان والتبين، والزرع، والنخيل، مرض الفالج (الشلل) الم به باكرا ولكنه لم يقعده عن الحركة ولاعن الكتابة فلقد ألف كتاب الحيوان



<sup>(</sup>١) امراء البيان ،محمد كرد علي ،لجنة التأليف والنشر، القاهرة ،ط١، ١٩٣٧م، ٢/ ٣١٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر البلاغة الشعرية في البيان والتبيين للجاحظ ٣٣٠ وينظر : الجاحظ حياته وأثاره، طه الحاجري، دار المعارف، مصم ،ط٣١٦،١٩٧٦، ٩٦

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن احمد بن حرب المهزمي العبدي أبو هفان (ت ٢٥١هـ)، راوية وعالم في الشعر والأدب، وشاعر، من أهل البصرة ، سكن بغداد ، واخذ عن الأصمعي وغيره ، وكان متهتكا فقيرا، يلبس ما يكاد يستر جسده . له أخبار الشعر، وصناعة الشعر، وأخبار أبو نواس ، الأعلام . ٤/ ٦.

<sup>(</sup>٤) الفهرست لابن النديم ،تح رضا تجدد حائري ،دار المعارف ، مصر ١٩٧١م. ١/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: العصر العباسي الثاني . ٩٠٠. وينظر معجم الأدباء ٥/ ٢١٠٢.

<sup>(</sup>٦) العصر العباسي الثاني. ٩٠٠. وينظر مجموعة رسائل الجاحظ ،طبع لجنة التأليف والترجمة والنشر ،١٠٨.

<sup>(</sup>٧) معجم الأدباء ،.٥/٢١١٦.

## و المراهي و المر

وكثير من رسائله الأدبية (١). وأصابه النقرس وطال به العمر ، وظل محتفظا بقواه العقلية ، وحين اشتد به المرض عاد إلى البصرة ، وأمضى بها بقية حياته حتى وفاته (٢٥٥هـ)(٢) .

وبذلك يعد الجاحظ اكبر كاتب ظهر في العصر العباسي، وهو الثمرة الناضجة لكل جهود العقلية الخصبة التي نهض بها العرب عامة والمعتزلة خاصة سواء من حيث الاستدلال أو من حيث القدرة على توليده للمعاني، وكأنه مخزن عقلي للكتب لاتنفد ولا حدود لها، وبذلك تفرد عن أدباء عصره إذ جعل أدبه أدباً واقعياً يصور مجتمعه وكل ما فيه من أخلاق وعادات تتصل بالنساء والفتيان، ودائها تلقاك طوابعه العقلية من القدرة على الجدل والاستنباط للبراهين والأدلة ودقائق المعاني والأفكار (٣).

## المبحث الثاني كتاب البيان والتبيين

#### اولاً:-معنى عنوان الكتاب:-

يجب أن نتعرف أو لا على معنى عنوان الكتاب الذي يتألف من كلمتين وهما: - البيان و التبيين . فالبيان : يعني الفصاحة واللَسَنِ وفي الحديث الشريف: ((إن من البيان لسحرا، وإن من الشعر لحكمة)) ويقال فلان أبين من فلان أي أفصح منه وأوضح كلاما ، والبيان أيضاً ما يتبين به شئ من الدلالة وغيرها(٤).

أما التبيين: - فهو الإيضاح والوضوح أيضا وفي المثل (قد بين الصبح لذي عينين) أي تبين الصبح لذي يراه .وقال الله تعالى في محكم كتابه : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ الصبح للذي يراه .وقال الله تعالى في محكم كتابه : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِلْبَيِّنَ لَمُمْ ﴾ (إبراهيم / ٤) لان مدار الأمر على البيان والتبيين وعلى الإيضاح والتوضيح والإفهام

<sup>(</sup>٤) ينظر: مختار الصحاح ،الرازي ،مراجعة د. خليل توفيق موسى ،دار الرشاد ، حمص –سوريا،ط١، ١٩٨٩م. ٧١-٧١.



<sup>(</sup>١) ينظر :المصدر نفسه (جميع مؤلفات الجاحظ في حياته ) ٥٠/ ٢١١٧-٢١٢٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: العصر العباسي الثاني . ٩١ ٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر :المصدر نفسه. ٩٢ ٥ - ٥٩٦ .

والتفهيم (١٠). وفيه أيضا قوله تعالى: ﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ (القيامة / ١٩) فيرد هنا أيضاً بمعنى التفسير والإيضاح .

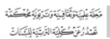
#### ثانيا، - التعريف بكتاب البيان والتبيين ، -

وهو بصفة عامة كتاب أدب، يتضمن مختارات من ذاكرة الجاحظ العجيبة، بل هو معرض أدب وبلاغة وآيات قرآنية مجيدة وأحاديث نبوية شريفة، وصفوة أشعاره وحكم، وخطب للخلفاء والبلغاء والمشاهير، مزجها الجاحظ بآرائه الخاصة ،وافرد لها مسائل متنوعة ، واستطرد إلى نوادر فكهة ليبعد السآمة والضجر عن القارئ (٢). فيقول محقق الكتاب ((انه لا يوجد أديب نابه في العربية لم يسمع بهذا الكتاب أو لم يفد منه، وقلما نجد أديبا من المحدثين لم يتمرس بما فيه من أدب))(٣).

وقال ابن رشيق القيرواني: (( وقد أستفرغ، أبو عثمان الجاحظ، وهو علامة وقته، الجهد ووضع كتابا لا يُبلغ جودة ولا فضلا ،ثم ما ادعى إحاطة بهذا الفن لكثرته وان كلام الناس لا يحيط به إلا الله عز وجل))(٤).

أما عن مكانة هذا الكتاب فنجد ابن خلدون في مقدمته الشهيرة يقول: ((وسمعنا من شيوخنا في مجالس التعليم، إن أصول هذا الفن، وأركانه أربعة دواوين وهي: أدب الكاتب لابن قتيبة، وكتاب الكامل للمبرد، وكتاب البيان والتبيين للجاحظ، وكتاب النوادر لأبي علي القالي، وما سوى هذه الأربعة فتبع لها وفروع عنها )) (٥)

أما عن سبب تأليف الكتاب ، فقد كانت غاية الجاحظ إرضاء القاضي ابن أبي دؤاد، بعد الأحداث التي حصلت بينهما فألف هذا الكتاب وأهداه إياه ، فأجازه القاضي على ذلك خمسة آلاف دينار (٢٠).







<sup>(</sup>۱) ينظر أساس البلاغة ،للزمخشري ،تح د.محمد نبيل طريفي ،دار صادر ،بيروت لبنان ،ط۱، ۲۰۰۹م، ۵۸ . وينظر مختار الصحاح.۷۲

<sup>(</sup>٢) ينظر البلاغة الشعرية في البيان والتبيين للجاحظ ١١١٠.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين للجاحظ ،تح. عبد السلام هارون، مط المدني المؤسسة السعودية في مصر، القاهرة، ط٧، ١٩٨ م،١/ ١٤

<sup>(</sup>٤) العمدة لابن رشيق .تح .محمد محي الدين عبد الحميد ،دار الجبل ،بيروت ،ط٥ ١٩٨١٠م،١/ ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٥) مقدمة ابن خلدون ،تح .حجر العاصى، دار الهلال ،بيروت -لبنان،١٩٨٣م ٢٥ .

<sup>(</sup>٦) ينظر معجم الأدباء ١٦ / ١٠٦ .

## 

وأما غايته الأخرى المستترة، فربها كانت رغبة الجاحظ وضع الأُسس للبيان و العربي، الذي يعتبر من مؤسسيه، أو ربها أراد إضافة أشياء لم يتمها في الحيوان، فافرد لها البيان والتبيين، فقام بإظهار مقدرته البلاغية، وعرض ما في ذاكرته العجيبة بعد إن بلغ به من الكبر مبلغا كبيرا(١)

## الفصل الثاني دراسة موضوعية للشعر الجاهلي في البيان والتبيين

المبحث الأول: المسدح

المبحث الثاني: الهجاء

المبحث الثالث: الرئساء

المبحث الرابع: الغسزل

المبحث الخامس: الفخر والحماسة

المبحث السادس: الحكمة

المبحث السابع: الوصف

المبحث الثامن: الصعلكة

<sup>(</sup>١) ينظر المصدر نفسه . ١٠٦ . والبلاغة الشعرية في كتاب البيان والتبيين للجاحظ، ١١٥ .



#### مقدمة

فليس شرطا أن نطلق عليه لقب شاعر، لان هذا النوع من الشعر يعتبر من الشعر الذي فرضته الظروف وإظهار المقدرة في موقف ما. ومما يؤيد قولنا هذا قول الهمذاني في الجاحظ حيث يقول: ((عُني الجاحظ بالنثر وحاول التفوق بالشعر، لكنه كان مشغولاً عنه فلم ينل ما أمل))(٢). فالجاحظ يرى إن ترجمة الشعر تفسد بلاغته فمتى حُول الشعر تقطع نظمه وبطل، وذهب حسنه، وصار كالكلام المنثور، وسقط موضع العُجب(٣). فكانت له آراء نقدية في الشعر وكان مغرما بالعروض، فيقول في ذلك: ((وأجود الشعر ما رأيته متلاحماً بالأجزاء، سهل المخارج، فتعلم بذلك قد افرغ فراغاً واحداً، فهو يجري على اللسان كما يجري الدهان))(٤). فكان الجاحظ يدقق النظر، كناقد، في الشعر والشاعر فينظر إلى لفظه وغرضه، ومعناه، ويحلل الطبع، ويشيد المطبوعين، كما يذم المتكلفين(٥). كما يعرض الجاحظ لمناهج الرواة وهم من الطبقات التي عملت في ميدان النقد، فيقول: ((والقضية التي لا أحتتم فيها، ولا أهاب خصومة منها، إن عامة العرب والأعراب والبدو والحضر من سائر العرب، اشعر من عامة شعراء الأمصار والقرى، ومن المولدة(٢)، والنابتة(٧)، وليس ذلك بواجب العرب، اشعر من عامة شعراء الأمصار والقرى، ومن المولدة(٢)، والنابتة(٧)، وليس ذلك بواجب



<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ،١٦/ ٨٩.

<sup>(</sup>٢) مقامات بديع الزمان الهمذاني ،محمد عبده ،المطبعة الكاثوليكية، بيروت ١٩١٨م، ٧٥-٧٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الحيوان ،للجاحظ،تح عبد السلام هارون ،دار الكتب العلمية، بيروت ،ط٢، ١٤٢٤هـ، ١/ ٧٤-٥٧

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين ١/ ٦٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر نفسه ١/ ٥٠ - ١٥.

<sup>(</sup>٦) المولدة: الشعراء المولدين.

<sup>(</sup>V) النابتة :الحشوية (أساس البلاغة ٦١٣).

## و المراهي و المر

لهم في كل ما قالوه. وقد رأيت أُناساً منهم يبهرجون (١)، أشعار المولدين، ويستسقطون من رواها، ولم أرّ ذلك قط إلا في رواية الشعر غير بصير بجوهر ما يروى .ولو كان له بصر لعرف موضع الجيد مما كان ،وفي أي زمان ومكان )) (٢).

وأما عن تدوينه للأدب الجاهلي ، فرأينا إن العرب لم يدونوا شعرهم ولا يقيدونه إلا قليلاً ، وهو ما اقره الجاحظ نفسه حيث أتى على الرواية العربية دراسة وتمحيصاً موازياً بينها وبين التقييد أو التدوين، يقول الجاحظ: ((وكل شئ للعرب فإنها هو بديهة وارتجال، وكأنه الهام.... فهاهو إلا أن يصرف العربي وهمه إلى جملة من المعاني إرسالاً)) (٣). وهكذا بدا الجاحظ قوياً في مؤلفاته ومدوناً يسمع ويروي ويسند ضارباً مثلاً في التدقيق والتوثيق العلمي مما نراه ماثلا في أي صفحة من صفحات كتبه(١) .

والشعر: - لغة منظوم القول ، غلبت عليه لِشَرفه بالوزن والقافية وإن كان كل علم شعراً (٥٠). وأما اصطلاحا: ليس من اليسير أن تعرف الشعر لأنه يتضمن الكثير من الأوجه المتباينة في مادة التناول والشكل والتأثير . فنجد طه حسين مثلا في كتابه الأدب الجاهلي يقول: - ((الناس يختلفون في معنى الشعر اختلافا غير قليل، فمنهم من يرى إن الشعر: هو الكلام المنظوم في الوزن والقافية، ومنهم من يرى إن الشعر : هو الكلام الذي يعتمد فيه صاحبه على الخيال ويقصد فيه إلى هذا الجمال الفني الذي يخلب الألباب ويستهوي القلوب..... ومنهم من يقف وسطا بين أولئك وهؤلاء فلا يطلق لفظ شعر إلا على الكلام المنظوم الذي يعتمد فيه صاحبه على الخيال ويقصد فيه الجمال الفني )). ومن ذلك يمكن تعريف الشعر بأنه : -الكلام المقيد بالوزن والقافية والذي يقصد به إلى الجمال ومن ذلك يمكن تعريف الشعر بأنه :-الكلام المقيد بالوزن والقافية والذي يقصد به إلى الجمال

الفني. وهذا لتعريف يسير فيه تواضع واعتدال، وذلك لانه يلتمس الشعر من حيث هو حقيقة

<sup>(</sup>١) يبهرجون :يبهرج من المجاز ،كلام بَهرَجٌ،وعملُ بَهرَجٌ. وهو كل موصوف بالرداءة المصدر نفسه. ٥٤

<sup>(</sup>٢) الحيوان ٣٠/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ٣٠/ ٢٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر : مثالا لذلك من كتاب البيان والتبيين للجاحظ .١/ ٩، ١٦، ١٦، ٣٩، ٣٩، ٢٧٧.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب لابن منظور الأفريقي ،دار المعارف المصرية - كورنيش النيل ،القاهرة مصر، مادة (شَعَرَ) ... ٢٢٧٧/٤.

واقعة تدرس وتستقرأ . لا من حيث هو مثل أعلى يسمو إليه الناقد والشاعر(١).

### موضوعات الشعر الجاهلي الواردة في البيان والتبيين :-

بعد أن كانت موضوعات الرجز تتصل بتكاليف الحياة البدوية من حداء ،وتحد للأعداء، أتاحت المطولات بأنفاسها المديدة ،وأوزانها العديدة ،أفاق رحبة ،يحلق فيها الشاعر ليعبر عن أفكار رقيقة وعواطف عميقة ،فلم تكن الأراجيز الذاتية النغم ،والمقطعات القليلة الأبيات قادرة على استيعابها ،ووضعت بين يدي الشاعر أدوات تعينه على النظم في أغراض وفنون مختلفة ،فتجد الشاعر أذا غضب هجا ، وإذا أحب نسب ،وإذا فُجع رثى ،أما إذا دخل حرب فتجده ينسى نفسه، لكنه يتحدث عن بطولة أمته ،فيخلد بطولاتها ويمجد فرسانها ،ويتغنى بمآثرها ،ومن ذلك يمكن تقسيم الموضوعات على (٢):-

۱ - المدح . ۲ - الهجاء . ۳ - الرثاء . ٤ - الغزل . ٥ - الفخر والحماسة . ٦ - الحكمة . ٧ - الوصف . ٨ - الصعلكة .

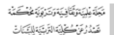
## المبحث الأول المسدح

#### لغةً:-

المَدحُ: نقيض الهجاء، وهو حسن الثناء ،يقال مدحتهُ،مِدحَةٌ واحِدةً،ومِدحَةٌ،هذا قول بعضهم،والصحيح أن المَدحَ مصدر، والمِدحة الاسم ،والجمع مِدَحٌ،وهو المديح والجمع المدائح والأماديح ،والمهادح ضد القبائح أيضا(٣).

#### أصطلاحاً:-

((هو غرض من أغراض الشعر ،يقوم على فن الثناء ،وتعداد مناقب الإنسان الحي ،وإظهار الائه ،وإشاعة محامده وفعاله التي خلقها الله فيه بالفطرة والتي اكتسبها اكتساباً ،والتي يتوهمها





<sup>(</sup>١) ينظر :في الأدب الجاهلي، طه حسين مطبعة الفاروق، القاهرة، ط٣ / ١٩٣٣م ٢٧٠-٣٣١.

<sup>(</sup>٢) ينظر : تاريخ الأدب العربي ،الأدب الجاهلي، غازي الطليبات وعرفان الأشقر ،مكتبة الايبان ،ط ١، ١٩٩٢م. ٢٢-٢٢

<sup>(</sup>٣) ينظر: لسان العرب مادة (مَدَحَ) ٢. ٤١٥٦ .

## و المراها المراها و المراه

الشاعر فيه ))(١).

ويتصل المدح بموقف الشاعر من المجتمع، وبظروفه وظروف مجتمعه، وقد نظم الشاعر العربي في عصر قبل الإسلام في موضوعات عديدة، كالفخر والرثاء، والوصايا إلى جانب شعر المدح. ويبدو نموذج الإنسان الجاهلي في الشعر من بعض النواحي وكأنه نموذج مدح يمتدح به الشاعر نفسه او غيره، ويمكن إن يشكل الشعر رواية و موقفاً وصورة وعلامة و لهذا فان بروز أنا الشاعر محصورٌ في إطار ذاتي . ومن ذلك يمكن تمييز النهاذج الذاتية من النهاذج الغيرية ، سواء كانت فردية تمثل الشخص نفسه أو جماعية تمثل قوم أوامة .

ففي المدح بمعناه الاصطلاحي نجد إن الشاعر يتوجه بحديثه إلى شخصية ذات وضع اجتهاعي متميز واقعيا ،محاولاً أن يقدم لهذه الشخصية النموذج الشعري الذي يتلاءم مع ذلك الوضع.وهو في تشكيله معنى بتوفير العناصر الموضوعية التي تبرز تفوق الممدوح في إطار ماهو كائن بالفعل . أو مايجب أن يكون. وإذا كانت علاقة الشاعر بالموضوع في الفخر تجعلنا ننظر إلى الذات والموضوع بوصفها شيئا واحدا ،فان علاقة الشاعر بالممدوح تبدو قريبة الشبه من ذلك، حيث نجد الكثير من الممدوحين يحدثون نوعا من الهيمنة على نفس الشاعر،سواء كان ذلك راجعا إلى الإعجاب المطلق أم النفع المتبادل ،وسواء أكان الشاعر معنيا بالتحسين أم بإظهار الحسن الذي يراه في ممدوحه ،فالصديق النافع للمرء يتساوى مع الابن البار في كثير من النواحي ،في الوقت الذي يتفوق فيه على الابن العاق، والممدوح الذي يراعي الشاعر قد يقع من الشاعر بمنزلة أرفع واقرب من شيخ قبيلته الذي لا يوليه أية رعاية (٢) ويقتضي المنطق بان يكون الإعجاب هو الدافع الأول الذي يدفع الشاعر الى مدح الممدوح، كاعجاب زهير بن أبي سلمي بهرم بن سنان والحارث بن عوف اللذان أصلحا بين عبس وذبيان وحقنا دماء غطفان فكانا جديرين بالإعجاب فالمدح ومن ذلك قوله (٣): -

 <sup>(</sup>٣) البيان والتبيين . ١/ ٣٥٢. ديوان زهير بن أبي سلمى ،تح. علي حسين فاعور، دار الكتب العلمية ،بيروت –لبنان، ط١، ١٩٨٨م، ٧٦.



<sup>(</sup>١) تاريخ الأدب العربي ، الأدب الجاهلي .١٦٠ .

 <sup>(</sup>۲) ينظر: الأدب الجاهلي ،حسني عبد الجليل يوسف، مؤسسة المختار ،مصر الجديدة -مصر ،ط١/١٠٠١م
 ٢٤٦-٢٤٦.

البحوث المحكمة

يطلبُ شأوَ امرأَينِ، قدَّما حسناً نالا الملوكَ، وبنَّا هذه السوقا هوَ الجَوادُ فإنْ يَلحَقْ بشأوِهِمَا عَلَى تَكالِيفُهُ فَمِثلُهُ كَلِقا أو يسبقاه، على ما كانَ من مهلٍ فمثلُ ما قدَّما، من صالح، سبقا

فنجد زهيراً هنا يمدح ممدوحيه ويصف جودهما لأنها تحملا ديات القتلى ،وغايتها الكرم والجود لذاته فقد سبق أبوه وجده ،وهم سبقوا عامة الناس، وساويا في الفضل والمكارم الملوك بل ارتفعوا على منزلتهم ،فخلد ممدوحيه وموقفها بصورة لايمكن أن تنسى فكساهما حللاً لم ولن يبليها الزمن فخلدا في صفحات التاريخ .

وأيضاً مَن أعجب بشخص، الشاعر لبيد بن ربيعة فقد أعجب بهرم بن قطبه بن سنان. وهو احد حكام العرب. وهوغير هرم بن سنان بن أبي حارثة المرى ، ممدوح زهير ، فنجده يقول (۱۰): - ياهرم بِن الأكرَمِينَ مَنصِباً إنك قَدْ أوْتِيتَ حُكماً مُعجباً ياهرم بِن الأكرَمِينَ مَنصِباً وأخينِمْ طَيباً

فهو يمدح هرم من خلال ذكره لأجداده والذين يصفهم بالكرم منصبا أي منصبهم بين الناس هو الكرم ،وقد أوتي حكماً لا يواتيه احد من حكماء عصره حتى صار حكما معجباً أي عجيبا ،فيقول له احكم بينهم بكلمة فصل، وبأمر قاطع ،فتفصل بها بين الحق والباطل ،بحيث كان يطبق الصالح في الأحكام ويغنم من ذلك الطيب من الناس ،كما يفصل الجزار الحاذق مفصل العظمتين .ومن قوله في مدح هرم أيضاً (۲):-

عالِ م قضاء امرئ بالأوّليَّة قَضَى هرمٌ يسوم المُريْرة بينهم وليس ذُنابَى الرِّيش مِثلَ القوادِم قضَى ثم وَلَى الحكم مَن كان أهلَه وليس ذُنابَى الرِّيش مِثلَ القوادِم فيكمل مدحه لهرم فيقول إن حكمه عليهم يوم المُريْرة كان حكم العالم بمفاخر الآباء لأن العرب كانوا ولازالوا يفتخرون بمآثر أبائهم فميز بين الشريف النسب والردئ النسب حتى في حكمه مفليس ذنابي الريش -الريشات الأربع في جناحه بعد الخوافي - والشاعر يمثل بها أصحاب النسب الريش التي لها الصدارة في جناح الطائر.







<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١/ ١٩٠. وينظر :ديوان لبيد بن ربيعة العامري ،دار صادر ،بيروت- لبنان،١٩٦٢ م،٣٨.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ،، ١/ ١٠٩ .وينظر: ديوان لبيد ن ربيعة ،١٧٠ .

## و المراهي و المر

وأيضاً نجد طرفة بن العبد يمدح قتادة بن مسلم يقول(١):

بحُسامِ سيفكَ أو لسانكَ وال كَلِمُ الأصِيلُ كَارْغَبِ الكَلْمِمِ أَبِلِغُ قتادة، غيرَ سائِلِهِ منه الثوابَ وعاجلَ الشَّكْمِ في مدح الشاعر لممدوحه نجده وصف السيف وهو مثال للشجاعة ووصف الكلام الجيد وهو مثال للحكمة والعقل الكامل، ثم يقول أنه قد أعطى لسائله ولم يرده فأعطاه الثوب الذي كان يرتديه وبقي بالثوب الممزق ،والكرم والشجاعة هما القيمتان اللتان يمدح بها الناس، وفيها الخلود المعنوي لمن تقترنان بهم ويقترنون بها، وفيها بقاء الذكر الطيب على مر الأزمان.

## المبحث الثاني الهجاء

#### لغــةً:-

الشتم في الشعر، وهجاه يهجوه هجواً ،وهجاءاً و تهجاءً، ممدودة، شتمه بالشعر، وهو خلاف المدح(٢).

#### أصطلاحاً:-

((الهجاء غرض من أغراض الشعر، يتناول فيه الشاعر بالذم والتشهير بعيوب خصمه المعنوية والجسمية، وهو نقيض المدح، لان المدح يذكر الفضائل، والهجاء يذكر الرذائل))(٣).

ويتصل الهجاء بموقف الشاعر من مجتمعه .وما يتضمن من قيم وأعراف ، ففي الهجاء نرى الشاعر يرسم لخصومه النموذج القبيح ، فيصفهم بكل صفات القبح، ويسلبهم كل الصفات الفاضلة أو بعضها. وإذا كان الشاعر ينفع قومه بالفخر، فانه يستطيع أن ينفعهم أيضا بهجاء خصومهم ، فقد كان الشاعر في قبيلته ((الصحيفة السائرة ولسانها الذي ينشد مفاخرها ، ويهجو أعداءها، ويرثي

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١/ ١٥٦، وينظر : ديوان طرفة بن العبد ٧٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر :لسان العرب مادة (هجا) ٢٠/ ٢٦١٤.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الأدب العربي ،الأدب الجاهلي ،١٧٩ .

موتاها ،ويشيد بمكانتها بين القبائل))(١). فالهجاء في العصر الجاهلي كان يستخدم كسلاح حتى اشد وقعه على نفوس الجاهلين .فكانوا يستخدمونه في حروبهم وفي مناظراتهم مع القبائل الأخرى، فهو السلاح الذي يوجهه الشاعر لخصومه داخل قبيلته وخارجها ،وأصبح الشاعر بذلك ينفع ويضر بشعره ومن هنا ارتفعت مكانة الشعراء في قبائلهم وهابهم الناس وسعوا إلى أرضائهم ولم تكن هبات السادة في عصرهم مجرد مكافأة لهم على المدح ،ولكنها كانت أيضا وسيلة لاتقاء الذم والهجاء. فالهجاء الفن الذي يقود المجتمع ،وهو الذي يكشف زيف الناس ويقوم الانحراف،ويتتبع الفساد أنى كان، ولا شك إن الهجاء يؤدي وظيفة اجتاعية.ولم يكتف الشعراء بسلب المهجو فضائله ومروءته ،بل أنهم جعلوا نقص الفضيلة عيبا، فليس الفضل أن تكون كريهاً بل يجب أن تكون أكرم الناس، وأحسنهم وأشجعهم. ولا شك أن الهجاء يؤدي وظيفة اجتماعية ،ونفسية تشبه التطهير .حيث يتخلص الشاعر وقومه من بعض النزاعات التي يكرهونها، ويكون نموذجا مخالفا لذلك النموذج الذي هجوه (٢). ومن النهاذج الشعرية التي وردت في البيان والتبيين قول مكي بن سو اده<sup>(۳)</sup>:-

حَصِّر مُسْهَبٌ جرىء جَبانٌ خيرٌ عيِّ الرجال عيّ السُّكوت

فهذا البيت فيه ذم لأحد الناس ،فيصفه انه يعجز عن النطق والكلام ،وإذا تكلم فانه يكثر من الخطأ في كلامه وبين أن خير عي الرجال -أي عجز الرجال -هو العجز عنالكلام وهو السكوت . ومن ذلك أيضا قول زيان بن سيار (١) في قصيدته التي كان يهجو بها الحادرة الذبيان (٥): -

#### يُرَى ماهُا ولا يُحُس فعَاهُا ولسنا كأقوام أجـدُّوا ريَاسـة



<sup>(</sup>١) الشعر الجاهلي ،٩٩-٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأدب الجاهلي ،٩٩ -١٠٢.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ١١/ ٤ . وهو مكى بن سواده البرمجي البصري .معجم الأدباء ٤٧١

<sup>(</sup>٤) زيان بن سيار بن عمرو بن جابر الفزاري،ت (٩ق.هـ)وهو شاعر جاهلي من أهل المنافرات .عاش قبل الإسلام. وهو من أشهر شعراء المفضليات والحماسة .

الأعلام ،٣/ ٥٦

<sup>(</sup>٥) البيان والتبيين ١١/ ٤ -٥ . الأغاني ،أبو فرج الأصفهاني، شفيق جبري، دار المعارف ، مصر، ط١، ١٩٦٥، .A . - V 9 / T

## و المراها و المر

يُريغون في الخِصِب الأمورَ ونفعهم قليلٌ إذا الأموالُ طال هُزالُها وَقُلْنا بلا عِيّ وسْسّنا بطاقة إذا النارُ نارُ الحربِ طال اشتعالُها

لأنهم يجعلون العجز والعي من الخرق كان في الجوارح أو في الألسنة ، فهو يعني انهم ليسوا كالأقوام التي تمتلك الأموال ولكن من دون نفع فلا أفعال تذكر لهم، فهم يطلبون الأمور ويدبرونها ونفعهم قليل كالإبل التي يطول عمرها ولا فائدة لها ، فنحن قوم قلنا بلا عجز وحملنا طاقة الحروب مها طال اشتعالها . فهذا النوع من الهجاء هو الذي قلنا يستخدم كسلاح لقومه فهو على الرغم من كونه يهجو الحادرة فيفخر بقومه في الوقت نفسه.

## المبحث الثالث الرثاء

#### لغــةً:-

بكاء الميت ومدحه، ويقال: رثى فلان فلانا، يرثيه رثياً ومرثية، أذا بكاه بعد موته، ويقال: -فإن مدحه بعد موته قيل: رثاه يرثيه ترثية ورثوت الميت أيضا إذا بكيته ، وعددت محاسنه (١١).

#### أصطلاحاً:-

هو غرض من أغراض الشعر يبين فيه الشاعر مناقب الميت ،من خلال بكائه ومدحه في نفس الوقت، ويبين من خلال ذلك حزن الإنسان على اثر فقده خلال حياته وقطع بينهما الموت ،فلم تعد له صلة بالحياة.

فالرثاء يوافق المدح في المعاني، يخالفه في المشاعر ،فإذا كان المدح الدافع إليه الإعجاب، والطمع، فالدافع إلى الرثاء إكبار يخالطه الجزع ،أو حب يساوره التفجع والتحسر، فدافع الرثاء نبيل المنشأ، شريف المقصد، ينبع من حزن الشاعر على إنسان قطع الموت صلته بالأحياء، فليس إلى نيل الصلة منه سبيل، ويهدف إلى إفراغ النفس من لواعج لا شفاء له منها إلا ألبكاء على الراحل وتعديد مناقبه. ويمكن أن يكون بعض الرثاء ينبع من أحساس الشاعر بالضعف أمام الموت (٢). وبذلك

<sup>(</sup>١) ينظر :لسان العرب،مادة (رثى)، ٣/ ١٥٨٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ الأدب العربي ،الأدب الجاهلي ١٩٤٠-١٩٥.

نجد إن الرثاء يتصل بقضية الإنسان والزمن ،ورثاء الشاعر لمن مات من أحبابه أو العظهاء من قومه و ممدوحيه ،حيث نجد الشاعر يقدم لهم رثاءً .يرسم من خلاله صورة لإنسان يستحق الحزن على موته والجزع من اجله وبمعنى أخر إنسان محبوب.

ولا شك في إن نهاذج الرثاء لها أثرها في الوعي الاجتهاعي ، فهي صورة لإنسان يستحق الرثاء والتخليد ويستحق اللثناء عليه .وهذا الثناء الذي يمثل نوعا من التخليد له بعد الموت .من خلال أبراز قيمته وقدرته على تحقيق القيم (۱). ومن النهاذج الشعرية التي وردت في البيان والتبيين والتي جاءت في غرض الرثاء قول بن ربع الهذلي (۲): -

أعَيْنَ أَلاَ فابكي رُقَيبة إنَّهُ وَصُولٌ لأرحام ومِعْطاء سائِلِ وَانْ كان لم يَترُك مقالاً لقائِل فأُقسم لو أدركتك لحمَيْتُه

ففي هذه القصيدة كان يرثي احد كبار قومه ونلاحظ كيف وصفه بالكرم ، والعطاء ووصل ذي القربى فهو لم يكن قاطعا للرحم ومن كانت هذه صفاته فيجب البكاء عليه، لان المجتمع خسر بفقدانه هذه الصفات فحق للشاعر أن يأمر عينه بالبكاء على مثل هذا الشخص ، فهو حقا يستحق البكاء عليه . وبهذا فالشاعر هنا مادح راثي في الوقت نفسه . وممن مدح ورثى في نفس الوقت مُحرِزُ بن علقمة حيث يقول (٣)

لقد وارَى المقابرُ من شَرِيكِ كَثِيرَ تَحَلُّم وقليلَ عابِ صموتاً في المجالس غير عَيًّ جديراً حين ينطق بالصّوابِ

فهو يصف شخص وافاه الأجل تحت المقابر وهو شريكه في الحياة ،فيذكر ان شريكه كان كثير الحلم ، وقليل العيوب، والحلم هنا العقل، فهو وان كان صامتا في المجالس، ولكن صمته ليس صمت جهل بل هو صمت يخفي تحته الصواب.





<sup>(</sup>١) ينظر: الأدب الجاهلي ١٨٢٠ -١٨٣.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين، ١/ ٢١٣. وينظر: الأغاني ،١ ٢/ ٦١. وهوعبد مناف بن ربع الحربي الهذلي شاعر جاهلي، نسبته إلى جرير (كقريش) وهو بطن من بطون هذيل ،وأورد البغدادي قصيدة له بين هذيل وبني ظفرمن سُليم. ذكر فيها يوم (أنف)من أيام الجاهلية. الأعلام .١٦/٤

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين .١/ ٥ .

## و المراهي و المر

## المبحث الرابع الغرل

لغةً: - هو حديث الفتيان والفتيات، ويقال اللهو مع النساء(١).

أصطلاحاً: - النسيب والغزل والتشبيب، يراد بها معنى واحد وهو الغزل، ولكن هناك من قال في اختلافها فجعلوها بمعاني مختلفة وماز بين بعضها فقالو:- الغزل: هو حديث الفتيان والفتيات، واللهو مع النساء ومغازلتهن ومراودتهن والتغزل والتكلف لذلك .والنسيب: رقيق الشعر في النساء. والتشبيب: النسيب بالنساء .وتشبيب الشعر ترقيقه بذكر النساء . ويمكن أن نستنبط من ذلك :- الغزل قول وفعل فيه وصف وحسن وطراوة ومعاينة المرأة ومراودتها ،وفيه الجمع بين التغني والجمال والمداعبة المفضية إلى الوصال، وهو بهذا المفهوم لا يخص الشعر والشاعر. أما النسيب: - ومعناه رقيق الشعر والتشبيب : - وجوهره ترقيق الشعر بذكر النساء . فأنهما يخصان الشعراء، ولا يحسنهما غيرهم، فإذا ثبت إن هذا الفرق صحيح .فان النسيب والتشبيب بهذا الغرض من أغراض الشعر أولى . وتسمية الغزل بهذين الاسمين أو بواحد منها أدق وأحق (٢). ويعتبر شعر الغزل من اصدق أنواع الشعر لما يحمل من معاني وتعبير صادق عن الأحاسيس والمشاعر ووصف الحبيب وظهور أنا الشاعر. ومن الأمثلة على ذلك قول دريد بن الصمة حينها مر بالخنساء بنت عمرو بن الشريد، وهي تهنأ بعيراً لها وقد تبذلت حتى فرغت منه، ثم نضت عنها ثيابها فاغتسلت ودريد بن الصمة يراها وهي لا تشعر به فأعجبته؛ فانصرف إلى رحله وأنشأ يقول(٣):-

وَأَصابَهُ تَبَلُّ كَاليَوم طالي أَينُق جُـرب يَضَعُ الهناءَ مَواضعَ النُقب

حَيُّوا تُمَاضرَ وَاربَعُوا صَحبى وَقفوا فَإِنَّ وُقوفَكُم حَسبى أَخُناسُ قَد هامَ الفُوادُ بكهم ما إن رَأَيتُ وَلا سَمِعتُ بِـــ

<sup>(</sup>١) ينظر لسان العرب .مادة (غَزَلَ) . ٣٢٥٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر :تاريخ الأدب العربي ،الأدب الجاهلي ،١٠١ - ١١١.

<sup>(</sup>٣) ()البيان والتبيين، ١٠٧/١ .وينظر : ديوان دريد بن الصمة ،تح.عمر عبد الرسول ،دار المعارف ،القاهرة -مصر، ط۱، ۲۰۰۹ م، ۲۳ – ٤٤.

**&O** 

فهو من حبه لتماضر يأمر أصحابه أن يحيوها ثم يقفون احتراماً لها ، لأنه هام في حبها، والهيام أعلى مراتب الحب ، ومن هذا الهيام أصيب بتبل من الحب أي أَسقمَه، وذهب بعقله، فلم يرى ولم يسمع بمثل هذا الهيام في أي يوم من أيام حياته. ومما يمكن أن نجعله مثالاً للتشبيب قول الهذلي (۱): -

وإِنَّ حَديثاً مِنْكِ، لو تَبْذُلِينَه جَنَى النَّحْل في أَلبانِ عُوذٍ مَطافِل مَطافِل مَطافِل أَبكارٍ حديثٍ نَتاجُها تُشاب بهاءٍ مِثْل ماء المفاصِل فالشاعر هنا يذكر حديث حبيبته التي يقارن حديثها بالعسل الذي هو جنى النحل التي هي حديثة الإنتاج من النحل فهي أبكار في نتاجها فإنتاجها كالماء الرقيق. وقوله أيضا(٢):-

كُرُوا الأَحَادِيثَ عَن لَيلِي إِذَا بَعُدَت إِنَ الأَحَادِيثُ عَن لَيلِي لَتُلهِيني فهو على قدر حبه لها فهو يذكر إن مجرد الحديث عن محبوبته يكفي لتجعله يلهى بذكر محبوبته فهو على قدر حبه لها يرى أن ذكرها أمامه يكفى ليكون ملهيا له .

## المبحث الخامس الفخر والحماسة

#### لغــةً:-

تفاخرت أنا وصاحبي إلى فلان فأفخرني عليه ،وأفخر اليوم فلانا على فلان ، أي فضل. والفخر هو التمدح بالخصال الحميدة، والافتخار، وعد القديم، والتفاخر والتعاظم والتفخر التعظم والتكبر. والحماسة :-المنع والمحاربة، والتحمس التشديد، والحماسة الشجاعة، والاحمس الشجاع والشديد الصلب في الوغى والقتال، وسميت قريش وكنانة حمسا، لتشديدهم في دينهم في الحاهلة (٣).







<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ١٠/ ٢٧٨ .وينظر:ديوان الهذليين ،دار الكتب ،القاهرة ،١٩٦٥م ،١/ ١٠٤ .

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين، ١/ ٢٧٧ .وينظر: ديوان الهذليين ،١/ ٢١٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر :أساس البلاغة، مادة (فخر) ٤٧٠، ومادة (حمس)١٣٨ .

## و المراهي و المر

#### أصطلاحاً:-

الفخر غرض من أغراض الشعر ينطوي تحته زهو الشاعر واعتزازه بنفسه وقومه، وهو وليد الأثرة والإعجاب بالذات. وإذا كان الإنسان مفطورا على حب نفسه والادلال بها ، وبمآثرها، فالشاعر المتميز برهافة الحس، وفصاحة اللسان، وجمال التعبير والتصوير اقدر من سواه على التفاخر، وأجدر به (۱)، و كها اشرنا أن الشاعر لسان قومه، وعينهم، يذود عنهم بشعره ، ويكشف لهم عن غوامض الوجود ، ويتأمل ويصوغ تأملاته قصائد من الحكمة ، والفخر والعتاب، ويبث في قومه روح الصمود والتحدي ، ويحاول أن يرتفع بنفسه وقومه فوق الواقع ، وينتصر للحياة على العدم، والأمل على اليأس والوحدة والنصرة على التشتت والتخاذل، وقد وجدنا الفخر الجاهلي يحمل ناذج شعرية حاول الشاعر الجاهلي أن يقهر من خلالها الضرورة في الواقع رمزاً، وان يقدم النموذج المنتصر على المكان وما يتصل به من عوامل السلب والقهر والتعدي. وربها كانت الطبيعة في المجتمع المناس الحمية والأنفة ، والعزة والقوة والعصبية ، والصبر على المكابرة ويتغنون بالشجاعة والاندفاع وهماية العرض والذود عن الحمي (۱). فنجد مثلا زيان بن سيار في قصيدته التي يهجو فيها الحادرة الذبياني فانه يفخر بنفسه أيضا حيث يقول (۱۳): -

ولسنا كأقوام أجدُّوا رِيَاسة يُرَى ماهًا ولا يُحُّس فعَاهًا ولا يُحُّس فعَاهًا وقُلْنا بلا عِيَّ وسْسّنا بطاقة إذا النارُ نارُ الحربِ طال اشتعاهًا

فالشاعر في الأبيات السابقة يفخر بقومه ،فهم قوم أفعال ،وهذه الأفعال هي التي أوصلتهم إلى المجد والرياسة، فلا ميزة للمال إذا لم يدعمه فعل يوصل صاحبه إلى المجد والعلا، على العكس تماما من قوم المهجو ،الذين كان مالهم وسيلة أساسية للوصول إلى الرياسة، بينها هو في حقيقة الأمر يجب أن يجتمع مع شروط أخرى للوصول إلى الرياسة ،فلا خير في مال إذا لم يصحبه عمل يوصله إلى المجد .كما امتدح الشاعر قومه بصواب الرأي وبالقوة والشجاعة فهم أبطال حرب مهما طالت

<sup>(</sup>١) ينظر :تاريخ الأدب العربي، الأدب الجاهلي ١٣٥٠ .

<sup>(</sup>٢) (١) ينظر : تاريخ الأدب العربي ، الأدب الجاهلي ،١٣٥ -١٣٧ . و ينظر : الأدب الجاهلي ،٧٩-٨١

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ١٠/ ٥ .وينظر :الأغاني ٣٠/ ٧٩-٨٠ .

واشتدت أيامها .ومما نجد في الفخر قول زهير يفخر بنفسه(١):-

وذى خَطَل في القول يَحسب أنَّه مُصيبٌ في المسمم به فهو قائله عَبأت له حلماً وأكرمتُ غيرَهُ وأعرضت عنه وهو باد مقاتله

ففي هذه الأبيات نجد إن الشاعر على الرغم من ذمه لأصحاب القول الخاطئ إلا انه يمدح نفسه كيف تغاضي عن صاحب الأخطاء، وكيف كان كريهاً معه، وكان صاحب عقل معه ومع غيره، وكيف اعرض عنه على الرغم من كونه هو البادئ بالقتال.

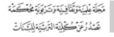
#### المتحث السادس الحكسمة

#### لغــةً:-

الحكمة هي العدل ،واحكم الأمر أتقنه ،ويقال للرجل إذا كان حكيها :أحكمته التجارب. والحكيم :المتقن للأمور والحكمة أيضا العلم والتفقه .قال تعالى :- ((وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْهَانَ الْحُكْمَةَ)) (سورة لقمان ۱۲) يعني العلم والحكمة والعدل<sup>(۲)</sup>.

#### أصطلاحاً:-

الحكمة هي العدل والكلام الموافق للحق وصواب الأمر وسداده، ووضع الشيء في موضعه. وقيل الحكمة معرفة الحقائق على ماهي عليه بقدر الاستطاعة .وهي العلم النافع المعبر عنه بمعرفة ما للإنسان وما عليه ،أو هي معرفة الحق لذاته ومعرفة الخير لأجل العمل به<sup>(٣)</sup> ومن ذلك نجد وجهين للحكمة: - الوجه الأول: -الوجه نظري: - فيعني المعرفة العميقة ، والإدراك الدقيق لحقائق الحياة والكون، كما قال ابن سينا ((الحكمة صناعة نظر يستفيد بها الإنسان تحصيل ما عليه الوجود كله في نفسه، وما عليه الواجب كما ينبغي إن يكسبه فعله لتشر ف بذلك نفسه، وتستكمل وتصير عالما معقولا مضاهيا للعالم الموجود))(٤٠).





<sup>(</sup>١) البيان والتبيين ،١١٠ .ديوان زهير بن أبي سلمي ،٩٢٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر لسان العرب مادة (حكم) ٢/ ٩٥١-٩٥٣ . وأساس البلاغة .مادة (حكم) ١٣٤-١٣٥ .

<sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب مادة (حكم) ٢/ ١٥٩-٩٥٣.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الأدب العربي ،الأدب الجاهلي ،٢٠٧٠ .

## و المراهي و المر

الوجه الثاني: - الوجه العملي: - هو تطبيق المثل والقيم التي يهتدي العقل السليم إلى معرفتها ليتسنى لصاحبها الوصول إلى السعادة والطمأنينة .وقد ربط الشعراء الحكمة بالوصية فجعلوا لوصاية باب من أبواب الحكمة ،ويقال الوصية: - هي التقديم إلى الغير بها يعمل به مقترنا بوعظ من قولهم: ارض واصية أي متصلةبالنبات(۱). وقال تعالى: - ((وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيم بَنِيه))(البقرة (وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْه إِحسَانًا))(لقهان ١٤). فقد كانت الوصية تصدر عن شخص يملك الحكمة والمعرفة فكانت الوصايا تتجه إلى الأبناء في الأعم الأغلب، كها كانت هناك وصايا للعشيرة يوجهها إما شاعر أو كبير القوم (۲). وعما ورد في البيان والتبيين في غرض الحكمة

قول الأعور الشني (٣):-

وكَائِنْ تَرَى مِنْ صَامِتٍ لَكَ مُعْجِبِ زِيَادَتُكُ أَوْ نَقْصُهُ فِي التَّكَلُّمِ لِسَانُ الفَتَى نِصْفٌ وَنِصْفٌ فُوَادُهُ فَاللَّهُ فَلَكُمْ يَبْقَ إلا صُورَةُ اللَّحْمِ والدَّمِ

كثيراً ما ترى شخصاً يعجبك مظهره، لكن كلامه هو ما قد يرفعه أو ينزله في نظرك، فَالإنسانَ نصفه عقل يتحكم في نصفه الآخر وهو لسانه ومنطقه، أما الباقي فلحم ودم، ولذا نصح أحيحة بن الجلاح المرء بأن يصمت فالصمت أحياناً أبلغ من الكلام اذا لم يكن هذا السكوت ناجم عن عيب في النطق، واذا تكلم فكلامه غير صائب اذا لم يكن صادر عن عقل واع يدعمه ويرسيه ويثبته، اذ يقول (3)

ما لم يكن عيني يشينه للما لم يكن لُسبّ يعينه

والصمت أجمل بالفتى والصفول ذو خطل اذا

<sup>(</sup>١) أساس البلاغة .مادة (وصي) ،٦٩٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر :الشعر الجاهلي ،٦١ .

 <sup>(</sup>٣) وهذان البيتان وردا في البيان والتبيين١/١١٧١. لكنها ليسا له بل هما لزهير بن أبي سلمى ضمن معلقته وهما
 البيت (٦٢)والبيت(٦٤). ينظر ديوان زهير بن أبي سلمى ١١١٠-١١١١ ..

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين ١ / ١٨ ، ديوان أحيحة بن الجلاح، دراسة وجمع وتحقيقد.حسن محمد باجودة، شركة مكة للطباعة والنشر، ١٩٧٩، ٤٥.

وقد شاركه في هذا الرأي شعراء اخرين(١١).

ومن الحكمة التي ترد في الشعر فتكون ذات ألفاظ قليلة لكنها تحمل معاني كثير قول زهير بن أبي سلمي (٢)

# يمينٌ أو نفارٌ أو جلاء فإنَّ الحقَّ مقطعُه ثلاثٌ

إن الحقوق إنها تصحّ بواحدة من هذه الثلاث: يمين أومحاكمة أوحجّة بينة واضحة. فقد عدّ القدماء زهيراً بهذا البيت قاضي الشعراء .لما يحمله البيت من معان تدل على الحكمة .

ومن الحكمة التي تعد وصية قول الافوه الاودي(٣):-

ابْدَأْ بِنَفْسِك فَانْهَهَا عَنْ غَيِّهَا فَ فَإِذَا انْتَهَتْ عَنْهُ فَاأَنْتَ حَكِيمُ فَانْتَ حَكِيمُ فَأَنْتَ حَكِيمُ فَهُنَاكَ تُعْذَرُ إِنْ وَعَظْتَ وَيُقْتَدَى بِالْقَوْلِ مِنْك وَيُحسِل التسليمُ

فالشاعر هنا يوصي بان يبدأ الإنسان بإصلاح نفسه أولا فإذا استطاع أن ينهها عن الغي هو حكيم وباستطاعته إن ينصح غيره من الناس ويقتدي الناس به .وهذا النوع من الحكمة اعتبر وصية لأنه فيه نصح و وعض وإرشاد .

اما عنترة فجعل القوة التي هي معيار الشجاعة أساساً لحياة كريمة، اذ يقول ٤:

انَّ المُحْكِم مَا لَـم يَرْتَقِبُ حَسَبًا اوْ يَرْهَبُ السيفَ أَوْ حَد القَنَا جَنْفَا مَنْ عاذَ بالسيفِ لاقَى فرصةً عَجَبَا مَوْتَاً على عَـجَل أو عاشَ مُنْتَصِفًا

فعنترة يكتب سطور المجد بسيفه فالسيف يشكل للمرء حصانة من أن يضام أو أن يجيا بذل وغصة وخنوع ، وقد كان العرب يتهادحون بالموت على أطراف الرماح وتحت ظلال السيوف ويتهاجون الموت على الفراش فالميتة الكريمة عند الفارس أن تخرج روحه مع دمه النازف لا من انفه كها عند الانسان العاجز الضعيف .





<sup>(</sup>١) ينظر البيان والتبيين ١/ ١٢٤، ١/ ١/١١، ١/ ٤٤

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ١١/ ٢٤٠ .وينظر :ديوان زهير بن ابي سلمي ، ١٨ .

<sup>(</sup>٣) (٣)البيان والتبيين .١/ ١٩٨، ديوان عنترة بن شداد،تح. محمد سعيد مولوي، المكتب الاسلامي ،القاهرة ، ١٩٦٤، ٥٦.

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين ١/ ١٦٤، ديوان عنترة بن شداده ٤.



#### المبحث السابع

#### السوصف

لغـــةً: - هو التحلية والتجميل، ويقال وصف الشيء له وعليه وصفا وصفه حلاه وجمله وللصديق أوصاف حسنة وجميلة. والوصف، إنها هو ذكر الشيء بها هو فيه من الأحوال والسيئات. والواصف يصور ما يصف لك من سهات المدح ويقدح ما فيه من سهات القدح والناعت يضيف إلى الصفات النعوت تجميلا وتحسينا في خيال من يتصوره (٥٠).

أصطلاحاً: - ((فهو عند الأدباء هو تصوير لظواهر الطبيعة بصورة واضحة التقاسيم ، وتلوين الآثار الإنسانية تحليلا يصل بك إلى الأعماق ، إلى غير تلك العناصر التي قد تحتاج وصفها إلى ذوق فني، وتتطلب الإحاطة بنواحيها والسمو إلى أفاق وجدان الشاعر ))(1).

ولما كان الشعراء يصورون مايحبون، فيأتي تصويرهم بالمديح أشبه ،ويصورون ما يكرهون، فيأتي تصويرهم إلى الهجاء اقرب، وسمى النقاد هذا النوع من الشعر وصفاً لا نعتاً ، ليكون الاسم أوسع دلالة يندرج فيه الجميل من الموصوفات وقبيحها(\*\*). فالشعر الجاهلي لو تأملناه ،الوجدنا كل القصائد تبدأ بالوصف دائها ، فأما بوصف الأطلال أو وصف خمر أو حبيبة ،ثم ينتقل الشاعر مستطردا متتابعا ،حتى تكاد القصيدة تنتهي فإذا بجُلها وصف ، والقليل ليس كذلك، فالوصف سنجده يهازج أغراض الشعر الأخرى كالغزل والمدح والفخر فلم ينتزعوا مقطعات وصفية من أماكنها في القصائد الأخرى ،بل أبقوها في الأماكن ودرسوا ما فيها من جمال وقبح، وإحسان وإساءة، كها يدرس عالم الآثار النقوش والأعمدة وألواح الفسيفساء لاينزع تاجا من عمود ولا لوحا من قصر (^). ومن خلال ذلك قسم الدارسون الوصف إلى طبيعتين: طبيعة ساكنة وأخرى متحركة



<sup>(</sup>٥) ينظر: لسان العرب،مادة (وصف)، ٦/ ٤٨٤٩ - ٤٨٥٠. وأساس البلاغة،مادة (وصف)،٦٩١(١)

<sup>)</sup> الوصف في الشعر العربي ،عبد العظيم علي قناوي ،مطبعة مصطفى البياتي الحلبي وأولاد٢)

<sup>،</sup>ط۱/۱۰۰۱م، ۲۲-۲۲.

<sup>(</sup>٦) ينظر: تاريخ الأدب العربي ،الأدب الجاهلي، ٦٤.

**<sup>(</sup>**V)

<sup>(</sup>٨) ينظر :الوصف في الشعر العربي ٤٣٠ -٤٤.

640 BOK-90

حية ،فجعلوا الطبيعة الساكنة: تتمثل بوصف الجبال و الشعاب والأودية والسراب والأطلال والأشجار والأمطار وما يرافق الأمطار من رعد وبرق وسيول، والسهاء وما يرافقها من غيوم ونجوم وصفاء وكدر ،والأرض وما تبعها من صخور وأشجار وأعشاب وواحات .ومما وجدنا في البيان مثال على هذه الطبيعة قول المرقش (۱):-

قَلَمْ الدارُ قَفْرٌ والرسُومُ كَما رَقَّش في ظَهِرِ الأديمِ هنا يصف دار حبيبته كيف أصبح طلل لا حياة فيه فأصبح مع أديم الأرض المتشققة من عدم وجود الماء والماء يمثل الحياة، ففي وقوفه على الأطلال نجد وصفه لها فهي تمثل الطبيعة الساكنة التي لا حركة فيها .أما الطبيعة الثانية فهي الطبيعة الحية المتحركة فجعلوا عالم الحيوان المأنوس كالإبل والخيل ،وعلى نحو ما وصفوا الحيوان والزواحف وصفوا الطير، وكثيرًا ما يستطردون من وصف فرسهم بالعقاب إلى وصفها، وكانوا يذكرون الغراب كثيرًا ويتشاءمون به، فقال عنترةُ بنُ شدًّادٍ العَبْسيِّ وجعَلَ نعيبَ الغُراب خبراً للزَّاجر (٢):-

حَرِقُ الجناحِ كَأَنَّ لَحْيَثِي رأسهِ جَلَمَان بالأخبارِ هَشُّ مُولَعُ يَستخبِرُ الرِّيحِ إِذَا لَم يَسمعِ بِمثل مقراع الصَّفَا المُوقعِ فَرَاه يصف الغراب بوصف دقيق .فقد شبَّه لَحْييه بالجَلَمين لأنّ الغراب يَخبِّر بالفرقة والغُربة وتقطع كما يقطع الفأس التي يُكسَر بها الصَّخر والموقع . ومن الوصف أيضا وصف الحال البشرية وما يجري عليها من أمور .فمثلا عبيد بن الأبرص نجده يصف زوجته وحاله في الأبيات التالية (آ): تلك عسرسي غَضْبَى تُرُيد زيالي البَنسيْن تريد أم السلك عسرسي غَضْبَى تُرُيد زيالي البَنسيْن تريد أم السلك النهوالي الخوالي أو يَكُنْ طِبُّكِ السدّلال فَلو في سالفِ الدّهرِ والليالي الخوالي مُرْخيًا أَذْيالي أَنْ عَطفَ عَالَ أَن تعطفَ عَالمَ الله النهوالي الخوالي أو يَكُنْ طِبُّكِ السدّلال فَلو في اللها القوالي الخوالي أن يَضْاءُ كالمهاة كُنْت

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين، ١/ ٣٧٥.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين ١٠/ ٨٢ .ديوان عنترة بن شداد. ١٤٥ .

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ، ١/ ٢٣٦.

<sup>(</sup>٤) ورد هذا البيت برواية أخرى في الديوان :-

# و المراق و ا

مَعَنَا بالرَجَاء والتَأْمَال (١) قَلَّ مالي وَضَنَّ عَنِّي المُوالي 

فأتركى مط حاجبيك وعشى زَعَمَـت أَنَّنـي كَبرتُ وَأَنـــّي وَصَحا باطلى وَأُصبَحتُ كَهلًا

وَعَلَا الشَيبُ مَفرقي وَقَذالي(٢) خومَةِ الكَشح طَفَلَةٍ كَالغَزالِ

إن رَأَتني تَغَيّرَ اللّونُ مِنّي فَبما أَدخُلُ الخِباءَ عَلَى مَهـ فَتَع اطَيتُ جيدَه ا ثُرَّم مالَت مَي الأنَ الكَثي بَينَ الرِمالِ ثُمَّ مالَت فِي الرَّمَالِ أَه لِكَ مَالِي أَه لِكُونِ مِنْ المِنْ أَه لِكُونِ مِنْ المِنْ المِنْ أَه لِكُونِ الرَّمِ الْمِنْ الرَّمِ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الرَّمِ الْمِنْ الْمِنْ الرَّمِ الْمُنْ أَلِمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ أ

فمن خلال وصفه لوضعه مع زوجته يمكن رسم لوحة تمثل هذه القصيدة فيصف وصفأ دقيقا للأمور التي مرت به فهو وصف مشوب بهجاء وهذا النوع من الوصف الذي ذكرناه سابقا بأنه هو جزء من الأغراض الشعرية لا يمكن تجزئتها عن الغرض المراد .فهو في بادئ الأمر يبدأ بذكر زوجته وكيف كانت غاضبة من خلال تحدثه معها ،فهو يخيرها بين أن تبقى معه ويعيشون عيشة الليالي الخوالي أو أن تتركه ويكون الفراق حليفهم ،ومن ثم يستذكر أيامه معها ويصف كيف كانت مثل المها في جمالها عندما يلتقيان ،ومن ثم يكمل حديثه معها ويأمرها بان تترك عصبيتها وان تعيش معه عيشة هنيئة ، ومن ثم يرجع على الأسباب التي دعت لهجره فجعلت الكبر في السن وقلة المال من أهم الأسباب وهي لازالت صغيرة ،وبذلك رجعت إلى عهدها الأول ورجعت له وتقول له ما املك وما يملك أهلى فداء لك .

كُنت مُرْخيًاً أَذْيالِــــي، نَشْــوَانَ وإذا آتيـك بَيْضَـاءُ كالمهَـــاة ذاكَ إذَا ينظر :عبيد بن الأبرص، تح.اشرف احمد عدرة ،دار الكتب العلمية ،بيروت -لبنان ،ط١، ١٩٩٤م ،٩٦٠ .

<sup>(</sup>١) ينظر: المصدر نفسه .ورد هذا البيت برواية أخرى :-

فدعى مسط حاجبيكِ وَعِشي مَعنسًا بالرَجَاءِ والتأمَالِ (٢) في الديوان وردت لفظة لون بدلاً عن لفظة رأس .ينظر: المصدر نفسه.

#### 

#### المبحث الثامن

#### الصعلكة

لغةً: - الصعلوك : هو الفقير ، وصعاليك العرب ، ذؤبانها ، والتصعلك الفقر ، وقد ورد أيضا الصعلوك الفقير الذي لا مال له ولا اعتباد (١).قال حاتم الطائي (٢) : -

غَنِينًا زَماناً بالتَّصَعْلُكِ والغِنى فكُلاً سقاناه بكَأْسَيْها الدهرُ ومعنى الصعلكة في الأصل الصغر والانجرار وكان عروة بن الورد يسمى عروة الصعاليك لأنه كان يجمع الفقراء فيرزقهم مما يغنيه (٣)

أصطلاحاً: – يتصل شعر الصعلكة بموقف الشاعر من المجتمع ، وخروج بعض الشعراء على هذا المجتمع، فقد وجد بعض الشعراء أنفسهم في وضع لم يستطيعوا فيه إن يتوافقوا مع أنفسهم في إطار العلاقات الاجتهاعية وفقدوا التكيف مع الجهاعة ، ووصل بهم الحد إلى الخروج على المجتمع والتمرد عليه ، فقد كان الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي أفراداً متميزين من حيث كونهم شعراء فرسان ، فالشاعر رجل متميز في مجتمعه ذو مكانة مرموقة فإذا جمع إلى جانب ذلك الفروسية والقدرة على القتال ، فانه يكون قد جمع إمكانات الرفض لأي وضع كان. وكان بعض الصعاليك من أبناء القبيلة نفسها ، وكان بعضهم الأخر من جنس غير جنسها ، وقد ساعد النظام الاجتهاعي في القبيلة والعلاقات بالقبائل على إحساس بعض هؤلاء الشعراء الفرسان بالظلم ، ومن ثم على خروجهم على هذه القبائل واتخاذهم السطو والنهب وسيلة للعيش وقد ارجع بعض علماء الأدب الصعلكة إلى أسباب عديدة منها (أن): – عدم وجود دول جامعة . عدم التوازن بين الغني والفقير . عدم وجود زعامات متزنة . طبيعة الأرض الصحراوية وقسوة الحياة . الفراغ الذي يغشي كثيرا من الجاهليين





<sup>(</sup>١) لسان العرب ،مادة (صَعلَكَ) ،٤/ ٢٤٥١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ٤/ ٢٥٥٢، وقد ورد البيت في ديوانه برواية :-

كَسينَا صُرُفِ الدَهرَ لِينَاً وغِلظَةً وَكُللَّ سَقَانَاهُ بِكَأْسَيْها الدهرُ ديوان حاتم الطائي ، دار صادر ، ط١ ، ١٩٨١ م ، ٥٠.

<sup>(</sup>٣) الاعلام .٤/ ٢٥٤٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر :الشعر الجاهلي ١٨١٠ -١٨٣ .وينظر :تاريخ الأدب العربي ،الأدب الجاهلي ٢٢٢-٢٢٣ .

## و المراهي و المر

في ذلك الوقت. ونخلص إلى أن الفقر وإحساس الشاعر بالظلم كانا من أهم الأسباب وراء انطلاق الشاعر إلى الصعلكة وخروجه إلى مجتمعه. وخير مثال على الشاعر الفارس الصعلوك ،كان عروة بن الورد فكما ذكرنا هو عروة الصعاليك لأنه كان ينصر الفقراء المظلومين ، فتجد في قوله(١):

أعلى النموذج

ذَرينِ لِلْغِنَى أَسْعَى فَإِنِ وَأَهْوَنَهُ النَّاسَ شَرَّهُ هِ الْفَقِيرُ وَأَهْوَنَهُ هُ وَأَحقَرُهم لَدَيْهِ وَأَهْوَنَهُ النَّهُ وَيَنْه مَ وَأَحقَرُهم لَدَيْهِ يُقطَى فِي النَّدَى وَتَوْدُريِ وَتَلْقَى ذَا الْغَنِي وَلَهُ جَلالٌ يَكَادُ فُولَ الْغِنِي وَلَهُ عَلالًا وَتَلْقَى ذَا الْغَنِي وَلَهُ جَلالٌ وَلَي كِنْ الْغِنِي وَلَهُ عَلَيْ وَلَي كِنْ الْغِنِي وَلَهُ عَلَيْ اللَّهُ فَالْذِنَ عَنْ فُورٌ وَلَي كِنْ الْغِنَي وَلَهُ عَلْمُ وَلَا عَنْ الْغِنَي وَلَهُ عَلْمُ ورُ الْغِنَي وَلَهُ عَفُورٌ اللَّهِ فَا الْغِنَي وَلَا عَنْ اللَّهِ اللَّهِ الْعَنْ الْغِنَى وَاللَّهُ عَنْ ورَا الْغِنَي وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَنْ الْغِنَا وَالْمَالِي اللَّهُ الْعَنْ الْعَالَى الْعَالُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَنْ الْعَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَ اللَّهُ الْعَالِي الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْعُلِي الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْ

فنجد في هذه الأبيات الشعرية إن الناس كانت تعتبر الغنى غنى المال ،والمال هو المقياس الحقيقي لقيمة الإنسان،لذلك يطلب عروة من محبوبته أو زوجته تتركه لحال سبيله ينطلق في الأرض الواسعة، كي يحصل على المال والثروة ،فالناس تنظر إلى الفقير على انه شر الناس ،وانه لا قيمة له وهو أضعفهم وأهونهم عليهم فلا خير فيه ،ويقابل بكل ازدراء واحتقار من زوجته ومن الصغار، أما الغني مها كان وزنه ينعم بالاحترام والتقدير ،يقبله المجتمع بكل أخطائه ،ويغفرها له ،وإذا كان للفقير ذنبٌ هين فهو كبير في نظر المجتمع ولكن الغني مها كان خطؤه له رب غفور وهو ماله . ونجد في قوله (۲): -

(١) البيان والتبيين ١١/ ٢٣٤ . وقد وردت الأبيات برواية أخرى في ديوانه وهي :-

دَعِن لِلْ غِنَى أَسْعَى، فَإِن رَأَيْ تُ النَّاسَ شَرَّهُ مُ الْفَقِيرُ وَأَبِعَ لَهُ مَ الْفَقِيرُ وَأَبِعَ لَهُ مَ لَيْهِمُ وَأَهْ وَنَهُ مَ عَلَيْهِمُ وَإِنْ أَم سَى لَهُ حَسَبٌ وَخَيرُ وَيَعَ مَ النَّهُ وَيَنْهِمُ وَأَهْ وَنَهُ مَ عَلَيْهِمُ وَيَنْهِمُ وَيَنْهِمُ وَنَحَ رُدُورِ فِي وَيَعْ مَ مَ لَا الصَّغِيرُ وَيَعْ مَ مَ اللَّهَ عَلَيْهِمُ وَيَعْ مَ مُ اللَّهَ عَلَيْهِمُ وَيَعْ مَ مُ اللَّهَ عَلَيْهِمُ وَيَعْ مَ وَيَعْ مَ مَ اللَّهُ وَيَعْ مَ مَ اللَّهُ وَيَعْ مَ مَ اللَّهُ وَيَعْ مَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَ مَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ

(٢) البيان والتبيين ١٠/١٠. وقد ورد البيت الأول في ديوانه برواية :-

الشعر الجاهلي في البيان والتبيين والمحكمة لحافي لحافُ الضيف وَالبَيتُ بَيتُهُ وَلَـم يُلهِني عَنهُ غَزالٌ مُقَنَّعُ أَحَدِّثُهُ إِنَّ الحَديَث مِن القِـرَى وَتَعلَمُ نَفسي إِنَهُ سَوفَ يَهجَعُ فقد كان مدركا دوره تجاه ضيوفه الضعفاء الذين كان يجمعهم من المساكين والمحتاجين،لدرجة انه ممكن أن يترك لهم فراشه إذا لم يجد للضيف فراشا يأوي إليه وهذا الدور الذي يؤديه لا يمنعه عنه

أي مانع ولا أي شغل شاغل فلا يشتغل بامرأة حسناء مثلا.

وَلَــم يُلهني عَنهُ غَزالٌ مُقَنَّع فراشي فراش الضيف وَالبَيتُ بَيتُهُ ديوان عروة بن الورد أمير الصعاليك، ٨٣.

#### الخاتمة

الحمد لله سبحانه وتعالى نحمده ونشكره على فضائل نعمته اما بعد:

فلا بدلنا من وقفة استذكار لأهم ما توصل اليه الباحث في بحثه من نتائج:

١- تتمثل حياة الجاحظ بمرحلتين :مرحلة الدرس والأخذ عن العلماء ،ومرحلة العطاء والإنتاج .

٢- عُد الجاحظ ملك النثر العربي والموسوعة الأدبية في عصره.

٣- ألف البيان والتبيين من اجل البيان العربي وليس فقط من أجل أرضاء القاضي أبي دؤاد. وذلك
 لأنه ألفه في نهاية حياته على الرغم من كونه على فراش المرض.

٤ - عنى الجاحظ بالنثر أكثر من الشعر وله محاولات شعرية ولكنه لم يكن بارعا فيها، ولكنه برع في تذوقه ونقده للشعر .

٥ - احصينا الأبيات التي وردت في الجزء الأول من كتاب البيان والتبيين وكان عددها ١١٣ بيتاً.

٧- راعي الجاحظ في اختياره للشعر الجاهلي، الجودة والبراعة، وضربها كأمثلة في مختلف المواضع.

٨- اختار الشعر من مختلف الموضوعات الشعرية والتي تشمل (المديح، الرثاء، الغزل، الفخر، الحاسة، الحكمة، الوصف، والصعلكة). وبين لنا من خلالها أن الشاعر يمثل سلاح قومه في بعض الموضوعات الشعرية مثل الهجاء والفخر والمديح، وظهرت أنا الشاعر في الغزل.

وختاما نحمد الله حمدا كثيراً على تيسير اتمام هذا البحث والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم الأنبياء والمرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين.

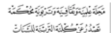
(رينا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا).



# المصادر والمراجع

#### بعد القرآن الكريم.

- ١- الأدب الجاهلي، حسني عبد الجليل يوسف، مؤسسة المختار ،مصر الجديدة -مصر، ط۱/۱۰۱م.
- ٢- أساس البلاغة ،للزمخشري ،تح د.محمد نبيل طريفي، دار صادر ،بيروت لبنان ،ط١، ٢٠٠٩م.
  - ٣- الأعلام ،للزركلي ،دار العلم ،بيروت،ط،٦ , ١٩٨٤م.
  - ٤- الأغاني ،أبو فرج الأصفهاني،شفيق جبري،دار المعارف ،مصر،ط١، ١٩٦٥م.
    - ٥- أمراء البيان ،محمد كرد على ،لجنة التأليف والنشر ، القاهرة ،ط١، ١٩٣٧م .
- ٦- البلاغة الشعرية في كتاب البيان والتبيين للجاحظ، د.محمد على زكي الصباغ، المكتبة العصرية، صيدا -بيروت، ط١، ١٩٩٨م.
- ٧- البيان والتبيين ،عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء ، الليثي، أبو عثمان الشهير بالجاحظ ، تح .عبد السلام هارون، مط المدني المؤسسة السعودية في مصر ، القاهرة، ط٧ ،١٩٩٨م .
- ٨- تاريخ الأدب العربي ، الأدب الجاهلي ،غازي الطليمات وعرفان الأشقر ،مكتبة الايمان ،ط١، ١٩٩٢م.
  - ٩- الجاحظ حياته وأثاره ، طه الحاجري ، دار المعارف ، مصر ، ط٣ ، ١٩٧٦م .
  - ١٠- الجاحظ في حياته وأدبه وفكره، د.جميل جبر ،دار الكتب اللبناني، بيروت ، ط١، ١٩٥٩م .
- ١١- الحيوان، عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء ،الليثي أبو عثمان الشهير بالجاحظ، دار الكتب العلمية، ببروت ،ط٢، ١٤٢٤ ه..
- ١٢ ديوان أحيحة بن الجلاح الأوسى الجاهلي، دراسة وجمع وتحقيق : دكتور حسن محمد باجودة، شركة مكة للطباعة والنشر، ١٩٧٩.
  - ۱۳ ديوان حاتم الطائي ،دار صادر ،ط۱ ،۱۹۸۱م.
- ١٤ ديوان دريد بن الصمة ،تح.عمر عبد الرسول ، دار المعارف ، القاهرة –مصر ، ط١ ، ٢٠٠٩م.
- ١٥- ديوان زهير بن أبي سلمي ،تح. علي حسين فاعور، دار الكتب العلمية ،بيروت -لبنان،







ط۱، ۱۹۸۸م.

١٦- ديوان طرفة بن العبد ،شرح وتقديم :مهدي محمد ناصر الدين ،دار الكتب العلمية ،بيروت -لبنان، ط۳، ۲۰۰۲م.

١٧- ديوان عبيد بن الأبرص ،تح.اشرف احمد عدرة ،دار الكتب العلمية ،بيروت -لبنان ،ط١ ،۱۹۹٤م.

١٨ - ديوان عروة بن الورد أمير الصعاليك ،تح.أسهاء أبو بكر محمد،در الكتب العلمية ،بيروت لبنان ،ط۱ ،۱۹۹۸م.

١٩ - ديوان عنترة بن شداد ،تح. محمد سعيد مولوي، المكتب الاسلامي ،القاهرة ،١٩٦٤ م.

٠ ٢ - ديوان لبيد بن ربيعة العامري ، دار صادر ،بيروت لبنان،١٩٦٢م.

٢١ - ديوان الهذليين ،دار الكتب ،القاهرة ،١٩٦٥م.

٢٢ - العصر العباسي الثاني ، شوقي ضيف ، دار المعارف الإسلامية ، ط١١، ٢٠٠١م .

٢٣- العمدة لابن رشيق .تح محمد محى الدين عبد الحميد ،دار الجبل ،بيروت ،ط٥ ،١٩٨١م

٢٤- الفهرست لابن النديم ، تح رضا تجدد حائري ، دار المعارف ،مصر ١٩٧١م.

٢٥- في الأدب الجاهلي، طه حسين، مطبعة الفاروق، القاهرة، ط٣ / ١٩٣٣م.

٢٦- لسان العرب لابن منظور الأفريقي، دار المعارف المصرية - كورنيش النيل، القاهرة مصر،

٢٧- مجموعة رسائل الجاحظ ،طبع لجنة التأليف والترجمة والنشر.

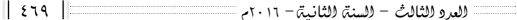
۲۸ - مختار الصحاح ،الرازي ،مراجعة د. خليل توفيق موسى ،دار الرشاد ، حمص -سوريا،ط١، ۱۹۸۹م.

٢٩- معجم الأدباء ،ياقوت الحموي ،تح. د.إحسان عباس ،دار الغرب الإسلامي،بيروت -لىنان،ط١.

• ٣- مقامات بديع الزمان الهمذاني ،محمد عبده ،المطبعة الكاثوليكية، بيروت،١٩١٨ م.

٣١- مقدمة ابن خلدون ،تح .حجر العاصي، دار الهلال ،بيروت -لبنان،١٩٨٣ م.

٣٢- الوصف في الشعر العربي ،عبد العظيم على قناوي ،مطبعة مصطفى البياتي الحلبي وأولاده



الشعر الجاهلي في البيان والتبيين ،مصر،ط۱، ۲۰۰۱م.

#### الدوريات

١ - رواية الأدب الجاهلي في مؤلفات الجاحظ / المنهج والأثر ،د.احمد عبد المنعم حالو ، مجلة المجمع اللغة العربية بدمشق ،العدد ٨٤/ ٢٠٠٩ م.

# فهرس الشعر الجاهلي الوارد في البيان والتبيين

زهير بن أبي سلمي:-

فإنَّ الحَّق مقطعُه ثلاثٌ يمينٌ أو نفارٌ أو جلاءُ

الافوه الاودي:-

أضحت قَرينة قَدْ تَغَير بشرُهَا وَتَجَهَمَ اللَّهِ القوم العِدَا يُكفيكَ مما لا تَرى مَا قَد تَرَي ألوَت بأصبَعها وَقَالَت إنها

مُحرزُ بن علقمة حيث يقول: -

لقد وارَى المقابر من شَريكِ صموتاً في المجالس غير عَيِّ لبيد بن ربيعة:-

إنَك قَدْ أَوْتِيتَ حُكمًا مُعجبًا يَاهـرمَ بِن الأكرَمِينَ مَنصِبًا فَطَبـقْ المَفصِـل وأغنِـمْ طَيبَـاً

دريد بن الصمة:-

حَيّوا تُماضر وَاربَعوا صَحبي أَخُناسُ قَدَ هامَ الفُؤادُ بكُم

وَقَفُوا فَإِنَّ وُقُوفَكُم حَسبي وَأَصابَهُ تَبَلُّ مِنَ الْحُبِّ

كثِيرَ تحلُّمٍ وقليكَ عابِ

جديراً حين ينطق بالصواب



# و المرازي المرازي و المراز

ما إن رَأَيتُ وَلا سَمِعتُ بِهِ مُتَبَذِّلاً تَبدو مَحاسِنُهُ أوس بن حجر:-

أَلْهُا عَلَى حُسْنِ آلآئِه ورُقْبَتُهُ حَتَماْتِ اللَّلو ورُقْبَتُهُ حَتَماْتِ اللَّلو وَيَكْفِي اللَّقَالَةُ أَهْلٌ الرِحَا شتيم بن خويلد :-

ولا يَشْعبونَ الصدْع بَعدَ تَفَاقُم لبيد بن ربيعة :-

نشین صحاح البید کل عشیة مكى بن سوادة:-

تَسَلِم بالسُّكوتِ مِن العيُوب ويَرتَجِئُل الكَــــلامَ وَلَيـسَ فيــــــهِ

مكي بن سوادة:-

حَصِ مُسهِب جَريء جَبَانٌ

أبا مسمع أقبصر فإن قصيدة

كَاليَومِ طالي أَينُتٍ جُربِ يَضَعُ الهِناءَ مَواضِعَ النُقب

عَلَى الجَابِرِ الحَي وَالحَارِبِ كِ بَيْنَ النُسراْدِقِ والحَاجِب لِ غَيْرَ مَعِيبٍ وَلَاْ عَأْتُب

وَ فِي رِفْق أَيديكُم لِنْ إِي الصَّدَع ِ شَاعِب

بعوج السراء عند باب محجب

فَكان السُّكْتُ أَجْلَب للعيُوبِ سِوَى الهَذَيَانِ مِن حَشدِ الخَطِيبِ

خَيْرُ عيّ الرجال عي السُّكوتِ متى ما تأتيكم تلحَقُ بها أخَواتها

يزيد بن صعق الكلابي:-

إِذًا مَا مَاتَ مَيتٌ من تَميم بِخُبـزِ أو بِلَحْـمِ أو بِتَمـــُرُ تَـرَاهُ يَطْـوفَ الأفـاق حِرصَـاً

فَسُرُكَ أَن يَعِيْشَ فَجِيءَ بزَاد أو الشيء اللَّلْفَف فِيْ البِجَادِ ليأكُلَ رَأْسَ لُقَمَانَ بَن عَادِ

قول الشاعر :-

أمية بن الصلت:-

لَهُ دَاعٍ بِمَكَــة مُشمعِـلِ اللهَ يُزِي عَلَيْهَا اللهَ يُزِي عَلَيْهَا امرئ القيس: –

وَلُو عَنْ نَثا ۚ غَيرَهِ جَاءني

عروة بن الورد:-

أعلى النموذج

ذَرِينِي لِلْغِنَى أَسْعَى فَإِن وَأَهْوَنَّهُ مُ وَأَحقَرُهم لَدَيْهِ ـ لَدَيْهِـمْ يُقصَى فِي النَكى وَتَزْدَرِيهِ وَتَلْقَى ذَا الْغَنِيِّ وَلَهُ جَلالٌ قَليلٌ ذَنبُهُ وَالْذنبُ جَلُّم قول المسيب بن علس :-

وإلَيكَ أَعْمَلْتُ اللَّطِيَة مِنْ أَنْتَ الرَئِيسُ إِذَا هُمَ نَزَلُوا لَوْ كُنْتَ مِنْ شَيءٍ سِوَى بَشِر ولأنَّت أجُودُ بِالعَطاءِ وال ولأنَت أشجع مِن أُسَامَة إذ ولأنَت أبيَن حِينَ تَنطِقٌ مِنْ لبيد بن ربيعة:-

وَأَسْتَبَدَتْ مُرَةً وَأُحِدَةً إِنْمَا العَاجِزُ مَنْ لَاْ يُسْتَبِد

وَأَخَر فُوقَ دَارَتهِ يُنَـادِيْ لُبُابِ النُبَرَ يُلبِكُ بالشَهَادِ

وَجُرْحُ اللَّسَانْ كَجُرْحِ اليَدِ

رَأَيْتُ النَّاسَ شَرَّهُمُ الْفَقِيرَ وَإِنْ أَمسَىْ لَهُ كَرَمٌ وَخَيْرُ حَلِيلَتُهُ وَيَنْهَرُهُ الصَّغِيرُ يَكَ ادُ فُؤَادُ صَاحِبِهِ يَطَيرُ وَلَكِنْ الْغِنَى رَبُّ غَفُورٌ وَلَكِنْ الْغِنَى رَبُّ غَفُورٌ

سَهْل العِرَاق وأنْتَ بالقَفْر وَتَوَاجَهُوا كَالأُسْدِ وَالنُمَرِ كَنُـتَ المُنْور كَيلَة البَدْر رَيَانِ لَما جَادَ بالقَطْر 

أخلف قساً ليتني ولو انني واعِيَاً على لقان حُكم التدبر

# و المرابع و المر

عَصافير مِن هذا الانامُ المسحر إذا ما أتاني بين ناري ومَجْزَري وأبذل معروفي له دون مُنكَري بِيْضِ فِي الرَوضِ زَهـرُهُ مُسـتَنيرٌ مِن فِي قَرِيحِ قَدْ أصابَ بَرِيرا تَضَايَتُ عَهَا أن تَوَلَجُها الأبر رًاء العَشِيةِ كَالعَرَارَه

حَبْيِبًا إِلَى البِيضِ الكَوَاعِبِ أَمْلَسَا

بمِثل مِقراع الصَّفَا المُوقَع وَلَــم يُلهِني عَنهُ غَزالٌ مُقَنَّعُ وَتَعَلَّمُ نَفْسِي إِنَّهُ سَوفَ يَهجَعُ

جَلَــَان بالأخبـار هَـشُّ مُولَـعُ

فإن تسألينا كيف نحن فإننا قول حاتم الطائي:-سَلى الجائع الغَرثَانَ يا أمّ مُنْذِر هَـلَ أَبسُـطُ وجهـي أَنَّـه أَوَّلُ القِـرَى ۗ عدي بن زيد العبادي:-كَدمَى العَاجِ في المَحَارِيبِ أو كَال عبيدة بن هلال اليشكري:-ولَفُوكَ أشنَعُ حِينَ تَنْطِق فَاغِرًا

طرفة بن العبد:-رَأيت القوافي يتلجن مُوالجَاً الأعشى:-

بَيضَاءُ صَحْوَتَهَا

امر ؤ القيس :-وَ يَارُبَ يَوم قَدْ أَرُوحَ مُرَحَلًا

عنترةُ بنُ شدَّاد العَبْسيّ:-حَرقُ الجناح كأنَّ لحْيَثي رأسهِ يَستَخبِرُ الرِّيحِ إذا لم يَسمَع وعروة بن الورد:-

لِحَافي لِحَافُ الضَيف وَالبَيتُ بَيتُهُ أُحَدِّثُهُ إِنَّ الحَديَثِ مِن القِـــرَى ق

عنترة بن شداد:-

إِنَ المُحْكُّم مَا لَمْ يَرْتَقِب حَسَباً مَنْ عاذ بِالسَيفِ لَأْقَى فرصَةً

زهير بن أبي سلمي:-

يطلبُ شأوَ امرأَين، قدَّما حسناً هوَ الجَوادُ فإنْ يَلحَقْ بشأوهِمَا أو يسبقاهُ، على ما كانَ من مهل، وقول شتيم بن خويلد:-

يَاْحَلِيْــ أَعَنتَ عَدِياً عَلَى شَأَوَهَا زَجِرْتُ بِهَا لَيْلَةٌ كُلَهَا

قول زيان بن سيار:-

ولسنا كأقوام أجددُّوا رياسة يُريغون في الخِصِب الأمورَ ونفعهم وقُلْنا بلا عِيّ وسْسّنا بطاقةٍ قول بن ربع الهذلي:-

أعَيْن ألا فابكي رُقَيبة إنّه وإنْ كان لم يَترُك مقالاً لقائل

وإنَّ حَديثاً مِنْكِ، لو تَبْذُلِينَــه مَطَافِيلَ أَبكارِ حديثٍ نَتاجُها

أَوْ يَرْهَبُ السَيفَ أَوْ حَدَ القَنا جَنْفَا مَوتَاً عَلَى عَجَل أوعَاشَ مُنْتَصِفًا

نالا الملوك، وبذّا هذه السوقا عَلَـــى تَكَالِيفُهُ فَمِثلُهُ لَجِقَا فمثل ما قدَّما، من صالح، سبقا

مُ إِنَكَ لَمْ تَأْسَ أَسْواً رَفْيقاً تُعَادِي فَرِيْقَاً وِنَبْقَى فَرْيِقَا فَجِئْتُ بِهَا مُؤَيَداً خنفقيقا

يُرَى مالهُا ولا يُخُّس فعَالُها قليلٌ إذا الأموالُ طال هُزالُها إذا النارُ نارُ الحرب طال اشتعالُها

وَصُولٌ لأرحام ومِعْطاء سائِلِ فأقسم لو أدركتك لحمَيْتُه

جَنَى النَّحْل أو أَلبانِ عُوذِ مَطافِل تُشاب بهاءٍ مِثْل ماء المفاصِل

زهير بن ابي سلمي:-

وذي خَطَل في القول يَحسب أنَّه عَبأت له حلماً وأكرمتُ غيرَهُ عبيد بن الأبر ص:-

تلْك عِـرْسي غَضْبَى تُريد زِيَالي إن يَكُن طَبُّك الفراق فلا أحر أو يَكُنْ طِبُّكِ السدّلالَ فَلو في مُرْخِيًا أَذْيالـــي، نَشْــوَانَ وإِذْ فأتركى مكط حاجبيك وعيشي زَعَمَـت أَنَّنـي كَبرتُ وَأَنــّي وَصَحا باطِلي وَأُصبَحتُ كَهلًا إن رَأَتني تَغَيّرَ اللّونُ مِنّي فَبما أَدخُلُ الخِباءَ عَلَى مَهـ فَتَعِاطَيتُ جِيدَها ثُرَمَ مالَت ثُمَّ قالَت فِدىً لِنَفسِكَ نَفسِي أوس بن حجر:-

وَخَصْمُ غِضابِ يُنغضُوْنَ رُؤوسَهُم ضَرْبُت لَفُم إبنط الشِمَال فِأصبَحَت أوس بن حجر:-

أَبَا دُلَيْ جَةً مَنْ يُوصِي بأرمَلَةٍ أم مَنْ يَكُونُ خَطيب القَوْمَ إِن حَفلوا عبيدة بن هلال اليشكري :-

اشغى عقبناةٌ وَنَابَ ذوعَصَل

مُصيبٌ في يُلم م به فهو قائله وأعرضت عنه وهو باد مقاتله

فل أن تعطفى صدور الجال سالفِ الدّهرِ والليالي الخوالي آتيك بَيْضَاء كالمهاة كنت مَعَنَا بالرَجَاءِ والتَأْمَالِ قَلَّ مالي وَضَنَّ عَنِّي المُوالي وَعَلَا الشّيبُ مَفرِقي وَقَذالي ضومَةِ الكشح طَفلَةٍ كَالغَزالِ مَيَ الرَّمالِ الكَثيرَ الرَّمالِ وَفِداءٌ لِالِ أُهلِكَ مالي

أولي فَدَم فِي الشَغبِ صُهْب سِبَالُهَا يَرُد غَارَهِ أَخَرِينَ نِكَالُهَا

أم مِنْ لأشْعَث ذِي طمرينِ طِمْلُالِ لَــدَى الــمُلوكِ أولي كَيْدِ وَ أَمَوَال

وَفَلِحٌ بَادِ وسن قد نصل

لبيد بن ربيعة:-

عالِــم قضاء امرئ بالأوّليّة قَضَى ثم وَلَّى الحكم مَن كان أهلَه طرفة بن العبد :-

الأصِيلُ كأرْغَبِ الكَلْم وال الشَّكم. الثُوابَ وعاجِلَ الأُعُور الشني :-

وكَائِنْ تَرَى مِنْ صَامِتٍ لَكَ مُعْجِب لِسَانُ الفَتَى نِصْفٌ ونِصْفٌ فُؤَادُهُ لبيد بن ربيعة

غُلَبً تَشْذرُ بالذُّحُول كَأنَهَا طرفة بن العبد:-

فَسَقى دِيارك غير مفسدها الافوه الاودي:-

ابْدَأْ بِنَفْسِك فَانْهَهَا عَنْ غَيِّهَا فَهُنَاكَ تُعْذَرُ إِنْ وَعَظْتَ وَيُقْتَدَى المرقش:-

قَلَمْ الدارُ قَفْرٌ والرسُومُ كَما وقول دريد بن الصمة :-

أَبْلَغْ نَعياً وَأُوفَى إِنْ لَقَيْتَهُا فَلَا يَزَالُ شِهَابٌ يُستَضَاءُ بِهِ عَارِي الأشَاجِع مَعصُوب بلمَتهُ

قَضَى هرِمٌ يسوم المُرَيْرَة بينهم وليس ذناابَى الرِّيش مِثلَ القوادِم

كَلِمُ بحُسام سيفكَ أو لسانكَ أبلغْ قَتَادَة، عير سائِلهِ منه

زيَادَتُ لُهُ أَوْ نَقْصُ لُهُ فِي التَّكَلُّم فَلَــَـمْ يَبْقَ إلا صُورَةُ اللَّـحْم والـدَّم

جن البُدى رَوَاْسِيا أقدَامُهَا

صوب الربيع وديمة تهمى

فَإِذَا انْتَهَتْ عَنْهُ فَأَنْتَ حَكِيمُ بِالْقَوْلِ مِنْك وَيحصل التسليمُ

رَقَّش في ظَهرِ الأديم

إِنَ لَمْ يَكُن كَانَ فِي سَمِعِيهُمَا صَمَهُم يَهْدِي المقانب مَا كَم تَهْلَك الصَمَمُ أمـر الزَعَامة في عِرْنِينُهِ شَـمُمُ

# و المراهي و المر

وقول الخطفي :-

عَجِبْتُ لِإِذْلَالِ العَيِي بِنَفْسِهِ وَفَيُّ الصَّمْرِتَ سَنَّرٌ للْعَيِي وَإِنَمَا عبد المسيح بن غسلة :-

وسمّاع مدجنــة تعللــِــنـا فصحوت والنمرى يحسبها

قول مكى بن سواده :-

خيرُ عيِّ الرجال عيّ السُّكوت أفنون بن صريم ألتغلبي :-

لَو إننى كُنتُ من عَاد وأرام لَّمَا وَقَوا بأخِيهِم مَـِنْ مَهُــوَلَـةً أنَّى جَزَوْا عامراً سُوءَى بفِعلهمُ أمْ كيفَ ينفَعُ ما تُعطِي العَلُوقُ به قيس بن معد كرب :-

قَيْسُ أبو الأشْعَثُ بطْرِيْقُ اليَمَنْ

الهذلي:-

كُـرُوا الأَحَادِيثَ عَـن لَيــلى إِذَا بَعُــدَت

أحيحة بن الحلاج :-

والصمت أجم لبالفتي والقول ذو خَطَال إذا

وَصَمْت الذي قَدْ كَانَ بالقَول أَعْلَما صَحيفَةُ لُبَ المَرءَ أَنْ يَتكَلَما

حتى تنام تنــاوم العجــم عم السماك وخالة النجم

حَصِّر مُسْهَبٌ جريء جَبانٌ

أخـــا السَـكُون ولا حَـــدوا عَـنْ السُـنَن أم كيفَ يَجزُونني الشُّوءَي من الحَسَن رئمَانُ أنسف إذا ما ضُنَّ باللَّبن

لَاْ يَسْأَلُ السَائِلُ عَنْهُ أَبِنُ مَنْ أَشْبَعَ آل الله مِنْ بُرِ عَدَنْ

إِنَ الْأَحَادِيَث عَن لَيلَى لَتُلهِيني

ما لم يكن عِنِيٌّ يَشينُهُ مَا لَم يكن لُسبُّ يُعينُه

ministry of high education & scientific research





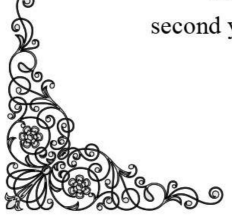


Iraqi University

# COLLEGE OF EDUCATION FOR WOMEN JOURNAL

Scientific, cultural and educational journal
The Third issue

second year ..... 2016









#### Journal of Data

Produced by:Deanship of the Faculty of Education for Girls - Iraqi University

The jurisdiction of the magazine: Humanities (International number:

ISSN (print): 2708 - 1354 ISSN (online): 2708 - 1362

Approval number in Iraq National Library and Archive (2138) for the year 2016

Issue type:Quarterly every six months. (15/6) and (15/12)

Distribution range:Inside Iraq

E-mail: Iraqi\_m\_tr44@yahoo.com

Iraqi.m.tr33@gmail.com

Mobile: 07805863760

Mobile Editor: 07902508153

Mobile Managing Editor: 07904193133

Landline (internal): 2037

Journal Website (Web Sat)

www.gazette.edu.iq

#### General Supervisor:

Prof. Dr. Samira Moussa Abdul Razzaq al-Badri Dean of the College

#### Editor:

Prof. Dr. Raed Yousif Jihad

Ph.D in Program Design & Instruction - English Department

#### Managing Editor:

O.M.D . Issa Ahmed Mahal al-falahy Teaching in the Department of Sharia

COLLEGE OF EDUCATION
FOR WOMEN JOURNAL





# Iraqi University COLLEGE OF EDUCATION FOR WOMEN JOURNAL

شالای والبدیت

Scientific, cultural and educational journal



A.H 1437 A.D 2016

الرقم الدولى المعتمد

ISSN (print) : 2708 - 1354 ISSN (online): 2708 - 1362