

# الإقناع البياني في الشعر الأندلسي \_الكناية أنموذجا\_

أ.د. هناء جواد عبد السادة جامعة بابل - كلية التربية للعلوم الإنسانية

م.د. فرقان نجم جبار جامعة بابل - كلية التربية للعلوم الإنسانية

ما يساعد على كشف ما غمض

من أجل استهالته نحو الاقتناع، ألا الكناية قمة شاهقة من سلاسل و هـ و فـن الكنايـة ، تاركـين مـا نغفـل البلاغـة تطـاول أعنـان الإقنـاع برأسـها في الشعر الأندلسي، فإن قاربنا الإرب التصريح بالدليل أو الأثر فقط، ثم حاولنا ، و أملنا الكبير أن يجد القرَّاء فكرية تبتغي الاستنتاج و البحث في قراءاتهم لهذه الدراسة هفواتها عن ملازمات الدليل أو أسبابه

انصبُّ هـذا البحث على مستوى علينا من أدبنا العربي في تلك الديار الصورة البيانية المنبثقة من فن اعتنقه الأندلسية ، فالنقص قدر كل إنسان ، الشعراء ليبشوا الجهال إلى جانب والله من وراء القصد. النفعية ، و لتحريك نفسية المتلقى مدخل: ذكره إلى دراسات لاحقة إن شاء ، وتسدُّ مهبَّ الشك من كل وجهة اللطيف الخبير. و لعل هذه الدراسة كي تُحالفَ بين أفق الخطاب و المتواضعة أن تكون منارةً لمن أراد التلقى، والذي يصغى إليها يغدو العمل في الحقل البلاغي و الإقناعي أخرساً صامتاً؛ لأن بانيها يلجأ إلى فهو الهدف، وإن قصّرنا فعذرنا أننا ينصرف ويترك المتلقى حائراً بلعبة ) ، فالمتلقى استقبل دليلاً مبتوراً عن أسبابه أو مقتضياته أو ملازماته ، و بهذا هكذا قول ، ألا و هو (حالة السمنة التي تتمتع بها المرأة و التي شكَّتْ الأساورَ عن الحركة و حبست أصواتها ) ، و نفهم من ذلك أن للكناية إيجابيتين ، هما الاستدلال و الإيجاز.

أما إيجابية الاستدلال ، فتجعل المتلقى بلعبة دلالية تنقّب عن ملازمات الدليل المصرَّح به . أما إيجابية الإيجاز ، فقد يكتفي المتكلم بطرح ثلاث كلمات أو بْلِيَالِ و المتلقى الفطن و الحر تكفيه الإشارة

إِنَّ وَ بِهَذَا تَكُونَ الكِنَايَةُ أَبِلُغُ وَ أُقُوى إِقْنَاعاً الإِقْنَاعِيةَ لَلْمَتَكُلِم أَو الشاعر . م من التصريح بالملازمات ؛ فالمعنى

أو مقتضياته ، فعلى سبيل المثال لو الذي يفهمه المتلقى من قصد المتكلم قال قائلٌ : ( فلانة خرساء الأساور بعد التدّبر و التفكّر يكون أقوى تأثيراً ، و أكثر إقناعاً من المعنى الصريح الذي لا يتطلب رجَّ العقل ، فالمتكلم عندما سوف يدخل في ارتجاج فكرى يبحث يُكنِّي يريد من ذلك إشراك المتلقى في عن مقتضيات الدليل كي يعشر على العملية الإقناعية ؛ لأنّ الكناية تجعل المغزى الحقيقي والمقصود من طرح المتلقى يقوم بعملية ذهنية عقلية لإدراك العلاقة الدلالية التلازمية مابين المعنى السطحي الظاهر (المكنى به)، والمعنى الخفى الذي يريد المتكلم التوصل إليه (المكنى عنه)، و هذا ما يجعله يتوصل إلى الفكرة التي يريدها المحاجِج بنفسه ، و توصل المتلقى إلى ما يريده المحاجِج عضواً فاعلاً و منتجاً بالتأمل و التفكُّر بنفسه يجعل تقبلَها و الاقتناع بها سهلاً في العملية التواصلية لا مستهلكاً كآلة ميسوراً ؛ لأنه هو الذي استدل بنفسه تسجيل تأخذ ما ينفخ في روعها من على صحة ما يقوله المتكلم ؛ لذلك دون أن تعيى ؛ فالاستدلال يدخل المتلقى تمثّل الكناية حجّة يتوجه بها المتكلم إلى عقل المتلقى لينقله من التعبسر الكلامي الظاهر إلى دلالةٍ أعمق تردفها في التداول ، و يبدو أنّ ذلك كان مكمن أقل كإشارة إيحائية لملازماتها المحذوف السرّ في تسابق البلغاء إليها(١)؛ فهي دون الاكتراث بطرح كافة التفاصيل، تعطيك ((القضية و في طَيِّها بُرْهَانُها)) (٢) ؛ حتى عُـدَّتْ ظاهـرةٌ ( فكريـةٌ / فنيـةٌ ) يمكن رصدها و معاينتها في التجربة

و إذا كان الخطاب هو جملة ما يصدر

ﷺ دون البوح المفصَّــل .

إلى ذلك هو بحر الكناية بما تمتلك من التأثير، فلا بد لهذا الخطاب أن يأخذ أمواج التعبير الموحى و المهذّب بوقت بعين الاهتمام لجملة من المعطيات منها واحد، وأضافت إلى ذلك الاتساع في : (مصالح المخاطبين، قناعاتهم المكنونة مضمون الكلام، و المبالغة في التنكير، في ذواتهم التي قد تكون متوافقة مع و المحافظة على الأدب الراقبي الممتاز، ما يدعو إليه هذا الخطاب أو متعارضة وحسبك في النهاذج القادمة دليلاً على

#### ١ – الكناية عن الصفة:

و أسلوب الكناية من بين أساليب يعمل هذا النمط من الكناية على البيان التي تمكِّن المتكلمَ أو الشاعرَ من ترسيخ الصفات التي يتحلَّى بها مراعاة هذه المعطيات ؛ لأنه الأسلوب الموصوف في ذهن المتلقى ، فيكون الوحيــد الــذي يســتطيع بــه المتكلــمُ ((فيهــا المعنـــى المكنّـــى عنــه صفــةً ؛ و لا نقصد هنا بالصفة النعت . كا نلفت إلى أن الصفة هنا تُضمَر و يُذْكَر الموصوف وحده ))(٥) ؛ كي ينشغل يكون باعثها الخوف من اللوم و النقد المتلقى في عملية الإحاطة بالمحذوف من و التعنيف و الخوف من الخروج عن خلال الاستدلال بالقرائن اللفظية أو آداب المجتمع الذي يعيش المتكلم فيه المعنوية الواردة حتى يحصل على لذة اكتشاف الدلالة ، علىاً أن الانقياد وراء الوحيدة التي تيسِّر للمتكلم أن يقول مهمة الاستدلال تُعَدُّ مغامرةً لا تحمد - بحيوط اتصال أن التعبير بالواقع المرجعي الذي انبشق في النا الم كلُّ شيء، وأن يعبر بالرمز والإيجاء عن عواقبها دون الإمساك بخيوط اتصال

وقدكان الشاعر الأندلسي حريصاً على منه النص، لذلك سنطلع على نهاذج إلله

قال زاهـدُ طليطلـة المشـهورُ بالكرامات ﴿ إِنَّ

عن المتكلمين من أجل الإقناع أو معه ، أحوال المخاطبين على أن يكون ما نقول. الخطاب مناسباً لمقتضى أحوالهم (<sup>٣)</sup> . تجنب التصريح بالألفاظ الخسيسة أو المستهجنة أو الجارحة التي قد يكون باعثها الاشمئزاز من موقف ما ، أو قـد ، لكل ذلك كانت الكناية هي الوسيلة كل ما يجول بخاطره(٤).

إيصال مفاهيمه إلى جمهور التلقى دون كنائية تؤكد ذلك. جرح العواطف أو خدش المشاعر أو اشمئزاز النفوس ، و كان الطريـق المـؤدي عبــدُ الله بــن فــرج العسَّــال (ت ٤٨٧ه) 🦳

نَعِلَهُ كَانَ النَّتِينَ يَعِلَمُ كَلَكَ النَّبِينَ يَعِلَمُ كَلِكَ النَّالِينَةِينَ يَعِلَمُ كَلَّكَ النَّال

أَذفو نــش(٦): [البســيط] يا أَهْلَ أَنْدَلُس حُثُّوا مَطِيَّكُمُ في المقام بها إلا من العَلَطِ الثوتُ يَنْسِلُ مِن أَطْرَافِهِ ، و أَرى ثَوْبَ الجزيرة مَنْسولاً من الوَسَطِ (٧)

للإنسان ، كاشتهال الشوب على الجلْدِ ؛ في يظهر على المكان من انهيار و خراب و حرائق و ... كها يظهر على الشوب من شقوق و ترهلات و ... ، المكان بالإنسان حتى كأنه ثوباً يمسه مع جزيرة الأندلس عندما أُخِذَتْ من الإنسان مساً حقيقياً.

و لو كانت العبارة خالية من الاستعارة ، لم تعد تصلح للسكن فيها لأنها لم إِللَّهِ فَهِي تحتمل التصوير الكنائي أيضاً ؛ إذ إيم المن المجزيرة مسقوطة من الوسط منزوعة من العرب ليس من أطرافها الم الله إنها الأطراف) فهذا السياق يحتمل بل من وسطها، و هذا الحدث غاية في م التأويل الكنائي أيضاً ؛ لأن الشاعر السقوط، فالجزيرة لم تعد آمنة لسكانها

في رثاء طليطلة بعد سقوطها بيد يريد شيئاً آخر غير المعنى الظاهر. فالشاعر لم يذكر الحقيقة المقصودة على سبيل الصراحة و هي (خراب البلاد و انحلاله من الوسط لا من الأطراف ) ، بل لجأ إلى ما يجاورها من الصفات ، فترك التصريح إلى التلميح، و الذكر إلى الإشارة ، حتى قرن المكان بالثوب نقف عند قوله: (و أَرى تَوْبَ الجزيرة المنزوع من الوسط لا من الأطراف. مَنْسولاً من الوَسطِ)، فالكناية هنا فالشاعر عدل عن ذكر صفات المكان عن خراب الأندلس، و هي ممزوجة الحقيقية و كنَّى عنها بانسلال الثوب، و باء الاستعارة؛ لأن المكان ليس ثوباً لم يكتف بذلك بل جعله ( مَنْسولاً ) -يُلبَ س أو ينسل ، لكن لشدة ملابسة اسم مفعول - من الوسط ، أي مُنتزَعاً الإنسان له قال: ( ثوب الجزيرة ) . و من لابسه ، و هذا التصوير داعية إلى المراد من ذلك بيان شمولية المكان تهويل الحدث و ترويعه ؟ إذ من المعتاد عليه أن الثوب يُنزَع من الأطراف ، أما إذا أُنتُ زِعَ من الوسط فهاذا يعني هذا ؟! ، يعنى أنه مسلوب بالجبر العنيف لا بالاختيار ، و بالتالي لم يعد الثوب فه و تعبير دقيق عن شدة احتكاك ساتراً لكيان الجسم ، و كذلك الحال

تعلق كالدائدة تعلق كالدائدة تعلق كالدائدة تعلق كالدائدة تعلق كالدائدة تعلق كالدائدة تعلق كالدائدة

المسلمين بعد تشتها إلى طوائف متفرقة

تعد حافظةً لهم ، فأصبحت الأندلس

حتى استنجدتْ بالمرابطين.

فالمتلقي الأندلسي لهذه الكناية ألا تنفلق عنده الإثارةُ عندما يتصور حال البلاد نُحلقتَ أعمى ولكن و ما يتداعي في ذهنه من استعراض للحوادث التي فتكت بأهل البلاد من جازيتُ شعراً بشعر قتل الرجال و ذبح الأبناء و تسخير الناس دون مسوِّغ أو شرح أو قانون إن كنتُ في الخَلق أُنثَى ؟! ، ألا يَرى المتلقى من هذه الكناية ما يغنيه عن سرد القصص وضرب الأمثلة و استخلاص النهاذج ؟! ، ألا تنظرح في هذه القصيدة الماجنة ثلاث يَرَى أن هذه الكناية هي كلمات موحية كنايات هي : لمسلسل طويل من الظلم و الاستعباد ١ - (من المدوّر أُنْشِئتَ) ، كناية عن و التشريد؟! ، فأى تعبيريدك على موصوف ... الرمزية كهذا التعبير؟!.

على هذا النهج قالت الشاعرة نزهون صفة قوة شعرها. بنت القلاعي (\*) رداً على هجاء أبي بكر و الذي يهمنا هو الكناية الأخيرة ، المخزومي الأعمى لها(٩) : [المجتث] قل للوضيع مقالاً

> يُتلى إلى حين يحشَر منَ المدوَّر أُنشِت ـتَ و الخرا منه أعْطَر حيثُ البداوة أمْسَتْ في أهلها تَتبَخْتر

يَجِلُهُ كَلِيَوْلِيْنِهُمْ يَجِلِهُ كَلِيوْلِيْنِهُمْ يَجِلِهُ كَلِيَّوْلِيْنِهُمْ يَجِلِهُ كَلِيَّ الفَيْهُم

لذلك أمست صياً بكل شيء مدوَّر (١٠) تهيمُ في كل أعْوَر فقُل لعَمري من أَشْعَر فإنَّ شِعْرِي مُذَكَّر

٢ - (حيثُ البداوة أمْسَتْ في أهلها لذلك فالكناية لها دور في الحجاج ؛ لأنها تَتَبَخْتر) ، كناية عن نسبة صفة بمثابة الدليل الذي يلجأ إليه المتكلم التخلف و عدم التحضر للموصوف. لإِثبات معانيه و إقناع المتلقى (^) . و ٣ - ( فإنَّ شِعْرِي مُذَكَّر ) ، كناية عن

فالشاعرة لم تصرِّح بصفة القوة من خلال ما وضع لها من ألفاظ ، بل عبَرتْ عنها تعبيراً موحياً فاستبدلتها بلفظة (مُذَكّر) لما لها من تجسيم و إلله ترميز لمعنى القوة ؛ فالذكورة رمزٌ للقوة بهز ، فعمدت الشاعرة إلى هذه الكناية في الجي هـذا الموضع لأنها أبلغ و آكـد و أقـوي \_

تأثيراً من التصريح ؛ كونها تخلق طباقاً مع لفظة ( أُنثَى ) في صدر البيت الأول هذا من جهة ، و من جهة أخرى تقرع يتبعها العطاء غالباً (١٢). النص الهجائي ليتوصل بنفسه إلى أن مما دفع المخزومي (\*) إلى الرد قائـ الأراا) : [المتقارب]

١ - ( تجــرُّ مــن التَّيــه أذيالهـا ) ، كنايــة عن صفة فقدان الصواب ؛ لأن التيه على حجم تأثير الكناية في المساجلات أو التكبر ليس من عادات الإنسان الإقناعية أو الحجاجية .

السوى و هذا مما يجاور فقدان ﴿ إِلَّهُ الصوابِ .

إن ٢ - ( لو أبصرتْ بشَّةُ شمَّرتْ ... أحدهما على الآخر في هَجُوه كلمةً ، و إن سِربالهَا)، كناية عن صفة ممارسة أجبرهما على الكف عن التهاجي (١٣)

المال ، فالبشاشة تلميح للعطاء ؛ لأن البشاشة حسب المتداول عند العرب

ذهن المتلقى و تدفعه إلى البحث عن ٣ - (كما عوَّدَتْني) ، كناية عن صفة الدلالة التلازمية ما بين معنى اللفظ كثرة ممارسة الجنس، و هي بمثابة حجة الظاهر و المعنى الخفى ، و من ذلك الشهادة على فجورها و عدم عفتها ، و تتوصل الشاعرة إلى إشراك المتلقى في من خلالها أيضاً يبرهن الشاعر للمتلقى الخاص و العام أنه إذا كانت هي تـذمُّ هجاء المرأة يصل إلى مستوى هجاء المخزوميّ الأعمَى فلِمَ تمارس الجنس الرجل، و هذا ما حصل بالفعل، و معه ؟! ؛ فيكون الجواب لأنها تحب التجارة بالجسد مع أي إنسان حتى و إن كان ذمـــاً .

ألا قل لنزهونة ما لها فالمخزومي سطَّرَ ثلاث كنايات في بيتين تجررُ من التَّيه أذيالها لا أكثر من أجل إثبات أيها أشعر و لو أبصرت بشَّةً شمَّرتْ نزهون التي جاءت بشلاث كنايات كما عوَّدَتْني سِربالهَا مشتتة في أرجاء القصيدة أم هو ؟! ، فَرَدُّ في البيتين ثلاث كنايات تبرهن للمتلقى الكناية بالكناية ما هو إلا عملية تأثير متبادل بنفس الاستراتيجية التي تلقاها منها ، و هذا إن دلُّ على شيء فهو يدل

و بسبب ذلك حَلَف صاحب المجلس الـذى تهاجيا فيـه عـلى أن لا يزيـد الجنس مقابل الحصول على العطاء أو ؛ فاعترض المخزومي و قال: (( أكونُ

هجّاء الأندلس و أكفُّ عنها دون شيء ؟ فقال أنا أشترى منك عِرْضَها فاطلبْ ، فقال بالعَبْد الذي أرسلته فقادني إلى منزلك ، فإنَّه ليِّنُ القلِّدُ رقيق الملمس ... و انْفَصَل المخزومي بالعَبْد بعد ما المبتذل من صراحته المعتادة و بالتالي أصلح بينه و بين نزهون ))(١٤) ، فإصرار يكون مؤثراً بالإيحاء ، الأمر الذي المخزومي على هجاء نزهون و انصرافه يدعو المتلقى إلى تشييد بناء المحذوف عن هجائها مقابل العبد يؤشر إلى مدى انجراحـه بأبيـات نزهـون و انفعالـه بهـا ، و هـذا بفضل التعبير الكنائبي الموحي و جليل خطره في التأثير أو الإقناع.

#### ٢ - الكناية عن الموصوف:

بين الصفة و الموصوف مؤسَّساً على أن (( یکون المعنی المکنَّی عنه موصوفاً الموصوف أو بيان حدوده.

المراوغة المتأتية من قصدية الإظهار أو بصحة الأطروحة ، و هذا ما تطمح له إلله الإضار التي تتجلَّى من خلال اللغة ولَّادة . المعبِّرة عن ملامح فكرية مقصودة ، فما استعمالها لهذه الكناية إلا لمحاججة ﴿ إِنَّهُ

عَلِمُ كَانَ النَّذِي عَلِمُ كَانَ النَّذِي عَلِمُ كَانَ النَّذِي عَلِمُ كَانَ النَّذِي عَلِمُ كَانَ النَّذِي

القراءة الطامحة إلى كشف مضامينها. و شعراء الأندلس من أولئك البلغاء الذين تصدوا لمقتضيات هذه اللعبة ، فأرادوا أن يعيدوا للاتصال ماء وجهه ، و في ضوء ذلك عَزَفَتْ وللادة بنت المستكفى على وتر العتاب لابن زيدون عندما مال عنها إلى جاريتها ، فقالت (١٦): [الكامل]

و لقَـدْ علمتَ بأنَّني بـدرُ السـا تتخذ الكناية منحًى جديداً في العلاقة لكنْ ولعت ، لشِقوق ، بالمشتري فالشاعرة أوردت التركيب ( ولعت ... بالمشترى ) كناية عن جاريتها دون ، فننتقل من صفته إليه . و يستلزم التصريح باسمها ، كإشارة إلى أنها هـذا أن تكون الصفة مذكورة))(٥١) و أفضل من جاريتها في الجهال ، كفضل الموصوف محذوفاً بغيـةَ تبريـز حجـم البـدر عـلى المشـتري و هـو نجـمٌ تعرفـه | العرب(١٧) ، حتى تغدو الكناية هنا وقد باتت مسألة الكناية عن الموصوف حجة يكتشفها ابن زيدون من خلال التي يطرحها الخيال الشعرى من الاستدلال أو البرهنة الفكرية داخل المسائل المهمـة ؛ كونهـا تتوسـل بجماليـات نفســه ، و متــي مــا اكتشــفها ربــما يقــرُّ ا

جاذبةً إليها ممارسة التلقي أو عملية ابن زيدون بأنه ليس من الإنصاف أن ٧

يترك جمال البدر ويولع بمن هو أقل منه جمالاً؛ فأين جمال البدر من جمال بشأن الموصوفين في الذات المتكلِّمة ، نجم المشترى ؟! ، و بذلك ينبجس في ذهنه الاستدلالُ المقنعُ.

فكانت ولادة تهوى ابن زيدون ثم مالتُ عنه إلى الوزير ابن عبدوس و الكلام بأسره يحوي حكايةً عمًّا كان الني كان يلقب بـ(الفار) كخطوة بين ابن زيدون و ولادة و ابن عبدوس. حاسمة لقطع علاقته مع جاريتها، فتصوير حبيبته بالأكل الشهى دالة فولادة امرأة تشعر أنها قد أهينَتْ، على نقاوة حبيبته من الدناءة، وبالتالي فتلعبُ الغيرةُ في قلبها ، وتحدثُ عندها تبرئتها من تهمة الخيانة ، وتصوير ابن ردةُ فعل حتى انقلب حبُّها إلى جفاءٍ عبدوس بالفار دالة على نهاية الذم ؟ شديدِ ، حتى وصلت أخبار علاقتها إذ تلبَّس ابن عبدوس بالخصلة الدنيئة زيدون ، ثم احتدمت العداوة بينها (١٨) بمقدرات الأشياء الجميلة التي تعود ، فاستثمر ابن زيدون لقب منافسه لهجائه و تحقيره في عين ولَّادة ، فقال(١٩) : [الســط]

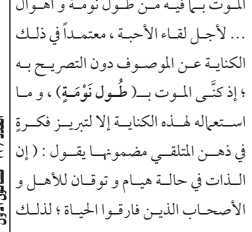
أَكْلُ شَهِيٌ أَصَبْنا من أطايب براءة الحبيبة.

تبرز في البيت الثاني كنايتان ، الأولى أَنُّ كنَّى بها عن ولَّادة بالأكل الشهيِّ ، و الثانية كنَّى بها عن ابن عبدوس

بالفار ، و جاءت الكنايتان للتلويح فأخرج الشاعر الكلام مخرج الكناية فعدل بلفظ (الأكل الشهى) عن ولادة ، و بلفظ (الفار) عن ابن عبدوس، مع ابن عبدوس إلى مسامع ابن التي لا تبتعد عن وتر الخيانة و العبث للآخرين ، و بذلك أعطت الكناية دلالتها المؤثر التي ألحقت الأذى بمنافسه ، و التي قد يندمج الرأي العام عَيَّرْ تُمُونًا بِأَنْ قد صار يَخْلُفُنا معها فتسوقه في اتجاه الشاعر و من ثم في من نُحِبُّ، و ما في ذاكَ من عارِ يقتنع بخسة الوزير ابن عبدوس و

بَعْضاً ، و بَعضاً ويمكن تجسيد المشهد الكنائي الذي للفار ينبجس في ذهن المتلقى الخاص أو العام بالمخطط التالي:

تجلت كالقرافض عجلت كالقرافض عجلت كليكرافض عجلت كالقرافض بعلت كالقرافض عجلت كالقرافض عجلت كالقرافض



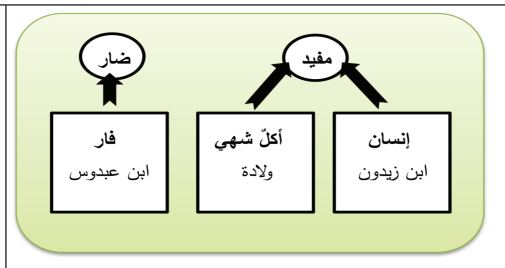
تُنبَّهُنِي منها إلى الحشر أهوال

فإضار لفظ ( الموت ) و استعراض الله

مخاطره بــدلاً عنــه أبلــغ تأثــيراً مــن عليه

العكس، لأنها تُشْعِرُ المتلقى أن الـذات ﴿ إِنَّ

المتكلِّمة تتمنى الموت لترقد بين الأحبة



فبإمكان هذا المشهد أن يعقد مقارنة وياحبّذا ما بينهمْ طُولُ نَوْمَةٍ في ذهبن ولَّادة تجعلها تُخـبِّرُ نفسَها بِين العيش مع إنسان أو حيوان ، بين عبر الشاعر عن تقبُّل ذاته لأعباء السامي و الوضيع ، بين المفيد و الضار الموت بها فيه من طول نومة و أهوال ، و من غير المعقول أن تختار العيش ... لأجل لقاء الأحبة ، معتمداً في ذلك مع كائن يهفو عن مرتبتها كإنسانة ، الكناية عن الموصوف دون التصريح به و مهذا يكون الشاعر قد جذب اختيار الحبيبة له ؛ و لعل مودته لو لادة و استعماله لهذه الكناية إلا لتريز فكرةٍ ا ذمه لابن عبدوس كان من الأسباب في ذهن المتلقى مضمونها يقول: (إن التي قادت إلى السجن رغبةً في إبعاده الذات في حالة هيام و توقان للأهل و عنها (٢٠) . وعلى ذلك النهج الإقناعي الأصحاب الذين فارقوا الحياة ؛ لذلك ي عن رسر هي تستلد الموت بها فيه من سكرات النافي الأهل و الأصحاب قائلاً (١١) مهولة بحثاً عن فرصة اللقاء) ؛ لذلك النافي [الطويل]

و يا حبَّذا الأحياءُ منهمْ و حبَّذا

مفاصلُ منهم في القبور و أوْصَال عَلِيْهُ كَلْتَوَالِيْفِينِي بَعِلِيْهُ كُلْتَوَالِيْفِينِي بَعِلِيْهُ كُلْتَوَالِيْفِينِي بَعِلِيْهُ كُلْتَوَالِيْفِينِي بَعِلِيْهُ كُلْتَوَالِيْفِينِي بَعِلِيْهُ كُلْتَوَالِيْفِينِي (170

قال مفتخراً (٢٤) : [الوافر] ألم أَجْعَلْ مثارَ النقع بَحْراً على أنَّ الجياد له سفينُ

أورد الشاعر تعبيراً كنائياً عن نسبة يؤثث هذا النمط الكنائي عملية صفة اجتياز أزمات البحر و أهواله إلى ذاته ، تلميحاً إلى أن غيره لم يقلب مشار النقع من البرإلى بحر، وقد أورد الشاعر هذه الكناية لأجل تثبيت الافتخار بهذه المغامرة في ذهن السامع ؟ و أهواله . فالتعبر عن مغامرة البحر أبرز للمتلقى المشهد الواقعى المجرّب ١٦٧ه) إلى معركة بحرية ؛ فالتركيب (مثار النقع) يجعل المتلقي يستدعي في ذهنه قول بشار (۲۰۰ : [الطويل] كَأَنَّ مُثَارَ النَّقْعِ فَوْق رُؤُوسِهِمْ و أَسْيَافَنا لَيْلٌ تَهَاوَى كُواكِبُهُ

فإذا كان بشار بن برد حمَّل وصفّه بحجة الشهادة أو الحضور دون أن

عَلِيْ كَالْتِوَالِيْفِينِ بَعِلِيْ كَالْتِوَالِيْفِينِ بَعِلْمُ كَالْتُوالِيْفِينِ بَعِلْمُ كَالْتُوالِفِينِ بَعِلْمُ كَالْتُوالِفِينِ بَعِلْمُ كَالْتُوالِفِينِ بَعِلْمُ كَالْتُوالِفِينِ بَعِلْمُ كَالْتِوالْفِينِ بَعِلْمُ كَالْتُوالْفِينِ بَعِلْمُ كَالْتُوالْفِينِ بَعِلْمُ كَالْتُوالْفِينِ بَعِلْمُ كَالْتُوالْفِينِ بَعِلْمُ كَالْتُوالْفِينِ بَعِلْمُ كَاللَّهُ الْفِينِ فَي الْعُلْمُ كُلْلِيْ الْفِيلِي فَلِي الْمُعْلَى الْفِيلِي فَلِي كُلْلِيْلِوْنِينِ بِي الْفِيلِيِّ فَلِي الْفِيلِي فَيْلِيْ كَاللَّهُ الْفِيلِي فَيْلِي لِلْفُرِيلِ فِي الْعُلْمُ كُلْلِيْلِوْنِينِ فِي الْفُرْلِيِيِولِيْفِيلِي الْفِيلِي فَلْمُ كُلْلِيْلِيْفِيلِي فِي الْفِيلِي فِيلِيْلِيْفِيلِي فَلِيْلِيْلِيْفِيلِي فِيلِي لِلْفِيلِي فِيلِيْلِي فِيلِي لِمُنْ كُلْلِيلِيْلِيْفِيلِي فِيلِي فَالْمُولِيلِيْلِيْفِيلِي فَلْمُ لِلْفِيلِي فِي الْمُؤْلِيلِيْلِيْفِيلِي فَالْمُ لِيلِيلِيْفِيلِي فَلْمُ لِلْمُلْلِيلِيْلِيْفِيلِي فِيلِي لِمُلْتِيلِي فِيلِي فَلْمُ لِلْمُلْتِيلِي فِيلِي فَلْمُ لِلْمُلْلِيلِيْفِيلِي فِيلِي فِيلِيلِي فَلْمُ لِلْمُلْلِيلِيلِيْلِيْفِيلِي فِيلِي فِيلِي لِلْمُلْمِيلِي فِيلِي فَلْمُ لِلْمُلْمِيلِيلِيْفِيلِي فَلِيلِي فَلْمُ لِلْمُلْمِيلِي فِيلِي فِيلِي فِيلِي فِيلِي فِيلِي فِيلِيلِيْفِيلِي فِيلِي فِيلِي فِيلِي فِيلِي فِيلِيلِي فِيلِي فِيلِيلِيلِيْفِيلِي فِيلِي فِيلِيلِي فِيلِيلِي فِيلِي فِيلِيلِي فِيلِي فِيلِيلِي فِيلِيلِي فِيلِي فِيلِيلِي فِيلِيلِي فِيلِي فِي

مع أنها عالمة و مدركة و محيطة بفضاء الموت و أهواله المرعبة.

٣ - الكناية عن نسبة الصفة إلى الموصوف:

الإقناع الشعري في الأندلس ، كآلية من الآليات التي تحفظ الشعر من داء التقريرية أو التعبيرات المباشرة التي لا تدع للمتلقى لذة المغامرة باستكشاف المعانى ؛ لذا انطوى هذا النمط على كونه من المشارقة الوافدين من بغداد أن يكون المعنى المكنَّى عنه نسبةً إلى الأندلس الذين لم يجربوا مكائد البحر حاصلة بين الموصوف وصفته الملازمة له ، إثباتاً أو نفياً لها ؛ و لذلك يذكر بتحويل مثار النقع بحراً ، و الجياد الموصوف و صفته أيضاً ، ثم تتم نسبة سنفناً ، فيه ما فيه من شدة الموقف هذه الصفة إلى ما يلازم صاحبها أو ما وقوة التأثير، ثم إن هذا التعبير قد يتعلق به ، أو يتم نفي هذه النسبة (٢٢) ، من أجل تثبيت المعلومة في ذهن المتلقى في صورة شعرية محسوسة تبتغي تصيير أو ترسيخها و هذا هدف الكناية بشكل أو تحويل المعركة البرية التي وصفها عام؛ فالمتكلم ((حين يلجأ إلى الكناية الشاعر المشرقي بشار بن برد (ت فإنه لا يزيد في المعنى من حجمه ، و إنما يزيد فيه من حيث إثباته و طريقة توكيده، و لذلك فالكناية أبلغ من  $(10^{10} - 10^{10})^{(77)}$  مها كان الأمر.

> إ و قد شمنا رائحة هذا الهدف في إلى النبية للشاعر أبي الفضل البغدادي (ت ، ٥٥٥) أحد الوافدين إلى الأندلس ؛ إذ

حسبها يرتئيه وينسجه خيالُه ، وقد لجأ إلى هذه الآلية ليحرِّكُ بها آلياتِ الفهم و التأويل لدى المتلقى، و في النتيجة أهوال البحر و جرَّبها أيضاً ؟ لذلك يستدلُّ المتلقى على أجواء السعادة و نسب مغامرتها إلى نفسه من خلال النعيم التي هي فيها ، و كأنها في حياة إبراز ضمير التكلم في الفعل ( أُجْعَلْ النية ؛ بسبب ما ادخرته من ثواب ( لِلْمُصابِ الصَّابِ سِ ) . فسبيل التكنية أقنع من بشار بن برد ؛ لأن نفسية جعل الكلام أكثر إقناعاً بأن زوجته في

مستعجلاً من قبل أن تنسى و احفظْ ثيابكَ إن مررتَ بهِ فالظلَّ منه ينجِّسُ الشَّمسا

فالشاعر أراد أن يثبت سمة النجاسة للمهجو ، فـترك التصريح بهـذا و أثبتـه لما له تعلق بالمهجو و هو ( اسمه + ظله)، و بذلك تجرَّد المهجو من سمة الطهارة ؛ لأن المراد من توظيف هذه ل الكناية تخصيص صفة النجاسة بالمهجو نسبتهما إليها مباشرةً و أثبتهما لما له - الموصوف - لا عن طريق التصريح ، إليَّ تعلق بهـا و هـو اللحـد . فقـال : ( في قُبَّةٍ للله عـن طريـق نسـبة صفـة إلى شيء آخـر للجُجُهُ

يجرِّب أهـوال المعركـة البريـة فـإن أبــا الفضل البغدادي حمَّل وصف بحجة الشهادة و التجرية أيضاً ؛ لأنه شاهد ) ، و بذلك يكون أبو الفضل البغدادي المتلقى ترتاح بشكل أكبر عند الموضع رفاهية الآخرة. القولي الذي تُذكر فيه الدعوى مع وقال حطيأةُ الأندلس أبو بكر يحيى أكثر من دليل ، و هذا ما وفرته كناية بن سهل اليكِّي (\*) في هجاءٍ لشخص (٧٢) نسبة الصفة عن الموصوف في البيت ؛ [الكامل] فحضور ضمير الذات يشفع الوصف بدليل التجربة و الشهادة معاً . لا أعِدِ الوضوءَ إذا نَطَقْتَ به الشهادة فقط كها في بيت بشار.

و نجد الشاعر أبا إسحاق الإلبيري في رثائه لزوجته يخصص المنزلة الجميلة في القسر ها عسر كناية النسبة (٢٦): [الكامــا]

مَقْصُورةً في قُبَّةٍ مِنْ لُؤلؤ

ذَخِرتْ ثواباً لِلْمُصابِ الصَّابِر

فالشاعر أراد أن يثبت النعيم و المجد إلى زوجته و هيي في قبرها ، فَعَـدَلَ عـن مِنْ لُؤلو )؛ لأن لحدها يسطع نوراً يتعلق بالموصوف. فسبيل التكنية جعل م

عَلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِ عَلِيْ كُلْتَوَالِيْفِينِي عَلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي عَجِلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي عَلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي عَجِلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي عَجِلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي عَجِلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي عَجِلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي عَجَلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي عَجِلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي وَعِيلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتَوْلِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتَوْلِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتَوَالِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتَوْلِيْفِينِي وَعِيلِيْ كَلْتَوْلِيْفِينِي وَعِيلِيْ كَلْتَوْلِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتَوْلِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتُوالِيْفِينِي وَعِيلِي وَلِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتِوالِيْفِينِي وَعِلِيْ كَلْتِوالْفِينِي وَعِلْمِي وَعِلْمِي وَالْفِينِي وَعِلْمِي وَالْمُؤْمِنِي وَعِلْمِي وَالْمُؤْمِنِي وَالْمُؤْمِنِي وَالْمِيلِيْفِينِي وَعِلْمِي وَالْمُؤْمِنِي وَالْفِينِي وَعِلْمِ كَلْتُوالِيْفِينِي وَعِلْمِ كَلْتِوالِيْفِينِي وَعِلْمِي وَالْمُؤْمِي وَالْمِيلِي وَالْمُؤْمِي وَالْمِيلِي وَالْمُؤْمِي وَالْمُؤْمِ

الكلام أكثر تأثيراً ؛ فإذا كان اسمه يبطل الوضوء و ظله ينجِّسُ الشمسَ و هي المطهِّر الثالث بعد الماء والتراب، فكيف بمن لامسَهُ ؟! ، و بذلك يستدل المتلقى على نفى سمة الطهارة عن البسيط الأفق أو الذي لا يمتلك حساً المهجو حتى يصل إلى أقبح صورة فنياً عالياً في الاستدلال لا يستطيع فتح ممكنة يحملها المهجو بفضل إيحائية شفرات الكنايات البعيدة أو الصعبة التعبير الكنائي.

#### ٤ – الكناية القريبة:

الدلالة حتى يزول عنده الشك و فنجاح الإقناع مرهون بملاءمة الشاعر التوهم، يلجأ إلى توظيف هذا النوع الأفق طبقة التلقي التي يُوجِّه خطابه من الكناية ، و المقصود منها: (( هي إليها . التي ينتقل فيها الذهن من المعنى ٣- تساوي بساطة أفق المرسِل مع بين المعنيين ، كخرساء الأساور ، الأساور والسمنة واسطة ما ))(٢٨) . و لعل أسباب توظيف الكناية القريبة و الإحساس الفني ، كمواقف الإجهاد تحود إلى ما يلي:

إلى التعبير تأتي كناياته واضحة قريبة من المرسل إليه ليس بإمكانه إجهاد العقل إلى التصريح ، و العكس صحيحٌ ؛ لأن إن الشاعر البسيط لا يملك بعداً عميقاً النفسي و العقلي ، و هكذا ، و الباب م في الرؤية الشعرية فكيف يأتي بتعبيرات مفتوح للبحث و الإجهاد ...

موحية ذات دلالات تحتاج إلى نبش شاقً و استدلالٍ عظيم من قبل المتلقي . ! ?

٢ - بساطة أفق المرسل إليه ، فالمتلقى ؛ لذلك يضطر الشاعر إلى تسويق الكنايات القريبة في الخطاب كي يدرك كي يساعد الشاعرُ متلقيه في توضيح المتلقى مغزاها من دون ملل أو ضجر ؟

الأصلى إلى المعنى الكنائي بلا واسطة بساطة أفق المرسَل إليه في آن واحد. ٤ - بعض المواقف تتطلب كناية قريبة و كناية عن السمنة ، فليس بين صمت واضحة حتى و إن كان المرسل أو المرسل إليه على قدر عال من الذائقة الأدبية الحربي على سبيل المثال ، فالمرسل ليس ١ - بساطة أفق المرسِل ، فالشاعر بوسعه صياغة كناية بعيدة الدلالة الذي لا يتمتع بمقدرة فنية عالية في تتطلب جهداً فوق مجهوده ، و كذلك و الفكر و هو في موقف من الإجهاد

بَهُرَكُ و جَعَلْكُ ترى ماكنت تَعْجِزُ الأندلسي وجدنا كنايات كثيرة من هذا عن التعبير عنه واضحاً ملموساً ))(٢٠٠) ، و كذلك أبو الفضل البغدادي فهو مصوّرٌ ماهر استطاع بإمكانيت الفنية أن يظهر المعنويات بمظهر المحسوسات الذهن، كما في قول الشاعر أبي الفضل بواسطة الكناية التي يتجاذب المجاز و الحقيقة ؛ إذ جاء المعنى المجازي ساتراً للحقيقة المقصودة من الكلام.

و على حذو هذا النهج سار الشاعر و التيسُ مَنْ ظَنَّ أن التيسَ محلوبُ ابن قزمان الأصغر (ت ٥٥٥ه) إمام الزجالين بالأندلس كان قد رقص في فالبيت فيه كنايتان قريبتان ، فقد كني مجلس شرب فأطفأ السراج بأكمامه

ما مِلْتُ لكنني مالتْ بِيَ الرَّاحُ (٣٢) فكلَّ من قد حَوَاهُ البيت مصباحُ

فاترة أو باردة التأثير؛ لأن من أسباب مصباح)، فالكناية هنا قريبة من الفهم في القائدة و الناع و بلاغة هذه الكناية أنها وضعت لا يكدُّ الفكرُ فيها و يكدح حتى يصل إلى المُراد منها ؛ إذ هي واضحة لا تحتاج إللا في صورتين محسوستين ، و هــذا ضربٌ إلى تــدرُّج عــبر مجموعــة مــن الوســائط ﴿ إِلَيْكُ من الإقناع أو التأثير ؛ (( فإن المصوِّر الدلالية حتى يصل المتلقى إلى مضمونها الإنَّيْ

و من خلال تفحصنا لمتن الشعر النوع قريبة من الفهم واضحة لاتحتاج إلى تـــدرُّج عــبر مجموعــة مــن الوســائط الدلالية حتى تصل الفكرة المقصدة إلى البغدادي في نفسه (٢٩): [البسيط]

أصبحتُ أحلتُ تيساً لا مَدَرَّ له

الشاعر عن صفة الإفلاس بقوله: فقال (٣١): [البسيط] (أصبحتُ أحلبُ تيساً لا مَدرَّ له) فلم تكن هناك أي واسطة للعثور على يا أهلَ ذا المجلس السَّامي سَرَارتهُ المعنى المكنَّى عنه ، و قد كنَّى الشاعر عن صفة الوهم بقوله: (والتيسُ فإن أَكنْ مُطْفِئاً مِصْبَاحَ بيتكمُ مَنْ ظَنَّ أَن التيسَ محلوبُ ) فلم تكن هناك أي واسطة للعثور على المعني المكنَّى عنه ، و هذا لا يعني أنها كناية ففي قوله: (فكلُّ من قد حَوَاهُ البيت معني (الإفلاس) و معني (الوهم) إذا رسم لك صورة للأملل أو اليأس المقصود، فقد كنَّى الشاعرُ عن صفة م (النور المعنوي) الذي يحمله مجلس الكنايةُ الفائدةَ ولطفَ الإشارة ، لذا الأنس حسبها يرتئيه خيال الشاعر من هي أبلغ و أقنع من التصريح بالمعني فرط سعادته و سروره بهم.

> فأسلوب التكنية هنا ساهم في بناء تقنية التلويح إلى سعادة الذات و سرورها بمن تحِبُّ ، و بالتالي جمعت

؛ فبها تزيَّن التعبيرُ و كثرت وجوه الدلالة . و لو افترضنا أنها تبتغي وسيطاً كم يوضحه المخطط التالى:



یکـدُّ فیها الفکر و یکـدح کـی پسـتخرج المكنُّى عنه ؛ لذلك فهي من المكن أن توضع في حقل الكناية القريبة.

### ٥ – الكناية البعيدة:

جُ العبة إيهام مشوِّقة يلجأ إلى توظيف وسائط جمة ؛ إذ ينتقل الذهن من كثير لطبقة التلقى الموجَّه إليها الخطاب، و

فالنور و إن كان وسيطاً بين المجاز الرماد إلى كثرة الحرق، و من كثرة و الحقيقة لكنه بمنزلة المعدوم ؛ لأن الحرق إلى كثرة الطبخ ، و من كثرة الكناية واضحة جداً و كأنها شائعة لا الطبخ إلى كثرة الأكلّة و من كثرة الأُكَلَة إلى كثرة الضيوف، و من كثرة الضيوف إلى عظم الكرم ))(٣٣). و هذا ما يتناسب مع المتلقي صاحب الذائقة الأدبية العالية ؛ فالمتلقى صاحب الأفق كسى يدخل الشاعر متلقيه في الأدبي العميق يتطلب كناية بعيدة لأن القريبة لا تشغله فهي عنده خالية من ين النوع من الكناية ، (( و هي لذة التنقيب و بالتالي هي عنده بمنزلة ما كثرت فيها الوسائط بين المعنيين التصريح حتى تغدو عنده الكناية الله الأصلى و الكنائبي ككثير الرماد ، كناية فاقدة للطافة الإشارة ؛ لذلك يضطر إلى عن الكرم. فبين كثير الرماد و الكرم الشاعر لصياغة كناية بعيدةٍ ملائمةٍ

عَجَلَةُ كَلَيْرَالِفِتُهُ، يَجِلَةُ كَلَيْرَالِفِتْهُ، يَجِلَهُ كَلَيْرَالِفِتْهُ، يَجِلَةُ كَلَيْرَالِفِتْهُ، يَجِلَةُ كَلَيْرَالِفِتْهُ، يَجِلَةُ كَلَيْرَالِفِتْهُ، يَجِلَةُ كَلَيْرَالِفِتْهُ، يَجِلَةُ كَلَيْرَالِفِتْهُ،

زمانُكَ إِنْ عزمتَ على الخروج

إنْ عزمتَ على الخروج).

فالكناية الأولى تتطلب السلسلة الدلالية الآتية حتى يصل المتلقى إلى الدلالة الشاملة و المقصودة:

عاقبة الإقناع لمن فصّل الكنايات على مقادير الأذهان و المواقف ، كها هو ففي القطعة الشعرية ثلاث كنايات بعيدة الحال عند الشاعر أبي الحسين يوسف الدلالة: بن محمد بن الجدِّ الفهري (\*) في تصوير ١ - (تحكُّمتِ اليهود على الفروج). ضعف المسلمين و انكسارهم أمام المدِّ ٢ - (وتاهت بالبغالِ و بالسروج). القشتالي في عصر الطوائف (٣١): [الوافر] ٣- ( فقل للأعور الدجّال هـنا زمانُكَ تحكَّمتِ اليهود على الفروج و تاهتْ بالبغالِ و بالسروج و قامتْ دولة الأنذال فينا

> و صار الحكم فينا للعلوج(٣٥) فقل للأعور الدجّال هذا



لا يحسن ذكر تفاصيلها؛ لأنها تتعلق ؟!.

يبدو أن الشاعر في موقف يتطلب الحثُّ بنخوة العربي على المرأة الأندلسية ؛ 🕏 على المقاومة ؛ لذا عدل عن التصريح فإذا سيطرت اليهود على الفروج فمن على بالحقيقة (ذلة العرب) و نَفَحَ بتعبير يهزُّ الطبيعي أنها ارتكبت الفظائع الأخرى ' شجرة الوجدان و الضمير من الأعماق ؛ ! ، و إذا سيطر اليهود على الفروج فما تبيي كونـه قـد أدخـل المتلقـي في حركـة فكريـة الـذي بقـي مـن شرفٍ للعـربي و عِرضِـهِ اللجَيْ

فالشاعر عمد إلى مجموعة من الألفاظ قتل العرب و إبادتهم ، لكنه عدل التي تتعلق بالعنف الجنسي فعبَّر عنه عن التصريح بهذه الصفة إلى الإشارة تعبيراً موحياً يُفْهِمُ المتلقي المعنى المُرادَ إليها بالكناية البعيدة عنها ؛ لأن الذي من دون إحراج أو تبديد للحياء ، و يُلزم من التيه بالبغال و بالسروج هو الغاية من توظيف الكناية البعيدة دون ركوبُها ، و الذي يلزم من ركوبها هو غيرها هو تمرير المتلقى بسلسلة من امتالاك زمام القوة على الخصم، و الوسائط المُخِلَّة بالـشرف و المروِّعـة و الـذي يلـزم مـن امتـلاك القـوة هـو قتـل المحفِّزة للمقاومة و الثورة ضد اليهود الخصم و إبادته ، و بذلك يدخل المتلقى ؛ لذا جاء توظيف نمط الكناية هنا في حلقات فكرية و وجدانية تعمل على مقصوداً بغض النظر عن نوعية طبقة تهييج فضيلة الدفاع عن النفس عنده التلقى . و في الكناية الثانية يصف الشاعر . و يمكن تجسيد مخاض السلسلة اليهود بأنهم تكرَّوا بالبغال و بالسروج الدلالية لهذه الكناية بالمخطط التالي:

، يريد أن يدل على تحكّن العدو من



أما الكناية الثالثة قريبة ، ففيها تلميح إذ اعتقدوا أنّ ضعف المسلمين إلى

تَجَلِّتُ كَالِيَّالِوْفَتُهُ، يَجَلِّتُ كَالِيَّالِوْفَتُهُ، يَجَلِّتُ كَالِيَّالِوْفَتُهُ، يَجَلِّتُ كَالِيَّالِوْفَتُهُ، يَجَلِّتُ كَالِيَّالِوْفَتُهُ، يَجَلِّتُ كَالِيَّالِوْفَتُهُ، يَجَلِّتُ كَالِيَّالِوْفَتُهُ،

إلى الشعور بقيام الساعة ؟ إذ (( يظهر تلك الدرجة من علامات قيام إن سوء حال المسلمين في الأندلس في الساعة ))(٢٦)، و هذه الكناية تعكس الله عصر ملوك الطوائف قد أوحى ... حجم الجور و الظلم الذي عاناه بالحديث عن ظهور الأعور الدجّال، العرب في تلك الحقية، وقد دَلّت تْ

و بـكل هـذه الكنايـات قـدَّم الشـاعرُ أعبَّادُ جلَّ الرزءُ و القومُ هُجَّعُ على حالةٍ مِنْ مِثْلِهَا يُتَوَقَّعُ و إن طال فالموصوف للطول

إذا لم أبثُّ الداءَ ربَّ دوائهِ أضَعْتُ و أهلُ للملام المُضَيِّعُ

فالشاعر أخرج الكلام مخرج الكناية البعيدة ، فعدل بالتركيب ( القوم هُجّع وكهذا النحوكنَّى الشاعر )عن غفلة ملوك الطوائف عامةً و أبو حفص الهوزني (ت ٤٦٠ه) غفلة المعتضد بن عباد من ضمنهم عن غفلة ملوك الطوائف وعدم ، وعدل بلفظ (فراغك) عن عدم صلاحيتهم للحكم حينها تردى الوضع صلاحيته للحكم، و الكنايتان بأسرهما السياسي في الأندلس، و ذلك في رسالة يدخلان المتلقى في هزات فكرية عنيفة شعرية جريئة وجهها إلى المعتضد بن مبنية على حقائق واقعية تقود إلى عباد يحضُّه فيها على الجهاد، فقال (٣٨) نتيجتين سلبيتين يمكن التفصيل في أمرهما على النحو التالي:

مسـوِّغاتِ المقاومـةِ للمتلقـي ، و أقـام حجـجَ الانتفاضـة في ذهنـه أيضـاً ، و (( فلقٌ كتابي من فراغِكَ ساعةً إقامة الحجة على الآخر عسر الخطاب تعنى استنفاذ المواضع العقلانية المتاحة موضع في اللغة و تحقيق شرط إفهامه بالمستوى

الكنايةُ بمغزاها من دون وسائط.

الذي يدفعه إلى الفعل المشترك بين الذات و الآخر الذي يقاسمها الوجود

بحُكم الاشتراك في التاريخ و التعرّض لتدفقه الزمني ))(۳۷).

: [الطويل]

| ( فراغِك )                   | ( القومُ هُجَّعُ )             | الكناية         |
|------------------------------|--------------------------------|-----------------|
| الترف                        | القوم نيام                     | الحقيقة الأولى  |
| اللهو                        | غفلة الملوك و من ضمنهم المعتضد | الحقيقة الثانية |
| عدم الاكتراث بأعباء الحكم    |                                | الحقيقة الثالثة |
| و الذي لم يكترث بأعباء الحكم | الغافل لا يصلح للنهوض بأعباء   | النتيجة المضمرة |
| لا يصلح أن يكون حاكماً       | الحكم                          |                 |

عَلِيَّةُ كُلْتِهِ النَّهِينِ عَلِيَّةً كُلْتِهِ النَّهِينِ عَلِيَّةً كُلْتِهِ النَّهِينِ عَلِيًّا كُلْتِهِ النَّالِيِّينِ عَلَيْهُ كُلِّتِهِ النَّهِينِ عَلِيًّا كُلَّتِهِ النَّهُي عَلِيًّا كُلَّتِهِ النَّهُي عَلِيًّا كُلَّتِهِ النَّهُي عَلَيْهُ كُلَّتِهِ النَّهُي عَلَيْهُ كُلِّهِ النَّهِينِ عَلَيْهُ كُلِّهِ النَّهِينِ عَلَيْهُ كُلِّهِ النَّهِينِ عَلَيْهُ كُلِّهُ النَّهُ عَلَيْهُ كُلِّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ عَلَيْهُ كُلِّهُ النَّهُ النَّهُ عَلَيْهُ كُلِّهُ النَّهُ عَلَيْهُ كُلِّهُ النَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ كُلِّهُ النَّهُ عَلَيْ كُلِّهُ النَّالِقِيلِ عَلْهُ كُلِّهُ النَّالِقِيلُ عَلَّهُ النَّالِقُلِّ النَّالِقِيلُ عَلَيْهُ كُلِّكُوالِ النَّهُ عَلَيْهُ كُلِّكُ النَّالِقِيلُ عَلَّهُ كُلِّكُ النَّالِقِيلُ عَلَيْهُ كُلِّكُ النّلِقِيلُ عَلَيْهُ كُلِّكُولِ النَّالِقِيلُ عَلَيْهُ كُلِّكُولِ النَّالِقِيلُ عَلَّا النَّالِقِيلُ عَلَّا النَّالِقِيلُ عَلَّا لَاللَّهُ عَلَيْكُولُ النَّالِقُلْلُكُولُ النَّالِقُلْلُكُ عَلَيْلِ النَّالِقُلْلُكُ عَلَيْلُكُ النَّالِقِلْلِي عَلَّالِكُلَّالِي النَّالِقِلْلُ عَلَّالِكُولِ النَّالِقِلْلُكُ عَلَيْلُولُولُولِ عَلَّالِي النَّالِقِلْلُ النَّالِقِلْلُ

التصوّر و التخمين فيقنعانها بالمعني با يجاوره لفظاً ، فتوصلت الأذهان المتلقية إليه وعسر عليها عند ذلك ما توصّل إليه المتلقى بنفسه و ما قاده إليه ذهنه و أوحى به إليه خياله ))(٢٩). البعيدتين دالة على نهاية الذم لأهل الْمُلْـك الذيـن انشـغلوا باللهـو و أجـواء الأبهة عن مصائر الناس ؛ فالصورتان بخصال دنيئة في الدين و الدنيا مدبَّرة ثم قتله بنفسه. بسبب انسلاخهم عن الخصال عصارة ما سبق هو أن الكناية تحقق الكريمة و القيم السامية. و الشاعر لم يصرح بذلك كله بل أورده على سبيل الكناية ، و الكناية أبلغ من التصريح ، و قـد أدَّت مـا عليهـا مـن تأثير ؛ إذ ردَّ المعتضــ لُه بــن عبــاد عليــه برســالة

فالكنايتان فتحتا أمامَ أذهان المتلقين أحضره الى القصر وقد غلب عليه طريقَ التّخييل، و هلتاها على ظهر السكر، و أمر خادمين من فتيانه بقتله ، فكلاهما أشفقا عليه من سوء الفعل الذي لم يقله الشاعر صراحةً و إنها كنَّاهُ و فرًّا عن التنفيذ ، فباشر المعتضد قتله بيده (١٠٠) . و ما هذا إلا دليل على أن رسالة أبي حفص قد أصابت عظم إنكارُهُ ؛ (( إذ لا سبيل إلى إنكار و ردِّ المعتضد و زلزلت عليه الرأي العام ، و لو كان الكلام غير مقنع بالنسبة للرأى العام لما أحسن إليه المعتضدُ و و الحقائق المنبعثة من الكنايتين قرَّبه من دفة الحكم، فالإحسان إليه في الظاهر ما هي إلا خدعة عبَّادية لإطفاء نعرة الناس عن سمعة حكم المملكة ، و لو كان الكلام غير مؤثر الكنائيتان تُسرُزُ صفاتِ لملوك تلبَّسوا لما اجتذبه من مُرْسِية إلى إشبيلية بحيلة

وظيفةً إقناعيةً لها حضورها الريادي و المؤثر في عجينة الشعر الأندلسي ؟ لما تؤديه من استدلالٍ و برهانٍ و غير ذلك من مقتضيات ممارسة الإقناع في إطار نشاطٍ كلامعيِّ متداولٍ على أنه ا يطلب منه القدوم من مدينة مُرْسِيّة إلى طقسُّ من طقوس الإبداع.

إلى المعتضدُ أَعْلَى منزلتَه وعوَّلَ عليه في نوعاً ما ، وبعضها عكس ذلك تحتاج إلى العقد و الحل ، فلم كان يوم الجمعة إلى إعمال الذهن، لكن جميعها قد م لإحدى عشرة ليلة من ربيع الأول ناسبت المقام الذي يتطلب حضورها

، و بذلك أصاب الشعراء بغيتهم الإقناعية ؛ لأن نجاح الإقناع معقودٌ مع قاعدة (ملائمة المقال لمقتضى الحال). و يبدو أن غاية الشعراء الكبرى من توظيف الكناية هو الحرص على استهالة قلب المتلقى وعقله بالتصوير و الإيجاز الموحى.

#### الهو امش:

- (١) ينظر: الحجاج في كلام الإمام الحسين
  - . 17 17: (海頭)
  - (٢) البلاغة الواضحة: ١٣١.
- (٣) ينظر: الأساليب البيانية و الخطاب (١٤) المصدر نفسه: ١/٢٢٠.
  - الدعوى الواعي : ١ .
  - (٤) ينظر: في البلاغة العربية علم البيان . ۲۲7:
  - (٥) علم البيان بين النظريات و الأصول:
    - . 1 V A
  - (٦) المُغرب في حُلَى المغرب: ٢/ ٢١. وينظر: شري ) .
    - معجم الحضارة الأندلسية: ٥٩ ٦٠.
- (٧) ينسِلُ: أي يسقط أو يخرج بسرعة . ينظر زيدون: ١٢. وينظر: غسق الشعر الأندلسي
  - : لسان العرب: مادة (نسل).
  - ( ٨ ) ينظر : الحجاج في كتاب المثل السائر ( ١٩ ) ديوان ابن زيدون و رسائله : ٢٦٢ . لابس الأثسر: ٦٦.
    - ( \* ) شاعرة ماجنة عاشت في عصر المرابطين
    - ، ولم يُعشر لسنة وفاتها و ولادتها أيضاً. ينظر: (٢١) ديوان ابن حمديس: ٣٥٩.
      - معجم الحضارة الأندلسية: ١٣١.
      - (٩) الإحاطة في أخبار غرناطة: ١/ ٤٢٦.

- (١٠) صبّاً: عاشقاً. ينظر: لسان العرب: مادة (صبب).
- (\*) شاعر أعمى لم تردك سنة ولادة و لا وفاة ، لكنه من أبناء القرن السادس للهجرة ، كان شديد الشر ، خبيث اللسان ، مسلَّطاً على الأعراض ، سريع الجواب ، ذكيّ الذهن ، و كان إذا مدح لا يجيد . ينظر: معجم الحضارة الأندلسية: ١١٤.
  - (١١) الإحاطة في أخبار غرناطة: ١/٤٢٧.
- (١٢) ينظر: أساس البلاغة: ١/ ٦١. مادة
  - (بشـش).
- ( ١٣ ) ينظر : الإحاطة في أخبار غرناطة :
  - . ETV/1
- (١٥) علم البيان بين النظريات و الأصول
  - . 179:
- (١٦) نفح الطيب من غصن الأندلس
  - الرطيب : ٢٠٥/٤ .
- (١٧) ينظر: محتار الصحاح: ٣٣٧. مادة (
- (١٨) ينظر: تمام المتون في شرح رسالة ابن
- - $. 1 \cdot r 1 \cdot r$ :
- ( ٢٠ ) ينظــر : غســق الشــعر الأندلــسي -
  - دراسات في الأدب الأندلسي : ١٠٣ .
- ( ۲۲ ) ينظر : علم البيان بين النظريات و

- الأصول: ١٨٠.
- ( ۲۳ ) الحجاج في النص القرآني سورة . مادة (نـذل) و (علج).
  - الأنبياء أنموذجاً: ٨٥.
  - الرطيب: ١١٨/٣.
    - ( ۲۵ ) ديوان بشار بن برد: ١/ ٣٣٥.
    - (٢٦) ديوان أبي إسحاق الإلبيري: ٩١.
    - ( \* ) لم نعثر على سنة والادته و وفاته أيضاً .
  - ( ۲۷ ) نفح الطيب من غصن الأندلس
  - الرطيب: ٣/ ٣٤٥. وينظر: المُغرب في حُلي المُغـر ب: ٢/ ٢٦٦ - ٢٦٧ .
    - ( ٢٨ ) البلاغة الاصطلاحية : ١٠٤.
  - ( ٢٩ ) نفـح الطيب من غصن الأندلس الرطيب: ١١٨/٣.
    - ( ٣٠ ) البلاغة الواضحة: ١٣١ .
    - (٣١) المُغرب في حُلِي المَغرب: ١٠٠/١.
  - ( ٣٢ ) سرارته: من سرِّ الوادي ، و هو أفضل موضع فيه . ينظر : لسان العرب . مادة (سرر) .
    - ( ٣٣ ) البلاغة الاصطلاحية : ١٠٥ .
  - ( \* ) شاعر عاش في عصر الطوائف و المرابطين اتصل بالشاعر ابن عمار لما ملك مُرْسية و مدحه ، ولم نعشر على سنة ولادته و لا وفاته . ينظر : معجم الحضارة الأندلسية :
  - ( ٣٤ ) الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة :
  - ( ٣٥ ) الأنفال : من النذالة و هي السفالة .

- العلوج: كفَّار العجم. ينظر: مختار الصحاح
  - (٣٦) قراءات في الشعر الأندلسي: ١٦٤.
- ( ٢٤ ) نفح الطيب من غصن الأندلس ( ٣٧ ) الهرمينوطيقا و الحِجاج مقاربة لتأويلية بول ريكور: ١٤٩.
- ( ٣٨ ) الذخيرة في محاسين أهل الجزيرة: ٢/ ٨٣
- ( ٣٩ ) الحجاج في الشعر العربي بنيته و أساليبه: ١٢٥.
- (٤٠) ينظر: الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة . AT /Y:

## المصادر و المراجع:

\_\_\_ الإحاطة في أخبار غرناطة: لـ(( لسان الدين ابن الخطيب))، تح: ((محمد عبد الله عنان)) ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، ط/١، ۱۹۸۸م .

ــــأساس البلاغة: لـ((أبي القاسم جار الله محمود بن عمر بن أحمد الزمخشري )) ، تح : (( محمد باسل عيون الشُّود )) ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط/ ١ ، ١٩٩٨م .

\_\_\_ الأساليب البيانية و الخطاب الدعوي الواعي: لـ((أ. د. نعان شعبان علوان)) ، بحـث ألقـى في مؤتمر الدعـوة الإسـلامية و متغيرات العصر ، الجامعة الإسلامية / كلية أصول الدين ، غزة ، ٢٠٠٥م .

\_\_\_البلاغة الاصطلاحية: لـ((د. عبده عبد

نجلة ككرالفت، تجلة ككرالفت،

1

الأستاذ على عبد العظيم )) ، منشورات مؤسسة جائزة عبد العزيز سعود البابطين \_\_\_ البلاغة الواضحة: لـ((على الجارم، و للإبداع الشعري، الكويت، ط/٣، ٢٠٠٤م. مصطفى أمين )) ، دار المعارف ، مصر ، ط/ ٢١ \_\_\_\_ ديوان أبي إسحاق الإلبيري ، تح : (( د. محمد رضوان الداية )) ، دار الفكر ، بيروت ،

ـــدیوان بشار بن برد، تح: (( محمّد الطاهر بن عاشور )) ، الجزائر ، (د.ط) ، ۰ ۲۰۰۷ : ۱/ ۳۳۵ .

\_\_\_الحجاج في النص القرآني - سورة الأنبياء \_\_\_الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة: لـ(( أبي أنموذجاً: لـ(( إيان درنوني )) ، رسالة الحسين على بن بسام الشنتريني )) ، تح: (( ماجستير ، كلية الآداب و اللغات / جامعة إحسان عباس )) ، دار الثقافة ، بيروت ، ط/ ١ ، ۱۹۷۹م .

\_\_\_الحجاج في الشعر العربي-بنيته و أساليبه \_\_\_علم البيان بين النظريات و الأصول: : لـ ((أ. د. سامية الدريدي)) ، عالم الكتب لـ ((د. ديزيره سقال)) ، دار الفكر العربي ، بيروت ، ط/ ١ ، ١٩٩٧م.

: لـ (( نعيمة يعمرانن )) ، رسالة ماجستير ، الأدب الأندلسي : لـ (( أ. د. أحمد حاجم جامعة مولود معمري - تيزي وزو/ كلية الربيعي) ، الدار العربية للموسوعات ، بسروت ، ط/۱ ، ۲۰۱۳م.

: لـ (( عايد جـ دوع حنون )) ، أطروحة عبد العزيز عتيق )) ، دار النهضة العربية ،

\_\_\_\_قراءات في الشعر الأندلسي: لـ(( الأستاذ

الدكتور صلاح جرار))، دار المسيرة، الأردن المنا ، ط/۲،۹،۲٫۹.

\_\_\_لسان العرب لسان العرب: لـ(( ابن

العزيز قلقيلة )) ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، ط/٣، ١٩٩٢م.

، ۱۹۲۹م.

\_\_\_ تمام المتون في شرح رسالة ابن زيدون ط/١،١٩٩١م. : لـ(( خليـل بـن أيبـك الصّفـدي )) ، تـح : (( محمد أبو الفضل إبراهيم )) ، المكتبة العصرية ، بيروت ، (د.ط) ، ١٩٦٩م .

> الحياج لخيضر – باتنية ، الجزائير ، ١٣٠٧م . الحديث ، الأردن ، ط/٢ ، ٢٠١١م .

\_\_\_ الحجاج في كتاب المثل السائر لابن الأثير \_\_\_ غسق الشعر الأندلسي - دراسات في الآداب و اللغات ، الجزائر ، ٢٠١٢م .

\_\_\_ الحجاج في كلام الإمام الحسين (الكية) \_\_\_ في البلاغة العربية - علم البيان: لـ((د. دكتوراه ، كلية التربية للعلوم الإنسانية / بيروت ، (د.ط) ، ١٩٨٥م . جامعــة البـصرة ، ٢٠١٣م .

> \_\_\_\_ديـوان ابـن حمديـس ، صححـه و قـدَّم لـه : (( د. إحسان عباس )) ، دار صادر ، بيروت ، (د.ط)، (د.ت).

\_\_\_ ديـوان ابـن زيـدون و رسـائله ، تـح : (( منظور )) ، دار إحياء الـتراث العـربي ، بـيروت ،

\_\_\_\_معجم الحضارة الأندلسية: لـ((د. يوسف مصر، ط/١، ١٩٤٩م. ، بيروت ، ط/ ١ ، ٢٠٠٠م .

\_\_\_المُغرب في حُلَى المغرب: لـ((ابن سعيد)، الرباط، ط/١، ٢٠١٤م. المغربي )) ، تـح : ((د. شـوقى ضيـف)) ، دار

المعارف ، القاهرة ، ط/٤ ، (د.ت) .

عبد الحميد)) ، المكتبة التجارية الكبرى ،

عيد، د. يوسف فرحات)) ، دار الفكر العربي \_\_\_ الهرمينوطيقا و الحِجاج - مقاربة لتأويلية بول ريكور: لـ((عـارة الناصر))، دار الأمان

عَجَلِينَ كَلِيْتِوالِفِينِي بَجِلِينَ كُلِيْتِوالِفِينِي بَجِلِينَ كُلِيْتِوالِفِينِي بَجِلِينَ كُلِيَوالِفِينِي بَجِلِينَ كُلِيَوالِفِينِي بَجِلِينَ كُلِيَوالِفِينِي بَجِلِينَ كُلِيَوالِفِينِي بَجِلِينَ كُلِيَوالِفِينِي

# لعدد ١٣٠١ كالفن الأولى ٢٠٦٠

#### **Abstract**

This research focuses on the level of the rhetorical image emanating from the art adopted by poets to impart beauty alongside utilitarianism, and to move the psyche of the recipient in order to prepare him for persuasion. This art is the art of allegory. What we miss in this study can be studied in later studies, Allah wiling.

Perhaps, this humble study could be a beacon to those who want to work in the field of rhetorics and persuasion in Andalusian poetry. Our desire is getting the ultimate aims of the study and if we are not successful in this study, at least we have tried. Our hope is that the readers find new information throughout their readings of this study and that they help detect what shortcomings we did in the Arabic literature in those Andalusian cities. After all, perfection is for Allah only and our intention is to seek closure to Allah.

