





الكلمات المفتاحية: (التصريح، تسمية، عليا)

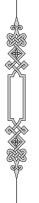
#### الملخص

وردت روايات متعارضة صحيحة السند عن ابن بصير عن الإمام الصادق (عليه السلام) الرواية الأولى: ذكرها الكليني في كتابه الكافي أكدت على عدم تسمية الإمام على (عليه السلام) في المقصود من آية (٥٩) من سورة النساء. والرواية الثانية: في كتاب كمال الدين للشيخ الصدوق، وفُسر ت هذه الرواية عند البعض بورود اسم عليا (عليه السلام) في القرآن الكريم استنادا إلى رواية وردت في تفسير القمي عن أبيه عن الأمام العسكري (عليه السلام). والرواية الأولى: هي الأرجح خصوصا وان هناك روايات عالية السند، وبنفس المعنى لم ير د فيها تخصيص لأسماء اهل البيت (عليهم السلام)، ولم يسم القرآن الكريم أمير المؤمنين (عليه السلام) وتُعد الرواية الأولى نافية للثانية فقد ورد صريحا عدم تسمية الإمام على (عليه السلام) فضلا عن ذلك أن الاستدلال برواية القمي التي لم ترد في الأصول الأربعة المعتمدة، وإنها وردت بتفسير القمي وهو مما اشكل العلماء على صحة بعضه.

#### **Abstract**

There are conflicting narratives authenticated by Ibn Basir on the authority of Imam Al-Sadiq (peace be upon him). The first narration: Al-Kulayni mentioned it in his book Al-Kafi confirmed that Imam Ali (peace be upon him) was not named in the meaning of verse  $(\mathfrak{o}^{\mathfrak{q}})$  of Surat An-Nisa. The second narration: In the book of Kamal al-Din by Sheikh al-Saduq and this narration was interpreted by some with the appearance of the name Alya (peace be upon him) in the Noble Qur'an based on a narration mentioned in Tafsir al-Qummi on the authority of his father on the authority of al-Imam al-Askari (peace be upon him).

The first narration is more likely especially since there are narratives of high support and the same meaning in which no allocation of the names of the People of the House (peace be upon them) was mentioned and the Noble Qur'an did not name the Commander of the Faithful (peace be upon him). The first narration is a negation of the second. The inference is according to the narration of al-Qummi which is not mentioned in the four approved principles, but rather it is mentioned in the interpretation of al-Qummi which is what the scholars confused about the validity of some of it.



#### القدمة

نُقلت روايتين تفسيريتين متعارضتين من حيث المعنى عند الخاصة وهن على الشكل الآتي:

الرواية الأولى: على بن إبراهيم ، عن محمد بن عيسى ، عن يونس وعلي بن محمد عن سهل ابن زياد أبي سعيد ، عن محمد بن عيسى عن يونس ، عن ابن مسكان ، عن أبي بصير قال سألت أبا عبد الله (عليه السلام) عن قول الله عز وجل:

" أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم
" فقال: نزلت في علي بن أبي طالب والحسن والحسين
عليهم السلام: فقلت له: إن الناس يقولون: فيا له لم
يسم عليا وأهل بيته عليهم السلام في كتاب الله عز
وجل ؟ قال: فقال: قولوا لهم: إن رسول الله صلى
الله عليه وآله نزلت عليه الصلاة ولم يسم الله لهم ثلاثا
ولا أربعا ، حتى كان رسول الله صلى الله عليه وآله هو
الذي فسم ذلك لهم» ".

الرواية الثانية: روي الصدوق قال حدثني أبي ومحمد بن الحسن (رضي الله عنها) قالا: حدثنا سعد بن عبد الله ، عن يعقوب بن يزيد ، عن محمد بن أبي عمير ، عن هشام بن سالم ، عن أبي بصير ، عن أبي عبد الله عليه السلام ، قال فقال :» وأعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربي عسى ألا أكون بدعاء ربي شقيا «قال الله عز وجل: «فلما اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا له إسحاق ويعقوب وكلا جعلنا نبيا ووهبنا لهم من رحمتنا وجعلنا لهم لسان صدق عليا «يعني به

## 

البحوث المحكمة

على بن أبي طالب عليه السلام لان إبراهيم قد كان دعا الله عز وجل أن يجعل له لسان صدق في الآخرين فجعل الله تبارك وتعالى له ولإسحاق ويعقوب لسان صدق عليا» <sup>0</sup>.

ووردت الرواية الأولى في طريق العامة عن ابن عباس: «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم» نزلت في عبد الله بن حذافة بن قيس بن عدي السهمي، إذ بعثه النبي (صلى الله عليه واله وسلم) في سرية هذا الحديث ما يدل على وجوب طاعة الأمير وأرباب الولايات من قبل الأمير» (.

وأما الرواية الثانية: فلم يرد لها رواية تفسيرية عند اهل العامة .

وتوجد هناك روايات أخرى بألفاظ مختلفة للروايتين المتقدمتين سنذكرها عند دخولنا في صلب البحث، وبعد المطالعة لأغلب كتب الحديث وشروحها وجدت هناك من تعرض إلى صحة الرواية الأولى وقدمها على جميع الروايات الذي تذكر في هذا المجال وبين تعارض بقية الروايات لها، وأما التفاسير الروائية فقد اكتفى مؤلفيها بنقل الرواية دون أبداء مناقشة أو تحليل يذكر كتفسير البرهان للبحراني، ونور الثقلين للحويزي، وتفسير كنز الدقائق للمشهدي.

وأما الرواية الثانية: فهي تخالف وتعارض الرواية الأولى وجملة من الروايات ، وبالتالي وجدت من الضروري التحقيق ببيان وجه التعارض، وإيراد جميع الطرق، وتعيين صحتها وتعارضها، لذا وجدت من الضروري الخوض في بحار هذه الروايات





وقد جعلت طبيعة بحثى هذا مكوناً من مقدمة ، وأربعة مباحث ، وخاتمة:

المحث الأول: المحث الأول: عرض طرق

المبحث الثاني: المبحث الثاني: موقف العلماء من الروايات، وفيه مطلبين:

أولاً: موقف علماء الخاصة.

ثانياً: مو قف علماء العامة.

المبحث الثالث: المبحث الثالث: دراسة

الروايات، وفيه مطلبين:

أولاً: تحليل أسانيد طرق الخاصة.

ثانياً: تحليل أسانيد طرق العامة.

المبحث الرابع: مناقشة الروايات.

# المبحث الأول: عرض طرق الروايات

الرواية الأولى:

أولًا: طرق الخاصة: لها طريق واحد بهذه الألفاظ المتقدمة تفرد بها الكليني في الكافي وقد تقدم ذكر الرواية أعلاه، وهو ما جاء عن أبي بصير عن أبي عبد الله (عليه السلام)، وهناك طرق أخرى وردت بألفاظ مختلفة عن الشيخ الصدوق وغيره وهي:

١. عن يونس عن حماد بن عثمان عن عيسى بن السري أبي اليسع عن أبي عبد الله عليه السّلام قال: قلت له حدثني عما بنيت عليه دعائم الإسلام إذا أنا أخذت بها زكا عملي ولم يضرني جهل ما جهلت بعده فقال شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا صلَّى الله عليه

وآله وسلّم رسول الله والإقرار بها جاء به من عند الله وحق في الأموال الزكاة والولاية التي أمر الله بها ولاية آل محمد فإن رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم قال من مات لا يعرف إمامه مات ميتة جاهلية قال الله تعالى: «أَطيعُوا الله وَأَطيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَى الأَمْرِ منْكُمْ « فكان على ثم صار من بعده الحسن ثم من بعده الحسين ثم من بعده على بن الحسين ثم من بعده محمد بن على ثم هكذا يكون الأمر إن الأرض لا تصلح إلا بإمام ومن مات لا يعرف إمامه مات ميتة جاهلية وأحوج ما يكون أحدكم إلى معرفته إذا بلغت نفسه هاهنا قال وأهوى بيده إلى صدره يقول حينئذ «لقد كنت على أمر حسن » ().

٢. عن الصدوق قال حدثنا أبي (رحمه الله) قال: حدثنا عبد الله بن جعفر الحميري قال: حدثنا محمد ابن الحسين بن أبي الخطاب عن عبد الله بن محمد الحجال عن حماد بن عثمان عن أبي بصير عن أبي جعفر عليه السلام في قول الله عز وجل: « يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم فإن تنازعتم» قال: « الأئمة من ولد على عليه السلام و فاطمة إلى أن تقوم الساعة» ().

ثانياً: طرق العامة

أما طريق العامة فقد جاء مختلفا من ناحية السند والتفسير وهي كالآتي:

١. أخبرني أبو نصر بن قتادة ، أنا أبو منصور النضروي ، أنا أحمد بن نجدة أنا سعيد بن منصور ، أنا سفيان ، حدثني الحكم بن أبان قال: سئل عكر مة عن



أمهات الأولاد قال: هن أحرار ، قيل: بأي شيء تقوله ، قال: بالقرآن قالوا: بهاذا من القرآن ؟ قال: قول الله عز وجل: «وأطِيعُوا الله وأطِيعُوا الرسولَ وأولي الأمر منكم» وكان عمر من أولى الأمر ، قال: عتقت وإن كان سقطاً ، فعاد الحديث إلى عمر رضى الله عنه ( .

 عن ابن عباس: «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم» نزلت في عبد الله بن حذافة بن قيس بن عدي السهمي، إذ بعثه النبي (صلى الله عليه واله وسلم) في سرية هذا الحديث ما يدل على وجوب طاعة الأمير وأرباب الولايات من قبل الأمير»<sup>()</sup>.

أما الرواية الثانية:

فلها طريق واحد في هذا اللفظ ذكرها الشيخ الصدوق في كتابه كمال الدين وتمام النعمة تقدم ذكر الرواية أعلاه ، وهو ما جاء عن أبي بصير عن أبي عبد الله (عليه السلام) لكن وردت الرواية بألفاظ مختلفة

١- عن يونس بن عبد الرحمان ، قال: قلت الأبي الحسن الرضا عليه السلام: إن قوما طالبوني باسم أمير المؤمنين عليه السلام في كتاب الله عز وجل ، فقلت لهم من قوله تعالى: «وجعلنا لهم لسان صدق عليا» فقال: « صدقت هو هكذا قال مؤلفه: ومعنى قوله: « لسان صدق « أي جعلنا لهم ولدا ذا لسان أي قول صدق ، وكل ذي قول صدق فهو صادق معصوم ، وهو على بن أبي طالب عليه السلام (٠.

٢- عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن جدّه أنّه قال: كتبت إلى أبي الحسن عليه السّلام أسأله عن قول

وكالها البحوث المحكمة

الله عزّ وجلّ : " ووَهَبْنا لَهُمْ مِنْ رَحْمَتنا وجَعَلْنا لَهُمْ لِسانَ صِدْقِ عَلِيًّا» فأخذ الكتاب ووقّع تحته: وفّقك الله ورحك ، هو أمير المؤمنين عليه السّلام  $^{()}$  .

٣- على بن إبراهيم: « فلم اعتزلهم « يعنى إبراهيم « ووهبنا لهم من رحمتنا « يعنى لإبراهيم وإسحاق ويعقوب « من رحمتنا « يعني رسول الله صلى الله عليه وآله « وجعلنا لهم لسان صدق عليا اليعني أمير المؤمنين عليه السلام ، حدثني بذلك أبي ، عن الإمام الحسن العسكري عليه السلام»().

٤- محمد بن العباس ، عن السياري ، عن يونس بن عبد الرحمان ، قال: قلت

لأبي الحسن الرضا عليه السلام: إن قوما طالبوني باسم أمير المؤمنين عليه السلام في كتاب الله عز وجل ، فقلت لهم من قوله تعالى: « وجعلنا لهم لسان صدق عليا» فقال: صدقت هو هكذا قال مؤلفه: ومعنى قوله: (لسان صدق) أي جعلنا لهم ولدا ذا لسان أي قول صدق ، وكل ذي قول صدق فهو صادق معصوم ، وهو على بن أبي طالب عليه السلام» (.

٥ - نادي على (عليه السلام) سلمان الفارسي « ادخل أنت وأبو الصمصام العبسى الفقال أبو الصمصام: أعجوبة ورب الكعبة ، من هذا الذي سماني باسمى ولم يعرفني ؟! فقال سلمان رضى الله عنه: هذا وصي رسول الله صلى الله عليه وآله .هذا الذي قال له رسول الله صلى الله عليه وآله: « أنا مدينة العلم وعلى بابها فمن أراد العلم فليأت الباب اهذا الذي قال رسول الله صلى الله عليه وآله: «على خير البشر فمن رضي فقد





شكر ومن أبي فقد كفر هذا الذي قال الله تعالى فيه: (وجعلنا لهم لسان صدق عليا ) ( .

ط,ق العامة

وردت رواية واحدة بطريق العامة وهي حدثنا على بن موسى الرضا قال اخبرني أبي قال اخبرنا أبي جعفر بن محمد قال اخبرنا أبي محمد بن على قال اخبرنا أبي على بن الحسين قال اخبرنا أبي الحسين قال: حدثنا أبي على بن أبي طالب قال رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم): ليلة عرج بي إلى السماء حملني جبرئيل على جناحه الأيمن فقيل له: من استخلفته على اهل الأرض؟ فقلت خير أهلها لها أهلا: على بن أبي طالب أخى وحبيبي وصهري يعنى ابن عمى فقيل لي: يا محمد اتحبه؟ فقلت: نعم يا رب العالمين قال لى: احبه ومر امتك بحبه فاني أنا العلى الأعلى اشتقت له من أسمائي اسما فسميته عليا، فهبط جبرئيل فقال: ان الله يقرأ عليك السلام ويقول لك: أقرأ قلت وما اقرأ؟ قال: ( ووهبنا لهم من رحمتنا وجعلنا لهم لسان صدق عليا) () .

# المبحث الثاني: موقف العلماء من الروايتين

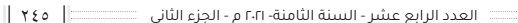
أولاً: موقف علماء الخاصة من الرواية الأولى أيد جمع من علماء الشيعة الرواية الأولى وصرحوا بصحة الرواية المذكورة وخالف بعضهم فكانوا على رأيين مختلفين:

الرأي الأول: وأولهم الشيخ المفيد (رحمه الله) حيث قال: «هذه الصحيحة حكمة على جميع تلك

الروايات وموضحة للمراد منها ، وأن ذكر أمير المؤمنين (عليه السلام) في تلك الروايات قد كان بعنوان التفسير ، أو بعنوان التنزيل مع عدم الأمر بالتبليغ» ().

وممن اختار الصحة السيد الخوئي حيث صرح قائلاً: تكون هذه صحيحة أبي بصير حاكمة على جميع الروايات ، وموضحة للمراد منها ، وأن ذكر اسم أمير المؤمنين (عليه السلام) في تلك الروايات قد كان بعنوان التفسير أو بعنوان التنزيل ، مع عدم الأمر بالتبليغ ، ويضاف إلى ذلك أن المتخلفين عن بيعة أبي بكر لم يحتجوا بذكر اسم على في القرآن ، ولو كان له ذكر في الكتاب لكان ذلك أبلغ في الحجة ولا سيما أن جمع القرآن بزعم المستدل كان بعد تماميه أمر الخلافة بزمان غير يسير، فهذا من الأدلة الواضحة على عدم  $\dot{c}$  ذكره في الآيات

وتابع الخوئي قائلاً: وإذا لم يتم هذا الحمل فلا بد من طرح هذه الروايات لمخالفتها للكتاب، والسنة وقد دلت الأخبار المتواترة على وجوب عرض الروايات على الكتاب والسنة ، وأن ما خالف الكتاب منها يجب طرحه وضربه على الجدار، ومما يدل على أن اسم أمير المؤمنين عليه السلام لم يذكر صريحا في القرآن حديث الغدير ، فإنه صريح في أن النبي إنها نصب عليا بأمر الله ، وبعد أن ورد عليه التأكيد في ذلك ، وبعد أن وعده الله بالعصمة من الناس ، ولو كان اسم « علي « مذكورا في القرآن لم يحتج إلى ذلك النصب ولا إلى تهيئة ذلك الاجتماع الحافل بالمسلمين ، ولما خشى رسول الله من



إظهار ذلك ، ليحتاج إلى التأكيد في أمر التبليغ .

وأضاف الخوئي قائلاً: وبالجملة فصحة حديث الغدير توجب الحكم بكذب هذه الروايات التي تقول: إن أساء الأئمة مذكورة في القرآن ولا سيا أن حديث الغدير كان في حجة الوداع التي وقعت في أواخر حياة النبي صلى الله عليه وآله وسلم ونزول عامة القرآن ، وشيوعه بين المسلمين ، على أن الرواية في الكافي مما لا يحتمل صدقه في نفسه ، فإن ذكر اسم علي عليه السلام في مقام إثبات النبوة والتحدي على الإينان بمثل القرآن لا يناسب مقتضي الحال<sup>0</sup>.

وممن صرح بصحتها وتعارضها مع الرواية الثانية وغيرها من الروايات السيد الحكيم قائلاً: «هذا الحديث يكون واضحا للمعنى المراد من الأحاديث التي ساقتها الشبهة ومقدما عليها لأنه يقف منها موقف المفسر وينظر إلى موضوعها ويوضح عدم ذكر القرآن لأسهاء الأئمة صريحاً".

ويرى المحمدي ان هذه الصحيحة حاكمة على جميع الرّوايات الّتي تدلّ على ذكرهم في الكتاب، ونحن نعلم أنّ ذكرهم (عليهم السلام) في الكتاب بالنعوت والأوصاف لا بالتسمية المتعارفة <sup>0</sup>.

ولعل السبب في أن اسم علي (عليه السلام) لم يذكر في القرآن، مع كثرة ذكره للأمور التي تؤكد فضله (عليه السلام) ، وتبين عظيم منزلته ، كآية النجوى ، والتصدق بالخاتم وهو راكع ، وآية إكمال الدين ، وغير ذلك من آيات ترتبط بالإمامة.

فعدم ذكره (عليه السلام) في القرآن يدخل في

640 BK

البحوث المحكمة

سياق حفظ القرآن من أن تتحرك الدواعي، والأهواء لمحاولة تحريفه فعلاً، لأنه إن ذكر اسم علي في القرآن فسيسعى أعداؤه إلى حذفه، وتحريف القرآن من أجله ، فإن منعهم الله جبراً، وقسراً، كان ظالماً لهم، وهو ينافي عدله وألوهيته، وإن تركهم ومكنهم من تحريفه فهو خلاف ما وعد به من حفظ القرآن كها أن ذلك سيكون مصيبة عظمى، لأنه سيسقط القرآن عن الاعتبار، وإن لم يمكنهم ذلك بسبب ظهور أسباب عادية وطبيعية فسيكونون أمام ثلاثة خيارات:

الأول: أن يؤمنوا بالقرآن وبولاية على (عليه السلام)، وذلك مما لا يحصل لأن حقدهم وحسدهم واستكبارهم يمنعهم من ذلك.

الثاني: أن يكفروا ويخرجوا من الإسلام ، ثم أن يكونوا له أعداءً ، وسبباً في إضلال الناس ، وفي خلق المتاعب والمصاعب.

ولا شك في أن نتائج ذلك خطيرة جداً على مستقبل هذا الدين ، ولا يريد الله سبحانه أن يعرض دينه لمثل هذا الخطر العظيم.

الثالث: أن يثيروا الشبهات حول القرآن بدعوى تحريفه بالزيادة فيه ، أو السعي إلى تشكيك الناس بسلامته ، وصحته، وهذا بلا شك أشد خطراً ، وأعظم ضرراً بذلك يتضح: أنه قد كان لا بد من تكريس هذا الأمر وتثبيته ، مع حفظ القرآن وصيانته فكانت هذه السياسة الإلهية المعجزة التي حفظت القرآن ، والإمامة وكانت رحمة للعالمين .

وهذه الرواية صريحة بعدم ذكر اسم على (عليه



السلام) تنصيصاً وان غيرها من الروايات والشبهات تخالف الكتاب الكريم ، وقد وردت نصوص عديدة من طريق أهل البيت تدل على ضرورة عرض أخبار أهل البيت على القرآن الكريم قبل الأخذ بمضمونها ، مثل قول الصادق (عليه السلام): « الوقوف عند الشبهة خير من اقتحام الهلكة ، إن على كل حق حقيقة وعلى كل صواب نورا فها وافق كتاب الله فخذوه وما خالف كتاب الله فدعوه<sup>()</sup>.

وقال الحسني: وروى الكليني بهذا المضمون أكثر من سبع روايات ان المراد بأولى الأمر في الآية من سورة النساء الأئمة من أهل البيت (عليهم السلام)<sup>()</sup>.

وعليه فظاهر الآية الكريمة يدل على أن الله سبحانه وتعالى أمر بطاعة أولى الأمر على وجه الإطلاق والجزم في جميع الحالات دون أن يقيّد طاعتهم بحالة معيّنة أو شيء ما ، ومن كان الأمر بطاعته على هذا الشكل فإنه يجب أن يكون معصوماً ، وإلاّ لما صحّ الأمر بطاعته على وجه الإطلاق وبلا قيد أو شرط $^{()}$ .

الرأى الثانى: قال المقصود هو ذكر على (عليه السلام) في القرآن الكريم مستدلاً

بآية(٤١)من سورة الحجر قوله تعالى: « هَذَا صرَاطٌ عَلَيَّ مُسْتَقِيمٌ» وهذا الرأي صرح به الشيرازي معلقا على ان الصراط ومستقيم اطلق على الشخص وهو الإمام على (عليه السلام) ووصف به من باب المالغة().

أما موقف العامة فلا شيء يذكر بخصوص الرواية المتقدمة.

ثانياً: موقف الخاصة من الرواية الثانية انقسم المفسرين في تفسير الراوية إلى رأيين:

الأول: لم يتطرقوا إلى ورود اسم على (عليه السلام) وإنها تم تفسيرها من الصدق الكثير وغيره من المعاني.

والرأى الثاني: قالوا بأن المقصود في (عليا) هو أمير المؤمنين(عليه السلام)ومنهم من اكتفى بإيرادها دون التعليق عليها منهم البحراني في تفسيره ذكر الرواية دون الإشارة إلى صحتها ()، والمشهدي في تفسيره كنز الدقائق $^{()}$ وتفسير نور الثقلين للحويزي $^{()}$ .

الرأي الأول: ذهب اشهر المفسرين إلى تفسير (عليا) لسان الصدق وعدم صرف معناه إلى اسم على (عليه السلام) كالطبرسي فقد فسرها بأن « لسان عليا» هو: «المبالغ في الصدق وكثير التصديق لكتب الله وأنبيائه « ()

وعلى ذلك الشريف الرضى: «إنها قال سبحانه: « لسانَ صدْق» إضافة للسان إلى أفضل حالاته ، وأشرف متصرفاته ، لأن أفضل أحوال اللسان أن يخبر صدقا ، أو يقول حقا» <sup>()</sup>.

والطبرسي في مجمعه أيضاً: « وجعلنا لهم لسان صدق عليا « أي: «ثناء حسنا في الناس ، عليا مرتفعا سائرا في الناس ، وكل أهل الأديان ، يتولون إبراهيم وذريته ، ويثنون عليهم ، ويدعون أنهم على دينهم . وقيل: معناه وأعلينا ذكرهم بأن محمدا (صلى الله عليه وآله وسلم) وأمته يذكرونهم بالجميل إلى قيام القيامة().

وقال مغنيه في تفسيره الكاشف: والمراد بلسان الصدق ما يردده الناس جيلا بعد جيل من حسن الثناء على إبراهيم وإسحق وإسماعيل ويعقوب ().

وعلى ذلك السيد الطباطبائي: وجعلنا لهم لسان صدق عليا « اللسان على ما ذكروا هو الذكر بين الناس بالمدح أو الذم وإذا أضيف إلى الصدق فهو الثناء الجميل الذي لا كذب فيه ، والعلى هو الرفيع والمعنى وجعلنا لهم ثناء جميلا صادقا رفيع القدر<sup>()</sup> .

أما المجلسي فقد ذكر اهم الوجوه التي قيلت في تفسير (صدق عليا) قيل: لأنه مشتق من اسم الله: قوله تعالى: (وهو العلى العظيم) وقيل: لان له علوا في كل شيء: على النسب على الإسلام ، على العلم ، على الزهد على السخاء ، على الجهاد ، على الأهل ، على الولد، على الصهر ().

والراى الثاني: قالوا بأن تفسير عليا في الآية الكريمة هو على (عليه السلام) مستندين في ذلك على رواية تفسيرية أوردها القمى عن أبيه عن العسكري (عليه السلام) حيث قال عنى أمير المؤمنين عليه السلام حدثني بذلك أبي عن الحسن بن على العسكري عليه السلام<sup>()</sup>.

وممن قال ذلك الشيخ النهازى: حيث قال في تفسير قوله تعالى: « وجعلنا لهم لسان صدق عليا « بمولانا أمير المؤمنين ( عليه السلام ) مستندا على رواية القمى عن أبيه عن الأمام العسكرى (عليه السلام)<sup>()</sup>.

واختار هذا الرأى أيضا الشيرازي حيث قال:

6401810K2 البحوث المحكمة

فهو كما لو قال» جعلنا لهم أمير المؤمنين عليا» وذكر عليا في الآية هو علم وليس صفة، والله سبحانه قدر أن يكون ليان صدق أولئك الأنبياء العظام متجسدا في اهل البيت (عليهم السلام) ()

أما الطرق الأخرى التي وردت بألفاظ أخرى والظاهر أنها صحيحة السند اغلبها عن على بن إبراهيم القمي.

الطريق الأول: لم يرد في الكتب والأصول المعتمدة ألا في بحار الأنوار، ولم نجد من صرح وايد مضمونها.

وأما الطريق الثاني: فقد جاء في كتاب تأويل الآيات الظاهرة ( ونقلها المشهدي في تفسيره ( . وليس في الأصول الحديثية المعتمدة ، ولا في كتب المتأخرين وشر وحهم.

وأما الطريق الثالث: فقد ورد في بحار الأنوار $^{
m O}$ نقلا عن تفسير القمى ، ولا يوجد قول يذكر في صحة الطريق من المحدثين.

أما الطريق الرابع والخامس: فهو كسابقه من الطرق فلم يرد تصحيح أو تضعيف يذكر.

موقف العامة

أما موقف العامة من تفسير الآية(لسان عليا) فأغلب المفسرين قالوا: هو الثناء الحسن والصدق.

### المحث الثالث:





# دراسة أسانيد الروايات

أولاً: أسانيد الرواية الأولى

الرواية صححت من قبل المحدثين وشهدوا لها بالصحة كما تقدم إلا ان هناك راويين قد ضعفوا ، ولم يمنع ذلك بالقول بصحتها وسلامة طريقها من الضعف

١. عبد الله بن مسكان: ثقة ، عين ، روى عن أبي الحسن موسى عليه السلام ، وقيل: إنه روى عن الصادق عليه السلام ، وليس بثبت ().

٢. سهل بن زياد: أبو سعيد الأدمى الرازي، كان ضعيفا في الحديث ، غير معتمد فيه <sup>()</sup>.

ثانياً: أسانيد الرواية الثانية

الرواية صحيحة السند ففي طريقها رجال وثقوا توثيق عال جدا وهم:

الصدوق: حافظا للاحاديث وبصيرا بالرجال<sup>()</sup>.

٢. أبيه: شيخ القميين في عصره ومتقدمهم .. وثقتهم ().

٣. محمد بن الحسن بن احمد بن الوليد: ثقة ثقة وعن().

٤. سعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمي: شيخ الطائفة وفقيههما ووجهها ، سمع من حديث العامة شيئا كثيرا ، لقى مو لانا أبا محمد العسكري عليه السلام ، وبعض أصحابنا يضعف لقاءه له ، ويقال حكايته موضوعة<sup>()</sup>.

٥. يعقوب بن يزيد: من مشاهير الثقات ثقة صدوقا

٦. محمد بن عمير: ثقة من أوثق الناس عند الخاصة و العامة ().

٧. هشام بن سالم الجواليقي: ثقة ثقة ٥.

٨. أبو بصير الأسدي: ثقة وجيه روى عن أبي جعفر وأبي عبد الله (عليهم السلام)).

المبحث الرابع: مناقشة الروايات

الرواية الأولى: حكم عليها اغلب رجال الحديث والتفسير بالصحة وقطعية الصدور.

وأما الرواية الثانية: فهي تعارض الرواية الأولى وروايات أخرى صادرة عن الأئمة المعصومين (عليهم السلام) التي لم يرد فيها تخصيص اسم أمير المؤمنين (عليه السلام) في القرآن الكريم ، ومن الروايات التي تعارض الرواية الثانية:

١. عن الصادق (عليه السلام) في هذه الآية: « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطيعُواْ اللهَ وَأَطيعُواْ الرَّسُولَ وَأَوْلى الأُمْر مِنكُمْ» ، «وأولوا الأمر هم الأئمة من أهل البيت (عليهم السلام)" ().

٢. الإمام الباقر (عليه السلام) في قوله تعالى: «يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم»: "إيانا عنى خاصة ، أمر جميع المؤمنين إلى يوم القيامة بطاعتنا" ().

٣. هشام بن حسان: خطب الحسن بن على ( عليهما السلام) بعد بيعة الناس له بالأمر فقال: « أطيعونا فإن طاعتنا مفروضة ، إذ كانت بطاعة الله عز وجل ورسوله مقرونة ، قال الله عز وجل: يا أيها الذين آمنوا

أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر» ·.

3. ورواية أخرى عن ابن أبي يعفور: دخلت على أبي عبد الله (عليه السلام) وعنده نفرٌ من أصحابه في حديث طويل يرويه إلى أن قال: فقال لي: «يا ابن أبي يعفور، إن الله عزّ وجل هو الآمر بطاعته وطاعة رسوله وطاعة أولي الأمر الذين هم أوصياء رسوله. يا ابن أبي يعفور، فنحن حجج الله في عباده، وشهداؤه على خلقه، وأمناؤه في أرضه، وخزانه على علمه، والعاملون بذلك، فمن أطاعنا أطاع الله، ومن عصانا فقد عصى الله» ().

## نتيجة البحث

خلص البحث إلى جملة من النتائج ابرزها:

 ان كلا الروايتين صحيحة السند عن ابن بصير عن الأمام الصادق(عليه السلام).

٢. تعارض الرواية الثانية مع الرواية الأولى.

٣. تعارض الرواية الثانية مع جملة من الروايات
 صادرة عن الأئمة المعصومين (عليه السلام).

٤. أن ما ذكره الشيخ القمي في الرواية الثانية من أن المقصود أمير المؤمنين(عليه السلام) ربيا يكون من باب التأويل لا من باب التفسير أي انه المصداق الأكمل للصدق فهو صادق ومصدق لرسول الله (صلى الله عليه واله).

٥. ورد (عليا) في سورة مريم بعد آية (لسان صدق عليا) في إدريس قوله: تعالى: " وَاذْكُرْ فِي الْكِتابِ إِذْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً نَبِيًّا، وَرَفَعْناهُ مَكَاناً عَلِيًّا) "

## والمحكمة البحوث المحكمة

واللفظ صريح بأن (عليا) هي صفة من العلو وليس اسم علم والله اعلم .

7. أن رفع التعارض هو الأخذ بالروايات المتواترة والمشهورة الموافقة للكتاب، والسنة النبوية، والرواية الأولى هي الأرجح خصوصا وان هناك روايات عالية السند وبنفس المعنى لم يرد فيها تخصيص لأسماء اهل البيت (عليهم السلام) ولم يسم القرآن الكريم أمير المؤمنين (عليه السلام) والرواية الأولى نافية للثانية فقد ورد صريحا لم يسم علي (عليه السلام) فضلا أن الاستدلال برواية القمي التي لم ترد في الأصول الأربعة المعتمدة، وإنها وردت بتفسير القمي وهو مما اشكل العلهاء على صحة بعضه، وهذا مما يحتاج إلى التأمل في هذه الرواية والله اعلم.

# مصادر البحث

القرآن الكريم

الشيباني، يحيى بن محمد بن هبيرة (ت: ٥٦٥هـ)، الإفصاح عن معاني الصحاح تحقيق: فؤاد عبد المنعم، دار الوطن، (د.ط)، (١٤١٧هـ).

الكليني، محمد بن يعقوب (ت: ٣١٩ه)، الكافي، تحقيق: علي اكبر الغفاري طهران دار الكتب الإسلامية ، ط٥، (د.ت).

٣. بن حنبل ، احمد ، مسند احمد ، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون ، مؤسسة الرسالة ، ط٢، (
 ١٤٢٠هـ ، ١٩٩٩م).

٤. الصدوق، محمد بن علي بن بابوية القمى المتوفى (

نقَ





سنه ٣٨١ه) ، كمال الدين وتمام النعمة، تصحيح: على أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الاسلامي ، إيران، .(012.0)

الفيض الكاشاني، محسن (ت:١٠٩١)، أصفهان، مكتبة أمير المؤمنين، (د.ط)(د.ت).

٦. العلامة الحلى، الحسن بن يوسف بن المطهر الأسدى(٧٢٦ه)، خلاصة الأقوال، ت: جواد القيومي، مؤسسة النشر الإسلامي، ط١،(١٤١٧ه). ٧. المجلسي، محمد باقر(ت:١١١١ه)، بحار الأنوار ، دار أحياء التراث العربي، ط٢، ( ١٤٠٣ -

٨. الريشهري، محمد، اهل البيت في الكتاب والسنة، تحقيق: مؤسسة دار الحديث الثقافي ، قم ، دار الحديث ، ط٢.

۱۹۸۳ م).

٩. الحسيني، شرف الدين على، تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة، تحقيق: مدرسة الإمام المهدي، قم المقدسة، مطبعة امير، ط١، .(o1 £ . V)

١٠. المشهدي، محمد بن محمد رضا(ت:١١٢٥)، تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب ،تحقيق: حسين درگاهی، مؤسسة الطبع والنشر وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي ، ط، ١ (١٤٠٧ [١٣٦٦).

١١. النجاشي، احمد بن على بن احمد بن العباس (ت: ٥٥٤هـ)، رجال النجاشي، طبعة مؤسسة النشر الإسلامي، ط٥، (١٤١٦).

الحسين ١٢. التفرشي، مصطفى بن

الحسيني (ت:١٠١٥هـ)، نقد الرجال، تحقيق: مؤسسة آل البيت لأحياء التراث، قم، مطبعة ستارة ، ط۱، (۱۱۱۱ه).

١٣. الحلى ، تقى الدين الحسن بن على بن داود الحلي (ت: ٧٤٠)، رجال ابن داود تحقيق: السيد محمد صادق آل بحر العلوم، النجف الأشرف، منشورات مطبعة الحيدرية (١٩٧٢م).

١٤. الطبرسي، أبو على الفضل بن الحسن ، مجمع البيان، تحقيق: تحقيق وتعليق: لجنة من العلماء والمحققين ، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت، ط١، (١٤١٥ – ١٩٩٥ م).

١٥. الحويزي، عبد على جمعة (١١١٢ه) ، تفسير نور الثقلين ،تحقيق وتصحيح وتعليق: السيد هاشم الرسولي المحلاتي، مؤسسة إسماعيليان للطباعة والنشر والتوزيع - قم ط٤، (١٤١٢ - ١٣٧٠ ش).

١٦. البحراني، هاشم(١١٠٧ه)، البرهان في تفسير القرآن، مؤسسة البعثة، قم، (د.ط)(د.ت).

١٧. الغضائري، احمد بن الحسين الغضائري، رجال ابن الغضائري، تحقيق: محمد رضا الجلالي قم، دار الحديث ، مطبعة سرور، ط١، (١٤٢٢هـ).

١٨. الطوسي ، محمد بن الحسن (ت: ٤٦٠) ، الفهرست، تحقيق: جواد القيومي ، قم مطبعة ستارة، ط١٥( ١٤٢٩هـ).

١٩. الطوسي، محمد بن الحسن (ت:٤٦٠)، رجال الطوسي ، تحقيق: جواد القيومي الأصفهاني، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ط١،(١٥١٥).

۲۰. الحلي ، تقي الدين الحسن بن علي بن داود (ت:٥٧٤)، رجال ابن داود ، تحقيق: السيد محمد صادق آل بحر العلوم، النجف الأشرف، منشورات مطبعة الحيدرية (١٩٧٢م).

۲۱. القمي، علي بن إبراهيم (۳۲۹ه)، تفسير القمي،
 تحقيق: طيب الموسوي، دار الكتاب، قم، ط۳،
 ۲٤٠٤).

۲۲. الطبرسي، الفضل بن الحسن(٥٤٨)، تفسير جوامع الجامع، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ط١، (١٤١٨).

۲۳. النازي، على (١٤٠٥)، مستدرك سفينة البحار، تحقيق: حسن بن على النازي، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، (١٤١٨).

٢٤. الطباطبائي، محمد حسين (١٤٠٢ه)، الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، (د.ط)
 (د.ت).

١٢٥. الشيرازي، مرتضى ، التصريح باسم على في القرآن، مؤسسة الأمام الباقر(ع)، ط٣،(١٤٣٥).
 ٢٦. الرضى، تلخيص البيان في مجازات القرآن،

تحقيق: محمد عبد الغني حسن، دار أحياء الكتب العربية، القاهرة، ط١، (١٩٥٥م).

۲۷. الحكيم ، محمد باقر، علوم القرآن، مجمع الفكر
 الإسلامي، مؤسسة الهادي، ط۳، (۱٤۱۷ه).

۲۸. مغنیة، محمد جواد(ت:۱٤۰۰)، التفسیر الکاشف، دار العلم للملایین، بیروت ، ط۳، ۱۹۸۱).

## والمحكمة البحوث المحكمة

حسن عبد الله علي ، الحصون المنبعة، مؤسسة عاشوراء، ط٢، (٢٠٠٥م).

۳۰. الحسيني، هاشم معروف، دراسات في الحديث والمحدثين، دار التعارف، بيروت، ط٢،(١٩٧٨م).

٣١. المحمدي، فتح الله ، سلامة القرآن من التحريف، مؤسسة فرهنكي، طهران، (١٤٢٤ه).

٣٢. العاملي، جعفر مرتضى ، الصحيح من سيرة الأمام على، ولاء المنتظر، قم، ط١، (١٤٣٠ه).

٣٣. المفيد ، محمد بن محمد بن نعمان، المسائل السروية، تحقيق: صائب عبد الحميد، دار المفيد للطباعة ، بروت ، ط٢، (١٤١٤).

٣٤. الحسكاني، عبيد الله بن احمد، شواهد التنزيل لقواعد التفضيل في الآيات النازلة في اهل البيت، تحقيق: محمد باقر المحمودي، مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، طهران، ط١، (١٤١١).

٣٥. الطوسي، ابن حمزة ، الثاقب في المناقب، تحقيق:
 نبيل رضا علوان، مؤسسة أنصاريان للطباعة والنشر ،
 قم المقدسة، ط۲، (۱٤۱۲هـ).

#### Research sources

Al-Shaibani Yahya bin Muham- .1 mad bin Habira (d .: 560 AH) the disclosure of the meanings of al-Sahih. Investigation: Fouad Abdel-Moneim Dar .(Al-Watan (d. T) (1417 AH Al-Kulayni Muhammad Bin .2







.al-Hadith 2nd edition

Al-Husseini Sharaf al-Din Ali .9 Interpretation of the Verses Appeared in the Virtues of the Immaculate Mosque edited by: Imam Al-Mahdi School Holy .(Qom: Amir Press: ed. 1: (1407 AH Al-Mashhadi Muhammad bin .10 Muhammad Ridha (d .: 1125 AH) Interpretation of the Treasure of Minutes and the Sea of Oddities edited by: Hussain Dargahi Institution of Printing and Publishing. Ministry of Culture and Islamic (Guidance i 1 (1407-1366

Al-Najashi Ahmad Bin Ali Bin .11 Ahmad Bin Al-Abbas (d .: 450 AH) Rijal Al-Najashi Edition of the Islamic Publishing Foundation 5th Edition (1416 .(AH

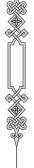
Al-Tafrashi Mustafa Bin Al-Hus- .12 sain Al-Husseini (T.: 1015 AH) Criticism of the Men edited by: Aal Al-Bayt Institute for Heritage Revivals Qom Curtain .(Press: 1st Edition: (1418 AH

13. Al-Halli Taqi al-Din al-Hasan bin Ali bin Dawood al-Hilli (d .: 740 AH) Men of Ibn Dawood investigation by: Sayyid Muhammad Sadiq al-Bahr al-Ulum Najaf al-Ashraf al-Haidariya Ya'qub (d .: 329 AH) Al-Kafi edited by: Ali Akbar Al-Ghafari Tehran Dar .Al-Kutub Al-Islamiyyah 5th Edition (d Bin Hanbal Ahmad Musnad Ah- .3 mad edited by: Shuaib Al-Arna'ut and others: Al-Risalah Foundation: 2nd Edi-.(tion (1420 AH 1999 AD

Al-Saduq Muhammad bin Ali bin .4 Babawiya al-Qummi who died (year 381 AH) Kamal al-Din and Tamam al-Nimah correction: Ali Akbar al-Ghafari Islamic Publishing Foundation: Iran: (1405 .(AH

Al-Fayd Al-Kashani Mohsen (d .: .5 1091) Isfahan the Library of the Com-.(mander of the Faithful (dt) (dt Al-Allamah Al-Hilli Al-Hasan Bin .6 Yusuf Bin Al-Mutahhar Al-Asadi (726 AH) Summary of Sayings T: Jawad Al-Qayoumi Islamic Publishing Corpo-.(ration: 1st Edition: (1417 AH Majlisi Muhammad Bager (d .: .7 1111 A.H.) Bahar Al-Anwar House of Revival of Arab Heritage: 2nd floor: .((1403-1983 AD

Al-Rishhri Muhammad Ahl al- .8 Bayt in the Qur'an and Sunnah edited by: Dar al-Hadith al-Thaqafi Qom Dar



#### البحوث المحكمة



- 19. Al-Tusi: Muhammad Ibn Al-Hasan (d .: 460 AH): Rijal Al-Tusi: edited by: Jawad Al-Qayoumi Al-Isfahani: Qom: Islamic Publishing Foundation: Edition 1: (1415 AH).
- 20. Al-Halli Taqi al-Din al-Hasan bin Ali bin Dawood (d. 740 AH) Rijal Ibn Dawood edited by: Sayyid Muhammad Sadiq Al Bahr al-Ulum Najaf al-Ashraf al-Haidariya Press Publications (1972 CE).
- 21. Al-Qummi Ali bin Ibrahim (329 AH) Tafsir al-Qummi edited by: Tayeb Al-Mousawi Dar Al-Kitab Qom 3rd Edition (1404 AH).
- 22. Al-Tabarsi Al-Fadl Ibn Al-Hasan (548 AH) Interpretation of the Jami Mosque Islamic Publishing Foundation Qom 1st Edition (1418 AH).
- 23. Al-Namazi Ali (1405 AH) Mustadrak Saifat al-Bahhar edited by: Hassan bin Ali al-Namazi Islamic Publishing Foundation Oom (1418 AH).
- 24. Al-Tabatabai: Muhammad Husayn (1402 AH): Al-Meezan fi Tafsir al-Qur'an: Islamic Publishing Foundation: Qom: (d. T) (dt).
  - 25. Al-Shirazi Mortada The state-

#### المرويات القائلة بتسمية الإمام على (عليه السلام) في القرآن الكريم بين الجزم والنفي

Press Publications (1972 CE).

- 14. Al-Tabarsi Abu Ali al-Fadl ibn al-Hasan Majma 'al-Bayan investigation: investigation and commentary: a committee of scholars and investigators publisher: Al-Alamy Foundation for Publications Beirut 1st Edition (1415 1995 AD).
- 15. Al-Huwaizi Abd Ali Jumaa (1112 AH) Tafsir Nour al-Thaqleen edited corrected and commented by: Mr. Hashem Al-Rasuli Al-Mahalati Ismailian Foundation for Printing Publishing and Distribution Qum 4 ed (1412-1370 AM).
- 16. Al-Bahrani: Hashem (1107 AH): The Evidence for Interpretation of the Qur'an: The Mission Foundation: Qom: (dt) (dt).
- 17. Al-Ghadhairi Ahmad Bin Al-Hussein Al-Ghadairi Men of Ibn Al-Ghadairi Edited by: Muhammad Reda Al-Jalali Qom Dar Al-Hadith Sorour Press 1st Edition (1422 AH).
- 18. Al-Tusi Muhammad bin Al-Hassan (d .: 460 AH) Al-Fihrist edited by: Jawad Al-Qayoumi Qom Saraara Press 1st Edition (1429 AH).







laa Al-Muntadhar Qom 1st ed. (1430 AH).

- 33. Al-Mufid Muhammad bin Muhammad bin Numan Secret Issues edited by: Saeb Abd Al-Hamid Dar Al-Mufid for Printing Beirut 2nd Edition (1414 AH).
- 34. Al-Haskani Ubayd Allah bin Ahmed Evidence of Download of Preference Rules in the Verses Released in the People of the House edited by: Muhammad Baqir Al-Mahmoudi Institution of Printing and Publishing of the Ministry of Culture and Islamic Guidance: Tehran: 1st Edition (1411 AH).
- 35 .Al-Tusi Ibn Hamzah Al-Thaqib fi Al-Managib edited by: Nabil Reda Alwan Ansaryan Foundation for Printing and Publishing Holy Qom 2nd Edition (1412 AH).

#### هوامش البحث

١. الكليني ، الكافي: ١/ ٢٨٧.

٢. الصدوق ، كمال الدين: ١/ ١٣٩.

٣. مسند احمد: ١/ ٣٣٧، والشيباني ،الإفصاح عن

معاني الصحاح: ٣/ ٧٥.

٤. الكاشاني، الوافي: ٤/ ٩٣.

ment of the name of Ali in the Qur'ans Imam Al-Baqir (Peace be upon him) Foundation 3rd ed. (1435 AH).

- 26. Al-Radhi Summarizing the Statement in the Metaphors of the Qur'and edited by: Muhammad Abd Al-Ghani Hassan, House of Arab Books, Cairo, 1st Edition (1955 AD).
- 27. Al-Hakim Muhammad Bager Sciences of the Qur'an Islamic Thought Academy Al-Hadi Foundation 3rd Edition (1417 AH).
- 28. Mughniyeh Muhammed Jawad (d.: 1400 A.H.) Al-Tafsir Al-Kashif Dar Al-Alam for Millions Beirut 3rd Edition (1981 AD).
- 29. Hassan Abdullah Ali The Impregnable Forts, Ashura Foundation, 2nd floor (2005 AD).
- 30. Al-Husseini Hashem Maarouf Studies in Hadith and the Modernists Dar Al-Taarif Beirut 2nd Edition (1978 AD).
- 31. Al-Muhammadi Fathallah The Safety of the Qur'an from Distortion Farhanki Foundation: Tehran: (1424 AH).
- 32. Al-Amili Jaafar Murtada Al-Sahih from the biography of Imam Ali Wa-



- ٥. عيون الأخبار: ١ / ١٣٩ ح ١٤، وكمال الدين:
   ٢٢٢ ح ٨.
- ٦. البيهقى، السنن الكبرى: ٩/ ٣٥٥، -٤٥٥٦.
- ٧. مسند احمد: ١/ ٣٣٧، والشيباني ،الإفصاح عن
   معاني الصحاح :٣/ ٧٥.
  - ٨. المجلسي، بحار الأنوار: ٣٦/ ٥٧.
  - ٩. المجلسي، بحار الأنوار: ٣٦/ ٥٧.
  - ١٠. المجلسي، بحار الأنوار: ٩٣/١٢.
  - ١١. المجلسي، بحار الأنوار: ٣٦/ ٥٧.
  - ١٢. الطوسي، الثاقب في المناقب: ١٢/ ٩٣.
- ١٣. الحسكاني، شواهد التنزيل: ١/ ٤٦٣ -٤٦٣.
  - ١٤. المفيد، المسائل السروية: هامش ٧٩.
  - ١٥. الخوئي، البيان في تفسير القرآن: ٢٣٢.
  - ١٦. الخوئي، البيان في تفسير القرآن: ٢٣١.
    - ١٧. ينظر: الحكيم، علوم القرآن: ١٢٣.
- ١٨. ينظر: المحمدي، سلامة القرآن من التحريف:
   ١٢٣.
  - ١٩. العاملي، الصحيح من سيرة الأمام علي:٢٩٤/٧.
    - ٠٠. العاملي، مختصر مفيد: ٢/ ٩٤؟
    - ٢١. ينظر: الحكيم، علوم القرآن: ١٢٣.
- - ٢٣. حسن بن علي، الحصون المنيعة: ١٢٣.

## وكالالكالات البحوث المحكمة

- ٢٥. البحراني، البرهان: ٣/ ٧١٧.
- ٢٦. ينظر: المشهدي، كنز الدقائق: ٨/ ٢٣١.
- ٧٧. ينظر: الحويزي، تفسير نور الثقلين: ٣/ ٣٣٩.
  - ٢٨. ينظر: الطبرسي، جوامع الجامع: ٢/ ٤٥٤.
  - ٢٩. ينظر: الشريف الرضي، تلخيص البيان فيمجازات القرآن: ٢٢٠.
    - ٣٠. ينظر: الطبرسي ، مجمع البيان: ٦/ ٤٢٧.
      - ٣١. مغنية ، التفسير الكاشف: ٥/ ١٨٥.
        - ٣٢. الطباطبائي، الميزان: ١٤/ ٦٢.
          - ٣٣. المجلسي، البحار: ٥٩/ ٥٥.
            - ٣٤. تفسير القمى: ٢/ ٥١.
  - ٣٥. النهازي، مستدرك سفينة البحار: ٩/ ٢٥٣.
  - ٣٦. ينظر كالشيرازي، التصريح باسم على:٥٦.
    - ٣٧. ينظر: الحسيني، تأويل الآيات الظاهرة: ٨/ ٢٣١.
    - ٣٨. ينظر: المشهدي، كنز الدقائق: ٨/ ٢٣١.
      - ٣٩. المجلسي، بحار الأنوار: ١٢/ ٩٣.
      - ٤٠. التفرشي، نقد الرجال:٣/ ١٤٢.
        - ٤١. رجال النجاشي، ١٨٦.
        - ٤٢. الطوسي، الفهرست: ٢٣٧.
        - ٤٣. ينظر: رجال النجاشي: ٢٦١.
        - ٤٤. ينظر: رجال النجاشي: ٣٨٣.
        - ٥٤. ينظر: رجال ابن داود: ١٠٢.
        - ٤٦. ينظر: رجال الطوسي: ٣٦٩.
        - ٤٧. ينظر: رجال ابن داود: ١٥٩.
      - ٤٨. ينظر: رجال ابن الغضائري: ١١٧.





- ٤٩. ينظر: خلاصة الأقوال: ٤١٦.
- ٠٥. الريشهري، اهل البيت في الكتاب والسنة: ١٥٣.
- ٥١. الريشهري، اهل البيت في الكتاب والسنة: ١٥٢.
- ٥٢. الريشهري، اهل البيت في الكتاب والسنة: ١٥١.
  - ٥٣. المجلسي ، بحار الأنوار: ٧/ ٢٨٥.
    - ٥٤. مريم: ٥٧.