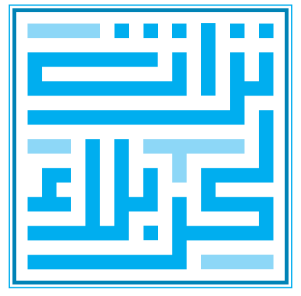
# جَمَهُورَيّةُ العِرْاقُ دَيُوانُ الوقفُ الشّيعيّ



جَالَةٌ فَصْلِيَّةٌ مُحَكَّمَةٌ تُعْنى بِالتُراث الكربلائي

مُحَازَةٌ مِنْ وزَارَةِ التَّعْلِيْمِ الْعَالِيِّ وَالْبَحْثِ الْعِلْمِيِّ مُعْتَدَةٌ لِأَغْرَاضِ التَّرْقِيَةِ الْعِلْمِيَّةِ

تصدرعن: العتبة العباسية المقدسة قسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية مركز تراث كربلاء

السنة الثانية/ المجلَّد الثاني/ العدد الثالث ١٤٣٧ هـ/ ٢٠١٥م

العتبة العباسية المقدسة

تراث كربلاء : مجلة فصلية محكمة تعنى بالتراث الكربلائي = Karbala heritage : تراث كربلاء المجلة فصلية محكمة تعنى بالتراث العباسية العباسية العباسية

/ Quarterly Authorized Journal Specialized in Karbala Heritage)التعليه العجاد المقدسة. – كربلاء : الامانة العامة للعتبة العباسية المقدسة، ٢٠١٥.

مجلد: ایضاحیات ؛ ۲۶ سم

فصلية – السنة الثانية، المجلد الثاني، العدد الثالث (٢٠١٥)

ISSN 2312-5489

المصادر.

النص باللغة العربية ؛ مستخلصات بالعربية والانجليزية.

ا كربلاء (العراق)-تاريخ-دوريات. ٢ السياحة-العراق-كربلاء-دوريات. ٣. بحر

العلوم، محمدمهدي بن مرتضى بن محمد، ١٢١٥-١٢١٥ هجريا-نقد وتفسير-دوريات. الف. العنوان. ب.العنوان: Karbala heritage Quarterly Authorized Journal

Specialized in Karbala Heritage

DS79.9.K37 A8 2015 .V2 الفهرسة والتصنيف في العتبة العباسية المقدسة





ردمد: 2312-5489

ردمد الالكتروني: 3292-2410

الترقيم الدولي: 3297

رقم الايداع في دار الكتب والوثائق العراقية ١٩٩٢ لسنة ٢٠١٤م

كربلاء المقدسة - جمهورية العراق

Phone No: 310058

Mobile No: 07700479123

E.mail: turath@alkafeel.net



www.DarAlkafeel.com للطباعة والنشر والتوزيع

+964 770 673 3834 +964 790 243 5559 +964 760 223 6329

المطبعة: العراق \_ كربلاء المقدسة \_ الإبراهيمية \_ موقع السقاء ٢ الإدارة والتسويق: حي الحسين \_ مقابل مدرسة الشريف الرضي





## المشرف العام

سهاحة السيد أحمد الصافي الأمين العام للعتبة العباسية المقدسة

#### رئيس التحرير

د. احسان على سعيد الغريفي (دكتوراه في اللغة العربية من جامعة كراتشي)

#### مدير التحرير

أ. د. مشتاق عباس معن (كلية التربية ابن رشد للعلوم الإنسانية/ جامعة بغداد)

#### الهيأة الاستشارية

أ. د. فاروق محمود الحبوبي (عميد كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)
 أ. د. عباس رشيد الددة (كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة بابل)

أ. د. عبد الكريم عز الدين الاعرجي (كلية التربية للعلوم الإنسانية للبنات / جامعة بغداد)

أ. د. على كسار الغزالي (كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة كربلاء)

أ.د. عادل نذير بيرى (كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة كربلاء)

أ.د. عادل محمد زيادة (كلية الآثار/ جامعة القاهرة)

أ.د. حسين حاتمي (كلية الحقوق/ جامعة اسطنبول)

أ.د. تقي عبد الرضا العبدواني (كلية الخليج / سلطنة عمان)

أ.د. إسماعيل إبراهيم محمد الوزير (كلية الشريعة والقانون/ جامعة صنعاء)

#### سكرتير التحرير

حسن على عبد اللطيف المرسومي (ماجستير من المعهد العراقي للدراسات العليا/ قسم الإقتصاد/ بغداد)

### سكرتير التحرير التنفيذي

علاء حسين أحمد (بكالوريوس تاريخ من جامعة كربلاء)

## الهيأة التحريرية

أ. م. د. شوقي مصطفى الموسوي (كلية الفنون الجميلة/ جامعة بابل) أ. م. د. عدي حاتم عبد الزهرة المفرجي (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء) أ. م. د. ميثم مرتضى مصطفى نصر الله (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء) أ. م. د. زين العابدين موسى جعفر (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء) أ. م. د. على عبد الكريم آل رضا (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء) أ. م. د. نعيم عبد جوده الشيباوي (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء) م. د. غانم جويد عيدان (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء) م. د. مالم جارى هدى عكيد (كلية العلوم الإسلامية/ جامعة كربلاء)

#### مدقق اللغة العربية

أ.م. د. فلاح رسول الحسيني (كلية التربية للعلوم الانسانية / جامعة كربلاء)

#### مدقق اللغة الإنكليزية

م. د. غانم جويد عيدان (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

## الإدارة المالية و الموقع الإلكتروني

محمد فاضل حسن حمود (بكالوريوس علوم فيزياء من جامعة كربلاء)

## قواعد النشر في المجلة

تستقبل مجلة تراث كربلاء البحوث والدراسات الرصينة وفق القواعد الآتية: 1- يشترط في البحوث أو الدراسات أن تكون وفق منهجية البحث العلمي وخطواته المتعارف عليها عالماً.

٢- يقدم البحث مطبوعاً على ورق A4، وبنسخ ثلاث مع قرص مدمج (CD)
 بحدود (١٠٠٠- ٥٠٠٠) كلمة وبخط simplified Arabic على أن ترقم الصفحات ترقم أمتسلسلاً.

٣-تقديم ملخّص للبحث باللغة العربية، وآخر باللغة الإنكليزية، كلّ في حدود صفحة مستقلة على أن يحتوي الثاني عنوان البحث، ويكون الملخص بحدود (٣٥٠) كلمة.

٤- أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على عنوان واسم الباحث/ أو من شارك معه في البحث إن وجد، وجهة العمل، والعنوان الوظيفي، ورقم الهاتف، والبريد الالكتروني لكل منهم مع مراعاة عدم ذكر اسم الباحث أو الباحثين في صلب البحث أو أي إشارة إلى ذلك.

0 - يشار إلى المراجع و المصادر جميعها بأرقام الهوامش التي تنشر في أواخر البحث، وتراعى الأصول العلمية المتعارفة في التوثيق والإشارة بأن تتضمن: اسم الكتاب، اسم المؤلف، اسم الناشر، مكان النشر، رقم الطبعة، سنة النشر، رقم الصفحة، هذا عند ذكر المرجع أو المصدر أول مرة، ويذكر اسم الكتاب، ورقم الصفحة عند تكرّر استعاله.

٦- يزوَّد البحث بقائمة المصادر والمراجع منفصلة عن الهوامش، وفي حالة وجود مصادر ومراجع أجنبية تُضاف قائمة المصادر والمراجع بها منفصلة عن قائمة المراجع والمصادر العربية، ويراعي في إعدادهما الترتيب الألفبائي لأسهاء الكتب أو البحوث في المجلات.

٧- تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويشار في أسفل الشكل
 إلى مصدرها، أو مصادرها، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن.

٨- إرفاق نسخة من السيرة العلمية إذا كان الباحث ينشر في المجلة للمرة الأولى،
 وأن يشير فيها إذا كان البحث قد قُدّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنه لم ينشر ضمن أعهالها،
 كها يشار إلى اسم أية جهة علمية، أو غير علمية قامت بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده.

٩-أن لا يكون البحث منشورًا وليس مقدّمًا إلى أيَّة وسيلة نشر أخرى.

١٠ تعبر جميع الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها، ولا تعبر بالضرورة عن وجهة نظر جهة الإصدار، ويخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنية.

١١ - تخضع البحوث لتقويم سري لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى أصحابها سواء قبلت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق الآلية الآتية : ـ

أ ـ يبلغ الباحث بتسليم المادة المرسلة للنشر خلال مدة أقصاها أسبوعان من تاريخ التسلّم .

ب. يبلغ أصحاب البحوث المقبولة للنشر بموافقة هيأة التحرير على نشرها وموعد نشرها المتوقّع.

ج ـ البحوث التي يرى المقومون وجوب إجراء تعديلات أو إضافات عليها قبل نشرها تعاد إلى أصحابها، مع الملاحظات المحددة، كي يعملوا على إعدادها نهائياً للنشر .

د. البحوث المرفوضة يبلغ أصحابها من دون ضرورة إبداء أسباب الرفض.

ه-يشترط في قبول النشر موافقة خبراء الفحص.

و ـ يمنح كلّ باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه، ومكافأة مالية معنى قدرها (١٥٠) ألف دينار عراقي .



#### بسم الله الرحمن الرحيم



#### جمهورية العراق وزارة التعليم العالى والبحث العلمى دائرة البحث والتطوير

Republic of Iraq Ministry of Higher Education & Scientific Research Research & Development

No:

Dare:

" معا لساندة قراقنا السلحة الباسلة لدحر الإر هاب"

الرقم:پ ت ۴ / ۹۸۹۴ التاريخ: ۲۰۱٤/۱۰/۲۷

العتبة العباسية المقدسة م / مجلة تراث كريلاء

#### تحية طيبة..

استنادا الى الية اعتماد المجلات العلمية الصادرة عن مؤسسات الدولة ، ويناءاً على توافر شروط اعتماد المجلات العلمية الأغراض الترقية العلمية في "مجلة تراث كريلاء" المختصة بالدراسات والايحاث الخاصة بمدينة كريلاء المسادرة عن عتبتكم المقسة نقرر اعتمادها كمجلة علمية محكمة ومعتمدة للنشر العلمي والترقية العلمية .

أيد غسان حميد عبد المجيد المدير العام لدائرة البحث والتطوير وكالة

۲۰۱٤/۱۰/ ع

- نسخة منه للي. قسم الشؤون العلمية/ شعبة التأليف والأشر والترجمة

www.rddirag.com

Emailscientificdep@rddirag.com

#### كلمة العدد الثالث

# تراث كربلاء ... مسؤولية البحث العلمي

كثيرة هي المدن ،وكثيرة هي الأماكن التي يبحث أبناؤها عن صياغة لهويتها وترميم لذاكرتها، غير أنّنا مع كربلاء وشرائحها نضرب صفحاً عن ذلك، ونتجاوزه لمهمة أكبر ،وأعظم تلك هي مهمّة إعادة إنتاج التراث وتثويره على نحو يتساوق ومبادئ البحث العلمي ليلامس حاجة الأمّة في هذه المرحلة التي تشهد مخاضاً عسيراً ينبغي أن لا يشهد ولادات مشوهة لا تحت لتراثها بصلة من قريب أو من بعيد.

لأجل ذلك يعوّل القائمون على مجلة تراث كربلاء رئيساً واستشاريين ومحررين على أن ينظر الأكاديميون والمهتمون بالتراث الكربلائي نظرة علمية في كلّ ما ورثته هذه المدينة من ثقل تراثي وحضاري ليعيدوا صياغته ويرمموا فجواته على وفق المعادلات العلمية التي تحفظ للتراث هيبته وللمعاصرة مقولاتها المنسجمة وروح العصر.

وبهذه المناسبة فإننا نتطلع إلى قراءات تعي ما يعنيه التراث الكربلائي الذي ارتبط بالحسين ( المال سيرة وشهادة وبقاء لا تنفد موارده الفكرية والثقافية العقدية إلى ما شاء الله لهذه المدينة من بقاء . ونتوسم في الباحثين الكرام العمل معا على تحقيق تراث كربلاء على وفق أسس علمية ليتسنى قراءته قراءة علمية تهدف إلى إعادة إنتاجه

بها ينسجم وطبيعة المدينة وعنوانها المتمثل بالإمام الحسين (ك). واليوم نضع بين يدي قراء (تراث كربلاء) ومتابعيها من الباحثين والفضلاء والمهتمين عدداً جديداً يتضمن مجموعة قراءات لمجموعة مقولات في أبواب التراث التاريخي والتراث المجتمعي والتراث الأدبي على أمل تنال القبول والرضا وتنجح في استنهاض الباحثين وحثهم على اختيار مقولات أخر لها صلة بتراث كربلاء وعلينا جميعاً تقع مسؤولية البحث في تراث كربلاء.

# كلمة الهيأتين الاستشارية والتحريرية لماذا التراث؟ لماذا كربلاء؟

1 – تكتنز السلالات البشرية جملةً من التراكمات المادية والمعنوية التي تشخص في سلوكياتها ؛ بوصفها ثقافةً جمعيةً، يخضع لها حراك الفرد: قولاً، وفعلاً، وتفكيراً. تشكّل بمجموعها النظام الذي يقود حياتها، وعلى قدر فاعلية تلك التراكمات، وإمكاناتها التأثيرية ؛ تتحدّد رقعتها المكانية، وامتداداتها الزمانية، ومن ذلك تأتي ثنائية: السعة والضيق، والطول والقصر، في دورة حياتها.

لذا يمكننا توصيف التراث، بحسب ما مر ذكره: بأنه التركة المادية والمعنوية لسلالة بشرية معينة، في زمان معين، في مكان معين. وبهذا الوصف يكون تراث أي سلالة:

- المنفذ الأهم لتعرف ثقافتها.
  - المادة الأدق لتبيين تاريخها.
- الحفرية المثلى لكشف حضارتها.

وكلما كان المتتبع لتراث (سلالة بشرية مستهدفة) عارفاً بتفاصيل حمولتها ؛ كان وعيه بمعطياتها، بمعنى : أنّ التعالق بين المعرفة بالتراث والوعي به تعالق طردي، يقوى الثاني بقوة الأول، ويضعف بضعفه، ومن هنا يمكننا تعرّف الانحرافات التي تولدت في كتابات بعض المستشرقين وسواهم ممّن تَقصّد دراسة تراث الشرق ولا سيما المسلمين منهم، فمرة تولّد الانحراف لضعف المعرفة بتفاصيل

كنوز لسلالة الشرقيين، ومرة تولّد بإضعاف المعرفة ؛ بإخفاء دليل، أو تحريف قراءته، أو تأويله .

7 - كربلاء: لا تمثل رقعة جغرافية تحيّز بحدود مكانية مادية فحسب، بل هي كنوز مادية ومعنوية تشكّل بذاتها تراثاً لسلالة بعينها، وتتشكّل مع مجاوراتها التراث الأكبر لسلالة أوسع تنتمي إليها؛ أي: العراق، والشرق، وبهذا التراتب تتضاعف مستويات الحيف التي وقعت عليها: فمرة؛ لأنّها كربلاء بها تحويه من مكتنزات متناسلة على مدى التاريخ، ومرة ؛ لأنها كربلاء الجزء الذي ينتمي إلى العراق بها يعتريه من صراعات ، ومرة ؛ لأنها الجزء الذي ينتمي إلى الشرق بها ينطوي عليه من استهدافات، فكل مستوى من هذه المستويات أضفى طبقة من الحيف على تراثها، حتى غُيِّب وغيِّب تراثها، واخُزلت بتوصيفات لا تمثل من واقعها إلا المقتطع أو المنحرف أو المنزوع عن سياقه.

٣- وبناءً على ما سبق بيانه، تصدى مركز تراث كربلاء التابع
 للعتبة العباسية المقدسة إلى تأسيس مجلة علمية متخصصة بتراث
 كربلاء ؟ لتحمل هموماً متنوعة، تسعى إلى :

- تخصيص منظار الباحثين بكنوز التراث الراكز في كربلاء بأبعادها الثلاثة: المدنية، والجزء من العراق، والجزء من الشرق.

- مراقبة التحولات والتبدلات والإضافات التي رشحت عن ثنائية الضيق والسعة في حيزها الجغرافي على مدى التاريخ،

ومديات تعالقها مع مجاوراتها، وانعكاس ذلك التعالق سلباً أو إيجاباً على حركيتها؛ ثقافياً ومعرفياً .

- اجراء النظر إلى مكتنزاتها : المادية والمعنوية، وسلكها في مواقعها التي تستحقها ؛ بالدليل .
- تعريف المجتمع الثقافي: المحلي، والإقليمي، والعالمي: بمدخرات تراث كربلاء، وتقديمه بالهيأة التي هو عليها واقعاً.
- تعزيز ثقة المنتمين إلى سلالة ذلك التراث بأنفسهم ؛ في ظل افتقادهم إلى الوازع المعنوي، واعتقادهم بالمركزية الغربية ؛ مما يسجل هذا السعى مسؤولية شرعية وقانونية .
- التوعية التراثية وتعميق الالتحام بتركة السابقين؛ مما يؤشر ديمومة النهاء في مسيرة الخلف ؛ بالوعي بها مضى لاستشراف ما يأتى.
- التنمية بأبعادها المتنوعة : الفكرية، والاقتصادية، وما إلى ذلك، فالكشف عن التراث يعزز السياحة، ويقوي العائدات الخضراء.

فكانت من ذلك كله مجلة "تراث كربلاء" التي تدعو الباحثين المختصين إلى رفدها بكتاباتهم التي بها ستكون .

| المحتويات                                         |
|---------------------------------------------------|
| عنوان البحث                                       |
| باب التراث التاريخ                                |
| لمحمات من مواقف السميدة زينب (ﷺ) في<br>واقعة الطف |

# حروب المياه في منطقة فرات الهندية أ.د. فلاح محمود خضر البياتي جامعة بابل کلية التربية الأساسية قسم التاريخ

مد نجيب باشا م.د. احسان علي سعيد علي الغريفي بلاء المقدسة العباسية المقدسة قسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية مركز تراث كربلاء

اسم الباحث

أ.م.د حسين علي الشرهاني

كلية التربية للعلوم الإنسانية

جامعة ذي قار

قسم التاريخ

واقعة الـوالي العثماني محمد نجيب باشا
 وأثرها على أهالي مدينة كربلاء المقدسة

27

أ.م.د سادسة حلاوي حمود جامعة واسط كلية الآداب قسم التاريخ

۱۲۳ الإمتداد الفكري لنهضة الإمام الحسين (هـ) في بلاد المغرب والاندلس

## باب التراث الادبي

م. د. مجبل عزير جاسم جامعة الكوفة كلية التربية قسم علوم القرآن ۱۷۳ البناء الفني لمراثي الإمام الحسين (ﷺ) في العصر الأموي أ.د. ضياء راضي محمد الثامري جامعة البصرة كلية الآداب قسم اللغة العربية ٢٢٥ واقعة كربلاء فضاءً شعرياً ديوان هواجس
 أصحاب الحسين (ﷺ) إختياراً

## باب التراث المجتمعي

م. د. نعمة دهش فرحان
 جامعة بغداد
 كلية التربية ابن رشد للعلوم
 الإنسانية
 قسم اللغة العربية

٢٧٥ اجتماعيات الخطاب الحسينيّ دراسة في ضوء علم اللغة الاجتماعيّ

أ.د. وفاء كاظم ماضي محمد الكندي
 م.م. سهير عباس كاظم جامعة بابل
 كلية التربية للعلوم الإنسانية قسم التاريخ

٣٣٧ الاحتاعية في لواء كربلاء من أ.د. وفاء كاظم ماضي محمد خلال كتّاب الرحالة الأجانب الكندي م.م. سهر عاس كاظم

# Shaikh Dr. Abu-Allah Ahmmad Al-Yousif.

Professor at the Hawza of Qateef. Translated from Arabic by:

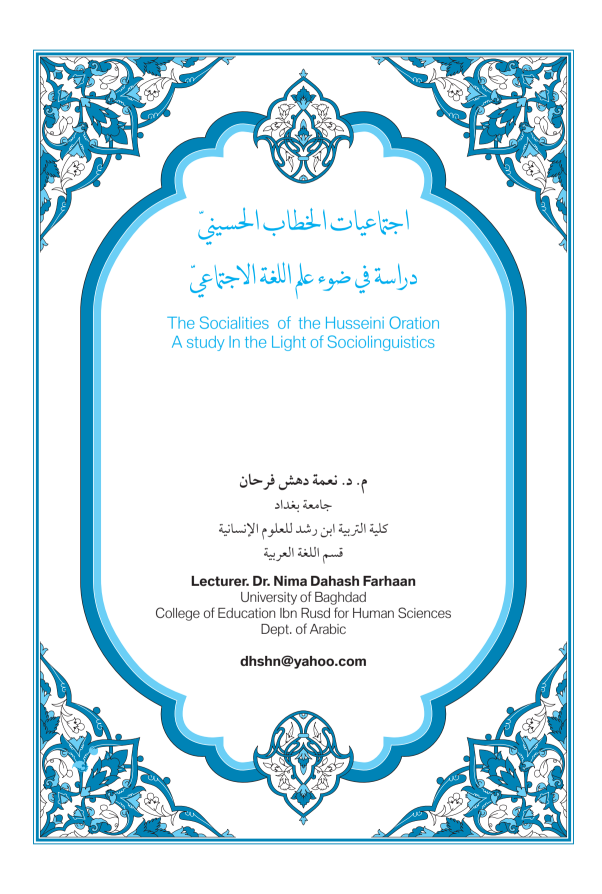
# Asst.Prof.Dr.Naaeem Abid Jouda

University of Karbala College of Education for Human Science Dept. of History Imam Hussein and Originating the Human Rights Principles. 19













#### الملخص

يعد الرضا والسخط مقياس الوحدة في المصير، ولاسيا في مجتمع الطف، الذي تنطبق عليه معايير هذا المقياس، فإذا رضي الناس بعمل ما وإن أتى به واحد منهم فهم مشتركون في حكمه، وكذلك الحال عند اجتهاعهم على السخط فيها يخصُّ عملاً آخر، «إنها عقر ناقة ثمود رجل واحد فعمهم الله بالعذاب لما عموه بالرضا، فقال: فعقروها فأصبحوا نادمين »(۱)، وهذه سنة كونية، إذ ينسب العمل الصادر من فرد إلى مجتمعه، وكذلك ينسب العمل الصادر من جيل إلى جيل آخر، وذلك فيها إذا كان لهم جميعًا فكرٌ اجتهاعيّ واحد، وإرادة اجتهاعية واحدة، فيوصفون حينها بأنهم ذوو روح اجتهاعية واحدة. وانطلاقًا من قول الإمام علي (عيكم) «أيها الناس إنها يجمع الناس الرضا والسخط » (۱) نضع كلهات الإمام الحسين (عيكم) في معايير علم السوسيولسانيات؛ لنستشف منها المضامين الاجتهاعية التي تضمنتها لغته السوسيولسانيات؛ في مبحثين، هما:

المبحث الأوّل/ بنية تحليل الخطاب الحسينيّ: يتناول هذا المبحث تجسيد الخطاب الحسينيّ المجتمع الذي قيل فيه، إذ تضمن التراث الثقافيّ التي اختزله ذهن الإمام الحسين (عليه على فيه من مجتمعات صالحة، وحركات مصلحة، جرت عبر أمكنة وأزمنة متتالية، يمثل هذا الخطاب صرخات مدوية على الظلم، وتنبّؤاً بها سيؤول إليه المجتمع، فقد كان المجتمع متحركًا ساخنًا، يتشابه فيه الأفراد من حيث النوع والماهية؛ لكنهم مختلفون تمام الاختلاف

#### اجتماعيات الخطاب الحسيني دراسة في ضوء علم اللغة الاجتماعي





من حيث المبادئ و الإيديولوجية والأخلاق والأهداف والغايات.

المبحث الثاني/ وسائل الحجاج: ويدرس هذا المبحث الخطاب بصفته الوسيلة التي يسبر بها حامله أعهاق الإنسان؛ ليعمل على تعديل بعض محركات الانطلاق والتحدي الحضاريّ فيه، للوصول إلى غاية التحرك ومنطلق الحياة...هكذا بدأت التحولات التاريخية الكبرى في نهضة الإمام الحسين (عليه التي غيّرت مجرى التاريخ، وقادت البشرية نحو الإصلاح، لما هذه النهضة من ملمح متميز من عمليات النهوض كافة في التاريخ البشريّ، ويكفي أنّها هي التي صنعت التاريخ ولم يصنعها التاريخ، فأصبحت نهضته ويكفي أنّها هي التي صنعت التاريخ ولم يصنعي الطريق القويم.





#### **Abstract**

Satisfaction and dissatisfaction could be considered as a mean to measure the unity of fate, and it may be applied in Al-Taff society in particular, for this community has the standards of such a measure. If people were satisfied with a particular action - even in case that achievement was accomplished by one of them – then they all would be considered as the doers of such a deed. The same thing could be said about the dissatisfaction about some action else. Hence, the shecamel in the account of Tamood's nation gives a brilliant sample of this kind. This animal was slaughtered by only one person, but Tamood's folk were all punished and suffered from the heavenly torture because they showed satisfaction towards that act, and Allah, the Almighty said in that case:" they, slaughtered it and they were rendered regretful".

There is a universal Sunna tradition, that if an action is done by a community member then this action will be attributed to his society in general and to the next generations to which he belongs, that if these generations will continue to advocate these positive, negative or criminal mind.

Taking into the account "Imam Ali's proverb, 'Oh, people, a nation can gather the satisfaction and the dissatisfaction at one time' "renders a good example of this duality. Similarly, the words of his son, Imam Hussein (p. b. u. h) can be studied in accordance with the standards of sociolinguistics to present

#### اجتماعيات الخطاب الحسينيّ دراسة في ضوء علم اللغة الاجتماعيّ





implicit core in his contemporary language according to two topics:

The first topic, which is named as the structure of the Husseini discourse analysis, contains the incarnation of Imam Hussein's speech in the society among which this oration was recited. This speech had the cultural heritage of Imam Hussein's mentality including the vision of the good communities, the reforming movements, the cries against tyranny and the expectations for the future of such a society. A community like this is a highly moveable and hot one and consists of members who are although different in race in time and in place but they are reassemble in principles, ideology, morals, aims and purposes.

The second topic studies the oration as the mean that represents the depths of the human, for, this tool can work to amend the stimulators of the civil challenge inside the human being. By so doing, the great historical transformations began with the awakening of Imam Hussein, and this rise could change the course of history and led the humanity to reformation. In view of the special qualifications of this renaissance in the process of the entire human awakening, it could be said that this movement made the history and not the history made it. Consequently, there are many regarded this awakening as the light by which the people can be guided in the path righteousness.











#### مقدمة

قيل في المثل ( إنَّ الرجال محابر وليس بمناظر)) فالكلام يدلُّ على وزن المتكلم وشخصيته، كها قال أمير المؤمنين علي الميلية: (( المُسرءُ عَنْبُوءٌ تَحْتَ لِسَانِهِ)) (٢)، تلك قاعدة اجتهاعية عامة، فإذا أدركنا هذه الحقيقة، أدركنا عمق شخصية الإمام الحسين الميلي وأهدافه وغاياته الاجتهاعية من ثورته على الظلم في كربلاء، في ضوء ما قاله الميلي من خطب وكلهات، تضمنت أحداثًا كلامية عبر سلسلة من الأحداث الاجتهاعية والوقائع التاريخية التي مرَّ بها المجتمع المسلم، كانت للحسين الملي معها وقفاتٌ في منتهى الدقة وغاية الوعي، في مجتمع تخللته أمواج متدافقة، وتيارات متدافعة، وعقائد متصارعة، مثَّلت المحك الأساسي لحركة التاريخ.

غثل اللغة أداة التواصل بين الأفراد والجماعات، لأنّها سلوك اجتماعيّ، ولا يمكن لأية لغة أن تحيا إلاّ في ظلِّ مجتمع إنسانيّ، وهذه الحقيقة عبر عنها فندريس بقوله: ((في أحضان المجتمع تكوّنت اللغة ووجدت يوم أحسّ الناس بالحاجة إلى التفاهم فيها بينهم ))(ن)، بل الأمر أوسع من ذلك فاللغة سرُّ بقاء المجتمع على الرغم من مرور الزمن (٥)؛ لأنَّ التواصل بين الأفراد هو سبب الإحساس بانتهاء أفراد الأسرة إليها وأفراد المجتمع إليه أيضاً، فاللغة إذن ظاهرة اجتماعيّة لا يستطيع فرد من الأفراد أو أفراد معينون أن يضعوها، وإنّها تخلقها طبيعة المجتمع، وتنبعث عن الحياة الجمعيّة، وما تقتضيه هذه وإنّها تخلقها طبيعة المجتمع، وتنبعث عن الحياة الجمعيّة، وما تقتضيه هذه الحياة من تعبير عن الخواطر وتبادل للأفكار، فاللغة بهذا الوصف تؤلف موضوعًا من موضوعات علم الاجتماع، فكلُّ فرد ينشأ فيجد بين يديه نظامًا





لغويًا يسير عليه مجتمعه، فيتلقاه عنه تلقياً بالتعلّم والمحاكاة، مثلما يتلقى عنه سائر النظم الاجتماعيّة الأُخرى، ويصبُّ أصواتَهُ اللغويّة في قوالبِهِ، ويحتذيه في تفاهمه وتعابيره (٢)؛ لذا فاللغة سبب إحساس الفرد بالانتماء للمجتمع، بوصفها ظاهرة اجتماعية، لا يستطيع فرد من الأفراد أو أفراد معينون أن يضعوها، وإنها يكونها المجتمع، وما تقتضيه حياة أفراده من تعبير عن الخواطر، وتبادل للأفكار، لذا عبر فندريس عنها بقوله: (( في أحضان المجتمع تكونت اللغة ووجدت يوم أحسَّ الناس بالحاجة إلى التفاهم فيها بينهم ))(٧).

ولما كانت الآداب والفنون ترتبط ارتباطًا وثيقًا بالكلمة، عُدَّتُ اللغة البداية والنهاية، ومابين البداية والنهاية تبقى اللغة قوة اجتهاعية فعالة، وأداة مسيطرة على حياة البشر، إنَّها تصل الإنسان بأخيه الإنسان، وتكوّن المجتمعات وتبني الحضارات، وهي بهذا الوصل وذلك التكوين والبناء تميز الإنسان من سائر المخلوقات، فهو ناطق بطبعه.

لقد نبّه العالم اللغوي الاجتهاعيّ (دور كايم) في أوائل القرن العشرين على أنَّ الظاهرة اللغوية صنو الظاهرة الاجتهاعية، يمكن أن ترُصد وتُلحظ كها يلحظ عالم الطبيعة (الشيء) ويتخذه موضوعًا لدراسته، لذا ظهر علم اللغة الاجتهاعيّ فرعًا مهمًا من فروع علم اللغة العام، ينتمي إلى القسم التطبيقيّ منه، يهتم بدراسة اللغة وعلائقها بالمجتمع، فهو ينظم كلَّ جوانب اللغة وطرائق استعهالها، التي ترتبط بوظائفها الاجتهاعية والثقافية أو العلم الذي يبحث عن الكيفية التي تتفاعل بها اللغة مع المجتمع، فهو ينظر في التغيرات





التي تطرأ على بنية الكلمة استجابة لوظائفها الاجتماعية المختلفة، مع بيان هذه الوظائف وتحديدها.

جسد الخطاب الحسيني المجتمع الذي قيل فيه، إذ تضمن التراث الثقافي التي اختزله ذهن الإمام الحسين الملا بها فيه من مجتمعات صالحة، وحركات مصلحة، جرت عبر أمكنة وأزمنة متتالية، يمثل هذا الخطاب صرخات مدوية على الظلم، وتنبّؤا بها سيؤول إليه المجتمع، فقد كان المجتمع متحركا ساخنًا، يتشابه فيه الأفراد من حيث النوع والماهية؛ لكنهم مختلفون تمام الاختلاف من حيث المبادئ و الإيديولوجية والأخلاق والأهداف والغايات.

وانطلاقًا من قول الإمام على الله ((أيها الناس إنها يجمع الناس الرضا والسخط )) (^) نضع الخطاب الحسينيّ في معايير علم اللغة الاجتهاعيّ؛ لنستشف منها المضامين الاجتهاعية التي تضمنتها لغته الله على وفق مبحثين، هما:

# المبحث الأوّل بنية تحليل الخطاب الحسينيّ

يُعرف المجتمع بأنّه جماعة من الناس يعيشون في حيّز اجتماعيِّ واحدٍ من حيث الحاجات، وتحت تأثير عامل مشتركٍ من حيث العقائد والأحداث، وبذلك يتلاحمون ويترابطون ضمن حياة اجتماعية واحدة، تجمعهم لغة تفاهم واحدة. هذه اللغة عبر عنها ابن مسكويه قائلاً (( إنّ السبب الذي احتيج من أجله إلى الكلام أنّ الإنسان الواحد لما كان غير مكتفٍ بنفسه في حياته ولا بالغ حاجاته في تتمه بقاء مدته المعلومة، وزمانه المقدر المقسوم؛ احتاج إلى





استدعاء ضروراته في مادة بقائه من غيره، ووجب شريطة العدل أن يعطي غيره عوض ما استدعاه منه في المعاونة التي من اجلها ))، قال الحكهاء: ((إنَّ الإنسان مدنيٌّ بطبعه)) وهذه المعاونات والضرورات المقتسمة بين الناس هي التي بها يصح بقاؤهم، وتتم حياتهم، وتحسن معايشهم... فلم يكن بد من أن يبزع إلى حركات بأصوات دالة على هذه المعاني بالاصطلاح؛ ليستدعيها بعض الناس من بعض، وليعاون بعضهم بعضًا، فيتم لهم البقاء الإنساني وتكمل فيهم الحياة البشرية (٩)، وبذلك تشكل اللغة العالم المعرفي للإنسان، فهي الأساس في تشكيل أنهاط سلوكه، وطرائق تفكيره، وطموحاته، ومثله، ونظرته إلى الآخرين، وجوّه العقلي والثقافي (١٠٠).

فالرضا والسخط مقياس الوحدة في المصير، ولاسيها في مجتمع الطف، الذي تنطبق عليه معايير هذا المقياس، فإذا رضي الناس بعمل وإن أتى به واحد منهم فهم مشتركون في حكمه، وكذلك الحال عند اجتهاعهم على السخط فيها يخصُّ عملاً آخر، ((إنها عقر ناقة ثمود رجل واحد فعمهم الله بالعذاب لما عموه بالرضا، فقال: فعقروها فأصبحوا نادمين))(١١) وهذه سنة كونية، إذ ينسب العمل الصادر من فرد إلى مجتمعه، وكذلك ينسب العمل الصادر من جيل إلى جيل آخر، وذلك فيها إذا كان لهم جميعًا فكرٌ اجتهاعيّ واحد، وإرادة اجتهاعية واحدة، فيوصفون حينها بأنّهم ذوو روح اجتهاعية واحدة، لذا نجد الإمام الحسين المنه للمن وصيته لأخيه محمد بن الحنفية يقول: ((بسم المناظرين للرضا والسخط، ففي وصيته لأخيه محمد بن الحنفية يقول: ((بسم الله الرحمن الرحيم - هذا ما أوصى به الحسين بن علي هي أخاه محمد بن





الحنفية، إنّ الحسين يشهد أنْ لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له وأنّ محمدًا عبده ورسوله، جاء بالحق من عنده، وأنّ الجنة حق والنار حق، والساعة آتية لا ريب فيها، وأنّ الله يبعث من في القبور، وإني لم أخرج أشرًا ولا بطرًا ولا مفسدًا ولا ظالمًا، وإنّها خرجتُ لطلب الإصلاح في أُمة جدي محمد (عليه) أريد أنْ أمر بالمعروف وأنهى عن المنكر، وأسير بسيرة جدي وأبي علي بن أبي طالب، فمن قبلني بقبول الحق فالله أولى بالحق، ومَنْ ردَّ عليَّ هذا أصبر حتى يقضي الله بيني وبين القوم وهو خير الحاكمين. هذه وصيتي إليك يا أخي وما توفيقي إلاّ بالله عليه توكلت وإليه أنيب) (١٢).

لقد استعمل الإمام الحسين الله مفهومين اجتهاعيين، هما: القبول والإنكار؛ وكلاهما من أفعال الكلام الدالة على الانجاز، وما أفعال الكلام الإلا وحدات أساسية للتواصل اللغويّ، عندها يمكن أن نصف وقائع التواصل المعقدة حسب ما يثيره كلُّ فعل ناتج عن قول معين، وعلى هذا الأساس فإنَّ الفعل الكلاميّ يعني: (التصرف أو العمل) الاجتهاعيّ أو المؤسساتيّ الذي ينجزه الإنسان بالكلام، ومن ثم ف(الفعل الكلاميّ) يراد به الإنجاز الذي يؤديه المتكلم بمجرد تلفظه بملفوظات معينة، وهو بهذا المعنى يُعدُّ النواة المركزية لمفهوم التداول في صورته اللغوية، إذ تتركز فيه كلُّ الأنهاط الأخرى من الأفعال القولية، التي تطمح إلى تحقيق أغراض إنجازية، كالطلب والأمر والوعد والوعيد... وسواها، وهكذا فإنَّ هذا الفعل يلتمس التأثير في المخاطب بغرض تحقيق شيء ما. فذهبت جماعة إلى تصديق الإمام الحسين الله وقبول دعوته، وذهبت جماعة إلى تكذيبه وإنكار دعوته، ولم يبقَ





فرد واحد سمع واعية الحسين الله وصرخته: (ألا مَنْ ناصرٍ ينصرني ) إلّا وانحاز إلى إحدى الجماعتين.

وفي الإطار العام دلَّت هذه الكلمات على ظاهرة اجتماعية عالمية وجدتْ في كلِّ مجتمع منذ خلق البشرية وحتى يومنا هذا، وهي مفهوم (الوصية) التي قننها الإسلام وجعلها واجبة على كلِّ مسلم، وتعنى اصطلاحًا: أنْ يوصي الإنسان غيره ممن يوثق به في تنفيذ ما لم يستطع الموصى تنفيذه بسبب الموت، ولا تخلو وصية الإمام الله من الإشارة إلى الأهداف السامية المتمثلة بأصول الدين، وهي : (التوحيد والنبوة والمعاد) إقرار لفظيًا في النصِّ، ثم عرج إلى المواصلة في ذكر الإمامة والعدل في سياق قوله: (أسيرُ بسيرة جدى وأبي على بن أبي طالب... وهو خير الحاكمين) تلك السيرة التي وصفها الإمام على إلله بقوله: ((فَتَأْسَ بِنَبِيِّكَ الْأُطْيَبِ الْأُطْهَرِ ( اللهُ عَلَيْ ) فَإِنَّ فِيهِ أُسْوَةً لَمْن تَأْسَى وَعَزَاءً لَمْنْ تَعَزَّى وَأَحَبُّ الْعَبَادِ إِلَى اللهُ اللَّهُ الْلَّتَأَسِّي بِنَبِيِّهِ وَالْمُقْتَصُّ لأَثَرِه قَضَمَ الدُّنْيَا قَضْماً وَكَمْ يُعرْهَا طَرْفاً أَهْضَمُ أَهْلِ الدُّنْيَا كَشْحًا وَ أَخْمَصُهُمْ مَنَ الدُّنْيَا بَطْناً عُرضَتْ عَلَيْهِ الدُّنْيَا فَأَبَى أَنْ يَقْبَلَهَا وَعَلَمَ أَنَّ الله كُسُبْحَانَهُ أَبْغَضَ شَيْئاً فَأَبْغَضَهُ وَحَقَّرَ شَيْئاً فَحَقَّرَهُ وَصَغَّرَ شَيْئاً فَصَغَّرَهُ وَلَوْ لَمْ يَكُنْ فينَا إِلَّا حُبُّنَا مَا أَبْغَضَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَتَعْظِيمُنَا مَا صَغَّرَ اللهُ وَرَسُولُهُ لَكَفَى بِه شَقَاقاً لله وَمُحَادَّةً عَنْ أَمْرِ الله وَلَقَدْ كَانَ (ﷺ) يَأْكُلُ عَلَى الْأَرْضِ وَيَجْلِسُ جِلْسَةَ الْعَبْدِ وَيَخْصِفَ بيَدِهِ نَعْلَهُ وَيَرْقَعُ بِيَدِهِ ثَوْبَهُ وَيَرْكَبُ الْحِهَارَ الْعَارِيَ...))(١٣).

نجد في الوصية أيضًا إشارة إلى ظواهر اجتماعية ابتلي بها المجتمع في الجاهلية، و صدر الإسلام تمثلت بألفاظ : (الأشر، والبطر، والإفساد،





والظلم) وكلها ألفاظ كافحها الإسلام، ومن أجل ذلك خرج الإمام الحسين اللهي عن الله فية، تمثلت بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

والأشرُ لغةً: من أشر أشراً فهو أشرٌ من باب (تَعبَ وبَطِرَ وكَفرَ) النعمة فلم يشكرها، وأشر الخشبة أشراً من باب قتل شقها لغة في النون، والمئشار بالهمز من هذه، والجمع مآشير، فهو آشرٌ والخشبة مأشورة قال الشاعر: أناشيرَ لازالت يمينُك آشرَهُ .فجُمعَ بين لغتي الهمزة والنون، قال ابن السكيت في كتابه (التوسعة): وقد نقل لفظ المفعول إلى لفظ الفاعل فمنه: يد آشرة والمعنى مأشورة، وفيه لغة ثالثة بالواو، فيقال: وشرت الخشبة بالميشار، وأصله الواو مثل: الميقات والميعاد، وأشرت المرأة أسنانها رققت أطرافها، وقد نهى عنه في الحديث: ((لعُنت الآشرة والمأشورة)) (١٤).

أما (بَطِرَ) بَطَراً فهو بَطِرٌ من باب تَعِبَ بمعنى أشر أشرًا، والبَطْرُ الشَّقُّ وزنًا ومعنى، وسمي البيطار من ذلك وفعله بَيْطَر بَيْطَرةً (١٥٠). والراجح أنَّ اشتراكًا معنويًّا بين اللفظتين، إذ يشتركان في مستويات متعددة من الدلالة الهامشية، لذا نجد أغلب أصحاب المعجهات يفسرون معنى اللفظة الأولى بالأخرى أو العكس (١٦٠).

ولا يخفى على اللبيب أسلوب الحجاج الدال على البرهان والاستدلال من جهة، وعلى معادلة: (لا جبر ولا تفويض) من جهة أخرى، اللذان استعملها الإمام الحسين الله في كلامه فقد أوضح الله أهداف ثورته وغايته منها، ففي قوله الله في خطبته الأولى يوم التاسع من المحرم لأعدائه ((أيها





الناس اسمعوا قولي ولا تعجلوا حتى أعظكم بها هو حق لكم عليّ، وحتى أعتذر إليكم من مقدمي عليكم...) (١٧) نجد الأسلوب الأُمميّ الشامل قد اقتضب في عبارة: (أيها الناس) إذ لم يقل: (أيها المؤمنون) أو (أيها المسلمون) أو (أيتها العصابة)... وسواها؛ لأنّ القوم الذين وجه كلامه إليهم لم يكونوا من دين واحد أو أمة واحدة، وفي ذلك إشارتان دلاليتان، هما:

الإِشَارة الأولى :إنَّ القوم الذين تحدث معهم كانوا من أمُم شتى، منهم اليهوديّ والنصرانيّ والمشرك والملحد والمنافق، وهو حالهم حينها فعلًا.

الإشارة الأخرى: إنَّ الخطاب قد يكون موجهًا للبشرية كافة عبر الأزمنة والأمكنة كافة، فيكون المعنى الحجاجيّ أبلغ؛ لأنَّ الرسالة الحسينية التي بعثها للمتلقي لا تحدّها الحدود ولا الأزمنة على وفق هذا المعنى، فهي بذلك رسالة عالمية إنسانية مستمرة، تكون بمنزلة الفرقان بين الحق والباطل في كلِّ صراع، تكشف عن حال المتلقي، بأسلوب الوعظ والتذكير وإلقاء الحجج البالغة.

بهذا المعنى يُعدُّ الحجاجُ سمةً من سهات البيان والتفريق، وضرباً واسعَ المجال، لانعقاد الأمر فيه على دراسة مجمل التقنيات البيانية الباعثة على إذعان السامع أو القارئ (١٨٠)، فأساليب (النداء، والوعظ، والطلب بفعل الأمر، ولا الناهية مع الفعل المضارع) كلّها تقنيات إقناعية، استعملها الإمام على للتأثير في المتلقي، فضلًا عن ذلك فإنَّ السمة الاجتماعية واضحة في سياق النصِّ، فالنداء بابٌ وما حواهُ من أحكام وقوانين يمثل ضربًا من الخطاب الكلاميّ الذي لا يكون له الأثر في التواصل إلاّ بوصفه عنصراً من عناصر





مسرح اجتهاعيًّ يضم مرسلًا ومستقبلًا، أو مخاطبًا ومتلقيًا، على أنَّ بين طرفي النداء علاقة من نوع ما، استلزمت مقامًا توظيف هذا الأسلوب المقاميّ، وتنوع أشار النحاة إلى هذا الربط بين الأسلوب الندائيّ والأسلوب المقاميّ، وتنوع الأحكام تبعًا لتنوع ظروف المقام، وقد أشار الله هذا المعنى بقوله: (... حتى اعتذر إليكم من مقدميّ عليكم) ذلك المقام الذي فرضه الله سبحانه وتعالى على الأمة الإسلامية من طاعة أئمة الزمان (الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا)، فالأسلوبان (الندائيّ والمقاميّ) ربط المبنى بالمعنى، أي: أنّها أقاما علاقة ترابطية بين مكونات النصِّ ومقامه، فحذفُ حرف النداء (يا) يدلُّ على أنَّ الخطاب موجه بنحو مقصود إلى مخاطب قريب؛ لأنَّ النحاة العرب وجدوا عند تقعيد الأحكام أنَّ أداة النداء لا يجوز حذفها مع المنادى البعيد؛ لاحتياجه لمد الصوت المنافي للحذف، وكذلك الحال مع النكرة المقصودة، وهذا يؤكد قرب المتلقى مقاميًا وبُعدهُ زمانيًا.

كذلك في النصِّ إشارة لسانية تمثلت بالضمير الجمعيّ في عبارة: (اسمعوا قولي ولا تعجلوا) الممزوج بأسلوب الطلب بفعل الأمر ولا الناهية والفعل المضارع؛ للدلالة على وجوب الإصغاء والانتباه، كما في قوله تعالى: ﴿ فَتَعَالَى اللَّهُ الْلَكُ الْحَقُّ وَلَا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُل رَّبِ رَدْنِي عِلْما ﴾ طه/ ١١٤.

ربها يرد إشكال في الذهن مفاده: ما المقصود من الاعتذار والمقدم في السياق المذكور آنفًا ؟ والجواب عنه: أنَّ تعاضد القرائن اللفظيّة والقرائن المعنوية تظهر دلالة الاعتذار أنَّه يعني بلوغ الحجة وبراءة الذمة في ضوء





الإنذار الذي وجهه المنظم المناس بحكم مقامه من الله ورسوله، وولايته على المسلمين إبراءً لذمته، عبر تقنية وعظ تُجَسَدُ بالناصح الشفيق العارف بالله حق معرفته، امتثالاً للمبدأ العَلَويّ: ((الناس صنْفَانِ إِمَّا أَخُ لَكَ فِي الْخَلْقِ) (١٩٠). هذه الثنائية في التصنيف تقودنا إلى الحديث عن ظاهرة التقابل الدلالي في الخطاب الحسينيّ، وتعني هذه الظاهرة ((وجود لفظتين تحمل إحداهما عكس المعنى الذي تحمل الأُخرى، مثل: الخير والشر، والنور والظلمة، والصغير والكبير، وفوق وتحت، ويأخذ ويعطي، ويضحك ويبكي...)) (٢٠)، ويعني هذا وجود علاقة ضدية بين لفظتين في المعنى، أو بين جملتين أو موقفين أو سياقين...أو غير ذلك.

وقد شاب هذا المصطلح عند القدامى الغموض والإبهام، فلم يميز وابينه وبين مصطلح (الأضداد) بل عدّوه نوعًا من الأضداد، وقد أكد هذه الحقيقة إبراهيم أنيس بقوله: ((لم تلقَ اهتهام اللغويين العرب، ولم يخصوها بتأليف مستقل، ولكن عقدت لها بعض كتب الأدب فصولًا مثلها فعل صاحب الألفاظ الكتابية)) (۲۱) الذي لم يميز بين المصطلحين، ومثل بتسعة وخمسين زوجًا من الألفاظ المتقابلة (۲۲).

والواقع أنّ ظاهرة التقابل الدلالي وليدة البحث اللغوي المعاصر، إذ نجدها قد تجسدت واستقرت في كتب علم الدلالة الغربية تحت عنوان (Antonymy) وتعني في العربية بـ (التخالف) أي: التضاد في المعنى، وهذا ما أكده أحمد مختار عمر في أثناء تحدثه عن ظاهرة الأضداد بقوله: ((لا يعنى بالأضداد ما يعنيه علماء اللغة المحدثون من وجود لفظين يختلفان نطقًا





ويتضادان معنى، كالقصير في مقابل الطويل، والجميل في مقابل القبيح، وإنها نعني به مفهومها القديم وهو اللفظ المستعمل في معنيين متضادّين) (٢٣٠). وقد شارك المعجم العالميّ الموسوعيّ (١٩٧٦م) في تحديد المصطلح، فقد عرّفهُ (بأنه كل كلمتين تحمل إحداهما عكس المعنى الذي تحمله الأُخرى)) (٢٤٠)، ومن أنهاط التقابل في الخطاب الحسينيّ ما يأتي:

أوّلًا: التقابل في الموقف: إنَّ من أجمل صور التقابل الدلاليّ المأخوذة من المبدأ القرآني: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ ﴾ البقرة / ٢٥٦. ما نجده في سياق الخطبة من تقابل في الموقف، تمثل بطر في الاختيار، بين القبول والإنكار:

الأول: ((فإنْ قبلتم عذري وصدقتم قولي، وأعطيتموني النصف من أنفسكم، كنتُم بذلك أسعد، ولم يكن لكم عليّ سبيل )) (٢٥)

والآخر: ((وإن لم تقبلوا مني العذر ولم تعطوني النصف من أنفسكم، فاجمعوا أمركم وشركاءكم، ثم لا يكن أمركم عليكم غمةً، ثم اقضوا إليّ ولا تنظرون)).

هذه الصورة التقابلية تمثلت بثنائية شرطية تساؤلية، طرف كلِّ جزء منها يمثل فعل الشرط وجوابه، عبر آلية حجاجية رائعة، زينها لغويًا ومقاميًا قربه الله من الله سبحانه حين قال: ((إنَّ وليي الله الذي نزل الكتاب، وهو يتولى الصالحين)) ليميز عقيدة الإصلاح التي تبناها مشروعاً لنهضته من العقائد الفاسدة.

وهذا الموقف التقابلي أبكى الرجال والنساء من أهل بيته وأصحابه؛ استهالة للمتلقي المقصود، فالبكاء ظاهرة وجدانية اجتهاعية إنسانية، جعلها

### اجتماعيات الخطاب الحسينيّ دراسة في ضوء علم اللغة الاجتماعيّ





الله سبحانه وتعالى سمة أولى من سهات النشأة الاجتهاعية عند الفرد، تمثل خليطًا من الفرح والحزن.

قطع الحسين الله البكاء بمفتاح جديد، تمثل بلغة اجتهاعية جديدة، هي لغة التهليل بالدعاء والثناء حين قال: ((الحمد لله الذي خلق الدنيا، فجعلها دار فناء وزوال، متصرفة بأهلها حالاً بعد حال، فالمغرور منْ غرته، والشقي منْ فتنته، فلا تغرنكم هذه الدنيا، فإنها تقطع رجاء مَنْ ركن إليها، وتخيب طمع مَنْ طمعَ فيها، وأراكم قد اجتمعتم على أمر قد أسخطتم الله فيه عليكم، وأعرض بوجهه الكريم عنكم، واحلَّ بكم نقمته، وجنبكم رحمته، فنعم الربّ ربنا، وبئس العبيد أنتم، أقررتم بالطاعة، وآمنتم بالرسول محمد (سيكم الشيطان فأنساكم ذكر الله العظيم، فتباً لكم ولما تريدون، إنا لله وإنا عليكم الشيطان فأنساكم ذكر الله العظيم، فتباً لكم ولما تريدون، إنا لله وإنا اليه راجعون، هؤلاء قومٌ كفروا بعد إيهانهم، فبعدًا للقوم الظالمين))(٢٦).

ثانيًا :الثنائيات التركيبية المتناظرة : نجد في النصِّ المذكور آنفًا تراكيب ثنائية متناظرة، وهي:

- \_(احلّ بكم نقمته) تناظر (وجنبكم رحمته).
- \_ (فالمغرور منْ غرته) تناظر (والشقي من فتنتهِ) .
- \_ (دار فناءِ وزوال) تناظر (متصرفة بأهلها حالاً بعد حال).
- \_(فإنها تقطع رجاءً منْ ركن إليها) تناظر (وتخيب طمعَ من طمعَ فيها).
- \_(اجتمعتم على أمرٍ أسخطتم الله فيه عليكم) تناظر (واعرض بوجهه الكريم عنكم).





عضدت الجملة الثانية معنى الجملة الأولى، فضلًا عن التعاضد اللفظيّ المتمثل بالسجع وموسيقى الأصوات وتناغم التراكيب، والمقصود بالتراكيب هنا الجمل التي يتوافر فيها مبدأ الإفادة والاستقلال (٢٧)، وعلى هذا لا يمكننا أن نعدَّ جملة فعل الشرط أو جملة جوابه، جملة تامة، فهي ناقصة المعنى؛ لأنَّ مثل هكذا جمل غير مستقلة، ولا يصح السكوت عنها.

لم يهارس الإمام المنه الشرعية بوصفه الإمام المعصوم المفترض الطاعة على المتلقي في خطبته، بل وكأنه يخاطب المجتمعات الديمقراطية الحديثة، إذ لم تعتمد خطبته المنه على الإكراه بالدرجة الأولى، بل على الإقناع والتأثير اللذين باتا من العناصر الحاسمة في إيصال الخطاب لفئات المجتمع كافة، وهو نوع من السياسات اللغوية التي امتاز بها الخطاب الديني عمومًا والخطاب الحسيني خصوصًا، إذ الأشك أنَّ فكرة الهيمنة عبر آلية الإقناع تحقق إجماعًا مع التعدد الشكلي والعقيدي داخل المجتمع، وهو ما يعرف في اللسانيات الحديثة بـ (الهيمنة الناعمة) (٢٨)، التي دفعت بمدارس التحليل في اللسانيات الحديثة عبر الإقناع واستمالة وعي الجماهير.

تقترب آلية (الهيمنة الناعمة) من نظرة ميشيل فوكو المتميزة للخطاب، حين ربط الخطاب بالسلطة، فإذا كان هناك ارتباط وثيق بين الخطاب والسلطة، فإنَّ ذلك ليس مجرد تخطيط من السلطة حسب، بل هو تنظيم عبر بناء علاقة تجمع بين اللغة وأنهاط الهيمنة الاجتهاعية (٢٩)، ممّا يؤدي بالضرورة إلى انصياع المتلقى لسلطة الكلمة.

### اجتماعيات الخطاب الحسينيّ دراسة في ضوء علم اللغة الاجتماعيّ





ثالثًا : الثنائيات المتقابلة: استعمل الإمام الله التراكيب الثنائية المتقابلة، تاركًا حرية الاختيار للمتلقى، ومن هذه التراكيب الثنائيّة المتقابلة:

\_ جملة: (فنعم الربُّ ربنا) في قُبالة جملة (وبئس العبيد أنتم)

\_ جملة: (أقررتم بالطاعة وآمنتم بالرسول على أُ فَبالة جملة: (ثم إنَّكم زحفتم على ذريته وعترته تريدون قتلهم).

نجد أكثر ما يميز هذه الثنائيات التقابل أيديولوجيًا، وخلوها من السجع، ونقصد بالأيديولوجية أنّها العقيدة أو الفكرة السياسية التي يتم في ضوئها فهم المواقف الاجتماعية وتنظيمها، وتسيطر بنحو غير مباشر على تشكيل سياق الخطاب، فأيديولوجية الإمام الحسين الملحظ تتمثّل بالإيهان بالله ورسوله، ويتبيّن لنا ذلك من التحليل المعرفي لهياكل خطبته المباركة ((الحمد لله الذي خلق الدنيا... فنعم الرب ربنا... واعرض بوجهه الكريم عنكم... لقد استحوذ عليكم الشيطان فأنساكم ذكر الله... إنا لله وإنا إليه راجعون...)) تلك الهياكل المليئة بالثناء والحمد والتبجيل والتوصيف الجميل لله تبارك وتعالى والإقرار بعبوديته وبالنعيم والذكر والمعاد. وهي أيديولوجية أصول الدين وفروعه، بخلاف أيديولوجية المخاطبين التي بيّنها الإمام الله فقرات متعددة من خطبته، منها: (هؤلاء قومٌ كفروا بعد إيهانهم فبعدًا للقوم الظالمين) و(لقد استحوذ عليكم الشيطان...).

مثّل الصراع الأيديولوجيّ بين مُبدع النصِّ ومتلقيه مفاهيم الذوات في المسرح الاجتهاعيّ، فهذا الصراع جوهر القضية، وتسعى الأيدلوجيات المتصارعة إلى سدِّ الفجوة بين الإدراك الاجتهاعيّ والإدراك الشخصيّ،





فالحسين أمةٌ كاملةٌ وإنْ كان شخصًا واحدًا، فقد تحدث بالضمير الجمعيّ لفئة الموحدين والمصلحين مستعملًا فن الخطابة وسيلة إعلامية؛ لأنّها الوسيلة الأنجع للتعبير الموضوعيّ عن عقيدة الفئة المؤمنة واتجاهاتها، وما يترتب عنها من منحىً ثقافي واع.

إنَّ الصراع الأيديولوجيّ بدُوره يقودنا إلى الحديث عن التلازم الخطابيّ بين اللغة والهوية، إذ تفصح اللغة عن العلاقات الشخصية للأفراد، وعن القيم الحضارية والثقافية للمجتمعات؛ نتيجة التفاعل الاجتهاعيّ الذي تتخلل كلَّ مفاصله الهويات المتنوعة. والهُوية مصطلحٌ منطقيّ، له ثلاثة معان: ((التشخص والشخص نفسه والوجود الخارجيّ. قال بعضهم: ما به الشيء هو باعتبار تحققه يسمى هوية، وإذا أخذ أعم من هذا الاعتبار يُسمى ماهية))(٣٠).

استعمل الإمام الحسين الله للهوية ألفاظًا ذات دلالات مشتركة عرفيًا مثل: (الآل والعترة والذرية) مع أنّنا نجد بينها فروقًا دلالية دقيقة، فالآل قرابة الرجل، وذريته نسلُه، فكل ذرية آل، وليس كل آل بذرية، وأيضًا: الآلُ يختصُ بالأشراف وذوي الأقدار، بحسب الدين أو الدنيا، فلا يقال: آل حجام، وآل حائك، بخلاف الذرية (٣١٦)، أما العترة على ما قال المبرد فهي النصاب، ومنه عترة فلان أي منصبه، وقال آخر: (العترة أصل الشجرة بعد قطعها، قالوا: فعترة الرجل أصلُه) وقال آخر: (عترة الرجل أهله وبنو أعهامه الأدنون) واحتجوّا بقول أبي بكر عن عترة رسول الله (كل يعني قريشًا، فهي مفارقة للآل على كل قول؛ لأنّ الآل هم الأهل والأتباع، والعترة هم فهي مفارقة للآل على كل قول؛ لأنّ الآل هم الأهل والأتباع، والعترة هم





الأصل في قول، والأهل وبنو الأعمام في قول آخر (٣٢).

أما قوله ﴿ إِنَّ الكم )، فالتب تعني الهلاك والخسران، وقد جاءت في النصِّ بصفة العموم بقرينة (لكم )، بخلاف مجيئها في قوله تعالى: {تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ } المسد/ ١ ،على أنَّ من المفسرين من ذهب إلى القول بأنَّ (تبَّ ) الثانية في الآية جاءت على قاعدة ذكر العموم بعد ذكر الخصوص للتأكيد، وربيا جاءت (تبَّ ) الثانية لتشمل أعمال أبي لهب كافة من عبادة الأصنام وشرب الخمر وإيذائه رسول الله (على )... و سواها .

ثم قال الله: ((أيها الناس: انسبوني من أنا؟ ثم ارجعوا إلى أنفسكم وعاتبوها، وانظروا هل يحلُّ لكم قتلي؟ وانتهاك حرمتي؟ ألست ابن بنت نبيكم وابن وصيه وابن عمه، وأول المؤمنين بالله، والمصدق لرسوله بها جاء من عند ربه؟ أوليس حمزة سيد الشهداء عم أبي؟ أوليس جعفر الطيار عمي؟ أولم يبلغكم قول رسول الله (عله) لي ولأخي: (هذان سيدا شباب أهل الجنة) فإنْ صدقتموني بها أقول وهو الحق، والله ما تعمدتُ الكذب منذ علمتُ أنَّ الله يمقت عليه أهله، ويضر به من اختلقه. وإنْ كذبتموني فإنَّ فيكم من إنْ سألتموه عن ذلك أخبركم، سلوا جابر بن عبد الله الأنصاريّ وأبا سعيد الخدريّ وسهل بن سعد الساعديّ وزيد بن أرقم وانس بن مالك، يخبروكم أنهم سمعوا هذه المقالة من رسول الله (على) في ولأخي، أما في هذا حاجزُ لكم عن سفك دمي؟))(٣٣).

إنَّ تكرار عبارة: (أيها الناس) فيه إشارة دلالية إلى أمرين هما:

١- توكيد حال المخاطبين وبيان عقائدهم المختلفة حتى وصل بهم الأمر إلى





نكران دين الحسين الله ونسبه، وهذه العبارة بمنزلة التوكيد التركيبيّ البعيد، لوجود مَنْ لا ينكر نسب الحسين الله اليوم، لكنه ينكر منزلته عند الله ورسوله وأحقيته بالثورة على الظلم.

٢- انتقالة خطابية من أسلوب الوعظ والإرشاد والوعد والوعيد إلى أسلوب الحجاج الواضح الصريح زيادة في التوكيد وعظيم الحجة على القوم المخاطبين، لذا نجد أنَّ الخطاب قد تحول من الحديث عن الأيديولوجية إلى الحديث عن الهوية، بأسلوب الحجاج الصريح عبر أسلوب الاستفهام التقريري، لتأكيد أمرين هما:

٣- الأمر الأول: منزلته الله الحسين سيد شباب أهل الجنة .

الأمر الآخر: إنَّ اللغة التي تحدث بها الحسين الله هنا هي (لغة الهوية)، لذا نجد الأفعال المستعملة في هذه الفقرة من الخطبة المباركة هي من أفعال الهوية وهي : (انسبوني، وارجعوا، عاتبوها، انظروا، هل يحلُّ، ألستُ، أوليس... وسواها) ممّا يدلُّ على أنّ اللغة سلوك خارجيّ تسمح للمتكلم من طريق هذا السلوك أنّ يعين نفسه عضوًا في مجموعة معينة، وهنا المقصود مجموعة (أهل المعرفة)، وكذلك من لغة الهوية يعبر عن ذاته الله مستشهدًا بحديث النبي المعرفة): (هذان سيدا شباب أهل الجنة)... ومزيدًا في الحجاج حينها عينن نفسه وانتسابه إلى النبوة والإمامة: (... ألستُ ابن بنت نبيكم وابن وصيه...) هذا التركيز في التعيين أفاد المبالغة والتوكيد في الحجاج؛ ليمزج هويته الأسرية بهويته الأسرية الدينية، على وفق أسلوب المقابلة التي سارت عليها منهجية الخطبة.

حدد الحسين الله هوية المخاطبين الهمجيين، بل أكثر من مجرد تلقيبهم أو تسميتهم، فقد وضع لهم أُطرًا من العلاقات، تتغير دائمًا اثناء مراحل من





الصراع المستمر، يتضمن على حدِّ سواء أنَّهم مختلفون عن أهل المعرفة، وأنهم مختلفون فيها بينهم أيضًا، وإنْ كان ذلك ليس على نحو التصريح، إنَّها دلَّت عليه عبارة: (أيها الناس) المتكررة في الخطبة، فبعضهم قتل الحسين الله قتلا للمبادئ والقيم السامية، وبعضهم قتله بُغضًا بأبيه علي بن أبي طالب وبعضهم قتله طمعًا في السلطة، أما عامة القوم وبعضهم قتله طمعًا في السلطة، أما عامة القوم الذين شاركوا في قتل الحسين المهم وأصحابه، فهم من (الهمج الرعاع الذين ينعقون مع كلِّ ناعق) فهم إذن ليسوا على أمر واحد، بل كانوا على صيرورة معقدة، تمثلت بكيفية مكثفة من الحقد وتعدد الغايات، فظهرت مشتتة على خاصيتها المختلفة.

فاستعمال أسلوب (لغة الهوية) وسيلة من وسائل الحجاج التي انتهجها الله في إظهار الفرق بين المتكلم والمتلقين، إذ لم تكن هوية الإمام الحسين الله مجموعة متغايرة، تعطي وتأخذ من طرفها، بل كان في صيرورة واحدة ومستمرة مدى الحياة، فالهوية ((تخلق من جديد شكلًا لا متناهيًا على وفق قيود اجتماعية مختلفة كثيرًا (تاريخية واقتصادية...وسواها) وتفاعلات اجتماعية وصدامات وآمال قد يتفق على أنها أكثر ذاتية و فرادة )) (١٤٠٠) استعمل الإمام لغة (لغة الأسرية) متدرجًا من الأشرف إلى الشريف، فقال: ((انسبوني من أنا، ألستُ ابن بنت نبيكم، وابن وصيه... و أليس جعفر الطيار عمي؟)) تدرج المن الأحياء في هذا الكون ابن بنت نبي، وأشار إلى الشريف، فأما أنّه ابن وصيه، بوصفه الوحيد من الأحياء في هذا الكون ابن بنت نبي، وأشار إلى المهمه فاحتج أولاً بأنّه الوحيد من الأحياء عن نصَّ عليه الحديث باسمه المه الموحيد، بوصفه الوحيد من الأحياء عن نصَّ عليه الحديث باسمه





الصريح، أنهُ وصي، فأراد بذلك التفرد بذكر الهوية وشرفها؛ ليبالغ في الحجة على خصومه، ويؤكد على الوصي الشرعيّ الذي أشارت إليه الآية الكريمة: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمْ لَتُكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً ﴾ المائدة/ ٣، ثم فصل القول بعد إجماله بقوله: (وابن عمه وأول المؤمنين به... من عند ربه). لتأكيد أسبقيته بالإيهان، وزيادة في هذا التدرج قال: (أوليس حمزة عم أبي... أوليس جعفر الطيار عمي) فاستعمل الاستفهام ليظهر حال المخاطبين وما سوف تؤول إليه الأمور من قتلهم إياه مع أنَّ للفتل لهم عادة وكرامتهم من الله الشهادة: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ آيَاتِنَا عَجَباً ﴾ الكهف/ ٩.

فضلًا عما رأيناه من تدرج في ذكر الهوية الأسرية لكنها بقيت هوية مدمجة لغويًا (Language Embedded Identities)، لأنّها تعتمد على أدوات رمزية صارمة، كعلاقته للله بالنبي ( وصيه مثلًا، ورجالات أسرته في التضحية والمكانة الاجتهاعية، كلّ تلك الأدوات الحسية والمعنوية جعلت الهوية الأسرية للحسين الله هوية مدمجة، لأنّها ضمت أدوات معنوية، عثلت بعلاقات تتعاظم شرفًا.

وعلى الرغم من أنَّ مصطلح الهوية المدمجة شاملٌ، غير أنَّهُ ليس لفظيًا؛ لأنَّ الهوية سمة خارجة عن اللغة، لكنها ترتبط ارتباطًا وثيقًا باللغة، واستعملها الإمام الحسين المن للدلالة على استقلالية الهوية و تفردها من جهة، وعلى ارتباطها الوثيق بأهل المعرفة والتوحيد من جهة أُخرى، أي أنَّها ترتبط أوليًا بمبادئ تبدي سلوكًا غير فعلي خالص، على وفق قيود ثقافية واتجاهات لم





تكن مستقلة في التوسط الرمزيّ.

إنَّ الترابط بين اللغة و الهوية هو ترابط قوي، حتى أنَّ سمة واحدة في الاستعمال اللغويّ تكفي لتعيين علاقة شخص ما بجماعة معينة، فحين أتم الإمام الحسين الملح كلامه بقوله: (أما في ذلك حاجز لكم عن سفك دمي ؟). قال الشمر: هو يعبد الله على حرف إنْ كان يدري ما يقول.

فقال له حبيب بن مظاهر الأسديّ : ((والله إني أراك تعبد الله على سبعين حرفًا، و أنا اشهد أنَّك صادقٌ ما تدري ما يقول، قد طبع الله على قلبك )) . وهذا الموقف يشابه الموقف الذي طبقه جيليدس للتمييز بين الصديق والعدو في ساحة المعركة بعد انتصاره على شعب إبراهيم، مستعملًا مبدأ (اللغة = الهوية)، إذ طلب من كلِّ الجنود أنْ ينطقوا كلمة شيبوليت (shibboleth) فالذين نطقوا الصائت الأول ك (ك) كانوا أصدقاء، والذين نطقوهُ (ء) كانوا أعداء، فقُتلوا في الحال(٥٠٠)؛ لهذا السبب فإنَّ سمة صوتية واحدة قد تكون كافية لتؤمن أو تقصى شخصًا ما من أي مجموعة أو جماعة، لكن يمكن لأي مادة لغوية رمزيّة معقدة أن تؤدي الوظيفة نفسها، وكلام الشمر أوضح هويته، و سياق كلام حبيب بن مظاهر أوضح هويته، وهذا الأمر يقودنا إلى وجود نوعين من المتلقين؛ متلق مقصود و متلق غير مقصود، و يؤكد هذا الأمر قول الإمام الحسين بعد سماعه قوليهما : ((إنْ كنتم في شك من هذا القول، أ فتشكون في أني ابن بنت نبيكم ؟ فو الله ما بين المشرق و المغرب ابن بنت نبي غيري فيكم، ولا في غيركم، ويحكم أ تطلبونني بقتيل منكم قتلته ؟ أو مال لكم استهلكته، أو بقصاص جراحة؟)) (٣٦).





جاءت هذه العبارات تأكيدًا للأشرف في الهوية الأسرية، إذ جاء بالفعل المضارع (أفتشكون) ليعطى معنى تقوية الشعور بحضور الشيء المتحدث عنه في ذهن المتلقى. والقول في سياق الفقرة بروزٌ لظاهرة (الالتفات)، إذ إنَّ ((الفعل المضارع إذا أتي به في حال الإخبار عن وجود شيء كان ذلك ابلغ من الإخبار بالفعل الماضي، ذلك لأنَّ الفعل المضارع يوضّح الحال التي يقع فيها، ويستحضر تلك الصورة حتى كأنَّ السامع يسمعها ويشهدها، وليس ذلك في الفعل الماضي)) (٣٧) وفي ذلك مقاربة لما جاء به كل من (بُرلْمان) و (تيتيكاه) في حصر وظيفة الالتفات الحجاجية في جعل الشيء الذي عليه مدار الالتفاف أشدَّ حضورًا في ذهن المتلقى (٣٨)، وهو ما أراده الإمام الحسين الله من تغيير زمن الفعل بين الحاضر والماضي مع تلازم هويته الأسرية و تماسكها، وغايته الله من توكيدها في ذهن المتلقى، ويكون ذلك بتقوية الشعور بمدى حضور الهوية المتحدث عنها بوساطة الالتفاف الزمنيّ ((على عادة افتتان العرب في الكلام وتصرفهم فيه؛ لأنَّ الكلام إذا نُقِل من أسلوب إلى أسلوب، كان ذلك أحسن تطرية لنشاط السامع وإيقاظًا للإصغاء إليه من إجرائه على أسلوب واحد)) (۳۹).

وهذا الكلام يجعل ظاهرة الالتفات قريبة من مفهوم (الأسلوب) عند ريفاتير بوصفه منبِّهًا (stimulus) يستدعي الاستجابة له من لدن المخاطب، ويأتي هذا المنبّه أو التصرف الأسلوبيّ خرقًا لما دأب فيه الكلام ويسميه: (السياق الأسلوبيّ) Le contexte styllstigue وعرفه بقوله: (( السياق الأسلوبيّ عبارة عن النمط التعبيريّ المتبع (Pattern)





نخرقه عنصر غير متوقع )) (٤٠).

استعمل الإمام المن المنافرة بأسلوب القصر لتأكيد هويته الأسرية والعقائدية بقوله: ((فو الله ما بين المشرق و المغرب ابن بنت نبي غيري فيكم و لا في غيركم) أشار إلى أنَّهُ الأوحد بين الحاضرين وغير الحاضرين من أحياء المسلمين وأحياء غيرهم ابن بنت نبي، وتدلُّ على ذلك عبارة (ولا في غيركم)، وهذا النوع من السياق الأسلوبي يسمى عند ريفايتر بـ(السياق الكبير) وهو على شكلين، هما(١٤):

١ - سياق + تصرف أسلوبيّ + السياق نفسه (مؤكدًا).

٢-سياق + تصرف أسلوبي + منطلق سياق جديد (ولا في غيركم).

و يبدو أنَّ الإمام هذا النوع من السياق الأسلوبيّ للضغط على ذهن المتلقي، ولفت انتباهه إلى مواطن مخصوصة من الكلام، ليبلغ أقصى درجات الحجاج في الإشعار بقوة حضور الفكرة أو المعلومة المخصوصة.

ومن جانب آخر نجد قول الإمام ولين (ألستُ ابن بنت نبيكم.؟.)، و (أ فتشكون في أيي ابن بنت نبيكم؟) و (فو الله ما بين المشرق والمغرب ابن بنت نبي فيكم غيري و لافي غيركم) ينطبق على ما يسميه السكاكيّ بر (الأسلوب الحكيم) أو ما يسميه ابن أبي الأصبع بمصطلح (التلفيف)، وهو عند السكاكيّ ((ينزل سؤالُ السائلِ منزلةَ سؤالِ غيرَ سؤالِهِ)) (٢٤٠)، وهو من بعض الوجوه عدول نسقي، لكن يبقى الأصل في الإجابة بحسب ما يراه الزركشيّ: ((أن يكون مطابقًا للسؤال)) (٣١)، ويقتضي هذا من الناحية الإعرابية أنّ تكون بنية الجواب النحوية مطابقة لبنية السؤال، قال الزركشيّ





في ذلك: ((الأصل في الجواب أنْ يكون مشاكلًا للسؤال، فإنْ كان جملة اسمية فينبغى أن يكون الجواب كذلك )) (١٤١)، أما عند ابن أبي الاصبع: ((أنْ يسال السائل عن حكم فيعدل المسؤول عن الجواب الخاص عما سئل عنه من تبيين ذلك النوع، ويجيب بجواب عام، يتضمن الإبانة على الحكم المسؤول عنه، وعن غيره، بدعاء الحاجة إلى بيانه كقوله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبيِّينَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْء عَليماً ﴾ الأحزاب/ ٤٠، فإنَّ الكلام جاء جوابًا عن سؤال مقدر، وهو قول القائل: ((أترى محمدًا أبا زيد بن حارثة))(٥٤)، ويبدو أنَّ الفرق ما بين الذي ذهب إليه السكاكيّ في مصطلح (الأسلوب الحكيم) وما ذهب إليه ابن أبي الأصبع في مصطلح (التلفيف)؛ هو أنَّ السؤال في نظر الأخير يكون مقدرًا في البال مثلما يكون محققًا في المقال، وهذا من شأنه أن يجعل الكلام كلُّه جوابًا عن أسئلة، إنْ لم تكن محققة فهي مقدرة، ويبدو أنَّ ظاهرة الأسلوب الحكيم هي أكثر ملاءمة مع ما قاله الإمام الحسين الله من جهة أنَّ العدول النسقيّ لا يكون إلا بالتصريح بالسؤال، وإيراد الجواب عنه، بطريقة يفهم منها أنَّ محتوى الجواب جاء عدولا عن محتوى السؤال، فقوله الله: ((إنْ كنتم في شك من هذا القول، أ فتشكون في أني ابن بنت نبيكم؟))وهو توكيد للقول المتقدم من خطبته الله الذلك عدل بنسق الكلام (أ فتشكون) من الشرط (إنْ كنتم) إلى الاستفهام (أ فتشكون) ومن الفعل الماضي (كنتم) إلى الفعل المضارع (تشكون) ومن صيغة الاسم (شك ) إلى صيغة الفعل (تشكون) وأراد من كلِّ ذلك العدول أنَّ يهيئ ذهن المتلقى لأمر لم يدرك حجم خطورته





و مراتب عظمته، لذلك أجاب عن تساؤله بقوله: ((فو الله ما بين المشرق و المغرب ... و لا في غيركم )) وهو جواب شامل لهذا التساؤل و لغيره من التساؤلات، منها:

هل يوجد ابن بنت نبي غيره في غير الحاضرين؟ هل يوجد شخص حي جده نبي غير الحسين الله في المشرق والمغرب؟ وغير ذلك من الأسئلة التي تدلَّ على تفرد الإمام الحسين الله بهذه الميزة.

# المبحث الثاني وسائل الحجاج

تقودنا التساؤلات السالفة في المبحث الأول إلى النظر في مفهوم نظرية ماير (٢٤٦) (المساءلة والبلاغة)، إذ استطاع (ماير) اعتهادًا على منطلقات فكرية معرفية، ومرتكزات أساسية فلسفية أن يؤسس منهجًا تساؤليًا يقوم على مبدأين هما: المبدأ الافتراضي في تحليل الأقوال ومبدأ الاختلاف الإشكاليّ داخل الأقوال، إذ تقوم كل الأقوال في العمليات التواصلية على مبدأ الافتراض المؤسس على الجواب والسؤال المفترضين، انطلاقًا من مجموعة من المقومات التي تحكم العمليات التواصلية كالسياق والمعلومات السالفة والمعلومات الموسوعية والتجربة الذاتية والقدرات التفكيرية والتأويلية والتخيلية، إذ يصبح كلُّ قول خبرًا أو إنشاءً (استفهامًا، أو تعجبًا، أو نهيًا، أو أمرًا...) افتراضًا لشيء ما داخل السياق النصيّ، أي جوابًا عن سؤال سالف، وسؤالاً لجواب لاحق، وبهذا يعبر الافتراض عن افتراضات متعددة و مختلفة وسؤالاً لجواب لاحق، وبهذا يعبر الافتراض عن افتراضات متعددة و ختلفة





تقتضيها العلاقات الإنسانية لتحقيق أهدافها ومراميها، تقتضيها انفعالات ذاتية تؤثر في سياق الخطبة (٤٧).

وعلى وفق هذه النظرية يبدو لنا أنَّ خطبة الإمام الحسين الله جاءت جوابًا لسؤال مفترض سابق يمكن استنتاجه من الفقرة الأولى للخطبة في عبارة: (اسمعوا قولي ولا تعجلوا حتى أعظكم بها هو حق لكم عليَّ، وحتى اعتذر إليكم من مقدمي عليكم) وهو: لماذا تريدون سفك دمي و انتهاك حرمتي؟ وقد تضمنتها الخطبة أيضًا بقوله الله : (أما في ذلك حاجز لكم عن سفك دمي ؟) ثم بين ذلك في الفقرة الأخيرة من خطبته: (ويحكم أتطلبونني بقتيل لكم قتلته ؟ أو مال لكم استهلكته ؟ أو بقصاص جراحة ؟) و كلها أسباب شرعية تستدعي القصاص والقتل و السبي ،أراد بيانها للمتلقي زيادة في الخجاج والمبالغة في النصيحة .

وفي عبارة: (هؤلاء قوم كفروا بعد إيهانهم فبعدًا للقوم الظالمين) تتبادر إلى الذهن عدة أسئلة منها:

- \_ هل القوم المخاطبون من الكفار على الحقيقة أو على سبيل المجاز؟
  - \_ هل المقصود بالظالمين الكافرون أنفسهم؟
- \_ ما العلاقة السببية بين الظلم و الكفر؟ وسواها من التساؤلات التي تحتاج إلى إجابة عنها، وينبغي لنا أن نعرف المعنى اللغوي والاصطلاحي للفظة (الكفر) فالكفر من أكثر الكلمات تواتراً في القرآن الكريم، وهي كلمة مشتقة من الجذر الثلاثيّ (ك.ف.ر) وأكثر ما ترد اشتقاقات هذه الكلمة من هذا الجذر مثل: (الكافرون) و(الكفار) و(الذين كفروا)، وأصل الكفر من





قولك: كفرت الشيء إذا غطيت، يقال ليل كافر؛ لأنَّهُ يستر بظلمته كلَّ شيء، ومنه قوله تعالى: ﴿ كَمَثَلِ غَيْثِ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ﴾ الحديد/ ٢٠ يريد بالكفار الزراع، وسمّاهم كفارًا؛ لأنَّهم إذا القوا البذر في الأرض كفروه، أي غطوهُ وستروه، فكأن الكافر ساترٌ للحق، وساترٌ لنعم الله (٤٨).

وللكفر عدة معان، اشملها وأشهرها جحود النعمة، وهذا المعنى الأكثر تداولًا في القرآن الكريم، وغالبًا ما ترد لفظة الكفر ومشتقاتها على وجه الإطلاق من دون ذكر متعلقاتها، فلا يحدد فاعلو الكفر ولا موضوع الكفر (٤٩)، وهذه الصفات بحسب سياقاتها اللغوية وبحسب أسباب النزول صفات إما للمشركين من عرب مكة، أو للنصارى واليهود وإما لغيرهم أو لهم جميعًا كها في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِآيَاتِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ فَلَهُ عَزِيزٌ ذُو انتقام ﴾ آل عمران/ ٤، فصفة (الذين كفروا) تكمن طاقاتها الحجاجية فيها تؤديه ضمنًا من معنى، هو معقد الخلاف ومناطه بين القرآن وخصومه من المشركين، وأنَّ النعمة التي نحن بصددها هي رسالة محمد (يَكُ ) ودعوته إلى التوحيد والإيهان بالبعث والثواب والعقاب وغير ذلك، فعلى هذا جاء وصف المخاطبين في خطبة الحسين الله بالذين كفروا، مقتفيًا حقيقة الرسالة المحمدية، على أنَّ الدلالة العامة لهذه العبارة من الناحية الإخبارية تقوم على قسمين:

الأول: منطوقٌ، وهو معنى الكلمة، أي: (جاحدو النعمة)

والآخر: مقتضى، أي أنَّه (أنعم عليهم) وفي قول الحسين الله أنعم عليهم بالرسالة المحمدية والقسم الأخير يقدم - شأن أي مقتضى - على أنَّهُ تحصيل





الحاصل، فهو من الحقائق الثابتة التي ذهب إليها كارتونّان Kartunnen في تعريفه للمقتضى، إذ إنّك تقتضي شيئًا ما بصفتك المتكلم، تعدُّ حقيقية ذلك الشيء على أنّها ممّا لا مراء فيه، و تقدر تلك الحقيقية هي في نظر المتلقي أيضًا ممّا لا جدال فيه (٥٠).

تتمثل عبارة (الذين كفروا) أو (الكافرين) بوصفها مسرحًا لظهور المنطوق والمقتضى معًا، فهم لا ينفصلان، إذ منطوقهما لا يؤدي في الوقت نفسه بهمة من جهة المنطوق، وحقيقية من جهة المقتضى، إنَّها إنهام في ضوء الحقيقية، ونفي التهمة أي (المنطوق) لا يمكن إلا أنْ يمرَّ عبر نفي الحقيقية (المقتضى) ولا يتأتى ذلك إلا بمهاجمة القائل نفسه و مناصبته العداء، إذ يقول ديكر: (إنَّ نفي المقتضى يسهم في تحويل الحوار إلى خصومة...، فمهاجمة مقتضيات الخصم لا تكون إلا بمهاجمة الخصم ديكر نفسه )) (٥٠) وهذا ما رأينا من خصوم الإمام الحسين الله ، إذ لم يكتفوا بنقض الإيهان بالرسالة المحمدية، بل عمدوا إلى قتل حامليها، وهم عترته الطاهرة، لاسيها الحسين الله بصفته إمام والحسن والحسن (الحسن والحسن الهما أو قعدا).

أما الظلم فهو ((وضع الشيء غير موضعه، و منه قول النابغة: والنَّوْيُ كَالَحَوْضِ بِالمَظْلُومَةِ الجَلدِ. والمظلومة الأرض التي حُفِر فيها ولم تكن موضع حفر، سميت بذلك؛ لأنَّ الحفر وضع غير موضعه، فكأنَّ الظالم هو الذي أزال الحق عن جهته وأخذ ما ليس له )) (٢٥). ويرى الراغب الأصفهانيّ أنَّ الظلم في القرآن على ثلاثة أنواع: ظلم بين الإنسان وبين الله، وأعظمه

#### اجتماعيات الخطاب الحسينيّ دراسة في ضوء علم اللغة الاجتماعيّ





الكفر والشرك والنفاق، وظلم بينه و بين الناس، وظلم بينه و بين نفسه (٥٠٠). ويرى ابن عاشور أنَّ النوع الأول الأكثر شيوعًا في القرآن الكريم، إذ إنَّ كثيرًا ما تأتي صفة (الظالمين) و(الذين ظلموا) في القرآن الكريم مقصود بها المشركين (٥٠٠).

لذا يمكننا أن نفهم قول الإمام الحسين المنه: (بعدًا للقوم الظالمين) أنَّ صفة الظالمين هنا تقتضي وجود دائرة وقع الخروج عنها، هي نقطة الحق، فهذه صفة الكافرين، خصوم القرآن، تضعهم موضع الاتهام في ضوء حقيقة ضمنية، هي حقيقة وجود الحق، الذي ضيعة الظالمون، لهذا عرف ابن عاشور الظلم بقوله: ((الظلم الاعتداء على حق صاحب الحق))(٥٥)، وهو ما يقتضي وجود حق وصاحب حق ملازمين لصفة الظالمين (٢٥٠).

ومن هنا نستنتج أنَّ القوم الذين قاتلوا الحسين اللهِ الذين مثلوا المتلقي في مسرح خطبته هم معتدون وظالمون؛ لأنَّهم اعتدوا على الحق (الرسالة المحمدية) وعلى صاحب الحق وهو (حامل الرسالة)، لذلك جاءت التراكيب بأسلوب الزجر من قبيل عبارات: (تبًا لكم) و(ويحكم) و(بعدًا للقوم الظالمين)، تراكيب استمدت من الواقع الماضي، وما يختزله ذلك الواقع من تجارب إنسانية وأحداث تاريخية أو شخصية على نحو عبارات سياقية وحكم وأمثال وحكايات وكنايات... وسواها، وهي بمجملها مستمدة من الواقع أو مقتبسة من النصوص المعروفة ذات القيم الاجتهاعية.

فعبارة (تبًالكم) و (بعدًا للقوم الظالمين) عبارات مثلية، استُعملت في القرآن الكريم والأدب العربيّ بكثرة، لذلك حظت باهتمام الأفراد والجماعات؛ لأنَّها





عبارات تستعمل داخل القول الحجاجيّ بها تقدمه من تصورات للأشياء والأحداث، وما تتضمنه من مشابهة يستدعيها سياق القول الحجاجيّ نظرًا لما تحدثه هذه البنيات من تماثلات عامة، بينها وبين الأهداف من إدراجها وسوقها، وهي بذلك تدخل في إطار التمثيل الحجاجيّ المستخدم في القياس الحجاجيّ الإضماريّ، شريطة أن يكون توظيفها في الحجاج حسب الخصائص المميزة لها، على وفق الضرورة السياقية أو المقامية، ففي قوله الله: ((خط الموت على وُلْد آدم مخط القلادة على جيد الفتاة، وما أولهني إلى أسلافي اشتياق يعقوب إلى يوسف...)) (٥٠). فهذا النوع من التمثيل الحجاجيّ الرائع يمثل نوعًا من الاستدلال الذي يقوم بنقلة نوعية من الجمع بين المشامة والاستقراء من طريق الحدس، وهو وسيلة للتعبير عن الحقائق والقيم التي تختزل التجارب الإنسانية، كقيم رمزية تتمثل بالمسلمات القيمية التي تستجيب للقضايا المطروحة، بهدف تأسيس قاعدة خاصة تكون بمنزلة حالة مجردة تجعل المتلقى يستند في ضوئها إلى أطروحة معينة، يبتغيها مُبدع النصِّ؛ لتقوية درجة التصديق بقاعدة أو فكرة أو أطروحة معلومة، تقدم ما يوضح المعنى العام ويقوي حضوره في الذهن.

وقد أكد الزمخشري هذا المعنى بقوله: ((إنَّ الأمثال هي زيادة في الكشف، وتتميهًا للبيان تضرب العرب الأمثال لإبراز جليات المعاني، ورفع الستار عن الحقائق، حتى تريك المخيل في صورة المحقق، والمتوهم في صورة المتيقن، والغائب كأنه مشاهد، وفيه تبكيت للخصم)) (٥٥) ويكون الغرض من المثل ((تصوير المعاني بصورة الأشخاص؛ لأنَّها اثبت في الأذهان؛ لاستعانة الذهن





فيها بالحواس، ومن ثم كان الغرض بالمثل تشبيه الخفي بالجلي، والغائب بالشاهد)) (٥٩).

يرتبط محتوى الرسالة عادة بالقدرة على الإقناع، فقد كان أفلاطون يُعرّف البلاغة (الحجاج) بأنّها كسب عقول الناس بالكلمات، وكان أرسطويرى أنّ البلاغة هي القدرة على كشف جميع السبل الممكنة للإقناع في كلّ حالة بعينها؛ لأنّ الحجاج ((مظهرٌ من مظاهر القوة الباطنية التي تتوسّل بشتّى السبل للوصول بالمتلقّي إلى درجة من التأثّر والإقناع، بل قد تدفع الفرد والجماعات نحو تغيير السلوك أو إنجاز الفعل، إذن فأهم وظيفة حجاجية بعد تهيئة النفوس لقبول الأطروحة أو الفرضيّة هي الدفع نحو إنجاز الفعل)) (١٠٠٠ وفي الخطاب الحسينيّ نجد وسائل حجاجية أخرى، تتمثل بها يأتى:

أوّلًا: النموذج والنموذج المضاد: استعمل الإمام الحسين المبدأ المجاجيّ (النموذج والنموذج المضاد) وسيلة عن حجة السلوك بوصفه قدوة تستوحى من الأشخاص أو الجهاعات أو الأفكار أو المذاهب وتؤكد قيمة الأفعال، وذلك لميل طبيعي في الناس نحو الاقتداء بنموذج معين، إذ يعدُّ النموذج في القول الحجاجيّ مقدمات تستخلص منها معينة، تؤدي إلى امتداح سلوك خاص، يمتلك بعض مظاهر التميز، والنموذج الصالح الذي اعتمدهُ الله أسلوبًا في الحجاج، يدفع به إلى فعل شيء مستوحى من النموذج نفسه، لوجود سلوك عفوي للاقتداء به، فلا يخفى على المتلقي قصد الحسين الله من وصيته لمحمد بن الحنفية، فإنَّه أراد الهتاف بغايته الكريمة من نهضته المقدسة، وتعريف الملأ نفسه ونفسيته، ومبدأ أمره ومنتهاه، ولم يبرح





يواصل هذا بأمثاله إلى حين شهادته، دحضًا لما كان الأمويون وحلفاؤهم يموهون على الناس به؛ تسويغًا لأعمالهم القاسية في استئصال آل الرسول ولم يزل مسترسلاً في مواقفه كافة حتى دحض تلك الأكذوبة، ونال أمنيته في مسيره إلى كربلاء.

ولا يخفى على المتلقي أنَّ النموذج الصالح والأسوة الحسنة في خطبة الحسين المسين المسين

إنَّ استعمال الحسين الله الوصية في ذلك الحين إشارة إلى قضية اجتماعية مهمة، تظهر الحقيقة وتنير المستقبل للآخرين في ضوء قطع النزاعات وإيقاف التأويلات والاحتمالات التي تتولد من المطامع الشخصية واستهواءات النفوس الأمارة بالسوء.

وقُبالة النموذج استعمل الحسين المن النموذج المضاد أو (مخالفة النموذج) وسيلة حجاجية للإقناع، وتقنية خطابية في التأثير، إذ يُفقد النموذجُ الصالحُ النموذجَ المضادَ قيمته وفاعليته، ويحوله في مجالات مقامية معينة إلى الهزأ والهزل والسخرية... وسواها، وواقعة الطف مليئة بهذا اللون من المحاججة، فهذا عبد الله بن حوزة التميميّ يصيح ثلاثًا في المعركة: أفيكم حسين؟ قال أحد أصحاب الحسين المني هذا الحسين، في تريد منه؟ قال: يا حسين أبشر بالنار، فقال الحسين: كذبت أقدم على ربِّ غفورٍ كريم مطاع شفيع، فمن أنت؟ قال:





أنا ابن حوزة، فرفع الحسين على يديه نحو السماء حتى بان بياض إبطيه وقال: اللهم حُزهُ إلى النار، فغضب ابن حوزة وأقحم الفرس إليه، وكان بينهما نهرٌ فسقط عنها، وعلقت قدمه بالركاب، وجالت به الفرس وانقطعت قدمه وساقه وفخذه، وبقي جانبه الآخر معلقاً بالركاب، وأخذت الفرس تضربُ به كل حجر وشجر، وألقته في النار المشتعلة في الخندق، فاحترق بها ومات، فخرّ الحسين على ساجدًا شاكرًا حامدًا على إجابة دعائه، ثم رفع صوته قائلًا: اللهم إنّا أهل بيت نبيك وذريته وقرابته فأقحم من ظلمنا وغصبنا حقنا إنك سميع قريب، فقال له محمد بن الأشعث: أي قرابة بينك وبين محمد؟ فقال الحسين على اللهم أرني فيه هذا اليوم ذلًا عاجلًا، فاستجاب الله دعاءه، فخرج محمد بن الأشعث من المعسكر ونزل عن فرسه لحاجته، وإذا بعقرب أسود يضربه الأشعث من المعسكر ونزل عن فرسه لحاجته، وإذا بعقرب أسود يضربه ضربة تركته متلوثًا في ثيابه ممّا به (١٦) ومات بادي العورة .

ويتخذ النموذج المضاد شكلًا آخر في الحجاج، وذلك في ضوء التمايز وبيان الفروق في السلوك بين النموذج والنموذج المضاد، في ضوء الموازنة بين صفات النموذجين، كما في قوله المله للمعرض عليه الوليد البيعة، فقال: ((أيها الأمير إنّا أهل بيت النبوة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة، بنا فتح الله وبنّا يختم، ويزيد رجل فاسق شارب الخمر وقاتل النفس المحترمة معلن بالفسق ومثلي لا يبايع مثله )) (٦٢).

وقد ينقل النموذج الصالح في بعض الأحيان فردًا من الأقصى إلى الأقصى، أي من الانحراف والضلال إلى الإيمان واليقين، وهذا ما حصل مع الحر بن





يزيد الرياحيّ، الذي تأثر بالنموذج الصالح ومن ينسب إليه من طرفي النزاع، فأخذ يدنو من الحسين الله قليلًا قليلًا، فقال له المهاجر بن أوس: أتريد أن تحمل؟ فسكت وأخذته الرجفة، فارتاب المهاجر من هذا الحال وقال له: لو قيل من أشجع أهل الكوفة لما عدوتك، فها الذي أراه منك؟ فقال الحر: أُخير نفسي بين الجنة والنار، والله لا اختار على الجنة شيئًا ولو أُحرقت، ثم ضرب بواده نحو الحسين منكسًا رمحه، وقالباً ترسه، وقد طأطأ برأسه حياءً من آل الرسول الله بها أتى إليهم وجعجع بهم في هذا المكان، على غير ماء ولا كلاً، رافعًا صوته: ((اللهم إليك أُنيب، فتب عليّ، فقد أرعبت قلوب أوليائك وأولاد نبيك: (يا أبا عبد الله إني تائب، فهل لي من توبة) فقال له الحسين والدائم.

ثانيًا: الشاهد (Illus ration): من التقنيات الحجاجية التي استعملها طلح للتأثير في المتلقي الشاهد، ويعني التقنية التي تؤكد الأطروحة موضوع القول، أو الطريقة التي تقوي الاستدلال والحجاج، وذلك بإعطاء القول مظهرًا حيًا ملموسًا، إذ لا يتعلق الأمر بالدليل، بقدر ما يعمل الشاهد على تحريك المخيلة عند المتلقي، وهذه الطريقة لا تتعلق بالضرورة بحقيقة الشاهد، وإنها تتجاوز شكلها الخارجيّ الإطار اللغويّ، ليرتبط بالمقتضيات التداولية (٦٤).

إذا كان استعمال الشاهد يقوم على تجسيد الفكرة باستحضارها في صورة شاخصة، فإنَّ الغاية منه لا تكمن فقط في تعويض المجرد الملموس، وتبديل أو نقل الأطروحات من مجال إلى آخر - كما هو الشأن في المثل - وإنها تكمن





أساسًا في الفكرة وتأكيد حضورها في الذهن، لهذا يخضع اختيار الشاهد لمعايير تقتضيها الشروط المقامية التي تجد لها صدى شعوريًا وعاطفيًا عند المخاطب، فتقوم بدور المحرك لخياله، وتفرض عليه الانتباه، وتسهل عليه عملية الفهم (١٥٠)، إذ يفترض في المتكلم والمتلقي ((أنْ تكون له معرفة سابقة بالشاهد المقصود، وقدرة على تصوره بيسر ودراية بوجود أثره في مجال التداول)) (٢٦).

ويستمد الشاهد طاقته من العيان والمشاهدة، ويقصد به ((استشهاد على شيء ما بقرآن أو حديث أو شعر أو مثل أو خبر مروي بهدف إثباته أو إنكاره أو الاجتماع له أو بطلانه أو نحو ذلك) (١٢٥)، ومن الشواهد القرآنية التي حفلت بها خطب الإمام الحسين ليلخ وأحاديثه قوله للخذ: ((إنَّ وليي الله الذي نزل الكتاب وهو يتولى الصالحين)) وقوله للخذ: ((واتقوا الله لعلكم تفلحون)) (٢٨٥) وقوله للخذ: ((بعداً للقوم الظالمين)) وكلها عبارات من نصوص قرآنية، اقتبسها للخ لتزيين خطبه وتقوية حججه على نحو شاهد قرآني.

واستشهد الإمام المجبالحديث النبويّ الشريف، إذ قال: ((أولم يبلغكم قول رسول الله لي ولأخي: (هذان سيدا شباب اهل الجنة...) (٢٩) وقوله (عليه): (الحسن والحسين إمامان قاما أو قعدا))) (٧٠).

واستشهد الإمام الله بالخبر حين قال: ((والله ما تعمدت الكذب منذ علمت أن الله يمقت عليه أهله، ويضر به مَن اختلقه، وإنْ كذبتموني فإنَّ فيكم مَن إنْ سألتموه عن ذلك أخبركم، سلوا جابر بن عبد الله الأنصاري وأبا سعيد الخدري وسهل بن سعد الساعدي وزيد بن أرقم وأنس بن مالك





يخبروكم أنهم سمعوا هذه المقالة من رسول الله لي ولأخي، أما في هذا حاجزٌ لكم عن سفك دمي!؟ )) (٧١).

ثالثاً: التمثيل (ANALCIE): استعمل الإمام الحسين الشابة المستهلك، (ANALCIE) طريقة حجاجية تعلو قيمتها على مفهوم المشابهة المستهلك، إذ لا يرتبط التمثيل بمفهوم المشابهة وعلاقتها دائمًا، بل يرتبط بمفهوم العلاقة بين أشياء ما كان لها أن تكون مترابطة أبدًا، فهو بمنزلة العامل الأساسيّ في عملية الحجاج الموازن (المقارن) من دون أن تكون له علاقة المشابهة الصورية أو المنطق التمثيليّ، إذ لا يطرح المتكلم معادلة صورية متكاملة، بل ينطلق من التجربة بهدف إفهام فكرة أو العمل على أن تكون الفكرة مقبولة، وذلك بنقلها من مجال إلى مجال آخر، مغاير تمامًا، جريًا على مبدأ الاستعارة (٢٢٠). من الخصائص العامة للتمثيل ما يأتي (٢٧٠):

١- يرتكز التمثيل على استدعاء صور تحكي أحداثًا سالفة من أجل نقل أفكار مرجعية ذات قيمة رمزية عبر آلية لغوية تركيبة، كمفهوم الشهادة التي تطرق لها الإمام الحسين المنه في خطبته المذكورة آنفًا، فحينها ذكّر بحمزة (سيد الشهداء) وجعفر الطيار الذي قطعت يداه في معركة موته، ودعا له رسول الله أن يكون له جناحان يطير بها في الجنة فلُقب بالطيار، ومن ثم قرن الإمام المنه الشهادة التي سوف ينالها في عركة الطف، بإقرار منه (عليه).

والتمثيل هنا بمنزلة الشهادة ونوعيتها ومقامها حتى وصلت من الشرف درجةً ينطق بها رسول الله ويبكي على أثرها قبل وقوعها والأنه فأراد الإمام الحسين الله من هذا التمثيل نقل أفكار مفهومية من واقع قد حصل وآمن





به المسلمون إلى واقع سوف يحصل، ذي قيمة رمزية يتوق لها أصحاب الحسين الله ومن تمنى أن يكون معهم. فأصبح التمثيل هنا وسيلة حجاجية إقناعية، مبصرة لمن وقعت الغشاوة على بصيرته أو لم يدرك الفتح.

٢- تقوم العلاقة في التمثيل على مماثلة تتحقق بين عناصر أو بنيات تنتمي الى مجالات مختلفة، من هذه المجالات (مجال العقيدة) وعناصرها وبنياتها المترابطة في أصلي الرسالة والإمامة، و(مجال الهوية) الأسرية بين الحسين ورسول الله وأمير المؤمنين وحمزة وجعفر... و(مجال التكليف) فالحسين المام قام أو قعد، فهو سيد شباب أهل الجنة بنص النبي (عليه) وغير ذلك من المجالات المترابطة.

٣- يتجه التمثيل نحو مخيلة الإبداع، ويتجاوز اللغة وحدود الواقع، ويفهم من تحريك الذهن ممّا يتطلب معالجة دينامية وإبداعية، وهذا ما فعله المغرب في قوله: ((أ فتشكون في أني ابن بنت نبيكم، فو الله ما بين المشرق والمغرب ابن بنت نبي غيري فيكم، و لا في غيركم...)) هذا الأسلوب الاستفهاميّ الممزوج بالإنكار والتعجب، حرك ذهن المتلقي ونقله من دار الفناء إلى دار السعادة السرمدية، كما حصل مع الحر بن يزيد الرياحيّ، وزاد من عقيدة أصحابه وأبنائه، وزعزع عقيدة كثير من القوم الضالين، الذين وقعوا بين أحقية الحسين و بيان حجته و ضغط الولاة الظلمة، فكانوا كما قيل: (قلوبنا معك و سبو فنا عليك).

والجدير بالذكر أنَّ انتقال الكلام من الخصوص إلى العموم في عبارة: (ولا في غيركم) بالقرينة اللفظية عضد قرينة النداء (أيها الناس)، فنقله من الحيز المحدود إلى العالم الرحب، ليشمل الحجاج هنا الناس كافة، فأصبحت





كلمته اللي ذات صبغة عالمية شاملة.

يستمد التمثيل قوته وشدته هنا من تفكيك الأجزاء الدقيقة لمكوني التمثيل (الموضوع والحامل)، واستعمال الخيال للربط بينهما، فمشابهة الإمام الحسين الحسين المنادئ السامية في قُبالة علاقة يزيد بالموبقات و السلوكيات المنحرفة، ممّا جعل العلاقة التقابليّة في ذروتها بين الحسين المنه و يزيد، تبعًا للمرجعية العقيدية المتقابلة بين الاثنين.

ومن الملاحظ في الخطبة المذكورة آنفًا خلوها من المجاز تمامًا، وربيا أنَّ القول الحجاجي هنا لا يوظف المجاز حتى لا يخلق صورًا متعددة للقول الحجاجي نفسه، قد تتباين من متلق إلى آخر، تزيد من الاحتهالات والتأويلات، مع أننا نرى الإمام لله قد استعمل المجاز في مواطن أُخر من الواقعة، كتقنية حجاجية ووسيلة إقناعية في التأثير والاستهالة، وكها يقول (ماير) بأنَّ الحجاج صيغة من صيغ الاستدلال، تتباين معه الأدوار (٥٧٠)، إذ ليس للحجاج من طريق إلاّ استغلال ما في اللغة من ثراء وغنى، وربها يعود سبب ذلك إلى أنَّ الإمام الحسين لله لم يستعمل المجاز في المواقف التي لا تحمل إلا الحقيقة؛ زيادةً في التأكيد والمبالغة في الاستدلال والحجاج؛ لأنَّ ما استدل به لله في خطبته المقصودة لم يمض وقت طويل على تحقق وقوعه أما المواطن التي استعمل فيها المجاز فكانت عبر آليات وظائفية متنوعة، منها:

أولًا - ما يتعلق بالسامع: إنَّ القول المجازيّ المبني أساسًا على التخيل هو الذي يجمع بين معاني الأفكار والتصورات والمفاهيم، انطلاقًا من عمليات





ذهنية تقوم على الفهم والتأويل، ففي قوله الله المنكم استشهد، ومَنْ لم يلحق بنا لم يبلغ الفتح ) (٧٦٠) فإنّه الله لم يرد بالفتح معناه الحقيقي وإنها أراد ما يترتب مجازاً على نهضته وتضحيته من نقض دعائم الضلال وكسح أشواك الباطل عن صراط الشريعة المطهّرة، وهذا معنى كلمة الإمام على بن الحسين السجاد الله لإبراهيم بن طلحة بن عبيد الله لما قال له حين رجوعه إلى المدينة من الغالب؟ فقال السجاد الله : ((إذا دخل وقت الصلاة فأذن وأقم تعرف الغالب)) (٧٧).

حركت هذه الوظيفة خيال المتلقي، واستدرجته بنحو غير مباشر إلى حقل المتكلم، وأثارت انتباهه على ما قال المنه وما أراد الوصول إليه، ومن ثم دمجت المتلقي في التفاعل الذي نشده الحجاج الحسيني كما قال الله ((إلهي إنْ حبست عنّا النصر فاجعله لما هو خير منه وانتقم لنا من الظالمين )) (٧٨).

ثانيًا - التزيين والتكثيف: وهما خصيصتان مرتبطتان بكلِّ الخطابات التي توظف المجاز، إذ يقوم المجاز بتزيين القول وتجميله بالصور اللامعة والجذابة لفظًا ومعنى، قال المله : ((خط الموت على وُلْدِ آدم خُطَ القلادة على جيْدِ الفتاة وما أولهني إلى أسلافي اشتياق يعقوب إلى يوسف، وخير كي مصرع أنا لاقيه، وكأني بأوصالي تقطعها عسلان الفلاة بين النواويس وكربلاء، فيملأن مني اكراشاً جوفى واجربة سغبى، لا محيص عن يوم خط بالقلم) (٢٩٠).

إنَّ تكثيف القول بإيراد بعض الصور المجازية في النصِّ أعطاهُ وظيفة التزيين، مُشكِّلةً بذلك قوة في المعنى والبيان، وهذه الوظيفة تعطي المتكلم قوة في مواقفه وأطروحاته يوصلها إلى ذهن المتلقى، فنجد تكثيف الصور





المجازية مثل: (مخط القلادة على جيد الفتاة) و (اشتياق يعقوب إلى يوسف) و (كأني بأوصالي تقطعها عسلان الفلاة بين النواويس وكربلاء) و (فيملأن مني اكراشاً جوفى و اجربة سغبى ) هذا التكثيف المجازيّ زين النصَّ وأعطاه جمالًا، مرغبًا بالموت في سبيل الله مع صفوة أهل بيت النبوة، ونستطيع أن نسمى هذه الوظيفة بـ (تحسين الموقف الحجاجيّ و تزيينه).

ثالثًا - ما يتعلق بالمقام: يستعمل المجاز في الحجاج لتوليد صور إبداعية جديدة في محيط القول، انطلاقًا من نسيج المعطيات الوحوش الواقعية بطريقة إبداعية، ممّا يجعل هذه الصور محط اهتهام، فقوله: المنه (عسلان الفلاة) تعني لغة البرية، وهنا صورة مجازية للوحوش البشرية التي قتلت الحسين المنه ومثلت به شرَّ تمثيل.

يُعدُّ الخطاب الوسيلة التي يسبر بها حامله أعهاق الإنسان ليعمل على تعديل بعض محركات الانطلاق والتحدي الحضاريّ فيه للوصول إلى غاية التحرك ومنطلق الحياة... هكذا بدأت التحولات التاريخية الكبرى في نهضة الإمام الحسين الله التي غيّرت مجرى التاريخ، وقادت البشرية نحو الإصلاح، لما لهذه النهضة من ملمح متميز من عمليات النهوض كافة في التاريخ البشريّ، ويكفي أنّها هي التي صنعت التاريخ ولم يصنعها التاريخ، فأصبحت نهضته ويكفي أنّها هي التي صنعت التاريخ ولم يصنعها القويم





## نتائج البحث

١- تميز الخطاب الحسينيّ بوضوح التعبير لفتح مغاليق عقول المتلقين وسماع كلماته هي الهتدى مَنْ اهتدى وضلّ مَنْ ضل، أثناء مراحل من الزمن؛ لأنَّ لغة المجتمع هي الأقرب إلى قلبه وعقله، وإنَّ أي تجاوز عن تلك اللغة من قبله يُعدُّ خروجًا عن دائرة التأثير، سواء كانت تلك اللغة تتعلق بالأسلوب الكلاميّ علوًا أم نزولًا، من جهة كونه نوعًا معرفيّا أو موضوعيّا أو سياسيّا أو ما إلى ذلك، ممّا يُعدُّ لغة واضحة في التفهيم والتواصل مع الطرف المتلقى.

7- استعمل الإمام إلى أسلوب الحجاج الدال على البرهان والاستدلال من جهة، وعلى معادلة لا جبر ولا تفويض من جهة أخرى، فقد أوضح من جهة أورته وغايته منها، وهو أسلوب انهازت به خطبه وكلهاتها، إذ لم يهارس الإمام المنه الشرعية على المتلقي، بل كأنه يخاطب المجتمعات الديمقراطية الحديثة، إذ لم تعتمد خطبته المنه على الإكراه بالدرجة الأولى، بل على الإقناع والتأثير اللذين باتا من العناصر الحاسمة في إيصال الخطاب لفئات المجتمع كافة، وهو نوع من السياسات اللغوية التي امتاز بها الخطاب الحسيني، إذ لاشك أنَّ فكرة الهيمنة عبر آلية الإقناع تحقق إجماعًا مع التعدد الشكلي والعقيدي داخل المجتمع، وهو ما يعرف في اللسانيات الحديثة الشكلي والعقيدي داخل المجتمع، وهو ما يعرف في اللسانيات الحديثة الألهمنة الناعمة).

٣-تقترب نظرية ماير (المساءلة والبلاغة) من مضامين خطب الإمام اللله، والمنطاع (ماير) اعتمادًا على منطلقات فكرية معرفية، ومرتكزات أساسية





فلسفية أن يؤسس منهجًا تساؤليًا يقوم على مبدأين هما: المبدأ الافتراضي في تحليل الأقوال ومبدأ الاختلاف الإشكاليّ داخل الأقوال، وتنطبق تلك المنطلقات الفكرية عند الإمام المنظلة على ما يسميه السكاكيّ به (الأسلوب الحكيم) ويعني أن ينزل سؤالُ السائلِ منزلة سؤالٍ غير سؤالِه، أو ما يسميه ابن أبي الأصبع بمصطلح (التلفيف).

٤- استعمل الإمام الله المبدأ الحجاجيّ (النموذج والنموذج المضاد) وسيلةً عن حجة السلوك، بوصفه قدوة تستوحى من الأشخاص أو الجهاعات أو الأفكار أو المذاهب، وتؤكد قيمة الأفعال، وذلك لميلٍ طبيعيٍّ في الناس نحو الاقتداء بنموذج معين.

٥-ومن التقنيات الحجاجية التي استعملها المليخ للتأثير في المتلقي الشاهد Illusration ويعني التقنية التي تؤكد الأطروحة موضوع القول، أو الطريقة التي تقوي الاستدلال والحجاج، وذلك بإعطاء القول مظهرًا حيًا ملموسًا، إذ لا يتعلق الأمر بالدليل، بقدر ما يعمل الشاهد على تحريك المخيلة عند المتلقى.

7- استعمل الإمام الحسين الله التمثيل ANALCIE طريقة حجاجية تعلو قيمتها على مفهوم المشابهة المستهلك، إذ لا يرتبط التمثيل بمفهوم المشابهة وعلاقتها دائمًا، بل يرتبط بمفهوم العلاقة بين أشياء ما كان لها أن تكون مترابطة أبدًا، فهو بمنزلة العامل الأساسيّ في عملية الحجاج الموازن (المقارن) من دون أن تكون له علاقة المشابهة الصورية أو المنطق التمثيليّ.

٧-لم يكن الخطاب الحسينيّ بمعزل عن التعدد القوميّ والعقائديّ





لفصائل المجتمع في إطار الوحدة الإسلامية العربية، فقد كان اللله يوجه خطابه للناس كافة من دون إلغاء الخصوصيات الموضوعية التي كانت سائدة في المجتمع، ونلحظ ذلك في أسلوب النداء: (أيها الناس) وعبارة: (مابين المشرق والمغرب) وعبارة: (ولا في غيركم)... وسواها.

٨- استعمل الإمام الله (لغة الهوية) وسيلةً من وسائل الحجاج التي انتهجها في إظهار الفرق بين المتكلم والمتلقين، إذ لم تكن هوية الإمام الحسين الله مجموعة متغايرة، تعطي وتأخذ من طرفها، بل كان في صيرورة واحدة ومستمرة مدى الحياة، فهي هوية مدمجة لغويًا (Embedded Identities)، لأنّها تعتمد على أدوات رمزية صارمة، ممّا يدلّ على أنّ اللغة سلوك خارجيّ تسمح للمتكلم من طريق هذا السلوك أنّ يعين نفسه عضوًا في مجموعة معينة.

9- لو تأملنا الجانب السِّياسيّ في خطب الإمام الله بمجملها لم نجد الحرب هدفًا عنده، إنَّما الاجتماع والتعاون والتعايش السلميّ هو الهدف، والدفاع عن الدين وشرعيته ليست دعوة إلى الحرب وتأجيج نارها، إنَّما هي إصلاح واقع الهيكل الاجتماعيّ، وتطبيق الشريعة، ورسم الصورة للمسيرة البشريّة في حياتها.

• ١ - شكّل الصراع الأيدلوجيّ بين مُبدع النصِّ ومتلقيه مفاهيم الذوات في المسرح الاجتماعيّ، إذ مثَّل هذا الصراع جوهر القضية، بتراكيب لغوية تسعى الأيدلوجيات المتصارعة إلى سدِّ الفجوة بين الإدراك الاجتماعيّ والإدراك الشخصيّ، فالحسين المِلِيُّ أمةٌ كاملةٌ وإنْ كان شخصًا واحدًا، فقد





تحدث بالضمير الجمعيّ لفئة الموحدين والمصلحين مستعملًا فن الخطابة وسيلة إعلامية؛ لأنّها الوسيلة الأنجع للتعبير الموضوعيّ عن عقيدة الفئة المؤمنة واتجاهاتها، وما يترتب عنها من تشكيل ثقافي واع.

۱۱ - استعمل الإمام ولل وسائل إقناع (إبلاغية وإمتاعية) للتأثير في المتلقي، من قبيل استعمال التراكيب النحوية المتداولة، والأسلوبية، والتوظيفية، والأمثال القصصية، والعبارات السياقية، والأعراف والتقاليد، والمُحرَّم اللغويّ، وتوظيف التأريخ، واستعمال الألفاظ الصحراويّة ذات المضامين المشتركة بين الموقفين، واستعمال المعجم الدينيّ الحجاجيّ، واستعمال الخطاب المتعدد الأبعاد...وغير ذلك.

17- أحدث الإمام الله تأثيرًا في المستمع المقصود، فعلى مستوى التعبير بلغت خطبته الذروة في البيان، تمثلت بتشكيل سلسلة من الأصوات اللغوية، لها نظام معلوم وثابت، وكذلك على مستوى الانجاز وعلى مستوى الإجابة، باستعمال المسار الحجاجيّ المؤثر والناجح على وفق الطرح الإشكالي والنتيجة.

### اجتماعيات الخطاب الحسينيّ دراسة في ضوء علم اللغة الاجتماعيّ





## الهوامش

- ١. موسوعة مقتل الإمام الحسين اللي السيد محمد حسين المقرَّم، ص/ ٦٥.
  - ٢. نهج البلاغة، خطبة/ ١٠٥، ص/ ١٥٣.
- ٣. نهج البلاغة، حكمة/١٤٨، ص/٤٩٨، منتدى الإيان، مركز الإشعاع الإسلاميّ، شبكة الانترنيت.
- اللغة، فندريس/ ٣٥، ترجمة: الدوخلي والقصاص، القاهرة ١٩٥٠، وينظر: مناهج البحث اللغوي بين التراث والمعاصرة، د.نعمة رحيم العزاوي ،منشورات المجمع العلمي العراقي ،(١٤٢١هـ-٢٠٠١م) / ٤٨.
  - ٥. ينظر: اللغة في المجتمع، م.م لويس جاكسون، ترجمة: د.مّام حسان/ ٩.
- 7. ينظر : اللغة والمجتمع، على عبد الواحد وافي،  $\frac{3-0}{6}$ ، دار نهضة مصر للطباعة، القاهرة (١٩٧١).
  - ٧. اللغة، فندريس، ترجمة: الدوخليّ والقصاص، القاهرة، ١٩٥٠م، ص/ ٣٥.
    - ٨. نهج البلاغة، خطبة/ ١٠٥، ص/١٥٣.
- 9. علم اللغة الاجتماعيّ/ المدخل، د. كمال محمد بشر، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، ط/ ١، ص/ ٢٤.
  - ١٠. ينظر:المصدرنفسه.
- ۱۱. موسوعة مقتل الإمام الحسين الله السيد محمد حسين المقرَّم (ت/ ۱۹۷۱م)، دار المرتضى للطباعة والنشر والتوزيع، ط/ ۱، بيروت، (۱۶۲۹هـ-۲۰۰۸م) ص/ ٦٥.
- ١٢. مقتل الحسين، أبو المؤيد الموقف بن حمد المكيّ الملقب بالخوارزمي (ت/ ٦٨ ٥هـ) ،النجف،
  ب.ت ج ١/ ٨٨، فصل/ ٩.
  - ١٣. نهج البلاغة، خطبة / ١٦٠، ص / ٢٢٩.
- ١٤. ينظر: المصباح المنير، احمد بن محمد بن علي الفيومي المقري (ت/ ٧٧٠هـ) دار الحديث، ط١٠
  ١٤٢٤هـ-١-٣٠٠٣م ص/ ١٥٠
  - ۱۵. نفسه، ص/۳۲
- 17. ينظر: معجم المصباح المنير، مادة (ب ط ر)، والمفردات، والقاموس المحيط، ومختار الصحاح... وغيرها.
  - ۱۷. مقتل الحسين، الخوارزميّ، ج ۱/ ۸۸.
- ١٨. ينظر: أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية، تأسيس (نحو النص)، محمد

#### م. د. نعمة دهش فرحان





- الشاوش، المؤسسة العربية للتوزيع، بيروت، ٢٠٠١م، ب.ت، ج١/١٦٠.
  - ١٩. نهج البلاغة، كتاب/٥٣، ص/٤٢٨.
- ٠٢٠. ظاهرة التقابل في علم الدلالة، أحمد نصيف الجنابي / ١٥، مجلة آداب المستنصرية، العدد ١٠ (١٩٨٤م).
- ٢١. علم الدلالة، احمد مختار عمر، الطبعة الأُولى، مؤسسة الخليج للطباعة والنشر، الكويت، 19٨٠ م، ص/ ١٩١١.
- ينظر: الألفاظ الكتابية، عبد الرحمن بن عيسى الهمذاني (ت ٣٢٠هـ) / ٢٩٧، اعتنى بطبعه
  وتصحيحه الأب لويس شخو (د. ت) وينظر: علم الدلالة، احمد مختار عمر / ١٩١.
  - ٢٣. علم الدلالة، د. احمد مختار عمر / ١٩١.
  - ٢٤. ظاهرة التقابل الدلالي في علم الدلالة / ٥.
    - ٢٥. مقتل الحسين، الخوارزميّ، ج ١/ ٨٨.
      - ۲٦. نفسه
- كما هي عند ابن جني (ت ٣٩٥ هـ) في قوله في حدِّ الكلام: ((أنَّهُ في لغة العرب عبارة عن الألفاظ القائمة برؤوسها، المستغنية عن غيرها، وهي التي يسميها أهل الصناعة الجمل))
  الخصائص، ابن جني (٩٥٥هـ)، دار الهدى للطباعة، لبنان بيروت، ط٢، ج١/ ٣٢.
- 28. Teum A. van Kdijk Dislourse swmantics and Ideology Discourse society vol.6 No.2 1995 p253.
  - ۲۹. الكليات، أبو البقاء أيوب الكفوي (١٠٩٤ هج)، تحقيق عدنان درويش محمد المصري،
    مؤسسة الرسالة بيروت، ص/ ٩٦١ .
- ٠٣٠. ينظر: معجم الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري (ت/ ١٨ ٥هـ) مؤسسة النشر الإسلاميّ، قم ط٢، ص٦، مسألة / ٦.
  - ۳۱. ينظر: نفسه، ص/ ۳۵۰، مسألة / ۱٤٠٤.
    - ٣٢. مقتل الحسين، الخوارزميّ، ج ١/ ٨٨.
      - ۳۳. دليل السو سيولسانيات، ص/ ٦٨١
  - ٣٤. ينظر: دليل السيوسيو لسانيات، ص/ ٦٨٣
    - ٣٥. مقتل الحسين، الخوارزميّ، ج ١/ ٨٨.
- ٣٦. الفوائد المشوقة إلى علوم القرآن، ابن قيم الجوزية، بإشراف: لجنة تحقيق التراث، مكتبة الهلال، بيروت، د.ت، ص/ ١٤٨.

### اجتماعيات الخطاب الحسيني دراسة في ضوء علم اللغة الاجتماعي





- 37. Perelman at tyteca. Traite de L'argument tation. op.cit.p216 et pp239-241.
  - ٣٨. الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، الزمخشريّ (٩٤٥هـ)
    الدار العالمية للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٦٨، ج٢/ ٥٨٣.
- 39. M.Riffateme Essais de stylistig stru cturale, op.cit.p.65
  - ٤٠. نفسه، ص/ ٦٨.
- دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، مفاتيح العلوم، أبو يعقوب السكاكي (ت/٦٢٦هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١،
  ١٩٨٣، ص/ ٣٢٧.
- 23. البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي (ت/ ٧٩٤هـ) تحقيق: محمد ابو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، ١٩٧٢، ج٤/ ٤٢.
  - ٤٧/٤ نفسه، ج٤/٧٤
- بديع القرآن، زكي الدين بن أبي الإصبع (٥٨٥هـ ٢٥٤ هـ) تحقيق وتقديم: حقي محمد شرف، مكتبة نهضة مصر، ط٧ (١١٣٧هـ ١٩٥٧م)، ص/ ١٧٤.
- 23. ماير: هو احد منظري البلاغة المعاصر الذي أحدثت دراساته طفرة نوعية في تحليل الخطاب في مجال التواصل والإقناع. (ينظر عندما نتواصل نغير، د. عبد السلام عشير، افريقيا الشرقية ٢٠٠٦م، ص/ ١٩٤.)
  - ۱۹۶. نفسه، ص/۱۹۶
- تفسير غريب القرآن، عبد الله بن قتيبة، تحقيق: احمد الصقر، دار الكتب العلمية، بيروت،
  ۱۹۷۸ م، ص/ ۲۸
- ينظر: معجم مفردات ألفاظ القرآن الكريم، الراغب الأصفهاني (ت/ ٤٦٥ هـ) تحقيق: نديم موعشلي، دار الكاتب العربي، مطبعة التقدم العربي، (١٣٩٢ هـ ١٩٧٢ م)، ص/ ٤٤٨.
- 49. Enounces perfomatifs, pre'suppsition, op.cit., p44.
  - ۰۵. نفسه، ص/ ۲۵
  - ٥١. تفسير غريب القرآن، ابن قتيبة، ص/ ٢٨.
    - ٥٢. المفردات، ص/٣١٨.
- والله التحرير والتنوير، ابن عاشور محمد الطاهر (ت/ ١٢٨٧هـ)، الدار التونسية للنشر والدار الجماهيرية للنشر والتوزيع والإعلام، د.ت، ج٩/ ١٠٣٠.
  - ٥٤. نفسه، ج٧/ ٣٣٢.
- ٥٥. ينظر: الحجاج في القرآن من خلال خصائصه الأسلوبية، عبد الله صولة، دار الفارابي، ط٢،





تُراث كربَلاء

#### م. د. نعمة دهش فرحان





- تونس ،۲۰۰۷م، ص/ ۱۱۵ ۱۲۲
  - ٥٦. اللهوف/ ٣٣.
  - ٥٧. الكشاف، ج١/٤٠٢
  - ٥٨. الإتقان في علوم القرآن، ج٢/ ٨٧
- ٥٩. كتابة الجاحظ في ضوء نظريات الحجاج (رسائله أنموذجًا)، دعلي محمد علي سلمان، المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت، ط١(٠١٠ ٢م)، ص/ ٨٥
- ٠٦. ينظر: مقتل الحسين للخوارزمي، ج١/ ٢٤٩، فصل/ ١١، واقتصر الصدوق في اماليه على دعائه على محمد بن الاشعث.
- .٦١ ينظر: اللهوف لابن طاووس ٥٨، وآمالي الصدوق/ ٩٧ مجلس/ ٣٠، وروضة الواعظين/
  - ٦٢. ينظر: المصادر نفسها.
  - ٦٣. ينظر: عندما نتواصل نغير/ ٩٣.
    - . ٩٦/ ينظر: نفسه/ ٩٦.
  - في أصول الحوار وتجديد علم الكلام/ ١١١.
    - ٦٦. البيان والتبيين، الجاحظ ج١/٨٦.
      - ۲۷. ينظر: نفسه.
- محيح البخاريّ، محمد بن إسماعيل البخاريّ، تقديم فضيلة الشيخ أحمد محمد شاكر، دار
  الجيل، بيروت، (د.ت)، رقم: (٣٤٣٠).
  - ٦٩. نفسه، رقم: (٢٦٦٢)
  - ٧٠. تاريخ الطبري/ ج٦/ ٢٤٢، وتاريخ ابن عساكر/ ج٤/ ٢٢٣
    - ۷۱. ينظر: عندما نتو اصل نغير ص/ ۹۸
      - ۷۲. ینظر: نفسه، ص ۹۸ ۱۰۱
    - ٧٣. ينظر: مثير الأحزان، ابن نها الحليّ، ص/ ٢١.
  - 74. Questions de rhetoriguep : 133-115.
    - ٧٥. كامل الزيارات، لابن قولويه (ت/ ٣٦٧هـ)، ص/ ٧٥.
      - ٧٦. آمالي الشيخ الطوسي/ ٦٠.
    - ٧٧. مثير الأحزان، ابن نها/ ٢٦، ومقتل الخوارزمي، ج٢/ ٣٢.
      - ٧٨. اللهوف/ ٣٣، ومثير الأحزان/ ٢٠.







# المصادر والمراجع

- 1. الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي (ت1 ١٩هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيأة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٤م.
- ٢. أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية، تأسيس ((نحو النص))، محمد الشاوش، المؤسسة العربية للتوزيع، بيروت، ٢٠٠١م.
- ٣. الأماليّ، أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسيّ، دار الثقافة ـ قم المقدسة،
  ١٤١٤هـ .
- ٤. الأماليّ، لأبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القميّ الملقب بالصدوق (ت/ ٣٨١هـ)، منشورات الأعلميّ، بيروت لبنان، ط/٥،
  ١٩٨٠م.
- ٥. الألفاظ الكتابية، عبد الرحمن بن عيسى الهمذاني (ت٣٢٠هـ)، اعتنى بطبعه وتصحيحه الأب لويس شخو (د.ت).
- ٦. بديع القرآن، زكي الدين بن أبي الإصبع (٥٨٥هـ ٦٥٤ هـ) تحقيق وتقديم: حقي محمد شرف، مكتبة نهضة مصر، ط٧ (١٣٧٧هـ ١٩٥٧م).
- ٧. البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي(ت/ ١٩٤هـ) تحقيق:
  محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، ١٩٧٢م.
- ٨. البيان والتبيين، أبو عثمان عمر وبن بحربن محجوب الجاحظ (٥٥٧هـ)،
  تحقيق: د.حسن السندوبيّ، المطبعة التجارية الكبرى، ط١،١٩٢٦م.





- ٩. تاريخ الأمم والملوك، الطبريّ، الأعلميّ، بيروت.
- ۱۰. تاریخ دمشق، لابن عساکر (علی بن الحسین /ت۷۱ه.)، تحقیق:علی شیری، دار الفکر، بیروت، ۱٤۱۵ه.
- ۱۱. التحرير والتنوير، محمد الطاهر ابن عاشور(ت/ ۱۲۸۷هـ)، الدار التونسية للنشر، تونس، ۱۹۸٤م.
- ۱۲. تفسير غريب القرآن، ابن قتيبة الدينوري، (ت/٢٧٦هـ) تحقيق السيد احمد صقر، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- ١٣. الحجاج في القرآن من خلال خصائصه الأسلوبية، عبد الله صولة، دار الفارابي، ط٢، تونس،٢٠٠٧م.
- 18. الخصائص، أبو الفتح عثمان بن جني (ت / ٣٩٢هـ) تحقيق: محمد على النجار، دار الشؤون الثقافية العامة، ط١٦، ١٩٩٠م.
- 10. دليل السوسيولسانيات، أندريه تابوري كيلر، تحرير: فلوريان كولماس، ترجمة: د. خالد الأشهب ود. ماجدولين النهيبي، مركز دراسات الوحدة العربية، بروت، ط١، ٢٠٠٩م.
- ١٦. روضة الواعظين، محمد النيسابوريّ الفتال (ت/ ٥٠٨هـ) بيروت، لبنان، ب. ت.
  - ١٧. زهر الآداب للحصريّ، دار الكتب العربية، ١٣٧٢هـ.
- ١٨. صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري، تقديم فضيلة الشيخ أحمد محمد شاكر، دار الجيل، ببروت، (د.ت).
- ١٩. ظاهرة التقابل في علم الدلالة، أحمد نصيف الجنابي، مجلة آداب





- المستنصرية، العدد/ ١٠، (١٩٨٤م).
- · ٢. علم الدلالة، احمد مختار عمر، الطبعة الأولى، مؤسسة الخليج للطباعة والنشر، الكويت، ١٩٨٢م.
- ٢١. علم اللغة الاجتماعيّ -المدخل، د.كمال محمد بشر، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، ط١.
- ٢٢. عندما نتواصل نغير، مقاربة تداولية معرفية لآليات التواصل والحجاج، دكتور عبد السلام عشير، افريقيا الشرق.
- ٢٣. عوالم العلوم، المحدث عبدالله نور الله البحراني، قم إيران، ب.ت.
- ٢٤. الفوائد المشوقة إلى علوم القرآن، ابن قيم الجوزية، بإشراف: لجنة تحقيق التراث، مكتبة الهلال، بروت، د.ت.
- ٠٥. في أصول الحوار وتجديد علم الكلام، المركز الثقافي الغربي، الدار البيضاء ـ ط/ ٢،٠٠٠م.
  - ٢٦. كامل الزيارات، لابن قولويه (ت/ ٣٦٧هـ)
- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل،
  الزمخشريّ (ت/٥٣٨هـ) الدار العالمية للطباعة والنشر والتوزيع،
  القاهرة، ١٩٦٨م.
- ۲۸. الكليات، أبو البقاء أيوب الكفويّ (١٠٩٤هـج)، تحقيق عدنان درويش محمد المصرى، مؤسسة الرسالة ببروت.
- 79. اللغة والمجتمع، علي عبد الواحد وافي، دار النهضة مصر للطباعة والنشر، ١٩٧١م.









- ٠٣٠. اللغة، فندريس، ترجمة: الدوخليّ والقصاص، القاهرة، ١٩٥٠م.
- ٣١. اللهوف في قتلي الطفوف، علي بن موسى بن جعفر بن محمد الملقب بابن طاووس (ت/ ٦٦٤هـ) مطبعة الحيدري، النجف ب.ت.
  - ٣٢. مثير الأحزان، ابن نما الحليّ (ت/ ٦٤٥هـ) قم \_ إيران، ب.ت.
- ٣٣. المجتمع والتاريخ، الشهيد مرتضى مطهري، منشورات دار الزهراء قم، ط/ ١، ١٤٢٧هـ.
- ٣٤. المصباح المنير، احمد بن محمد بن علي الفيومي المقري (ت/ ٧٧٠هـ)، دار الحديث، ط١، ١٤٢٤هـ ٣٠٠٠ م.
- ٣٥. معجم الفروق اللغوية، أبو هلال العسكري (ت / ٣٩٥ هـ) مؤسسة النشر الإسلامي، قم ط٢.
- ٣٦. معجم مفردات ألفاظ القرآن الكريم، الراغب الأصفهاني (ت ٤٦٥ هـ) تحقيق: نديم مرعشلي، دار الكاتب العربي، مطبعة التقدم العربي، ١٣٩٢ هـ ١٩٧٢ م .
- ٣٧. مفاتيح العلوم، أبو يعقوب السكاكي (ت/٦٢٦هـ) دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٨٣م.
- ٣٨. مقتل الحسين، أبو المؤيد الموقف بن حمد المكيّ الملقب بالخوارزمي (ت/ ٥٦٨هـ) النجف، ب.ت .
- ٣٩. منّة المنان في الدفاع عن القرآن، السيد محمد محمد صادق الصدر (ت/ ١٩٩٩م) دار النجوى، بيروت، ب.ت.
- ٤ . موسوعة مقتل الإمام الحسين الله السيد محمد حسين المقرَّم

### اجتماعيات الخطاب الحسينيّ دراسة في ضوء علم اللغة الاجتماعيّ





- (ت/ ۱۹۷۱م)، دار المرتضى للطباعة والنشر والتوزيع، ط/ ۱، بيروت، (۱٤۲۹هـ-۲۰۰۸م).
- 13. النحو العربي والدرس الحديث، د. عبده الراجحيّ، دار النهضة العربية، ١٩٨٩م.
- ٤٢. نهج البلاغة، منتدى الإيان، مركز الإشعاع الإسلامي، شبكة الانترنيت.

# المصادر الأجنبية

- 1.TeumA. van Kdijk Dislourse swmantics and Ideology Discourse society vol.6 No.2 1995.
- 2-Perelman at tyteca، Traite de L'argument tation, op.cit
- 3 Enounces perfomatifs, pre'suppsition, op.cit\_

