# تحليلُ المضامينَ المؤثرة في منع الإيمان بالقرآنِ الكريم

الهام عمويي محمد مهدي شاهمرادي فريدوني (الكاتب المسؤول) مهدي تقي زاده طبري جامعة مازندران / بابلسر/ ايران

Analysis of the network of themes of the obstacles of faith in the Qur'an

Mohammad-Mahdi Shahmoradi Fereidouni (Responsible writer)

Elham Amooey

Mahdi Taghizadeh Tabari

University of Mazandaran, Babolsar, Iran

mm.shahmoradi@umz.ac.ir

#### ملخص البحث

لا شك أنّ الإيهان من مقومات الدين السهاوي، ومن أجله يجب تحديد الأشياء التي تمنع الإنسان من تحقيقه؛ ولذا إنّ الدراسة الحالية بالاعتباد على منهج "تحليل المحتوى" قد تناولت هذه الأمور من منظور القرآن، وفي هذا الصدد، تم استخراج ٢٩ موضوعًا رئيسيًا من القرآن كموانع الإيهان، وتم تصنيفها إلى فئتين: "موانع داخلية، وموانع خارجية"، وتنقسم الموانع الداخلية في نوعين: "المعرفية - العاطفية"، و "الأخلاقية - العملية"، والموانع الخارجية في نوعين: "الحكومية"، و"الاجتهاعية"، وتم تبيين كل منها، والتأثير والتأثر بينها ضمن بعض العوائق والموانع، ونظرًا لتكرار بعض المضامين في القرآن، يمكن القول أنّ أمورًا مثل: الحساسية، قسوة القلب والعمى، التقليد بدون وعي، العناد والكفر، الغطرسة، إلخ من وجهة نظر القرآن، كانت من أهم العوائق من الإيهان في عصر النزول. الكلهات المفتاحية: القرآن الكريم، موانع الإيهان، منهج تحليل المضمون.



#### **Abstract**

Undoubtedly, faith is one of the most important components in the heavenly religions; Therefore, it is important to identify the things that prevent individuals from achieving this. The present study, based on the method of "content analysis", has examined these matters from the perspective of the Qur'an. In this regard, 29 key themes were extracted from the Qur'an as obstacles to faith, and were classified into two categories: "internal and external obstacles". Internal barriers were examined in two types: "epistemological-emotional" and "moral-practical" and external barriers were examined in two types: "governmental" and "social", and the effect was explained among some barriers. Considering the frequency of repetition of some themes in the verses, it can be claimed that things such as: cruelty of heart and blindness, blind imitation, stubbornness and unrighteousness, arrogance and ... from the perspective of the Qur'an have been the most important obstacles to faith in the age of revelation.

Keywords: The Holy Quran, Obstacles to faith, Thematic analysis method.



العدد الخامس و الخمسون ( رجب / 1331 هـ - كانون الثاني / 7٠٢٥ م ) و

# العدد الخامس و الخمسون ( رجب / ١٤٤٦ هـ - كانون الثاني / ٢٠٢٥ م )

#### ١ - المقدمة:

إن قضية الإيهان من أهم القضايا البشرية في علاقة البشر مع الدين ، والإيهان ، أو الاعتقاد ، والاعتقاد لغةً يعني : الإيهان بالقلب وإقراره لشخص أو شيء ما، واصطلاحًا يعني : الإيهان والإقرار بالقلب لله، ويوم القيامة، والكتب السهاوية، والملائكة، والأنبياء، والأئمة، والغيب (۱) ، والإيهان هو جوهر الدين ؛ لذا فإن الإيهان بهذه الحقائق أمر أساسي للمسلمين، ومن لا يؤمن بهذه المبادئ لا يمكنه قبول الإسلام ، فكل شيء في هذا العالم له عقبات تعيق النمو والازدهار، والتي من طريق التعرف على تلك العقبات، تؤدي إلى النمو والتميز ، والعوامل المؤثرة في الإيهان كثيرة منها إرسال الأنبياء (۱) ، الإعجاز (۱) ، المعرفة والوعي (۱) ، عدم الغطرسة (۱) و .... يمكن أن يكون عدم وجود أي من ذلك وباءً وعائقًا أمام الإيهان؛ لكن ما نعنيه بأوبئة الإيهان وعقباته هنا ما هي إلّا العوامل التي تتعارض مع جوهر هداية الإيهان ، وفي المصادر التقليدية للأخلاق الإسلامية ، توجد بعض العوائق في جموعة الصفات المتعلقة بالسلطة من السبب.

#### ٢ - منهج البحث:

يؤدي النمو السريع للبحث الكيفي إلى خطوة إيجابية نحو فهم أعمق للظواهر؛ لذلك ينظر الباحثون في القضايا المتعلقة بكيفية ومتى يتم استعمال الأساليب الكيفية ، ومع ذلك، فقد تم إيلاء القليل من العناية للطريقة التي يتم بها تحليل البيانات النصية في السنوات الأخيرة ، من أجل تحقيق نتائج قيّمة في البحث الكيفي، ومن الضروري تحليل البيانات بشكل منهجي ، ومن بين الأساليب التحليلية طريقة "تحليل المحتوى" التي تحلل البيانات والمحتوى المعقد بنهج شامل.

<sup>(</sup>١) الطباطبائي، ١٣٩٠ ، ٩ / ٤٩١

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون ، الآية: ٤٤

<sup>(</sup>٣) سورة يونس ، الآيات : ٨٠-٨٨

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء ، الآية : ١٠٧

<sup>(</sup>٥) سورة السجدة ، الآية : ١١٥

777

و"تحليل المحتوى" هي طريقة وصفية تمكن من عملية تحليل البيانات الكيفية عبر البحث عن نمط الخبرة ضمن مجموعة وباستعمال هذه الطريقة، نقوم بتوحيد السمات المرتبطة بالنص بشكل عام، يعد تحليل المحتوى طريقة لرؤية النص، والإدراك الصحيح والفهم الصحيح للمعلومات غير ذات الصلة، وتحليل المعلومات الكيفية، والمراقبة المنهجية للشخص، والتفاعل والمجموعة، وكذلك تحويل البيانات الكيفية إلى كمية. (۱)

يمكن تقسيم عملية تحليل المحتوى الكاملة إلى ست مراحل على النحو التالي: خطوات تحليل المحتوى:

الإلمام بالبيانات: أولا ، تحليل المحتوى ، من الضروري أن يقوم الباحث بجمع البيانات عبر وسائل ، ومصادر مختلفة ، أو أن يكون قد تلقى بيانات بحثية من جهات أخرى ، لكن من المهم للباحث أن يكون على دراية عميقة. (٢)

إنشاء الأكواد الأولى والتشفير:

في هذه المرحلة، من الضروري أن يقوم الباحث بإعداد قائمة أولى بالأفكار في البيانات ونقاطها المثيرة للاهتمام؛ لذلك تتطلب هذه الخطوة إنشاء رمز أساسي من البيانات. (٣) المحث و تعريف المضامين:

في هذه الخطوة، يتم تحليل الرموز وكيفية دمج الرموز المختلفة ؛ لتشكيل مضمون أساسي في هذه الخطوة، لتحسين الرموز المختلفة في شكل مضامين، يمكنك استعمال الشكل، أو الرسم التخطيطي، أو الجدول، أو الخرائط الذهنية، أو كتابة اسم كل رمز مع شرح موجز له على قطعة منفصلة من الورق، ووضعه في عمود الموضوع ذي الصلة.(3)



<sup>101-</sup>Braun& Clerck, 2006, 77 (1)

<sup>405-</sup>Attride-Stirling, 2001, 385 (Y)

<sup>405-</sup>Attride-Stirling, 2001, 385 (\*)

<sup>101-</sup>Braun & Clerck, 2006, 77 ( )

رسم شبكة المضامين:

وعبر هذه الخطوة، سيكون من الواضح أنّ بعض الموضوعات المقترحة ليست موضوعات فعلية لأسباب مثل عدم كفاية البيانات، ونقص التنوع المناسب، وتداخل بعض الموضوعات، وقد يلزم تقسيم الموضوعات الأخرى إلى مواضيع منفصلة

تحليل شبكة المضامين:

في هذه الخطوة، يتم رسم الشبكات ذات الموضوعات ومراجعتها وتحليلها ، تساعد هذه الشبكات الباحث في شرح الموضوعات التي تم الحصول عليها والتعرف على أنهاطها، وبعد إنشاء شبكات موضوعية، يجب على الباحث الرجوع إلى النص الأصلي مرة أخرى وتفسيره بمساعدة هذه الشبكات.(١)

تدوين التقرير:

في المرحلة النهائية، يتم تحليل وتدوين تقرير البحث النهائي، والغرض من كتابة تحليل المحتوى هو إقناع القارئ بصحة تحليل الباحث، ومن المهم أن يقدم التحليل سردًا موجزًا، ومتهاسكًا، ومنطقيًا وغير متكرر، ومثير للاهتهام في شكل موضوعات.

سابقية البحث:

يُظهر فحص خلفية البحث في موضوع معوقات الإيهان بالقرآن أنّه لم يتم إجراء أي بحث محدد في هذا المجال حتى الآن ، ومع ذلك، فقد ارتبطت بعض الأبحاث بموضوع هذا البحث بطريقة تمت مراجعتها بإيجازمنها:

- مقالة " را هكارهاى مشخص و عملياتى براى اصلاح موانع ايهان در گروه هاى مختلف اجتهاعى " كوچك زاده (١٣٩٩): حلول عملية لإزالة موانع الإيهان وعوائقه في السياقات الاجتهاعية على أساس طريقة تحذير الأنبياء في المجتمعات المختلفة في سورة الشعراء المقدسة نموذجًا.



- كتاب "ايهان وفضايل اخلاقي" بدخشان (١٣٨٤): بالنظر إلى ازدياد حقيقة الإيهان ونقصانه بناءً على تطور الروح البشرية (القلب)، فإنه يفحص المكونات الموجودة في هيكلها الدلالي.
- كتاب "ايهان در اسلام" صادقي (١٣٨٣): يتناول هذا البحث تحليل عناصر الإيهان من وجهة نظر دلالية.
- مقالة "جايگاه و نقش ايهان در تربيت فطرى و موانع آن با نظر به آيات و روايات" الهى زاده و آخرون(١٣٩٨): يتناول دور الإيهان في التربية الفطرية وموانعه من منظور القرآن والأحاديث.

تظهر نظرة عامة على الخلفية أنّه لا يوجد حتى الآن أي بحث يبحث في موانع الإيهان من منظور القرآن ؛ لذلك في هذا البحث جرت محاولة لشرح موانع الإيهان ، وعوائقه من منظور القرآن الكريم عبر طريقة التحليل الموضوعي ورسم شبكة من مواضيعها الواسعة كجزء مبتكر من هذا البحث.

٢- تحليل مضمون الآيات في موانع الإيمان وعوائقه

في هذه الدراسة الحالية تمت دراسة الآيات التي تتحدث عن موانع الإيان، وتحليلها، وترميزها بعد أخذ ملاحظات من القرآن، وبعد ثلاث خطوات الترميز، تم تحديد النمط النهائي لتحليل المحتوى لعوائق الإيان، من أجل موثوقية الترميز لهذا البحث، بعد كل خطوة الترميز، تمت مقارنة الرموز المحددة مع المقترحات الأولية على فترتين زمنيتين، في الجدول التالي، تم ترتيب ورسم التحليل الموضوعي للقضايا حسب تعدد الآيات المذكورة:



العدد الخامس و الخمسون رجب / 1331 هـ - كانون الثاني / 7٠٢٥ م ) ﴿

| ඁ 🎝 ( رجب / ٢٤٤٦ هـ - كانون الثاني / ٢٠٢٥ م ) | العدد الخامس و الخمسون<br>العدد الحامس و الحمسون |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------|

| الرمز الأصلي        | المضمون الأصلي      | رمز الأول                          |
|---------------------|---------------------|------------------------------------|
| الموانع الداخلية ،  | قسوة القلب          | (البقرة (۲) ٦ و ٧؛ النساء (٤) ١٥٥؛ |
| المعرفية ، العاطفية |                     | الانعام (٦) ٢٥، ١٠٤، ١٠٨ –         |
|                     |                     | ١١٠؛ الاعراف (٧) ١٠١؛يونس          |
|                     |                     | (۱۰) ۷۶، ۸۸؛ الروم (۳۰) ۵۸         |
|                     |                     | و ۵۹؛ یس(۳٦) ۹ و ۱۰؛ غافر          |
|                     |                     | (٤٠) ٣٤ و ٣٥؛ الجاثيه (٤٥) ٢٣ و    |
|                     |                     | ۲۵؛محمّد (۱۲) ۱۹)                  |
|                     | التقليد الأعمى      | (الاعراف (۷) ۲۵ و ۲۲ و ۷۰ و        |
|                     |                     | ۷۲؛ يونس (۱۰) ۷۵و ۷۲و ۷۸)          |
|                     | الجهل               | (البقرة (۲) ۸ و ۱۳ و ۱۰۲ و ۱۰۳)    |
|                     | الشرك               | ( الجنّ (۷۲) ۲–۳)                  |
|                     | الكُفر              | ( البقرة (۲) ۸۸؛ نساء (٤) ٤٦)      |
|                     | عدم التفكر          | (هود (۱۱) ۵۰ و ۵۳)                 |
|                     | حب الدنيا           | ( القصص (۲۸) ۷۹ و ۸۰)              |
|                     | الغفلة من القيامة   | ( مریم (۱۹) ۳۷ و ۳۹)               |
|                     | الغفلة من آيات الله | (الاعراف (۷) ۱٤٦)                  |
|                     | حب الطاغوت          | ( البقرة (٢) ٢٥٦)                  |
|                     | الإثارة             | ( البقرة (٢) ٥٥)                   |

| ( الب |
|-------|
|       |
| ١١    |
| ٤٦    |
| يوس   |
| (ه۱   |
| الش   |
| ٠١    |
| ٠,٨   |
| ( الا |
| يونس  |
| 70    |
| المؤه |
| (۲۱   |
| (يون  |
| ۸.    |
| (الح  |
| (الإ  |
| ( الن |
| البقر |
| ( الا |
| (ط    |
| (الن  |
|       |

|                   |                     | •                              |
|-------------------|---------------------|--------------------------------|
| الموانع الخارجية/ | أرستقراطية المجتمع  | ( المؤمنون (۲۳) ۳۱– ۳۳ و ۳۸)   |
| الاجتماعية        | حب الكفار           | (المائده (٥) ٨٠ و ٨١؛ آل عمران |
|                   |                     | (۲۸(۳)                         |
|                   | المجرمون            | (الشعراء (٢٦) ٩٩ و ١٠٢ و       |
|                   |                     | (1.4                           |
|                   | تدريب الأسلاف       | (الاعراف(٧)١٧٣؛ هود (١١) ٨٥    |
|                   |                     | و ۸۷)                          |
|                   | طرد الأنبياء وسلب   | (الحجر (١٥) ٢ و ٣؛             |
|                   | مسؤوليتهم           | الانعام(٦)٣٩)                  |
| الموانع الخارجية/ | دعاية السوء من قِبل | ( سبأ (٣٤) ٣١ – ٣٣)            |
| الحكومية          | المستكبرين          |                                |
|                   | خلق انعدام الأمن    | (القصص (۲۸) ۵۷)                |
|                   | التعذيب             | (یونس (۱۰) ۸۳)                 |

أهم خطوة في تحليل المضمون هي تحليل البيانات الكيفية وتدوين التقارير، إذ تبدأ هذه المرحلة عندما يتم توفير مجموعة كاملة من المضامين النهائية وفي هذه الخطوة، يتم رسم الشبكات الموضوعية ومراجعتها وتحليلها، وشبكات الموضوعات هي أداة للتحليل، وليست للتحليل نفسه ، وتساعد هذه الشبكات الباحث على اكتساب فهم أعمق لمعاني النصوص، والقدرة على شرح الموضوعات التي تم الحصول عليها والتعرف على أنهاطها، والغرض من هذا العمل هو إعادة فحص أسئلة البحث والاهتمامات النظرية فيها لمناقشتها، تم الحصول على أنباط متعمقة من وصف النص للإجابة على أسئلة البحث الرئيسية (١) ، في

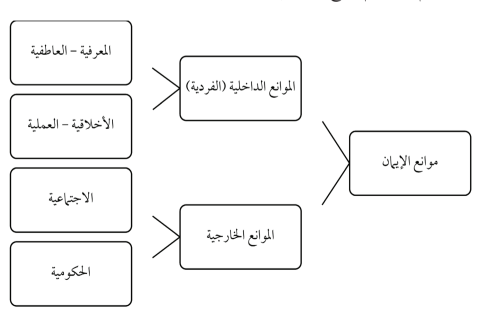
هذا البحث وبعد مراجعة البيانات ، وتنفيذ الخطوات المنهجية ، واكتشاف شبكة المحاور يتم وصف شبكة المحاور حسب عدد الآيات وأهميتها.

شبكة المضامين لموانع الإيمان من منظور القرآن:

وفقًا لتحليل المضامين، وصلنا بالمعلومات التي تم جمعها من آيات القرآن، أخيرًا إلى ٢٩ موضوعًا أساسيًا، أظهر استمرار عملية البحث أنّ الموضوعات الأخرى للآيات كلها مكررات لهذه الموضوعات الأصلية البالغ عددها ٢٩ موضوعًا، وقد أوصلنا هذا الموضوع إلى الملاءمة النظرية للبحث، مما يعني أنّه لا يمكن إضافة موضوع جديد لهذه الفئة كما يبدو، يُظهر فحص الموضوعات الأساسية المكتشفة وتصنيفها أنّه يمكن تقسيم كل هذه الموضوعات إلى فئتين أخريين، وفي النهاية يمكن تصنيف جميع الموضوعات إلى أربعة موضوعات أساسية.

تعرفنا التصنيفات التي تم إجراؤها في هذه المرحلة ببنية ونمط عقبات الإيهان بالقرآن، والتي يرد الرسم البياني العام لها أدناه ويتم شرحه بالتفصيل أدناه:

الرسم ١: تقسيم موانع الإيمان في القرآن:





وبها أنّ هذا البحث يسعى إلى رسم خرائط لمواضيع موانع الإيهان من منظور الآيات، ووفقًا لأهمية وتكرار الموانع الداخلية، فإنه يناقش أولًا "العوائق الداخلية" في الإيهان، ثم عرض "العوائق الخارجية" في تحليل وشرح كل عقبة، وبسبب الحجم المحدود للبحث، يكفي أن نذكر فقط شرحًا موجزًا وفي نهاية البحث رسم تخطيطي عام لشبكة موضوعات موانع الإيهان في القرآن.

٣- الموانع الداخلية

٣- ١ - الموانع المعرفية - العاطفية للإيهان

يظهر فحص آيات القرآن الكريم بطريقة تحليل المحتوى ، وتصنيف المواضيع المستخرجة منها في مجال المناقشات المعرفية، تتسبب إحدى عشرة عقبة أساسية في فقدان الإيهان، وهي:

٣-١-١- قسوة القلب:

القسوة في القلب، أو عمى القلب، هي في الواقع رد فعل سلبي على العق ، ويصبح القلب كعملة تنبض كما يلين المعدن ويذوب ثم يتجمد ولا يتخذ أي شكل أو شكل آخر، درجة من فساد الطبيعة وضعف العقل لا يؤمن بالآيات، والقرآن يتحدث عن ختم القلب في آيات كثيرة ، ويستعمل القرآن هذا التفسير لأولئك الذين أحاطت قلوبهم خطاياهم ، والذين بسبب تعدد الخطايا ابتعدوا عن جوهر طبيعتهم ، ونتيجة لذلك لا يؤمنون ، وكما قال الله تعالى في القرآن: ﴿خَتَمَ اللهُ عَلى قُلُوبِهِمْ وَ عَلى سَمْعِهِمْ وَ عَلى أَبْصارِهِمْ غِشاوَةٌ وَ هَمُ عُرومون عَذابٌ عَظِيم ﴿ ( ) وختم الله ختم البؤس على قلوبهم وهو عقاب عنادهم ، وهم محرومون من فهم الإيمان والحقيقة .

وقال الله تعالى في الآية الأخرى: ﴿وَ جَعَلْنا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَ مِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا وَ مِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا وَقَالَ الله تعالى في الآية الأخرى: ﴿وَ جَعَلْنا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَ مِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا وَ أَنْ جَيع الطرق الأخرى فَأَغْشَيْناهُمْ فَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ﴿٢) ما يبدو أنهم غرقوا في العالم حتى أنّ جميع الطرق الأخرى



<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ٧

<sup>(</sup>٢) سورة يس ، الآية : ٩

371

أغلقت في وجههم ، ونرى اليوم أنهم متحيرون ومضطربون ولا يمكنهم طريقة للخروج عن هذا التحير والاضطراب ، لقد احتلهم العالم كثيرًا لدرجة أنّ عيونهم وقلوبهم قلوب عميان هم صمّ، لسان القلب أخرس، وطريق الهدى مغلق أمامهم، ولا يجدون سبيلًا. (۱)

وأيضا جاء في القرآن: ﴿ وَ مِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَ جَعَلْنا عَلَى قُلُومِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَ فَي القلب، في آذانِهِمْ وَقْراً وَ إِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لا يُؤْمِنُوا... ﴾ (٢) ، فاستمرار المعصية والكفريؤثر في القلب، ويقلل بالتدريج موهبة التصحيح والإيهان، لدرجة أنّ المرء يعدّ الحق أسطورة ويتجاهلها، فهذه الحالة غمد في القلب ، وثقل على الأذن يمنع من سهاعهم وفهمهم للحقيقة ، هؤلاء هم كفار بسبب العناد وليس بسبب الجهل. (٣)

٣-١-٢- التقليد الأعمى:

الإنسان يميل إلى التوحيد ذاتيًا، ويسعى إليه، ولكن أحيانًا يُفرض عليه التعصب ويحكمه ، وأحيانًا تغلب العادة على الطبيعة، مثل انتصار عبادة الأوثان على فطرة الجيل الجديد، والذي يعدّ في هذه الآية أنّ الكفريتبع عبادة الأصنام من الآباء والأجداد. (٥)

والنموذج الآخر للتقليد الأعمى في القرآن: ﴿قَالُوا أَجِئْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آباءَنا



<sup>(</sup>۱) الطيب ، ۱۹۹۰ ، ۱۱ / ۵۰

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام ، الآية : ٢٥

<sup>(</sup>٣) القرشي، ٧٥ ١٣٥، ٣/ ٢٠٠

<sup>(</sup>٤) اسورة لأعراف ، الآية : ٧٠

<sup>(</sup>٥) القرآئتي، ١٣٨٨، ٣/ ٩٦ و ٩٧

وَ تَكُونَ لَكُمَا الْكِبْرِياءُ فِي الْأَرْضِ وَ ما نَحْنُ لَكُما بِمُؤْمِنِينَ ﴿'' ويخاطب الله فيها موسى الله وأخيه هارون؛ إذا إردتم إرجاعنا من سنة آباءنا نحن لانؤمن ربكم يا موسى.

٣-١-٣- الجهل:

إن الجهل من بسيطه ومركبه، هو أحد أكبر العوائق أمام الإيهان ، والجهل البسيط يعني أنّ الإنسان يفتقر إلى المعرفة ويعترف بنقص المعرفة ، هذا النوع من الجهل لا يدان في البداية ؛ لأنها مقدمة لدراسة العلم ، و لا يطلب المرء العلم حتى يرى نفسه جاهلًا لكن استمرار هذا الجهل هو قبح أخلاقي ولم يدان كثيرا ، لكن الجهل المركب يعني أنّ الإنسان ليس عالمًا وليس لديه عناية بالواقع في ذهنه ، لكنه يعتقد أنّه وصل بالفعل إلى الحقيقة ، والحقيقة أنّه لا يعلم أنّه لا يعرف، وهو يجهل شيئين، ولهذا سمي ذلك بالجهل المركب ، وهذا النوع من الجهل من أخطر الرذائل الأخلاقية ؛ لأنّ الإنسان ليس على علم بمرضه إطلاقا، بل يعدّ نفسه بصحة جيدة ، ومع ذلك فإن الخطوة الأولى في طريق الإصلاح هي الإيهان بالفساد. (٢)

على سبيل المثال قيل في القرآن: ﴿ وَ إِذَا قيلَ لَمُ مُ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا اً نُؤْمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لا يَعْلَمُون ﴿ (") ، والمنافقون يعدّون أنفسهم حكماء وعقلاء فيجعلون المؤمنين حمقى وسفهاء، كما يقول القرآن: إذا قيل لهم أن يؤمنوا كما تعتقد الجماهير يقولون: هل نؤمن مثل هؤلاء الحمقى ؟ وبهذه الطريقة يتهم أصحاب القلوب الطاهرة الباحثين عن الحقيقة الذين انحنى بملاحظة آثار البر في دعوة الرسول في ومضامين تعاليمه، ويبرر الشر والرياء ، والنفاق عُدّ هذا الذكاء والفكر والحكمة وهذا الجهل يعيق إيمانهم (١٤) ، وإنّ عدم الإيمان يرجع إلى الجهل ، وعدم الوعي من باب عدم الاقتضاء ، وليس من وجود الموانع والعوائق.



<sup>(</sup>١) سورة يونس ، الآية : ٧٨

<sup>(</sup>۲) النراقي ، ۱۳۸۷، ۱ / ۱۳۲ ، ۱۵۲ و ۱۵۳

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية : ١٣

<sup>(</sup>٤) مكارم شيرازي،١٣٧١، ١ / ٩٥

"الشرك" هو مانع معرفي للإيهان، وهو ما يعني الشراكة مع الله في الحكم بربوبيته، والشرك من أكبر الذنوب التي يشار إليها في القرآن الكريم بـ "المعصية الكبيرة"، إذ يعد القرآن الكريم الشرك مصدر كل صفات الرذيلة، والإيهان بالله هو مصدر كل صفات الفضيلة. كها جاء في الآية ٢ من سورة الجن : ﴿يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنًا بِهِ وَ لَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنا الفضيلة. كها جاء في الآية ٢ من سورة الجن : ﴿يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنًا بِهِ وَ لَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنا الفضيلة. كا من سورة الجن أنزل القرآن، فربهم هو نفس الإله، وإيهانهم بالله تعالى إيهانهم التوحيد، فهم لا يربطون أي شخص بالله على الإطلاق(١١)، إذا اشركوا بالله منعوا

٣-١-٥- الكُفر

من الإيمان بالله.

٣-١-٤- الشرك:

كما نعلم، فإن الله سبحانه وتعالى كريمٌ دائمًا ولا يمكن أن يأخذ نعمته من الإنسان؛ لأنّ الجشع عيب في طبيعة الله ؛ لذلك هؤلاء هم العبيد الذين يحرمون أنفسهم من نعمته ورحمته.

ولحركة الإنسان وجهان، أحدهما يتجه نحو النور والروحانية والتعالي، والآخر نحو الظلام، فكلما ابتعد الإنسان عن الروحانيات والنور، أو بعبارة أخرى، عن الإيمان بالله، واختار طريقه في الاتجاه المعاكس، زاد فقدانه لنعمة الله، وإذا كنا حريصين، فسنرى أننا نحن الذين فقدنا نعمة الله؛ لذا فإن الكفر يعيق الإيمان كما جاء في الآية التالية: ﴿وَ قَالُوا قُلُوبُنا غُلْفٌ بَلْ لَعَنَهُمُ اللهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلاً ما يُؤْمِنُون ﴿(٢) ؛ فقالوا: قلوبنا مغطاة، ولكن الله علاهم عن رحمته لكفرهم، فيؤمنون قليلاً. يقولون أنّ قلوبنا في غمد أي أنّ الله خلقها تحت يبعدهم عن رحمته لكفرهم، فيؤمنون قليلاً. يقولون أنّ قلوبنا في غمد أي أنّ الله خلقها تحت الستار، وبالتالي يمنع كل ما تقرأه لنا ولا نفهمه، تركهم الله لأجهزتهم الخاصة بنعمتهم ونجاحهم، لكفرهم بسبب العناد والإنكار، رغم علمهم بمعجزات خاتم الأنبياء الظاهرة التي تدل صراحة على صدق نبوته، والآية دليل على أنّ الكفر من فعل العبد، ولقد كان من



<sup>(</sup>١) الطباطبائي، ١٣٩٠، ٢٠/ ٣٩

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية : ٨٨

عمل الله، فلن يستحقوا أن يلعنوا.(١)

٣-١-٢- عدم التفكر:

من منظور الإسلام، خالق الكون هو الله، والسيطرة على كل شؤون الدنيا بيده وحده، والله يضعه في يده، ويرى مصيره بين يديه، ويعتمد عليه، فيعد "صنمه"، وصنع الجهلاء أصنامهم من الحجر والخشب والمعدن وحتى الطعام وعبدوها، وطلبوا منهم حل مشاكلهم. حسب الإسلام، فإنّ عبادة الأصنام بأي شكل هي شرك وكفر، حتى لو كانت الأوثان تُعبد ليس بصفتها خالق العالم وموجهه، بل كتمثال ورمز لقوة الله الميتافيزيقية والشخص الذي يقترب منه ؛ لأنّ العبادة ليست إلهًا، فهي تعدد الآلهة.

على سبيل المثال قال الله تعالى في الآيتين ٥٣ و ٥٠ من سورة هود: ﴿ وَ إِلَى عادٍ أَخاهُمْ هُوداً قالَ يا قَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلهٍ غَيْرُهُ .... يا هُودُ ما جِئْتَنا بِبَيِّنَةٍ وَ ما نَحْنُ بِتارِكِي هُوداً قالَ يا قَوْمِ اعْبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلهٍ غَيْرُهُ .... يا هُودُ ما جِئْتَنا بِبَيِّنَةٍ وَ ما نَحْنُ لِكَ بِمُؤْمِنِين ﴾؛ والتوحيد له أسباب واضحة ومفهومة ولا يتطلب تقديم المعجزات من قبل الأنبياء لإثبات ذلك قبل إعلان التوحيد وإنكار الشرك، لا يقدم هود معجزة، ولا يدعي امتلاكها، من أجل الإشارة إلى حقيقة أنّ شرعية التوحيد وبطلان الشرك هي مسألة يمكن فهمها بالتأمل(٢) ، كما ورد في هذه الآية، يؤدي الافتقار إلى العناد والظلم، وهذا النقص في التفكير يعيق الإيمان.

٣-١-٧- حب الدنيا:

إنَّ حب الدنيا من أهم مشاكل البشرية، كما هو يكون في القرآن مصدر الخطيئة، ولن ينمو الإيمان حتى لا تتقوى خيبة الأمل من العالم، إذا ذهب الإنسان إلى الدنيا، سواء أحبها أم لا، سيمتلئ قلبه بحب العالم وسيأخذ الله الرغبة من قلبه ، وعلى سبيل المثال قيل في القرآن: ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَياةَ الدُّنْيا يا لَيْتَ لَنا مِثْلَ ما أُوتِيَ القرآن: ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَياةَ الدُّنْيا يا لَيْتَ لَنا مِثْلَ ما أُوتِي



<sup>(</sup>١) الكاشاني، ١٣٦٣، ١ / ٢١

<sup>(</sup>٢) الهاشمي الرفسنجاني، ١٠٤ / ٨ / ١٠٤

قارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظِّ عَظِيمٍ ﴾(١) في هذه الآية، يُضرب قارون كمثال على أن لقارون طقوس دنيوية ورفاهية، من ثراء ومكانة، وكان بمثابة سائل ندم لبني إسرائيل، كما قالوا، أنه تمنى لو كان يعطينا مثل هذاالذي أُعطي إلى قارون، الذي رأى أخيرًا نهاية عمله(٢)، والجوانب الظاهرية من الحياة الدنيوية هي سبب لجذب الإنسان الطائش وانحرافه من الإيهان، كما ذكر في الآية ٨٠ من سورة القصص، وضع اللله الإيهان مقابلهم وسدًّا لهم.

 $-\Lambda$  - الغفلة من القيامة:

إذا لم يكن الإنسان مؤمنًا بالحياة بعد الموت فالموت آخر نقطة من الحياة وهو الفناء، فلن يكون لهذه الحياة معنى بالنسبة له وسيكون مشغولًا بالحياة الدنيوية ، وليس للإيهان بالله قيمة في حياته نتيجة لذلك، وفي النهاية لا يقاوم تجاه الخطيئة ؛ ولذا قال الله تعالى في الآية ٣٩ من سورة مريم: ﴿ وَ أَنْذِرْهُمْ يَوْمَ الْحُسْرَةِ إِذْ قُضِيَ الْأَمْرُ وَ هُمْ في غَفْلَةٍ وَ هُمْ لا يُؤْمِنُون ﴾، يحذرهم من يوم القيامة بعد كل شيء ، وهم يجهلون ولا يؤمنون ، وهذا الغفلة من القيامة وتجاهلها، أي التعلق بالعالم هو يعيق الإيهان.

٣-١-٩- الغفلة عن آيات الله:

كما نعلم إن آيات الله وعلاماته لإيقاظ فطرة الإنسان النائم، وأما الإنسان فيغفل من مشاهدة الآيات واستهاعها التي كمطريز دهر الإيهان، وهذه الغفلة تسبب رحمة الله تكون له دون فائدة وفطرته لاتزال تبقي في السبات الشتائي. وقيل في القرآن: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آياتِيَ اللّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِّ وَ إِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لا يُؤْمِنُوا بِها وَ إِنْ يَرَوْا سَبيلَ الرُّشْدِ لا يَتَّخِذُوهُ سَبيلاً وَلِنْ يَرَوْا سَبيلَ الغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبيلاً ذلك بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِآياتِنا وَ كَانُوا عَنْها غافِلين ﴾ (٣)؛ والهدى من الآية هو نفس المعجزة الالهية التي كتبت في الكتب السهاوية. (٤)



<sup>(</sup>١) سورة القصص ، الآية : ٧٩

<sup>(</sup>۲) الخسرواني، ۱۳۹۰، ۲ / ۳۸۸

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف ، الآية : ١٤٦

<sup>(</sup>٤) فيض الكاشاني، ١٤١٦، ٢ / ٢٣٨

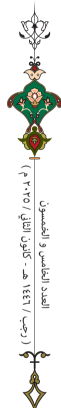
لكن المتكبرين ابتعدوا عنهم، وهو يعبر عن التقليد الإلهي القائل بأن من وصل بالتمرد والغطرسة إلى الدرجة الأخيرة يفقد نجاح أي هدى؛ أي أن الإصرار على التمرد يؤثر في روحه وعقله لدرجة أنه يصبح كائنًا غير مرن؛ وهذه نتيجة الأعمال القبيحة لهؤ لاء الناس(١).

٣-١-٠١ حب الطاغوت:

كما قال الله تعالى في الآية ٢٥٦ من سورة البقرة: ﴿ لا إِكْراهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَ يُؤْمِنْ بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقى لا انْفِصامَ لَمَا وَ الله سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ لا إكراه أو إلزام في (قبول) الدين؛ لأنّ الهداية والكمال يتميزان عن الضلال والظلام، فإذا عصى الله وآمن بالله، فإنّه يتمسَّك بأقوى الذريعة (وينقذه من السقوط والهلاك)، ولا تنكسر الانفصال(٢) بعبارة أخرى، أنّه يصرح بشرطين: الكفر في الطاغوت، والإيمان بالله شرطين ضروريين للاعتماد على حبل الله، وبما أننا نعلم فإن الطاغوت يشير والإيمان بالله شرطين ضروريين للاعتماد على حبل الله، وبما أننا نعلم فإن الطاغوت يشير إلى الشخص الذي ذهب إلى حد ما في تمرده حتى ذهب إلى خارج دائرة العبادة، وإنكارها يصبح ربوبية الله، فيصبح أي شخص يميل إلى الطاغوت، أي ميل للخروج عن دائرة العبادة والنأي بنفسه عن الله، فيعتبر ذلك عائقًا أمام الإيمان.

٣-١-١١- الإثارة:

من المضامين الأخرى التي تم تحليله في آيات القرآن هو "الميل إلى الحواس"، وهو يعني الفهم والإدراك الذي يتم الحصول عليه عن طريق الحواس الخمس (")، وهم الذين يقبلون العلوم الحسية يجربون، ويلاحظون أن يتقبلوا هذه الظاهرة على وجه اليقين ولكن العديد من الظواهر تكون كذلك مثل علم الفلك، وجيولوجيا، ولم تثبت التجارب والملاحظات، مثل الأمور المرتبطة بالروح والإشكالية الرئيسية للذين يميلون بالحواس، وينكرون المعارف غير الحسية هي تقييد المعرفة البشرية ومحدوديتها، وهم الذين يؤمنون بالعلوم الحسية، ولا يؤمنون بالله ؟ لأنّهم لم يروه عندما يكون وجود الله فوق الحواس،



<sup>(</sup>١) الرضائي الأصفهاني، ١٣٨٧، ٧/ ٢٤٢ و ٢٤٣

<sup>(</sup>۲) خرم دل، ۱۳۸٤، ۱ / ۸۳

<sup>(</sup>٣) راغب أصفهاني ١٤١٢ / ٢٣١

211

وقال الله تعالى في الآية ٥٥ من سورة البقرة: ﴿ وَ إِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى الله جَهْرَةً فَأَخَذَتُكُمُ الصَّاعِقَةُ وَ أَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ﴾ ، ويتضح الله في هذه الآية أحد أعذار بني إسرائيل ، واختلاقهم عذرًا وعندما قال بعض بني إسرائيل لموسى: إذا أردت أن نصدق كلامك ونؤمن بالله الذي قدمته، فعلينا أن نرى ذلك الله بأعيننا ، فإذا حصل مثل هذا الاجتماع ، فإننا نؤمن بإلهك ونعترف بك، وهذا يعنى أنهم جعلوالله جسدًا وعرفوه في اتجاه معين ، وهذا غطرستهم نفسه ، بعد رؤية كل تلك المعجزات ، وسبب في نزول العقاب الإلهي عليهم (۱).

٣-٢- الموانع الأخلاقية - العملية:

وإنّ الأخلاق يعني الطبيعة والمزاج وما شابه ذلك ، وهو ما يعني الوجه الداخلي الباطني ، وغير المرئي للشخص الذي يفهم ببصيرة (٢) ، ومن أبرز القضايا في علم الأخلاق هي : معرفة موانع الأخلاق ، والدراسة في آيات القرآن بطريقة تحليل المضامين وتصنيف المواضيع المستخرجة منها تبين ذلك في المجال من القضايا الأخلاقية الباطنية، وهناك عشرة عوامل تسبب فقدان الإيهان، وهي:

٣-٢-١ - اللجاجة والظلم:

لقد تردد في آيات القرآن الكريم مرارًا وتكرارًا أنّ من أهم الموانع الأخلاقية للإيهان هو اللجاجة والظلم، و"اللجاجة" تعني الإصرار غير المعقول على شيء، وعدم التخلي عنه، ومادتها هي من "لجّ "(")، وهي كستارة تمنع لقبول الحق واهتهام به، وهي نقطة حيث لن تكون قادرة على التمييز بين الصواب والخطأ، ومثل هؤلاء الأشخاص يمنعون قبول الإيهان ؛ ولأنّ الإيهان لايستطيع أن يؤثر فيهم، على سبيل المثال قال الله تعالى في القرآن:



<sup>(</sup>۱) الجعفري، ۱۳۷٦، ۱/ ۱۷۹

<sup>(</sup>٢) الزبيدي، لا تا، ٢٥ / ٢٥٧

<sup>(</sup>۳) مکارم شیرازي، ۱۳۸۲، ۱ / ۳۳۰

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَواءٌ عَلَيْهِمْ أَ أَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾(١) ، في هذه الآية ، يعدّ الكفر والإنكار عنيدًا ، أي يعتبر أمرًا شخصيًا ، ويتعمد إنكار الحقيقة وعدم الاستسلام، أي أنّهم يعتقدون داخليًا إنّ المعجزات هي الحقيقة ، لكنهم أنكروها مرة أخرى(١) .

وأيضا قيل في الآية ٥٥ من سورة كهف: ﴿ وَ مَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَى وَ يَسْتَغْفِرُوا رَبَّهُمْ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمْ سُنَّةُ الْأَوَّلِينَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَذَابُ قُبُلًا ﴾ ، هذه الآية تجسيد واقع أعمالهم ولغة أعمالهم، وأنّ المشركين والكفار بدلًا من الإيمان بالله والاستغفار من ماضيهم ينتظرون عذاب الله ليأتي ويهلكهم ، أو مواجهة العذاب والاعتقاد بأنّه في هذه الحالة لن يفيدهم الإيمان " .

### ٣-٢-٢- التكبر:

إن التكبر يؤدى إلى العصيان بأمر الله تعالى ، وهو يساوي عدم استسلام وهو يعني الكفر ، فالإنسان المتكبر هو يعتمد بنفسه اعتهادًا كاذبًا ويرى نفسه كشخص لا يحتاج إلى الله تعالى وانبيائه ؛ ولذا لايستسلم أمام الحق ، وهذا الأمر يمنعه من الإيامان بالله. مثل الآية التي جاءت في القرآن: ﴿ إِهْكُمْ إِلهٌ واحِدٌ فَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ قُلُوبُهُمْ مُنْكِرَةٌ وَ هُمْ مُسْتَكْبِرُون ﴾(أن ) أي أن قلوبهم تنكر الحقيقة ، وأنهم متعجر فون بالحقيقة ، والغطرسة ، كما قالوا ، وتعني أن المرء يريد أن يجعل نفسه عظيهًا بالتخلي عن الحقيقة ، وأن يعد نفسه أعظم من قبول الحقيقة ، فأولئك الذين لا يؤمنون بيوم القيامة ، فإن قلوبهم تنكر الحق فيصمدون تجاهها ، ويريدون أن يظهروا أعظم من الحق بالعناد على الحق ، وبالتالي دون أي سبب أو حجة الخضوع فيهم يساوي الحقيقة (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ٦

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية: ٦

<sup>(</sup>٣) القرشي، ١٣٧٥، ٦ / ٢٣٥

<sup>(</sup>٤) سورة النحل ، الآية : ٢٢

<sup>(</sup>٥) الطباطبائي، ١٣٩٠، ١٢ / ٢٢٨

العدد الخامس و الخمسون ﴿ العِدِ الخامس و الخمسون ﴾ ﴿ العَدِ الخامس و الخمسون ﴾ ﴿ العَدِ الخامس و الخمسون

وكما قيل في الآيات التالية: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنا مُوسى وَ أَخاهُ هارُونَ بِآياتِنا ... إِلى فِرْعَوْنَ وَ مَلائِهِ فَاسْتَكْبَرُوا وَ كَانُوا قَوْماً عالِين.... أَ نُؤْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنا وَ قَوْمُهُما لَنا عابِدُون ﴾(١) ، تشير هذه الآيات إلى أنّ فرعون وأصحابه هم الأرستقراطيون ، وكانوا متعجرفين وكانوا في الأساس شعبًا متفوقًا ، وكلمة "عالين" فيها تعني التفوق على الآخرين، وجعلوا الآخرين عبيدًا لهم ورعاياهم، تمامًا كما جعلوا بني إسرائيل عبيدًا لهم ، كان هذا مثالًا آخر على الغطرسة التي تعيق الإيهان والحقيقة (١).

#### ٣-٢-٣ الفساد:

الفسق يعني الخروج عن القواعد الدينية أو الفكرية أو عن العبودية (٣) ، فالفاسق هو الكافر ولكن ليس كافرًا مطلقًا ، وبعبارة أخرى هو من المسلمين ، ولكن المسلم المهتز الذي يعبر عن طبيعته المنافقة في كل فرصة ، يبدو أنّه يتحدث ولا يتصرف ويظهر الإخلاص اللفظي ويفعل العكس في المهارسة (٤) ، والإيهان هو نوع من الخضوع للحقيقة ، والفاسق يفهم الحق ولا يسلم قلبه لها ؛ لذلك كلها وقف ويقاوم الحق، كلها نأى بنفسه عن الإيهان يعدّه القرآن في معصية الله مثالًا للانحراف عن طريق الحق، وعليه فهو يدين الفاحشة ، ويوبخ الفواحش ويستحق العقاب ، كها قيل في القرآن: ﴿ كَذَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى ويوبخ الفواحش ويستحق العقاب ، كها قيل في القرآن: ﴿ كَذَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى النّه مثالًا للأمرار أن ونتيجة الأفعال الخاطئة والمستمرة للعصاة الأشرار أن تصبح قلوبهم مظلمة وتتلوث أرواحهم ، ولا يرون الحق الواضح ويضلون (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة المومنون ، الآيات : ٤٥ و ٤٦ و ٤٧

<sup>(</sup>٢) الطباطبائي، ١٣٩٠، ١٥ / ٣٤

<sup>(</sup>٣) المصطفوي، ١٣٦٠، ٩ / ٨٩

<sup>(</sup>٤) إيزوتسو، ١٣٧٨، ٢٣٣٣٢

<sup>(</sup>٥) سورة يونس ، الآية : ٣٣

<sup>(</sup>٦) رضائي الإصفهاني، ١٣٨٧، ٩ / ٧٠

٣-٢-٤ المعصية و الذنب:

وإنّ الإجرام في الأساس هو القطع عن الله تعالى (۱) ، والمجرم هو الذي يرتكب الجرم والجناية ، ويبعد نفسه عن الرحمة والسعادة (۲) ، ومصداق الجرم النهائي هو الكفر ، والذنب يعني الإثم وهو يعني العصيان من أمر الله ونهيه ، والإنسان العاصي هو خاطئ ومجرم ويلومه الله لعصيانه ومعصيته ، وهذا الذنب والمعصية هو العصيان نفسه ، وعدم عبادة الله (۳) ، الإنسان الخاطئ يصدأ قلبه بالخطيئة، ويعيق البصيرة الصحيحة، ويسبب الحكم الخاطئ بالإرشاد، كما أنّه يسبب البلبلة في الفعل والسلوك، وهذه الخطيئة تمنع الانصياع للحق، فيستنتج أنّ المعصية تعيق الإيمان.

على سبيل المثال قال الله تعالى في القرآن: ﴿ كَذَلِكَ نَسْلُكُهُ فِي قُلُوبِ اللَّجْرِمِينَ ... لا يُؤْمِنُونَ بِهِ وَ قَدْ خَلَتْ سُنّةُ الْأَوَّلِينَ ﴾ (٤)، يذكر في هذه الآيات أنّ الله تعالى يشرح آيات القرآن للمجرمين، وخصوم الإسلام بشتى الطرق ويدخلها في قلوبهم، ولكن بسبب عدم استعدادهم فإنّ آيات القرآن لا تجذب ارواحهم، وهي مثل الطعام الجيد الذي لا تمتصه المعدة غير الصحية (٥) ؛ ولذلك يمكن أن نستنتج أنّ دائرة الخطيئة في الجريمة أوسع بكثير من الفجور، وأنّ الشخص الفاسق يبتعد عن بعض الوصايا الإلهية، لكن المجرم ينقطع عمومًا عن الله.

٣-٢-٥ التعصب:

التعصب يعني اعتمادًا قويًا على شيء ما ، والتعصب واللجاجة هما في الواقع ضروريان ومُلزمان لبعضها البعض ؛ لأنّ الاعتماد على شيء ما يجبر الإنسان على الإصرار عليه والقيام بدفاع غير مشروط. ومهما كان مصدر العناد والتعصب فهو غالبا ما يختلط بهما



<sup>(</sup>۱) المصطفوي، ۱۳۶۰، ۲ / ۷۷

<sup>(</sup>۲) القرشي، ۱۳۶۷، ۲ / ۲۸

<sup>(</sup>٣) جوادي آملي، ١١ / ٣٣٢ ٣٣٤

<sup>(</sup>٤) سورة الحجر ، الآيتان : ١٢ و١٣

<sup>(</sup>٥) رضائي الإصفهاني، ١١/ ١٢٤

31

الجهل وقصر النظر (۱) ، وإنّ التعصب يغطي الحجاب الناقص على العقل البشري، ويحرمه من فهم الحقائق والخير والشر والنفع ، وإيجاد الحل في الأغلب من الأحيان، ويحرم التعصب الإنسان من السيطرة على الأشياء، وضده هو الخضوع للحقيقة، والاستسلام للإيهان وصحة العقل والروح، ومستوى عالٍ من الثقافة والتطهير الذاتي ؛ لذلك فإنّ كل متعصب لا يهم كم استمر في النأي بنفسه عن الإيهان بقدر ما هو الخضوع للحق، ونتيجة لذلك فإنّ التعصب يعيق الإيهان.

قال الله في الآيتين ٥٢ و٥٣ من سورة الأنبياء: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَ قَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّهَاثِيلُ الَّتِي أَنْتُمْ لَمَا عَاكِفُون.... وَجَدْنَا آبَاءَنَا لَمَا عَابِدِينَ ﴾؛ قال آزر والآخرون ردًا على إبراهيم علي أنّه من حيث العرق وشعار الوحدة والتضامن، فإنّ ما جعله أجدادنا شعارهم وعبدوا الأصنام الخاصة، نتبع نفس الأسلوب ولن ننتهك طريقتهم أبدًا (٢)، وهذه علامة على تعصبهم وممانعتهم لقبول الحق.

٣-٢-٢ الحسد:

إنّ الحسد من الرذائل الأخلاقية ؛ لأنّه لا يؤمن بالقدر الإلهي ولا يعرف التوحيد الفعلي (٣)، أو إذا عرفت فهي غاضبة منه ؛ لأنّه يجعل نفسه أسمى ، ولا يحب أن يرى غيره في نعمة لا يملكها، فيسبب له العمى ، والقلب عندما يفتقر إلى الاستنارة والبصيرة لا يستطيع أن يعطي صورة حقيقية للحقيقة ويعيق الإيهان وفقا للآية ٤٥ من سورة النساء: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النّاسَ عَلى ما آتاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنا آلَ إِبْراهِيمَ الْكِتابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ



<sup>(</sup>۱) مكارم الشيرازي ، ۱۳۸٦، ۱ / ۳۳۰

<sup>(</sup>۲) حسني الهمذاني، ۲۶،۱۲۰ / ۲۳

<sup>(</sup>٣) أنواع التوحيد: ١ التوحيد الذاتي: وهو الإيهان أو لا بأن جوهر الله تعالى واحد. أي أنه لا يوجد تشابه أو شريك في الطبيعة بالنسبة له ، وثانيًا ، الأمر بسيط؛ أي أنه لا توجد مكونات أو مجموعات في جوهرها. ٢ توحيد الصفات: إن الصفات التي ننسبها إلى الله تعالى كالمعرفة والحياة والقوة ما هي في الحقيقة إلا جوهر الله. كلهم نفس الجوهر ونفس الشيء بالنسبة لبعضهم البعض. اختلافهم مع الجوهر ومع بعضهم البعض هو فقط في المعنى. ٣ لتوحيد الفعلي: أن الله لا يحتاج إلى عون ومساعدة في عمله وهو مستقل وفريد في كل شيء (مصباح يزدي، ١٣٨٩ ، ٢٦٨ - ٢٧٢)

العدد الخامس و الخمسون ( رجب / ١٤٤٦ هـ - كانون الثاني / ٢٠٢٥ م )

٣٨٢

آتيناهُمْ مُلْكاً عَظِيماً ﴾؛ لأنّ الله أنعم على الرسول الكريم بالنعمة والكرامة، فقد شعر اليهود بالحسد، وهذا سبب العمى وعدم قبول الحق، وعداوة اليهود الناتجة عن حسادتهم من النبي على وعلى آله، فلا قيمة لها وبسبب القهر والكفر فقدوا النعمة والنبوة والحكم التي أعطيت لبني إسرائيل ؛ ولذلك لا يريدون تسليم هذا المنصب الإلهي إلى شخص آخر وإلى نبي الإسلام على وعائلته، ويغارون من آل البيت عليهم السلام الذين تعرضوا لهذه الهبة الإلهية (۱)، وهذا الحسد كان مانع للإيهان بالله.

٣-٢-٧ قسّوة القلب

القسوة تجعل القلوب تصلب كالحجر، فلا شيء يمكن أن يتحرك أو يؤثر فيها، وهذا القلب لا يلين للوحي الإلهي ، وإنّ الإيهان فعال في القلوب اللينة والمرنة، فكلها زاد العناد والقسوة ، ضعف الإيهان ، كها قال الله تعلى في القرآن: ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذلِكَ وَالقسوة ، ضعف الإيهان ، كها قال الله تعلى في القرآن: ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذلِكَ فَهِي كَالْحِجارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوةً وَ إِنَّ مِنَ الْحِجارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهارُ وَ إِنَّ مِنْها لَمَا يَشَقَقُ فَي فَي كَالْحِجارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوةً وَ إِنَّ مِنْ الْحِجارَةِ لَمَا اللهُ بِغافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُون ﴾ (٢)؛ في هذه في خُرُجُ مِنْهُ المَاءُ وَ إِنَّ مِنْها لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهَ وَ مَا اللهُ بِغافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُون ﴾ (٢)؛ في هذه الآية، لإظهار قسوة قلوب اليهود، استعمل مثال الحجر والماء المغلي ويقال أنّ بعض الناس قاسي القلب لدرجة أنهم لا يغليون ، إنهم لا يخافون الله ولا ينبوع من الحب يتدفق في قلوبهم (٣) ، وهذه القسوة تمنع إيهانهم.

-X-Y- قلة الثقة بالنفس:

ومن المضامين الأخرى التي تم تسجيلها في جدول التحليل الموضوعي للآيات كموانع داخلية وأخلاقية للإيان ، هو موضوع "قلة الثقة بالنفس" ، إذ لا يملك البشر الذين يهزمون أنفسهم القدرة على التفكير باستقلالية، ومثل هؤلاء الأشخاص ليس لديهم ثقة بالنفس ؛ لذلك فهم دائمًا يعتمدون على قادتهم وشيوخهم في الشؤون الدنيوية والعالمية،

<sup>(</sup>١) رضائي الإصفهاني ، ١٣٨٧، ٤ / ١٦٠

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية : ٧٤

<sup>(</sup>٣) رضائى الإصفهاني، ١٣٨٧ ، ١ / ٣٠٤

37

يبتعدون من الإيمان بالله ؛ لذلك فإنّ قلة الثقة بالنفس هي مانعة الإيمان.

كما قال الله تعالى في القرآن: ﴿ قُلْ لِمَنْ مَا فِي السَّمَاواتِ وَ الْأَرْضِ قُلْ لله كَتَبَ عَلى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيامَةِ لا رَيْبَ فِيهِ الَّذِينَ خَسِرُ وا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُون ﴾(١)، والذين أساءوا إلى أنفسهم فلا يؤمنون ، وإنّ حياة الأخرة والرحمة والبركات مهيأة لكل البشر، لكن بعض البشر يستغلون رأسها لهم الوجودي في الدنيا وينعمون برحمة الآخرة، وآخرون ينحرفون عن طريقهم ويحولون ميادين الرحمة إلى مشقة وعذاب؛ لذا فإن الخسارة الأكبر للإنسان هي أن يفقد رأسهال كيانه ومواهبه، فهم لا يستفيدون من الحق والإيهان ولا يتطورون، ونتيجة لذلك لا يؤمنون.(١)

وفي الآية الأخرى: ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُون ﴾ (٣)، وأولئك الذين أعطيناهم الكتاب المقدس حتى يعرفونه جيدًا، كما يعرفون أبناءهم، وأولئك الذين فقدوا رأسمالهم من وجودهم لا يؤمنون "، وهناك أنواع مختلفة من الأضرار التي تلحق بالبشر، ففي بعض الأحيان تتضرر الممتلكات، وأحيانًا الأرواح البشرية، وأكبر خسارة هي أنّ الإنسان يفقد رأسماله الوجودي، ومن ناحية أخرى لا يكتسب الكمال والربح، وقد عانى الكفار هذه الخسارة؛ لأنتهم فقدوا رأسمال حياتهم بوعي، ولم يؤمنوا ولم يكتسبوا الكمال. (٤)

٣-٢-٩ الهوى والشهوة

إنّ الهوى والشهوة هي في الحقيقة ميل النفس البشرية إلى الرغبة في شيء ما أو شخص ما، وهذا بالطبع لأن هذا الميل يرتبط بسقوط الإنسان ؛ لأنّ العقل لا يشارك في مثل هذا الميل في الإنسان ، وتقود النفس البشرية إلى وادي الابتعاد عن الإنسانية والإيمان ، كلما تم إفراغ هوى الروح من داخل الإنسان، وتمتلئ الإيمان والاستنارة داخل الإنسان ؛ لذلك



<sup>(</sup>١) سورة الأنعام ، الآية : ١٢

<sup>(</sup>٢) رضائي الإصفهاني ، ١٣٨٧، ٦ / ٤١ و ٤٢

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام ، الآية : ٢٠

<sup>(</sup>٤) رضائى الإصفهاني ، ١٣٨٧ ، ٦ / ٥٢ و ٥٣

العدد الخامس و الخمسون (رجب / ١٤٤١ هـ - كانون الثاني / ٢٠٢٥ م ) المجاه

فإن هوى الروح هو ضد الإيمان ، كما قال الله تعالى في القرآن: ﴿ فَلا يَصُدُّنَكَ عَنْها مَنْ لا يُؤْمِنُ بِها وَ اتَّبَعَ هَواهُ فَتَرْدى ﴾() ، الهوى النفسانية والشهوة هي أصل عرقلة ، وإشكالية للإيمان بالقيامة والعقوبات الإلهية في الآخرة، وتبعية الهوى والرغبات الجسدية يؤدي إلى الكفر وعدم الإيمان بالقيامة.()

٣-٢-١٠ الكذب والتكذيب:

كما نعلم فإنّ الكذب يعني عدم الإيمان بالله وسننه ؛ لأنّ ما يقال قد يكون صحيحًا، لكن المرء لا يعدّه صحيحًا، ولكنه مع ذلك يعبر عنه كأنه شرعية ، فعدم الإيمان بالوحي الإلهي يجعل المرء يقع فريسة للأكاذيب ؛ لأنّه إذا آمن الناس بالوحي الإلهي، فإنهم سينظرون إلى حقائق الوجود من منظورها ، ولم يتكلموا في أمور لم يعرفوها وكانوا في مأمن من الكذب ، لكن عدم الإيمان بالوحي الإلهي يجعل الناس يسقطون في فخ الكذب ، لذلك فإنّ الكذب هو تدمير الإيمان.

كما قيل في القرآن: ﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآياتِ اللهِ وَ أُولِئِكَ هُمُ الْكاذِبُونَ ﴾(") ، لا يؤمنون بآيات الله إلاّ الذين هم الكاذبون ، وهذه الآية تعبر عن قبح الكذب وتضع الكاذبين بين الكفار ومنكرين الوحي الإلهي(أ) ، ونتيجة لذلك فإنّ الكذب هو مانع الإيهان بالله والحق.

الرسم ٢: شبكة مضامي الموانع الداخلية للإيمان من منظور القرآن:

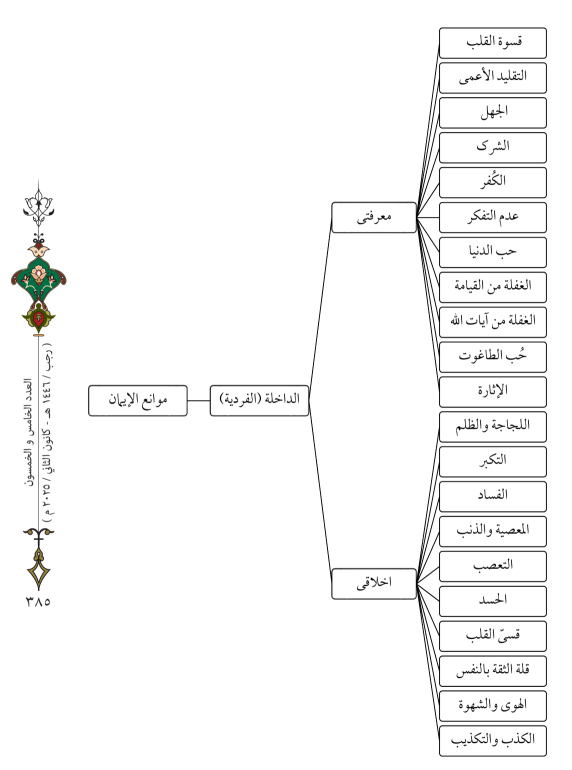
<sup>(</sup>١) سورة طه ، الآية :١٦

<sup>(</sup>۲) هاشمي رفسنجاني، ۱۳۸٦، ۱۱ / ۲٦

<sup>(</sup>٣) سورة النحل ، الآية : ١٠٥

<sup>(</sup>٤) مكارم شيرازي، ١٣٧١، ١١ / ٤١٢

# • النَّصِ بَنْ الله مهدى تقى زاده طبرى



٤ - الموانع الخارجية

٤-١- الموانع الاجتماعية للإيمان

كها ذكر سابقًا في هذا البحث، تم فحص حواجز الإيهان الداخلية بناءً على تحليل المضامين المستخرجة من آيات القرآن الكريم باتباع طريقة تحليل المحتوى، وتنقسم مواضيع الإيهان الخارجية إلى فئتين: الموانع الاجتهاعية والحكومية؛ وهناك خمسة محاور من الموانع الاجتهاعية للإيهان:

٤-١-١- أرستقراطية المجتمع:

الأرستقراطيون هم أشخاص مؤثرون بسبب رهبتهم وثروتهم وأبهتهم في المجتمع، فإن عظمتهم لافتة للنظر والناس ينظرون إليهم ويتبعونهم في قراراتهم (۱) ، بعبارة أخرى، أفراد المجتمع يجعلونهم قدوة لهم، لذلك لا يسمح أزستقراطيو المجتمع للناس برؤية الحقيقة، وهو ما يعيق إيهانهم ، وعلى سبيل المثال قال الله تعالى في القرآن: ﴿ وَقَالَ المُلأُ مِن قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِلِقَاء الْآخِرَةِ وَأَثْرَفْنَاهُمْ فِي الحُياةِ الدُّنْيا مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مثلكم قومِهِ اللَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِلِقَاء الْآخِرةِ وَأَثْرَفْنَاهُمْ فِي الحُياةِ الدُّنْيا مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مثلكم قومه (نوح) الكافرين وهم يأكلُ ممّا تأكلُونَ مِنْهُ وَيشْرَبُ مِمّا تَشْرَبُونَ ﴾ (١) ، إن أرستقراطي قومه (نوح) الكافرين وهم أنكروا الآخرة، وأننا استفدنا منهم في الدنيا، فقالوا للناس: هذا الإنسان ليس إلّا إنسان مثلك ، كما أنّه يأكل مما تأكله ومن ما تشرب. (١) وفي الختام قالوا: ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ رَجُلُّ افْتَرَى عَلَى الله ومن ما تشرب. (١) وفي الختام قالوا: ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ رَجُلُّ افْتَرَى عَلَى الله وليس عنده رسالة من الله وبلاغه وليست مواعيده من القيامة صحيحة. ولذا لا يؤمن الإنسان ذوالعقل به. (١)

٤-١-٢- حب الكفار:

هناك مضمون آخر تم استخراجه في جدول الآيات التحليلي في موانع الإيمان وهو



٣٨٦

<sup>(</sup>١) رافعي، لاتا، المجلد ٢ / ٥٨٠

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون ، الآية : ٣٣

<sup>(</sup>٣) الطباطبائي، ١٣٩٠، ١٥ / ٣١

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون ، الآية : ٣٨

<sup>(</sup>٥) مکارم شیرازی، ۱۳۷۱، ۱۶ / ۲۳۹

"حب الكفار"، فالصداقة مع المؤمنين والبعد عن غير المؤمنين مطلب إيهان ، وإلا فإنّ الإيهان يعرقل لأن الكافر عدو الله ،فالصداقة مع عدو الله هي في الحقيقة عداوة لله وقال الله تعالى في هذا المجال: ﴿ وَ لَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِالله وَ النَّبِيِّ وَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِياءَ وَ لَكِنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ فاسِقُونَ ﴾(١)؛ الإيمان بالله ونبي الإسلام والقرآن يتنافي مع صداقة الكفار والولاية عليهم؛ لأنَّ الكفار يفصلون الناس عن الله والرسول ﷺ والقرآن ويقودونهم إلى الانحراف والكفر، فمعنى صداقة الكفار ليس علاقات اقتصادية وسياسية طبيعية معهم، وهذا يعني أنّه لا ينبغي للمسلمين قبول وصاية الكفار ، ولا ينبغي أن تؤدي صداقتهم وعلاقتهم بالكفار إلى قبول سيطرتهم ، وطبعًا يهارس الكفار المتغطرسون هيمنتهم خطوة بخطوة عبر الصداقة (٢).

يشير القرآن الكريم في الآية ٨٠ من سورة المائدة إلى صداقة أهل الكتاب مع الكفار والمشركين ويقول: ﴿ تَرَى كَثِيراً مِنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَبَئْسَ ما قَدَّمَتْ لَهُمْ أَنْفُسُهُمْ أَنْ سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَ فِي الْعَذَابِ هُمْ خالِدُونَ ﴾، ترى الكثيرين منهم يصادقون الذين كفروا، لقد كان أمرًا سيئًا حقًا ما أرسلوه لأنفسهم ، ولقد غضب الله عليهم وهم في العذاب ، ويؤدي قبول صداقة الكفار ووصايتهم إلى انحراف بعض المؤمنين وتدريجيًا عن طريق الله، فيقعون تحت السخط والعقاب الإلهي. (٣)

#### ٤-١-٣- المجرمون:

على الرغم من كل المواصفات التي يؤمن بها القرآن من أجل الرخاء، أمّا البعض فلا يؤمن بالله وهم يسمون بالمجرمين، والمجرمون يدعون عامة الناس على طريقتهم، وهؤلاء الضالون يتبعونهم ويتبعون أعمالهم الإجرامية، وهذه الطاعة تجعلهم يبتعدون عن الإيمان بالله، أي أنَّهم لا يؤمنون ولا يستيقظون، لكنهم موانع الإيهان كها جاء في القرآن: ﴿ وَ مَا



311

<sup>(</sup>١) سورة المائده ، الآية : ٨١

<sup>(</sup>٢) رضائي الإصفهاني، ١٣٨٧، ٥ / ١٩٦

<sup>(</sup>٣) رضائي الإصفهاني، ١٣٨٧، ٥ / ١٩٤ و ١٩٥

أَضَلَنا إِلاَّ المُجْرِمُونَ ﴾ (١) وإنّ المراد من المجرمين الذين ضللوهم ، هم الشيوخ نفسهم ، وقادتهم هم الذين جعلوهم المساكين لحفظ مصالحهم، والأجداد الذين تبعهم الضلال. (٢) على المسلاف :

أحيانًا يكون للإنسان سهات ، أو خصائص ، أو معتقدات تمنعه من الحصول على تعليم مناسب والوصول إلى الكهال، أو بعبارة أخرى، لا يسمح له الجو السائد بالتعليم المناسب، وتقليد السلف من الأمور التي حرّمها الإسلام بشدة ، ومن الأمور التي تعيق المناسب، وتقليد السلف من الأمور التي حرّمها الإسلام بشدة ، ومن الأمور التي تعيق الإيهان بالحق، وعلى سبيل المثال قال الله تعالى في القرآن: ﴿ أَوْ تَقُولُوا إِنّها أَشْرَكَ آباؤُنا مِنْ قَبُلُ وَ كُنّا ذُرّيّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَ فَتُهْلِكُنا بِها فَعَلَ المُبْطِلُونَ ﴾ (٣) لقد تبعوا آبائهم وقادوا أبنائهم الضعفاء إلى الشرك، وبغرائزهم الشريرة أوصلوهم إلى هذه العادة البغيضة، حتى الأطفال لم يكونوا على دراية بضلال آبائهم، وهكذا بالنسبة لنا، ويمكنهم أن يقولوا: الشرك، والتمرد، وإبطال حق آباءنا جميعًا، وهم وحدهم يستحقون التوبيخ - لم نفهم الحق في أن يتم تكليفهم بالوفاء به ، وفي حالة العصيان دعنا يجب توبيخنا، لذلك كنا مشركين طوال يتم تكليفهم بالوفاء به ، وفي حالة العصيان دعنا يجب توبيخنا، لذلك كنا مشركين طوال حياتنا، ولكننا لم نرتكب أي ذنب وإثم، ولم نلغ أي حق، وكأن كلامهم حقٌ. (١٤)

وأيضًا جاء في القرآن: ﴿ قَالُوا يَا شُعَيْبُ أَ صَلاتُكَ تَأْمُرُكَ أَنْ نَتُرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنا أَوْ أَنْ نَثُوكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنا أَوْ أَنْ نَفُعَلَ فِي أَمُوالِنا مَا نَشَوُّا إِنَّكَ لَأَنْتَ الْحُلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾ (٥) عندما أمر حضرة شعيب المنه قومه بالتخلي عن الأصنام، وعبادة الله فقط، لكنهم استهزأوا به وقالوا: هل أوحيت بالصلاة التي هي علامة على قلة الحكمة والغباء، وتريد أن نترك سنن آباءنا وآلهتهم (١) ؛ لذلك فإن تربية الأسلاف تعيق التفكير والحقيقة.



<sup>(</sup>١) سورة الشعراء ، الآية : ٩٩

<sup>(</sup>۲) الطبرسي، ۱۲۲،۳/ ۱۲۲

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف ، الآية : ١٧٣

<sup>(</sup>٤) الطباطبائي، ١٣٩٠، ٨ / ٣٠٩

<sup>(</sup>٥) سورة هود ، الآية : ٨٧

<sup>(</sup>٦) مغنية، ١٣٧٨، ٤ / ٤١١ و ٤١٢

419

٤-١-٥- طرد الأنبياء وسلب مسؤوليتهم:

إنّ الهدف من بعثة الأنبياء والرسل هو هداية الناس ووصولهم إلى السعادة ، وأمّا بعض الناس فاتبعوا الكفر واللجاجة ، وعلى أى حال استنتج الرسل والأنبياء بأنّ البلاغ والرسالة ليس له التأثير في مصير الناس الدينيّ ، بعبارة أخرى، يأمر الله بذلك ، أي أنّه يزيل هذه المسؤولية عن أكتافهم ، كها قال في القرآن: ﴿ رُبّها يَوَدُّ الّذِينَ كَفَرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾(١) ، والذين كفروا وافسدوا في الأرض، يندمون من كفرهم ، وفسادهم بعد جزائهم ومعاقبتهم من الله(١) ، وأيضا قال في الآية ٣ من سورة الحجر: ﴿ ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَ يَتْمَتَّعُوا وَ يُلْهِهِمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ اتركهم في الأكل والاستمتاع بالرغبات فسيعرفون قريبًا إنّ الله يهدي جميع البشر ببعثة الأنبياء ونزول الكتب المقدسة، ولكن إذا عصت جماعة واتبعوا طريق الكفر ، والخطيئة والعناد والإهمال يُتركوا مثل طبيب يئس من شفاء مريضه فيتركه(١) ، وهي رغباته الخاصة ونتيجة ترك الكافر في نفسه بسبب عقيدته المشركة ، كها قال الله تعالى في الآية ٣٩ من سورة الأنعام: ﴿ الله يُضْلِلْهُ وَ مَنْ يَشَأْ يُجْعَلْهُ عَلَى صراط مستقيم .

٤-٢- الموانع الحكومية للإيمان:

كما ذُكر سابقًا، تنقسم الموانع الخارجية للإيهان إلى موانع اجتماعية ، وحكومية ، وللموانع الحكومية ثلاثة محاور:

٤-٢-١ - دعاية السوء من قِبل المستكبرين:

من أهم المضامين التي ذُكِرت في جدول تحليل الآيات حول موضوع الموانع الحكومية للإيهان "دعاية السوء" في المجتمع ،على الرغم من الجو الاجتهاعي السليم ، والضمير النظيف ، والطبيعة السليمة التي تسعى إلى الحقيقة والإيهان، فإنّ المتعجرفين يستعملون الدعاية ، والجدل ليلبسوا الحق بالباطل ، وفرض الباطل على الناس حقًا ؛ لذلك يتبع



<sup>(</sup>١) سورة الحجر ، الآية : ٢

<sup>(</sup>۲) مکارم شیرازي، ۱۳۷۱، ۱۱ / ۷

<sup>(</sup>٣) رضائي الإصفهاني، ١٣٨٧، ١١ / ١١٢ و ١١٤

المتكبرون آلية الدعاية الخاصة بهم لنشر الضلال والعبث ؛ لأنّ التركيبة الثقافية للمتعجرف تقوم على الحلم بالحق والإزعاج ضده ، باختصار ، يمكن القول إنّ هدف الدعاية المتغطرسة هو السعي وراء السيادة الماديّة على الأرض والسيطرة على اليمين ، ولا شك أنّهم يضللون الناس عن الحقيقة ويمنعونهم من الوصول إلى الحقيقة .(١)

كنموذج قال الله تعالى في الآيات ٣١ إلى ٣٣ من سورة سبأ: ﴿ .... الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لَلَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا لَلَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا لَلَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا لَلَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا لَلَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا لَلَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا صَدَدْناكُمْ عَنِ الْهُدى بَعْدَ إِذْ جاءَكُمْ بَلْ كُنْتُمْ مُجُرِمِين ... الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَ النّهارِ إِذْ تَأْمُرُونَنا أَنْ نَكْفُرَ بِاللهِ وَ نَجْعَلَ لَهُ أَنْداداً وَ أَسَرُّ وا النّدامَة لَمّا رَأَوُا الْعَذاب ﴾، يقول المظلوم للمستكبر: "لو لم تكونوا لَكُنّا مؤمنين بالتأكيد" ، وينفي شيوخ الكفار أنهم منعوا أتباعهم من الهداية ، ويثبتوا أنّ التابعين هم الذين ابتعدوا عن الحقّ، ثم ياجم التابعون القادة بقولهم هذه العبارة، فيقولون: لا إثم من ناحيتنا، ولكن في النهار والليل بسبب تآمركم " ، وجعلت منا الكفر والشركاء المنتسبين. (٢)

## 

ومن العوامل الداخلية للشرك ، واستمراره الخوف من انعدام الأمن والسلام ، والأمن من القضايا التي يسعى كل كائن حي لتحقيقها، ويقاوم ويحارب كل ما يتعارض معه ، ويرفض بعض الناس مرافقة اليمين عندما يرون أنّ قبول الحق ، أو قوله ، أو الدفاع عنه ينعدم أمنهم ، وإنّه من العوامل الأصلية لعدم متابعة الناس الأنبياء في المجتمع الملئ بالشرك ، ورفض التوحيد والعبودية هي انعدام الأمن فيه ، وهذا الشئ الذي يعذر بها المشركون أنفسهم ذريعة في عالم الرسول صلى الله عليه وسلم. (٣)

كما جاء في القرآن: ﴿ وَ قَالُوا إِنْ نَتَّبِعِ الْهُدَى مَعَكَ نُتَخَطَّفْ مِنْ أَرْضِنا أَ وَ لَمْ نُمَكِّنْ لَهُمْ

<sup>(</sup>۱) المدرسي، ۱۲،۱۶۱۹ / ۲۱۲

<sup>(</sup>۲) الطبرسي، ۱٤۱۲، ۳/ ۳۵۳

<sup>(</sup>٣) الجمشيدي، ١٣٧٣، ٥٤

العدد الخامس و الخمسون ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْعَامِ اللَّهُ لِي اللَّائِي / ٢٠٢٥ م ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لِي اللَّهُ لِي اللَّهُ لِي اللَّهُ لِي اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا لَا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا لَمُلَّاللَّا الللّ

491

حَرَماً آمِناً يُحْبى إِلَيْهِ ثَمَراتُ كُلِّ شَيْءٍ رِزْقاً مِنْ لَدُنّا وَ لَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾(١) ، وهذه الجملة ذريعة لعدم الاعتقاد بأنّهم إذا آمنوا، فإنّ العرب سيختطفونهم من أرضهم ؛ لأنّ العرب مشركون، ولا يكتفون بالإيهان بهم ، والتخلي عن الأصنام ، وفي الحقيقة هذا الكلام هو تعبير عن موانع الإيهان وفيها الإقرار بشرعية مبدأ الدعوة، والكتاب في مضمونه أنّ خطر الاختطاف يمنع قبوله.(٢)

٤ - ٢ - ٣ - التعذيب :

إنّ الخوف حالة سلبية ورد فعل نفسي يظهره الإنسان في مواجهة الخطر، أو في مواجهة القوى المستكبرة ، والضعفاء يخافون في مواجهة التعذيب ؛ لأنّ الخوف من التعذيب له أثر ضار على قلوب المؤمنين الضعيفة، والمستكبر يحقق أهدافه باستعمال أدواته التعذيبية، وهؤلاء من ضعاف العقول يرحبون بهيمنة المتغطرسين ، ويبيعون استقلالهم وحريتهم للمستكبرين بثمن زهيد، وبدلًا من أن يخافوا الله يخافون هؤلاء الناس ويبتاعون غضب السخط الإلهي.

على سبيل المثال جاء في القرآن: ﴿ فَمَا آمَنَ لِمُوسَى إِلاَّ ذُرِّيَّةٌ مِنْ قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِنْ فِرْعَوْنَ وَ مَلاَئِهِمْ أَنْ يَفْتِنَهُمْ وَ إِنَّ فِرْعَوْنَ لَعالٍ فِي الْأَرْضِ وَ إِنَّهُ لَمِنَ المُسْرِفينَ ﴾ (٣) إنّ موسى الله بعد المعجزات الصريحة التي ظهرت، لم يؤكده أحد في النبوة إلّا بنو قوم فرعون، فقد آمنوا بموسى وهم خائفون من غضب فرعون وشيوخهم ، والذين خافوا من العقاب والتعذيب لم يؤمنوا، وكان فرعون متغطرسًا ومتمردًا في أرض مصر وما حولها ، ويقتل الناس في مصر إلى حد كبير. (١)

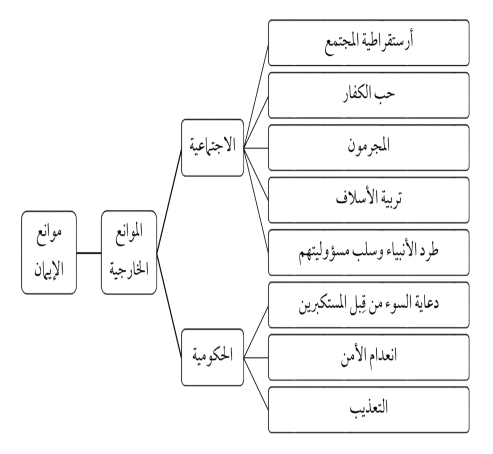
<sup>(</sup>١) سورة القصص ، الآية : ٥٧

<sup>(</sup>٢) الطباطبائي، ١٣٩٠، ١٦ / ٦٠

<sup>(</sup>٣) سورة يونس ، الآية : ٨٣

<sup>(</sup>٤) الطبرسي، ١٩٧٢، ٥ / ١٩٢

الرسم ٣: شبكة المضامين للموانع الخارجية للإيمان من منظور القرآن



# نتائج البحث :

الكفر من أبرز مشاكل المجتمع التي يؤدي عدم الالتفات إليها إلى سقوط الدنيا والآخرة ؛ لهذا السبب فقد أوصى دين الإسلام بالتعرف على أصول الكفر حتى لا نقع في مستنقع القسوة ؛ لذلك حاولنا في هذا المقال تحليل آيات الكفر بطريقة منهجية ، وتظهر النتائج أنّ العديد من الموضوعات التي تم تحديدها على أنها أسباب للكفر ، يمكن تصنيفها بشكل عام إلى قسمين ، خارجي وداخلي (فردي) ، كل منها مقسم إلى فئات أصغر.

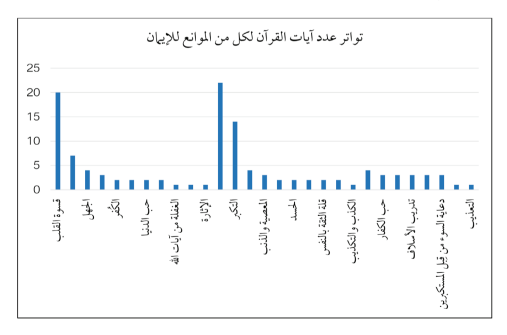
تنقسم الموانع الداخلية للإيهان إلى فئتين: الموانع المعرفية - العاطفية والموانع الأخلاقية - العملية، موانع الإيهان المعرفية - العاطفية هي: قسوة القلب والود، والتقليد



الأعمى، والجهل، والشرك بالله، والكفر، وعدم التفكير، والدنيوية، وإهمال يوم القيامة، وإهمال إعلانات الله، والميل إلى الوثنية، والشهوانية ، أمّا العوائق الأخلاقية العملية للإيمان هي: العناد والظلم، والغطرسة، والفجور، والخطيئة والشذوذ، والتقليد الأعمى، والحسد، والقسوة، وقلة الثقة بالنفس، والهوى والشهوة، والتكذيب.

وتنقسم الموانع الخارجية للإيمان إلى الموانع الاجتماعية والموانع الحكومية ، وإنَّ موانع الإيمان الاجتماعية هي: أرستقراطية المجتمع، وحب الكفار، والمجرمون، وتربية الأسلاف والآباء، وطرد الأنبياء وسلب رسالتهم ، وأمّا عوائق الإيهان الحكومة فهي: دعاية السوء، وخلق انعدام الأمن ، والتعذيب.

وإنَّ النقطة الأخيرة هي أنَّ هناك علاقة بين بعض فروع هاتين الفئتين (عوامل خارجية وداخلية) ، بمعنى آخر، لا تتطور بعض العوامل الخارجية إلَّا إذا كانت عوامل داخلي ،. على سبيل المثال، الأرستقر اطية التي تستعمل الإكراه، والرشوة لعرقلة الإيمان عند ضعاف العقول لن تصبح فعالة إذا لم يتم توفير أرضية العوامل الداخلية مثل : الخوف ،والتقليد الأعمى في مثل هذا الشخص.



#### المصادر والمراجع

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. أطيب البيان في تفسير القرآن، طيب، عبدالحسين (١٣٦٩)، تهران، نشر الإسلام.
- ۳. انوار درخشان در تفسیر قرآن ، حسینی همدانی، محمد (۱٤۰٤ق) ، تهران ، نشر لطفی.
- پیام قرآن، مکارم شیرازی، ناصر (۱۳۸٦) ، تهران ، دار الکتب الاسلامیه،
   الطبعة ۹.
- ٥. تاج العروس من جواهر القاموس، الزبيدى، محمد مرتضى (بي تا) ، بيروت ،
   دار مكتبه الحياه.
- ٦. التحقیق فی کلهات القرآن الکریم ، مصطفوی، حسن(۱۳٦۰) ، تهران ، مکتبة الترجمة و نشر الکتاب.
- ترجمه تفسير كاشف، مغنيه، محمدجواد(١٣٧٨)، موسى دانش، قم، نشر بوستان كتاب قم(نشر مكتبة الدعاية الإسلامية لحوزه علمية قم).
  - التفسير الصافى، فيض كاشانى، محسن (١٤١٦)، قم، موسسه الهادى.
    - ٩. تفسير كوثر، الجعفرى، يعقوب (١٣٧٦). قم، موسسه نشر الهجرة.
- ١٠ تفسير احسن الحديث، قرشي بنابي، على اكبر (١٣٧٥) ، تهران ، نشر بنياد بعثت،
   مركز الطباعة والنشر ، الطبعة ٢.
- ۱۱. تفسیر جوامع الجامع، طبرسی، فضل بن حسن (۱۲۱۲)، قم، حوزه علمیه قم، نشر مرکز مدیریت.
  - ١٢. تفسير خسروي، خسرواني، علي رضا(١٣٩٠)، تهران، مكتبة الإسلامية.
- ۱۳. تفسير خلاصه منهج الصادقين مسمى بـ (خلاصة المنهج) ، كاشانى، فتحالله بن شكر الله (۱۳۲۳) ، تهران ، اسلاميه.



490

- ١٤. تفسير راهنها ، هاشمي رفسنجاني، اكبر(١٣٨٦) ، روشي نو در ارائه مفاهيم موضوعات قرآن، قم: نشر بوستان كتاب قم (نشر مكتبة الدعاية الإسلامية لحوزه علمية قم).
  - ١٥. تفسير عليين، سيدكريمي حسيني، عباس (١٣٨٢) ، قم ، نشر اسوه.
- ١٦. تفسير قرآن مهر، رضايي اصفهاني، محمدعلي (١٣٨٧)، قم، نشر بحوث علوم القرآن وتفسيره.
- ١٧. تفسير نمونه ، مكارم شيرازي، ناصر (١٣٧١) ، تهران ، دار الكتب الإسلامية ، الطبعة ١٠.
  - ۱۸. تفسير نور ، خرمدل، مصطفى (١٣٨٤) ، تهران ، نشر احسان، الطبعة ٤.
  - ١٩. تفسير نور، قرائتي، محسن(١٣٨٨) ، تهران ، مركز الدروس القرآن الثقافي.
- ٠٠. جامع السعادات، نراقي، مهدى بن ابي ذر(١٩٦٧م) ، نجف- بيروت، طباعة افست.
- ۲۱. عوامل شرك و موانع توحيد، جمشيدي، اسدالله (۱۳۷۳) نشر المعرفة، الشتء، العدد ١٠، ص٤٨ – ٥٥
- ٢٢. مجمع البيان في تفسير القرآن، طبرسي، فضل بن حسن(١٣٧٢) ، تهران ، نشر ناصر خسرو، الطبعة ٣.
- ۲۳. مراحل اخلاق در قرآن جوادی آملی، عبدالله (۱۳۸۷)، (جلد۱۱)، قم، مؤسسه نشر التبيان.
  - ٢٤. المصباح المنير ، رافعي (بي تا) ، بيروت ، دارالفكر.
- ٢٥. مصباح يزدي، محمدتقي (١٣٨٩). خداشناسي، التحقيق والتصحيح ، اميررضا اشر في، قم ، نشر مؤسسه آموزشي و پژوهشي امام خميني(ره).



۲۲. مفاهیم اخلاقی دینی در قرآن مجید (بدرهای، مترجم) ، ایزوتسو، توشیهیکو(۱۳۷۸). تهران: نشر فرزان روز.

۲۷. المفردات في غريب القرآن، الراغب الاصفهاني، حسين بن محمد(١٤١٢)، دمشق، صفوان عدنان داودي، دار العلم الدار الشامية.

۲۸. من هدى القرآن، مدرسي،سيد محمد تقى (١٤١٩)، تهران ، دارالحسين.

79. الميزان في تفسير القرآن، الطباطبايي، محمد حسين (١٣٩٠) ، لبنان-بيروت ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، الطبعة ٢.

Attride-Stirling, J. (2001), "Thematic Networks: An Analytic."

Tool for Qualitative Research", Qualitative Research, Vol. 1, No. 3, Pp. 385-405.

Braun, V. & Clarke, V. (2006), "Using thematic analysis in ."\
psychology", Qualitative Research in Psychology, Vol. 3, No. 2,
Pp. 101-77.

