# منبرا جامعي حمو القدو والشيخ عبد ال في الموصل

م.م. وسن عبد المطلب حسن \*

تأريخ القبول: ٢٠١٣/٦/٥

تأريخ التقديم: ٢٠١٣/٤/٢٩

### المقدم\_\_\_ة

وفيما يخص مدينة الموصل في العصر العثماني فقد قسم الباحثون هذا العصر على ثلاث فترات زمنية وهي فترة الولاة العثمانيين، والحكم المحلي (الجليلي)، أمَّا الفترة الثالثة والتي تعنينا في هذا البحث فهي عهد الإدارة المركزية التي تميزت بانشغال رجالاتها بالسعي إلى تحقيق الاستقلال الوطني، فانعكس ذلك سلبا على المدينة بانحسار واضح في جوانبها العمارية ومع ذلك فقد وصلتنا منها منابر تجسد جزءاً من الإرث العماري لذلك العصر، تميزت بتطور كبير إذ عُملت من الرخام وبحجم كبير ومرتفع، كما في منبري جامعي حمو القدو والشيخ عبدال، لذا كان من دواعي اختياري لهذين المنبرين هو عدم

<sup>\*</sup> قسم الحضارة/ كلية الآثار/ جامعة الموصل.

دراستهما بشكل علمي متكامل من حيث التحقيق والتحليل العلمي والفني ولما يضمان من عناصر عمارية وزخارف هندسية ونباتية وكتابية تتطلبها الدراسات الأثرية، ولاسيما الإسلامية منها، كما سنلاحظ ذلك في صفحات بحثنا الموسوم (منبرا جامعي حمو القدو والشيخ عبدال).

## أولاً: منبر جامع حمو القدو('':

يقع جامع حمو القدو في الجانب الغربي من مدينة الموصل قريبا من ميدان القلعة (۲) في محلة الزنكة (۱)، عرف بهذه التسمية نسبة إلى الحاج عبدالله جلبي بن محمد بن عبد القادر المعروف بــــ(حمو القدو) الذي هدم المسجد وأضاف إليه ما جاوره من مبان، وبناه جامعا سنة ۱۲۹۸ه (۱۸/ ۱۸۸ه منان، ما يعنينا من أثاره في در استنا هذه المنبر الذي يحمل التاريخ ذاته، والمنبر رخامي متعامد

<sup>(</sup>۱) كان الجامع مسجداً صغيراً فيه مشهد الشيخ علاء الدين وكان رجلاً صالحاً ذكر في تواريخ الموصل وهو من فضلاء الموصل قبره قريب من القلعة، وفي تلك المقبرة كثير من رجال العلماء اندرست معالم قبورهم وانطوت ذكراهم وبقي قبر علاء الدين في سرداب تحت مصلى الجامع ولازال باقياً حتى اليوم. (سيوفي، نيقولا: مجموع الكتابات المحررة في أبنية الموصل، تحقيق سعيد الديوه جي، (بغداد ١٩٥٦م).

<sup>(</sup>٢) إيج قلعة: هي القلعة الداخلية وأمامها الميدان الذي بنى عليه سوق الميدان فيما بعد. (الديوه جي، سعيد: جوامع الموصل في مختلف العصور، (بغداد ١٩٦٣م)، ص ٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) الزنكنة: قبيلة كردية سكنت في الزقاق الذي فيه المسجد فغلب اسمه عليه ولم يزل يعرف بزقاق الزنكنة. (الديوه جي، ص٢٤٥)

<sup>(</sup>٤) كما هو مدون في شريط كتابي لنص قرآني قوله تعالى (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إلى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ) سنة ١٢٩٨هـ (سورة الْجمعة).

على جدار القبلة، يتخذ مخططه الأرضي شكلاً مستطيلاً طوله  $(۲، 50 \, \text{م})$  وعرضه  $(۰, 97 \, \text{م})^{(1)}$ ، ويتألف من:

1- المدخل: قوامه عمودان مربعان مندمجان بالمجنبة، ارتفاع كل منهما (٢، ٣٠م)، ونصف قطره (٠، ١٦م) يعلوهما عقد مُنبطح، يعلوه ساكف مستطيل ارتفاعه (٠، ٣٩م) (١)، ونفذ على أعمدته شريط زخرفي مسنن من أسفل العمود حتى أعلى الساكف بشكل إطار من خطوط منكسرة بهيئة أسنان المنشار، في حين شغل الساكف بنص تذكاري بخط الثلث (٣) على طريقة ياقوت المستعصمي،

<sup>(</sup>١) ينظر الرسم (١)، الصورة (١).

<sup>(</sup>٢) ينظر الرسم (١)، الصورة (١).

<sup>(</sup>٣) خط الثلث انتعش في اثناء العصر العثماني وفق طريقة ياقوت المستعصمي (هو ياقوت بن عبد الله المستعصمي المتوفي سنة ١٩٨٨هـ / ١٢٩٨م الذي تمكن من احداث بعض التطوير على طريقة ابن البواب التي ظهرت بوادرها في مدينة الموصل خلال المدة الاليخانية الثانية من النصف الاول من القرن الثامن الهجري الرابع عشر الميلادي واصبحت تعرف لدى بعض الباحثين بـ (طريقة ابن المستعصمي) وقد وصف بانه من ابرز الخطاطين المجيدين في زمانه صار المثل في جودة الخط وحسنه لقب بـ (ياقوت زمانه) برع في الخطوط المنسوبة كالثاث والنسخ والريحاني وتمتاز طريقته برشاقة الحروف وابتعادها عن الغلضة ما ادى إلى وجود فراغات كبيرة اعطت مجالاً للإكثار من حركات الشكل، وهيئات الزينة الخطية، كما انه أعطت مجالاً أوسع لظهور التراكيب اخطية والتكوينات وتقارب الكلمات، ومن مزاياها استطالة الحروف المتصلة ولاسيما القائمة منها كالألف واللام وصغر ترويسها وإضافة الزلف أحيانا إلى ذلك الترويس فظهرت هيأة معين مستطيل)، (الجمعة، احمد قاسم: الآثار الرخامية في الموصل خلال العهدين الأتابكي والأيلخاني، أطروحة دكتوراه، (غير منشورة) جامعة القاهرة، (كلية الأداب ١٩٧١م)، ص ٣٧٩. ؛ حنش، ادهام محمد: الخط العربي في الموصل، موسوعة الموصل الحضارية، ط1، ١٤١٢هـ/١٩٩م، جامعة الموصل، ح٤، ص٣٥٣، ٢٥٤).

نصه (لا إله إلا الله الملكُ الحقُ المبينُ محمدٌ رسولُ اللهِ الصادق الوعد الأمين) سنة ١٢٩٨ (١)، ويؤدي المدخل إلى السلم.

7 - السلم: مؤلف من سبع درجات، متساویة فی قیاساتها، ارتفاع کل منها (۰، ۱۹م)، وعرضها (۰، ۲۰م)، وطولها (۰، ۲۱م)، فی حین الدرجة الأخیرة ارتفاعها (۰، ٤٤م)، وطولها (۰، ۸۷م)، وعرضها (۰، ۸۷م)، ویکتنفها شکل بهیئة ثلاثیة الفتحات لها أربعة أعمدة رخامیة مضلعة (۳) ارتفاع کل منها (۱، ۸۱م)، ونصف قطرها (۰، ۱۰م)، ولکل منها تاج (٤) إلا انه بوضع مقلوب، وبین کل عمودان فتحة مستطیلة بنتهی أعلاها بعقد منبطح تعلوه ساکف سمکه (۰، ۲۵م)، تقوم علیه قبة خشبیة مضلعة ذات مسقط معینی، ارتفاعها (۰، ۸۰م).

٣- المجنبات: للمنبر مجنبتان متماثلتان من حيث التقسيم والقياس، طول المخطط الأرضي للمجنبة (٢، ٥٠م) ارتفاعها من الأمام مع سياج الحديد (المحجل) (١، ٣٤م)، وتتدرج بالارتفاع حتى (٢، ٠٠م)، وارتفاعها الكلي مع

<sup>(</sup>١) ينظر الرسم (٢، ٤)، الصورة (١).

<sup>(</sup>٢) ينظر الرسم (٢)، الصورة (١).

<sup>(</sup>٣) تعود الأعمدة المضلعة إلى العصر العباسي الأول إلا إنها كانت نادرة الشيوع في المشرق الإسلامي وشبه معدومة في مغربه، ففي العراق ظهرت في الجامع الكبير بسامراء ٤٣٠\_٢٣٧هـ ولكنها كثرت في العهد الاتابكي كأعمدة محراب جامع الأمام باهر. (الجمعة، الآثار الرخامية، ص٢٠٦).

<sup>(</sup>٤) يعلو العمود تاج متمم ومزين له وهو يشكل الحالة الانتقالية من العمود إلى الطاق أو الجسر الذي يعلوه، وأقدم تيجان التي استخدمها المسلمون في عمائر هم التيجان المقرنصة والمخروطية التي ظهرت لأول مرة في باب العامة بقصر الجوسق الخاقاني ٢١٨ه ٣٣٠مم والجامع الكبير في سامراء ٣٣٢ه ٧٤٠م (رزق، عاصم محمد: معجم مصطلحات العمارة والفنون الإسلامية، مكتبة مدبولي، (القاهرة ٢٠٠٠م)، ص ٤٢٣.

الهيئة ثلاثية الفتحات القبلة وقبتها ( $^{9}$ ,  $^{9}$ م). قسمت كل مجنبة على ثلاثة صفوف هندسية مائلة بترتيب أفقي وعمودي تضمنت أشكالاً صماء خالية من الزخارف، فضلاً عن وجود منطقة مستطيلة تحت الدرجة الأخيرة، وإلى الأسفل منها يوجد باب الروضة بهيئة مدخل ارتفاعه ( $^{1}$ ,  $^{1}$ 3م)، وعرضه ( $^{1}$ 3 م)، له عقد منبطح يستند إلى فاصل يفصل الصف الثالث عن صف الدرجة الأخيرة يقوم مقام العمود ارتفاعه ( $^{1}$ 3 م)، يعلوه ساكف بهيئة عقد منبطح ارتفاعه ( $^{1}$ 4 م) من الدرجة الأخيرة سياج نفذ عليه زخرفة حلزونية الشكل متدابرة من الأعلى ومتقابلة من الوسط ( $^{1}$ 1).

# ثانيا: منبر جامع الشيخ عبدال:

يقع جامع الشيخ عبدال في الجهة الشرقية من مدينة الموصل، في سوق باب السراي $^{(7)}$ . جاء اسمه نسبة إلى بانيه الشيخ عبدال ابن ملا مصطفى الشافعي الموصلي $^{(3)}$ ، الذي ابتدأ بعمارته عام (.٨٠) (ما(.٨٠))، وانتهى منه

<sup>(</sup>١) ينظر الرسم (٣)، الصورة (٢).

<sup>(</sup>۲) تعد الزخارف الحلزونية من الوحدات الهندسية التي نفذها الفنان في العصور القديمة في بلاد الرافدين وانتشر استخدامها بشكل واسع في عمائر مدينة آشور وألقى الأثرية المكتشفة فيها، كما استخدمت في العصور الإسلامية في زخرفة حشوات منبر جامع القيروان ومنبر جامع العمادية ويعودان إلى العصر العباسي (النجاري، غسان مردان حجي: العناصر الزخرفية في الفن الأشوري الحديث، رسالة ماجستير (غير منشورة)، كلية الآداب، (جامعة الموصل ۲۰۰۲م)، ص۰٥؛ ألف الدين، أمل متاب: المنابر العراقية حتى نهاية العصر العباسي، رسالة الماجستير (غير منشورة)، كلية الآداب، (جامعة بغداد ١٩٧٥م)،

<sup>(</sup>٣) باب السراي نسبة إلى أحد أبواب الموصل الذي كان يـودي إلـى سـراي الحكومـة. (سيوفي:المصدر السابق، ص٤٧).

<sup>(</sup>٤) كان تاجراً وأديباً معروفاً دفن في حجرة تحت المنارة (سيوفي: المصدر نفسه، ص٤٧).

عام (۱۰۸۲هه/۱۲۰۱م) وقد مر الجامع بأدوار عمارية متعددة، منها ما قام به الحاج جرجيس بن إسماعيل بن الحاج يحيى بن الحاج عبدال (۱۲۰۳ الحام ۱۲۰۵ الحام ۱۲۰۵ الحام ۱۲۰۵ الحام ۱۲۰۵ الحام ۱۲۰۵ الحام ۱۲۰۵ المحراب الرئيس. ويذكر الديوه جي أن المحراب إلى النص المدون في أعلى المحراب الرئيس. ويذكر الديوه جي أن المحراب يرجع إلى بناء الحاج عبدال، وان هذا التاريخ هو تاريخ تجديد المصلى (۱۱)، إلا أن تاريخ تجديد الجامع وإنشاء المحراب والمنبر يعودان لهذا العام (۱۲۹۵ الم ۱۸۸۱م)، بالاستناد إلى مقارنة المنبر مع منابر سابقة، فضلاً عن مقارنة المنبر مع المحراب في بعض العناصر العمارية، خاصة وإن المحراب يحمل تاريخا هو عام ۱۲۹۹هه، ولذلك سنتناول المنبر الذي يتعلق بموضوع در استنا من بين آثار الجامع. والمنبر رخامي متعامد على جدار القبلة، مسقطه الأفقي مستطيل الشكل عرضه (۱، ۱۰م)، وطوله (۳، ۲۶م) (۱۳)، يتألف من:

1 - 1 مستطیل الشکل، ارتفاعه (۲، ۵۰م)، وعرضه (۱، ۱۰م)، وللمدخل عمودان مستطیلان مندمجان بالمجنبة ارتفاع کل منهما (۱، ۷۸م)، ونصف قطره (۰، ۵۱م)، یعلوهما عقد نصف دائري یعلوه ساکف مستطیل ارتفاعه (۰، ۲۹م) نفذت علی الأعمدة زخرفة نباتیة قوامها أوراق حلزونیة، في حین یخرج من اسفل من العقد دلایات (۰) بهیأة مراوح نخیلیة متعددة الأنصال تتوسط الساکف زخرفة من أغصان

<sup>(</sup>١) حسب النص التذكاري الذي كان في أعلى باب المصلى الرابع.

<sup>(</sup>٢) الديوه جي: المرجع السابق، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر الرسم (٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر الرسم (٦)، الصورة (٣).

<sup>(</sup>٥) الدلايات: عنصر عماري تزييني عد جزءاً من المقرنصات في المفهوم العام لها ولكنه تميز في الموصل بارتباطه بفتحة المداخل المرتفعة المشيدة بالرخام، وقد شاع بمدينة الموصل وأطرافها بالعصر الأتابكي ومن أمثلته الباقية دلاية مدخل مصلى مسجد الرحماني (الشيخ قاسم). ذنون يوسف: الواسطي موصلياً، منشورات مركز دراسات الموصل (٢)، دار الكتب للطباعة والنشر، (جامعة الموصل ١٩٩٨)، ص ٢٢.

نباتية متشابكة يخرج منها مراوح نخيلية ثلاثية الأنصال متداخلة مع بعضها متجهة نحو الأسفل يعلوها نص الشهادة (لا إله إلا الله محمد رسول الله)، منفذ بخط الثلث وفق طريقة ياقوت المستعصمي، ويعلو نص الشهادة من أعلى الساكف أوراق نخيلية خماسية الأنصال وفي كل من زواياه كرة رأسية الشكل ويطلق عليها من قبل أهل الموصل (الرمانة)(۱).

Y- **السلم**: يؤدي المدخل إلى سلم مؤلف من عدة درجات، عددها أحد عشر متساوية القياسات ارتفاع كل منها  $(\cdot, YY)$ , وعرضها  $(\cdot, Y)$ , وطولها  $(\cdot, YY)$ , بينما يكون ارتفاع مقعد الخطيب  $(\cdot, YY)$ , وطوله  $(\cdot, YY)$ , وطوله (Y).

يكتنف مقعد الخطيب شكل على هيئة ثلاثية له أربعة أعمدة رخامية اسطوانية ذات أبدان حلزونية، والجدير بالذكر أن العمودين الخلفيين مندمجين بجدار القبلة ارتفاع كل منهما (١، ١٥م)، ونصف قطره (٠، ١٧م) ولكل عمود تاج كأسي شبه مخروطي مقلوب نحتت زواياه على هيأة المقرنص ينتهي بنطاق دائري وذلك لتحقيق التوافق بين التاج والبدن الاسطواني. وللعمود قاعدة شبه دائرية وبين كل عمودين فتحة مستطيلة تنتهي من الأمام بعقد ثلاثي مفصص (7)، أما من الجانب فتنتهي بعقد نصف دائري ويعلو العقد ساكف ارتفاعه (٠، ٢٥م)، ويعلو ذلك قبة مخروطية مضلعة من الخشب ارتفاعها (١، ٢٠م).

<sup>(</sup>١) ينظر الرسم (٩)، الصورة (٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر الرسم (٥، ٦)، الصورة (٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر الرسم (٧)، الصورة (٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر الرسم (٧، ٨)، الصورة (٤).

ثلاث مناطق زخرفية متنوعة. وإذا تناولنا تلك المناطق بترتيبها العمودي نجد أن المنطقة العليا في الصف الأول المحاذي للمدخل قد شغلت بطبق شبه دائري (۱) تتوسط وردة سداسية الفصوص ويتخلل كل ورقتين مثلث كونت بدورها ستة مثلثات متجهة الرأس نحو المركز وأحيطت قاعدة المثلث من الخارج بورقة لوزية (۱)، وهي مخالفة لزخرفة المنطقة الأولى للصف الأول للمجنبة اليمنى والتي تضمنت طبق شبه دائري يتوسطها مثلثان يتقاطعان مع بعضهما مكونان نجمة سداسية تتوسطها وردة ثمانية الفصوص (1).

أما المنطقة الثانية فتضمنت إبريقاً ذا قاعدة مثلثة وبطنه بهيئة دائرتين متداخلتين تكتنفها وردة متعددة الفصوص ويخرج من بطنه عنق الإبريق وصنبور على هيئة خطوط مستقيمة تنتهي بمروحة نخيلية ثلاثية الأنصال<sup>(1)</sup>، وهي مماثلة لزخرفة المنطقة الثانية للمجنبة اليمنى إلا أن عنق الإبريق متجه نحو الأسفل<sup>(2)</sup>.

أما المنطقة الثالثة حليت بطبق دائري يحيطه من الداخل ورقة نخيلية خماسية الأنصال يتجه رأسها نحو الداخل يليها ورقة نخيلية ثلاثية الأنصال

<sup>(</sup>٢) ينظر الرسم (١٠، ٧)، الصورة (٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر الرسم (١١، ٨)، الصورة (٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر الرسم (١٢، ٧)، الصورة (٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر الرسم (١٣، ٨)، الصورة (٥).

يلامس نصلها الوسطي محيط الدائرة، في حين استطال كل من نصليها الجانبين ليصل بأسفل الورقة الأولى من الورقة الخامسة وبصورة متتالية ومتتابعة والتكوين الفني للورقة الخامسة واتصال أنصالها العليا مع بعضها في مركز الدائرة بهيئة رباعية كون أرضيات غائرة على هيئة عناصر كآسية (۱). وبخصوص الصف الوسطي شغلت منطقة العليا بزخرفة مؤلفة من تقاطع أربع مراوح نخيلية سباعية الأنصال تتجه أنصالها الوسطى والعليا نحو الخارج، لتلف أنصالها السفلى على نفسها نحو الداخل وتقاطعت أغصانها في مركز المربع وكونت شكلاً رباعياً، وتمتاز الأنصال بتجاويف مقعرة وبالتقاء أنصال كل ورقة من الجوانب كونت شكلاً مربعاً الذي يتضمن الزخرفة والنصل الوسطي لكل ورقة نفذ على هيئة كآسية الشكل (۱).

في حين حليت المنطقة الثانية بطبق دائري نفذ بداخله غصنان يتقاطعان في الوسط يكونان شكلاً مربعاً ينتهي كل غصن بمروحة نخيلية ثلاثية الأنصال الوسطي قصير ومستدق، والجانبي مطول وملتف على نفسه نحو الخارج من المربع الوسطي الذي يتقاطع الغصنان فيه أوراق لوزية الشكل تفصل المراوح النخيلية عن بعضها وترتبط بأسفل النصل الوسطي للمروحة النخيلية التي تتوسط كل مروحتين نخيلية وتحيط الدائرة من الداخل (٣)، وهي تماثل زخرفة المنطقة العليا إلا إن أنصال المروحة النخيلية متجهة نحو الداخل، في حين نرى أنصال المراوح النخيلية للمنطقة العليا متجهة للخارج.

أما المنطقة الثالثة حليت بطبق دائري نفذ بداخله مثلثان يتقاطعان مع بعضهما، مكونان نجمة سداسية ونلاحظ تلفاً برأسى من رؤوس المثلث للنجمة

<sup>(</sup>١) ينظر الرسم (١٤)، الصورة (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر الرسم (١٥)، الصورة (٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر الرسم (١٦)، الصورة (٤).

وكان التلف صورة متعمدة وليس بسبب طارئ للاعتقاد بأن هذه النجمة تمثل بنجمة داؤد (عليه السلام) عند اليهود علما أنه لم تثبت المكتشفات الأثرية، والحوادث التاريخية وجود مثل هذه النجمة عند النبي داؤد (عليه السلام). نفذ بداخلها نجمة مفصصة، والفراغات المتخللة بين رؤوس المثلث شغلت بورقة نخيلية على هيئة كآسية ذات قطاع مسطح (۱).

ونجد في المنطقة الزخرفية الأولى الصف الثالث زخرفة مماثلة للمنطقة العليا للصف الأول للمجنبة (۱)، وهي مخالفة لزخرفة المجنبة اليمنى التي تماثل بزخرفتها المنطقة العليا المحاذية لمدخل المجنبة ذاتها(۱)، وقد شغلت المنطقة الثانية بطبق دائري نفذت داخله أغصان متقاطعة مع بعضها، ينتهي رأس كل منها بنصف ورقة ثنائية الفصوص وكل ورقة عند ملامسة الورقة المناظرة لها من الجهة الأخرى المتدابرة معها مكوناً ما يشبه الورقة الثلاثية، وكونت الأغصان المتقاطعة مع بعضها في الداخل مضلع خماسي يتوسط دائرة صغيرة (۱)، وهي تخالف المنطقة الثانية للمجنبة اليمنى التي تماثل بزخرفتها المنطقة الثانية للصف الثاني للمجنبة (٥). بينما تضمنت المنطقة الثالثة طبق دائري شغل بنطاق يلامس محيط الدائرة مكون ما يشبه أوراقاً ثلاثية، تتقاطع انصالها الجانبية فيما بينها بهيئة أقواس نصف دائرية تحيط بورقة بصورة متتابعة مكونة مركزاً نجمياً تتوسطه وردة ذات اثنى عشرة فصاً معرقاً (١).

<sup>(</sup>١) ينظر الرسم (١٧)، الصورة (٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر الرسم (١٠، ٧)، الصورة (٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر الرسم (١١، ٨)، الصورة (٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر الرسم (١٨، ٧)، الصورة (٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر الرسم (١٩، ٨)، الصورة (٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر الرسم (٢٠)، الصورة (٤).

فضلاً عن وجود منطقة مستطيلة تحت مقعد الخطيب تضم وحدتين زخرفتين، ازدانت العليا منها بطبق دائري يضم شكلاً رباعياً قوامه مروحة نخيلية ثلاثية الأنصال، انصالها الجانبية مطولة تلتقي مع بعضها مكونة ما يشبه قوساً نصف دائري يحيط الورقة وبين كل قوسين عنصر الورقة اللوزية، والشكل الرباعي للمروحة النخيلية مكون مركز نجمي تتوسطه وردة ثمانية الفصوص مقعرة (۱)، أما الوحدة الزخرفية الثانية فتتخللها زخرفة نباتية قوامها أربعة عناصر كآسية ثلاثية الفصوص الوسطي قصير ومستدق، والجانبيان مطولان يلتفان على أنفسهما نحو الداخل، تتقاطع العناصر في الوسط بصورة رباعية والمنطقة المحصورة بين كل عنصر كأسي، وآخر على شكل كأسي يتوسطه ورقة لوزية متجهة الرأس نحو الداخل ونفذت الزخرفة بصورة النتابع والتناوب(۱).

وإلى الأسفل من تلك المنطقة يوجد باب الروضة بهيئة مدخل له باب من خشبي ارتفاعه (۱، ۱۷م)، وعرضه (۰، ۱۷م)، يعلوه ساكف عقد منبطح ارتفاعه (۰، 77م)، يستند من كل جانب إلى فاصل عمودي يقوم مقام العمود ارتفاعه (۱، 77م)، نفذ على الساكف قوس ثلاثي مفصص ولكن من وسطه لم يخرج شكل القوس، فقد ظهرت لنا مروحة نخيلية ثلاثية الأنصال الوسطي مستدق والجانبان يلتقيان نحو الداخل (7)، وللمنبر قاعدة ارتفاعها (۰، 19م).

<sup>(</sup>١) ينظر الرسم (٢١)، الصورة (٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر الرسم (٢١)، الصورة (٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر الرسم (٧)، الصورة (٤).

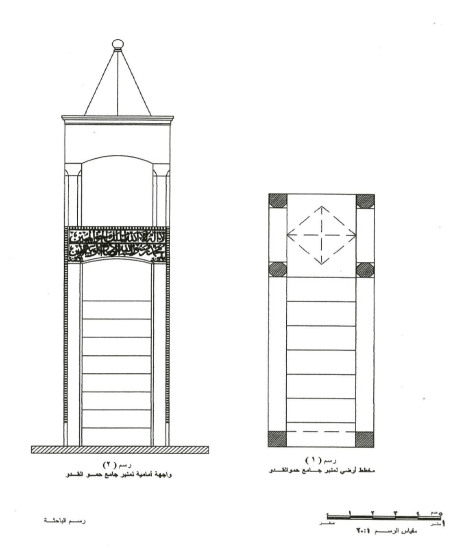
### الخاتم\_\_\_ة

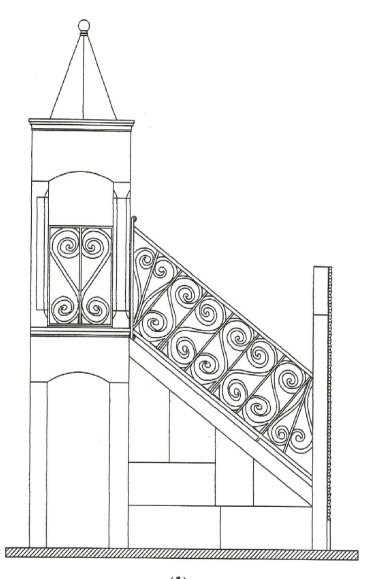
بعد تحليل منبري جامعي حمو القدو والشيخ عبدال وتوثيقهما تبين ما يلي: \_\_\_

1- تضمنت دراسة البحث ابرز العناصر العمارية والفنية لمنبري جامعي حمو القدو والشيخ عبدال ومن هنا تكمن أهمية الموضوع الذي قمنا من خلاله بعمل مخططات ذات علاقة بالدراسة وتحليل مضامينها علميا وتوثيقها بالرسوم الهندسية والصور الفوتوغرافية و التي بلغت (٢١) رسما و(٥) صور أوضحت الجوانب العلمية التي تناولها متن البحث في الكلام.

٣- تبين من خلال الاطلاع والبحث إن منبر جامع الشيخ عبدال قد تميز بتنوع زخارفه ما بين هندسية ونباتية وكتابية، وعلى العكس من ذلك فقد تمثل منبر جامع حمو القدو بانحسار تام للزخارف ماخلا نصا كتابياً بخط الثلث على وفق طريقة ياقوت المستعصمي الذي زين وجه ساكف مدخله، وعلى الأرجح إن ذلك يعود إلى دوافع دينية، إذ أن هناك كما هو معروف أحاديث نبوية حذرت من تزيين المساجد وزخرفتها ولاسيما فيما يستقبله المصلى.

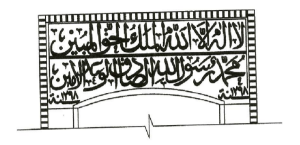
٣- جعل المعمار من الرخام مادة أساسية في صناعة منابره لكونها من المواد الأكثر توافراً في المدينة وكان الجص خير مادة رابطة بينه وبين الحجارة.





رسم ( ۴ ) المجنبة اليسرى لمنسير جسامع حمسو القسدو

مسم ع ۲۰ و مصر مصر معرف مقولان الرسيم ۲۰۰۱

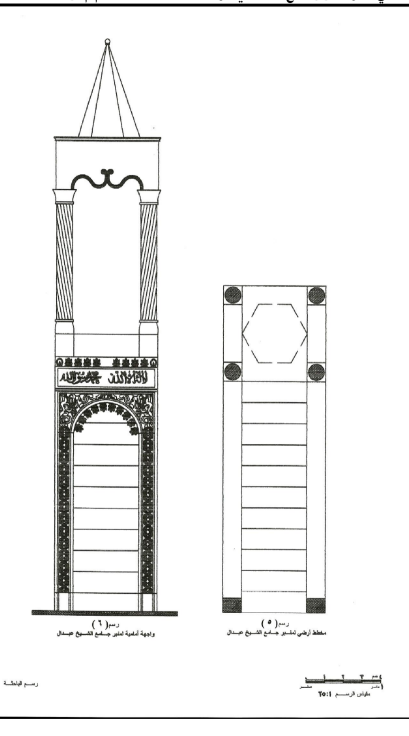


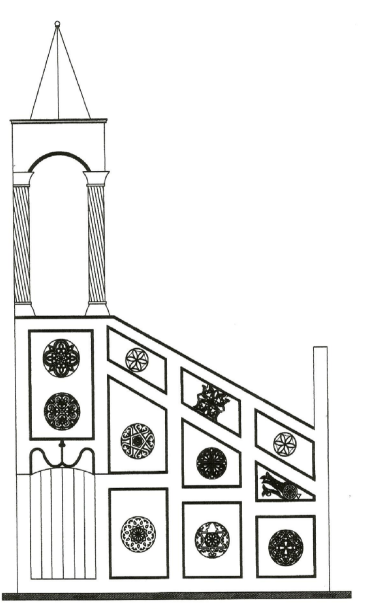
رسم ( ٤ ) زخرفة الكتابة التنكارية المنفذة على أسكفة المدفل لمثير جامع حصو القسو

مناطق زخرفية لمنير جامع حمو القدو الواجهة الامامية

رسم الباحثة



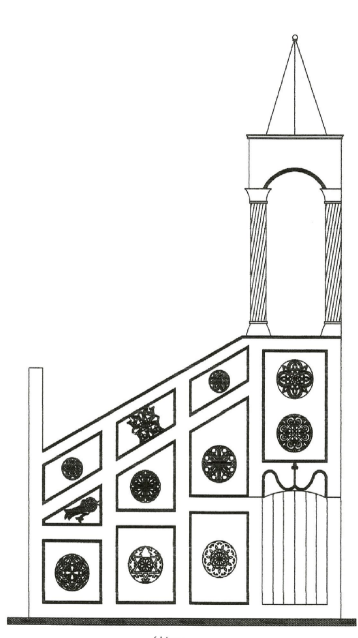




رسم ( ٧ ) المجنبة اليمسرى لمنه بر جنامع الشيخ عبدال

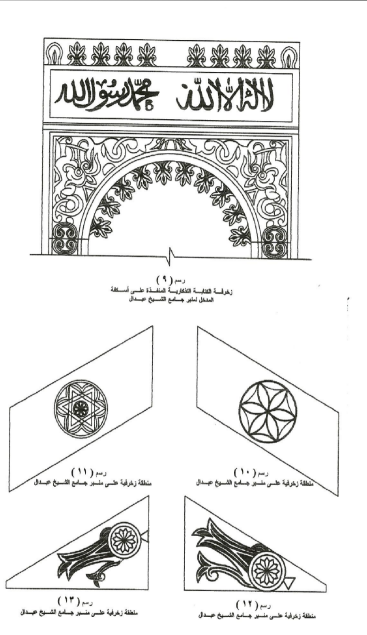
رسم الباهشة

سر سر مئيلن لرسم ٢٥:١



رسم ( ٨ ) المجنبة اليمنى لمنبر جامع الشيخ عبدال

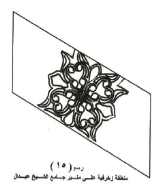
سب <u>۲ ۲ و ج</u> مدر مصد مقبل الرسم ۲۰:۱



مناطق زخرفية لمنبر جامع الشبيخ عبدال الواجهة الامامية /المجنبة اليسسري/اليسني

رسم الباحثــة



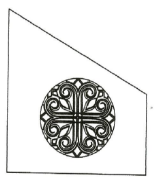




رسم ( 16 ) منطقة زخرفية على منسير جسامع النسيخ عبدال



رسم ( ۱۷ ) منطقة زغرفية طسى منسير جسامع الشسيخ عبسدال

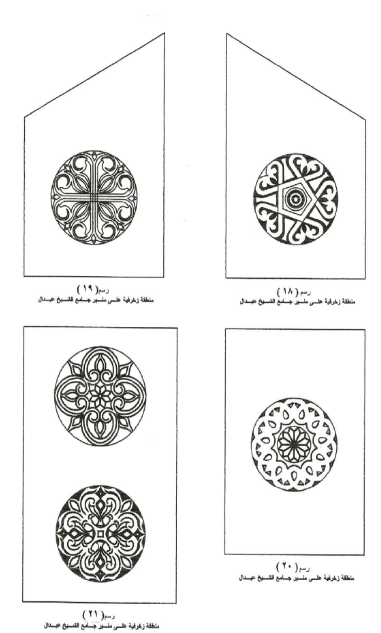


رسم (١٦) منطقة زغرفية على منابر جنامع الشيخ حبدال

مناطق زخرفية لمنبر جامع الشيخ عبدال المجنبة اليسري/اليمني

رسم الباحثة





مناطق زخرفية لمنبر جامع الشبيخ عبدال المجنبة اليسبري/اليمني

اسم ۹ ۲ ۷ ۲ ۲ ۲ ۲ ۱ م متر مقولی لارســم ۱:۰۱



الصورة (١) واجهة منبر جامع حمو القدو (تصوير الباحثة)



الصورة (٢) مجنبة جامع حمو القدو (تصوير الباحثة)



الصورة (٣) واجهة منبر جامع الشيخ عبدال (تصوير الباحثة)



الصورة (٤) مجنبة يسرى لمنبر جامع الشيخ عبدال (تصوير الباحثة)



الصورة (٥) مجنبة يمنى لمنبر جامع الشيخ عبدال (تصوير الباحثة)

# Mosques A Rostrum Hamo Al-Qadu and Sheikh Abdal in Mosul Asst. lect. Wassan Abd AL-Mutalb Hassan ABSTRACT

A is considered as an absolute Islamic invention and a necessary religious idea as a stage which a speaker stands to perform his speech. Historic resources mentioned that a rostrum was introduced in mosques since the Prophet Mohammed (Peace and blessings be upon him) time in (YH/TYAG) when he was standing on atree-trunk and then they replaced it by a rostrum made from wood and equipped with two stairs and chair. After that in the age of Al-Rashidun Caliphs as it was developed into many kinds and shapes and mobile rostrums. In the Abbasid age, a kind of fixed rostrums were have been as that one in Abi Dalaf Mosque (YEOA.H/AOAA.G) which was made of bricks and chalk (kinde of limestone) and the rostrum of Al Amadiya Mosque (OEA/NOC) which was made of woods.

As for the city of Mosul in the Ottoman dynasty, the researchers divided that age into three eras: the time of Ottoman rulers, the time for local (Al Jalili rule), as for third time which is point of this research, it was the time of this central administration which had been well-Known by the work of its men to seek the national independence. This seeking affected the city badly causing a recession in the architectural fields. However, those platforms embodies part of

the legacy of Architecture, for that era, marked by the development of large it worked and marble-sized, as the the case with the rostrum Hamo Al-Qadu and Sheikh Abdal, so it was a matter of selection of these rostrums is not studied in a scientific integrated in terms of the investigating the scientific elements. It studies geometric element and and technical analysis whereas floral motifs and written inscription required archaeological studies, especially Islamic ones, as we will see in the pages of our search is.