

ردمد: ۲۲۲۷-۰۳٤٥ ردمد الالكتروني: ۱۹۱۵-۲۳۱۱

ملف العدد ملف العدد من قطوف الآل في هدي لسانسات الخطاب

العربية المالية المالي

مَحَلَّةٌ فَصِّلِيَّةٌ مُحَكَّمَةً تعنى بالأبحاثِ والدِّراسَاتِ الإنسَّانيَّة

السنة الثالثة. المجلد الثالث. العدد الاول جمادي الأولى.١٤٣٥هـ. آذار٢٠١٤م





جَلَةُ فَصِّلِيّةً مِحَكَّمَةً

تعنى بالأبحاث والدّراسات الإنسانيّة

تَصْدُرُعَنْ الْعَتَبَةِ الْعَبَّاسِيَّةِ المُقَدَّسَةِ مَعْ وَزَارَةِ الْعَتْبَةِ الْعَالِمِ وَالْبَحْثِ الْعِلْمِيِّ مَعْ أَوْ وَالْبَحْثِ الْعِلْمِيِّ مَعْمَدة لأغزاض التَّرْقِيَة الْعِلْمِيَّةِ مُعْمَدة لأغزاض التَّرْقِيَة الْعِلْمِيَّةِ

السَّنَة الثَّالِثَةُ . المجَلدُ الثَّالِثُ . العَدَد الأول جُمِادَى الأَوْلِهِ ٣٥٤هِ آذارُ ٢٠١٤م



#### الترقيم الدولي

ردمد: Print ISSN: 2227–0345

ردمد الألكتروني: Online ISSN: 2311 - 9152

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية ١٦٧٣ لسنة ٢٠١٢م

كربلاء المقدسة \_ جمهورية العراق

Tel: +964 032 310059 Mobile: +964 771 948 7257

http://alameed.alkafeel.net Email: alameed@alkafeel.net









المصدر أول مرة، ويذكر اسم الكتاب، ورقم الصفحة عند تكرّر استعماله. ٦. يزوَّد البحث بقائمة المصادر منفصلة عن الهوامش، وفي حالة وجو د مصادر أجنبية تضاف قائمة ما منفصلة عن قائمة المصادر العربية، ويراعى في إعدادها الترتيب الألفبائي لأسماء الكتب أو البحوث في المجلات. ٧. تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويُشار في أسفل الشكل إلى مصدره، أو مصادره، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن. ٨. إرفاق نسخة من السرة العلمية إذا كان الباحث يتعاون مع المجلة للمرة الأولى، وعليه أن يُشر فيها إذا كان البحث قد قدّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنه لم ينشر ضمن أعمالها، كما يُشار إلى اسم أية جهة علمية، أو غير علمية قامت بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده. ٩. أن لا يكون البحث قد نشر سابقاً، وليس مقدما إلى أية وسيلة نشر أخرى، وعلى الباحث تقديم تعهد مستقل بذلك. ١٠. تعبر جميع الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها، ولا تعبّر بالضرورة عن وجهة نظر جهة الإصدار، ويخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنية. ١١. تخضع البحوث لتقويم سرّى لبيان صلاحيّتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى أصحابها سواء أقبلت للنشر أم لم تقبل، وعلى وفق الآلية الآتية: أ) يبلّغ الباحث بتسلّم المادة المرسَلة للنشر خلال مدّة أقصاها



بسم اثله الرحمن الرحيم

#### Republic Of Iraq Ministry Of Higher Education & Scientific Research

Research and Development



#### جمهورية العراق وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

دائرة البحث والتطوير

No 1

Date:

د اد / / / ۲ : في ها د اد / / / ۲ : في ها



العنبة العباسية المقدسة / قسم الشؤون الفكرية والثقافية

م/مجلة العميد

تحيـــــة طيبـــــة..

اشارة التي رسالتكم الالكترونية الواردة بتاريخ ٢٠١٢/٣/١١ و بكتابنا المرقم ب ت ١٢٣٦/٤ في ٢٠١٢/١٢/٠ ، ونظرا لحصول مجلتكم (مجلة العميد ) على الترقيم الدولي (ISSN) الخاص بها ، تقرر إعتماد المجلة اعلاه لاغراض الترقية العلمية .

أم.د محمد عبد عطية السراج المدير العام لدائرة البحث والتطوير ٢٠١٢/٣/١٢

نسخة منه الي:

البحث والتطوير/قسم الشؤون العلمية

الصادرة

رالوقع الالكترون للدائرة) www.rddiraq.com

Email scientificdep@rddiraq.com

Tel: 7194065

الهالف / ١٥ / طالبا ١١٠



#### كلمة العدد

أن تنظر إلى النصّ من عين ثالثة؛ ذلك تمحيص عميق، هكذا كان ملف العدد الحالي من مجلة العميد، فمنظار التراث كان عين القراءة الأولى، ومنظار الحداثة وما بعدها كان عين القراءة الثانية؛ فجمعناهما في سلّة واحدة لننتج منها منظاراً ثالثاً محاطًا بقداسة النصّ المنبعث من الآل الطاهرين.

وتأسيسًا على ما مرّ ذكره، وسمنا الملف به (من قطوف الآل الله في هدي لسانيات الخطاب)؛ إذ ضمّ ثلاث دراسات كانت الأولى بعنوان (بنية الحجاج من منظور الخطاب في خطبة الزهراء إلى)، أما الثانية فكانت بعنوان (خطبتا الزهراء الله دراسة في البعد التداوليّ في ضوء نظرية أفعال الكلام)، على حين كان ختام الملف بدراسة (بلاغة الإقناع: قراءة حجاجية في خطب الإمام الحسين الهيلية).

وعوْداً على الخطوة التي بدأناها في العدد السابق من استكمال نشر البحوث المشاركة في مؤتمر العميد العلميّ العالميّ الأول، طرّزنا هذا العدد بثلاثة أبحاث تنوّعت بين ثلاثة حقول معرفية؛ إذ كتب أ.م.د. عادل محمد زيارة من كلية الآثار في جامعة القاهرة بحثًا عن (عهارة مشاهد آل البيت في القاهرة وقدسيتها عند أهل مصر)، أما أ. م. د. فضل ناصر مكوع منجامعة عدن فكتب عن (عدن في الشعر



- ٢١ بلاغة الاقتاع ... قراءة حجاجية في خطب الامام الحسين عَلَيْكَا الباحث رائد حاكم الكعبي .. ماجستير لغة عربية من كلية التربية والعلوم الانسانية في جامعة بابل
- ٥١ خطبتا الزهراء ﷺ ... دراسة في البعد التداولي (في ضوء نظرية أفعال الكلام)

م. د. خالد حوير الشمس..

جامعة ذي قار/كلية الآداب/قسم اللغة العربية

- νν بنية الحجاج من منظور لسانيات الخطاب ... في خطبة الزهراء لكنا أ. م. د. فاطمة كريم رسن... جامعة بغداد/كلية التربية ابن رشد/ قسم اللغة العربية
  - ۱۱۳ عمارة مشاهد آل البيت ﷺ في القاهرة وقدسيتها عند أهل مصر (دراسة أثارية حضارية)

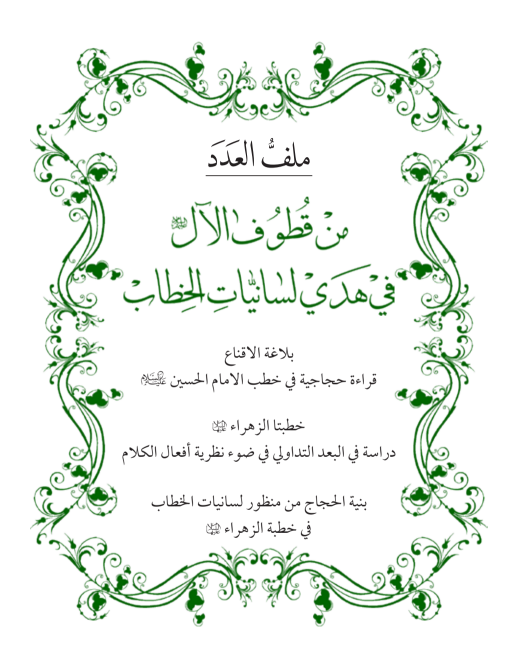
    (من بحوث مؤتمر العميد العلمي العالمي الأول)

ر من بحوت موتمر العميد العلمي العالمي... أ. م. د. عادل محمد زيادة...

كلية الاثار / جامعة القاهرة / جمهورية مصر العربية

عدن في الشعر العربي الحديث (من بحوث مؤتمر العميد العلمي العالمي الأول) أ. م. د. فضل ناصر مكوع... أستاذ الأدب والنقد المشارك جامعة عدن / كلية الآداب / قسم اللغة العربية

| ۲٠٣         | الثّورة التّونسية والعدالة الاجتماعية (التّجانس الغائب)          |
|-------------|------------------------------------------------------------------|
| 1 - 1       | (من بحوث مؤتمر العميد العلمي العالمي الأول)                      |
|             | أ. م. د. مصباح الشيباني جامعة صفاقس/كلية الآداب والعلوم          |
|             | الإنسانية/قسم علم الإجتماع/ تونس                                 |
| 779         | قواعد التجويد للعلامة السيد محمد الجواد العاملي (ت١٢٢٦هـ)        |
|             | (دراسة وتحقيق)                                                   |
|             | م. د. عادل عباس النصراوي مركز دراسات الكوفة / جامعة الكوفة       |
| ٣٠٥         | استشراء ظاهرة الفساد المالي في العصر الاموي                      |
|             | أ.م.د. عمار عبودي نصار / الباحث حسين جواد المحنة                 |
|             | كلية الاداب / جامعة الكوفة / قسم التاريخ                         |
| ٣٤ <b>9</b> | الوظيفة الدينية في مدينة الكوفة وإقليمها الوظيفي                 |
|             | أ.م.د. علي لفتة سعيد                                             |
|             | جامعة الكوفة / كلية الآداب / قسم الجغرافية                       |
|             | أ.م.د. احمد حمود محيسن                                           |
|             | جامعة كربلاء / كلية التربية / قسم الجغرافية التطبيقية            |
| ٣٨٩         | أبنية المشتقات في ضوء القياس الصرفي والاستعمال اللغوي            |
| ,,,,        | م. د. رياض عبود الحسيني                                          |
|             | الجامعة المستنصرية / كلية الاداب / فسم اللغة العربية             |
| ٤٢٧         | التلازم الدّلالي للفظة الأنس في القرآن الكريم                    |
| 211         | أ.م. د جنان منصور الجبوري                                        |
|             | جامعة كربلاء / كلية التربية للعلوم الإنسانية / قسم اللغة العربية |
| 15          | The Application of Proximity Principle to Conversa-              |
|             | tional Texts                                                     |
|             | Asst. Lecturer. Nidhal Jalil Hamzah/University of Al-            |
|             | Qadisiya/College of Education/Department of English              |



# જ્જાસુર્જિજી

التلازم الدّلالي للفظة الأُنس في القرآن الكريم

Semiotic Concomitance of Alaniss in The Glorious Quran

أ. م. د جنان منصور الجبوري
 جامعة كربلاء / كلية التربية للعلوم الإنسانية
 قسم اللغة العربية

Asst. Prof. Dr. Janan Mansour Al-Jaburi University of Karabala College of Education for Human Sciences Department of Arabic





#### ملخص البحث

يعد القرآن الكريم نعمة كبرى مّنَّ الله بها سبحانه وتعالى على بني البشر إذ قال: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللهِ لاَ تُعْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظُلُومٌ كَفَّارٌ ﴾ (ابراهيم ٣٤) ونحن إذ نغوص في آياته المباركات وجدنا نعمة من نعمه سبحانه وتعالى، وهي نعمة الأنس، فحاولنا دراسة الألفاظ التي تدل عليها دراسة دلالية متتبعين أصل المفردة في المعجهات العربية، ولم نقتصر على تحديد معنى اللفظة من بعض المعجهات القديمة أو الحديثة بل ماتوافر لنا من معجهات لبحث الجذر اللغوي للفظة ثم انتقلنا للولوج إلى مشتقات اللفظة التي وجدناها في أعهاق القرآن الكريم والتي لها صلة مباشرة بلفظة الإنس مثل: (الحب، الود، الألفة، الطيبة، السكن، اللطف، الصداقة، الخلة، الإيثار، التعاون، الأخوة، الصحبة، الأهل، الرحمة، الشفقة، الشفاعة، الاصطفاء، الإصلاح، العزة، المغفرة، الفرح، الولاء...) وغيرها من الألفاظ التي تدل من قريب أو بعيد على معنى الأنس.

لبحث التلازم الدلالي في ما ارتبط من ألفاظ بلفظة الأنس دلاليًّا في القرآن الكريم وهو من موضوعات البحث، إذ لم نجد لهذا المصطلح تواجدا في مجريات الباحثين، وإنها أفدنا من بعض الدراسات الأخر التي ذُكر فيها المصطلح، ومنها الدراسات التركيبية التي أكر فيها هذا المصطلح، ومنها الدراسات التركيبية التي كان لعلاقة التلازم فيها وظيفة كبيرة للكشف عن فلسفة هذه العلاقة بين الألفاظ.

ومن أشهر من كتب في ذلك من المحدثين الدكتور تمام حسان في اللغة العربية معناها ومبناها ليجعل من هذه العلاقة قرينة من قرآن النحو العربي. ولا يعني هذا أنّ التراث قد تغافل عن هذه الميزة، أو لم يعرفها، بل ورد كثير منها في النحو

السَّنَة الْثَالِثَةُ . الْجَلِد الثَّالِثُ . العَدَد الأول مُجْإِدَىٰ الْأُولِ ٢٤هـ آذارُ١٠٤مر ـــــــــــــ ٢٩ كَ ١٥٠٠ السَّمَة الثَّالِثَةُ . الْجَلِد الثَّالِثُ . العَدَد الأول مُجْإِدَىٰ الْأُولِ ٢٥٠هـ آذارُ١٠٤م



العربي لكنّه على المستوى التركيبي فحسب منها تلازم المتضامنين، والجار والمجرور، والتابع والمتبوع.... وغيرها.

وقد اقتضت خطة البحث أن نقسمه على ثلاثة مباحث سبقها تمهيدٌ بعنوان (معنى الأنس في اللغة)، وجاء المبحث الأول بعنوان: (دلالة لفظة الأنس في القرآن الكريم)، والمبحث الثاني: (التلازم الدّلالي ألاستصحابي لمعنى الأنس في القرآن الكريم). والمبحث الثالث: (التلازم الدّلالي الإيحائي لمعنى الأنس في القرآن الكريم)، ومن ثم الخاتمة والنتائج وقد خلصنا الى مخطط دلالي يشير الى أهم النتائج التي توصلنا اليها، وثم أثبتنا قائمة المصادر والمراجع التي اعتمد عليها البحث أمشفوعة بملخص باللغة الإنكليزية.





#### **Abstract**

Praise be to Allah and peace and blessings on most honest prophet and messenger of Him , Mohammed bin Abdullah . .

After then

There is great bless fro The Almighty to humans as He said: although transgressed the grace of Allah does not The human (Ibrahim 34), and we found the grace of the Almighty as a blessing on mankind; the study focuses on the terms that indicated by semantic Mtaatbaan and does not limit itself to determine the meaning of a word from some spources; Almagamat, Matuar and Magamat are to discuss the root language of the word and then moved to enter into derivatives word that we found in the depths of The Glorious Quran which have a direct link with the word mankind, such as: (love, affection, intimacy, good, housing, kindness, friendship, altruism, cooperation, brotherhood, companionship, family, compassion, pity, intercession, selection, fix, pride, forgiveness, joy, loyalty, ...) and other terms that indicate the meaning of mankind.

It is to discuss the semantic correlation that has been associated with the words of the word mankind tagged in the Koran and human subjects research, because we did not find this term present in the course of the researchers , but they benefited from some studies ; he stated the term as including studies of synthetic which he stated, including some studies of synthetics , as the relationship of the correlation function for detecting large philosophy of this relationship between words. among the most famous of the books of Dr. Tammam Hassan modernists in the Arabic language and meaning to make this relationship as presumption of Quran Arabic grammar.

This does not mean that heritage had overlooked this feature, or does not know, but many of them responded in Arabic grammar, but only at the structural level such correlation in solidarity.

The research paper plans to be divided into three sections; the first came as connotation of the word mankind in the Koran and the second part as Tying Alastsahabi semantic meaning of mankind in the Koran. Section III is to truck a semantic meaning of mankind





in the Koran and then the conclusion and findings we have come to refer to the most important viewpoints, then it is to demonstrate the list of sources and references.

All praise be to Allah, Creator of the universe.







#### التمهيد

## دلالة الأنس في اللغة والإصطلاح

الحديث عن نعم الله سبحانه وتعالى يحتاج إلى مجلدات من الكتب، والتفاسير، لان نعم الله لاتعد ولا تحصى، ولكن اختيارنا لنعمة الإنس والألفاظ الدالة عليها لأنها متعلقة جدا بالإنسان وحياته العملية، وسلوكه اليومي المعتاد ولابد لنا من معرفة معنى هذه الكلمة، وتسليط الضوء عليها من خلال المعجهات العربية القديمة، والحديثة:

## معنى كلمة الإنس

- ١. أنَّسَ يؤنِّس، تأنيسًا، فهو مُؤنِّس، والمفعول مُؤنَّس: أنَّس الشَّخصَ آنسه، لاطفه وأزال وحشتَه أو خوْفَه «أقامت معها في الدار فأنستها».
  - ٢. أُنَس: مصدر أنِسَ / أنِسَ إلى / أنِسَ بـ / أنِس، من تأنس به «لا أنسَ له».
  - ٣. أُنِس: صفة مشبَّهة تدلُّ على الثبوت من أنِسَ / أنِسَ إلى / أنِسَ بـ / أنِس لـ.
- أُنس: مصدر أنسَ إلى / أنسَ بـ وأنسَ بمَجْلِس أُنس: مجلس يجتمع فيه الأصحاب يستأنسون.
- ٥. أنسَ ب يَأْنِس، أُنْسًا، فهو آنس، والمفعول مأنوس إليه (١): أنس بفلان وذهبت به وحشته. والمفعول مَأْنوس أنِس السَّفرَ إلى مصر ألفه واعتاده «أنس المذاكرة مبكرًا». أنِس فيه الوفاء / أنِس منه الوفاء: أحسَّه منه ﴿فَإِنْ أَنِسْتُمْ مِنْهُمْ رُشُدًا﴾ (٢). أنس إلى أخيه / أنس بأخيه: أنس إليه، سكن إليه وذهبت به





وحشتُه، ألفه واطمأن إليه «إنه صديق كريم يؤنس إليه».

- ٦. التأنيس. (أنس): مصدر أنس.نسبة الأعمال والصفات البشرية إلى غير البشر
   كالآلهة والحيوان والنبات والجماد.. تأنس تأنسا.
  - ٧. أنوس جمع: أنس: كثير الأنس. للمذكر والمؤنث، من الكلاب: الأليف. (٣)
    - ٨. أنس مصدر أنس يأنس، وأنس، بهجة، طمأنينة، ألفة، محادثة النساء.
      - ٩. أنس. جمع: آناس
- 1. أنس: الإنْسُ البشر والواحد إنْسِيٌ بالكسر وسكون النون و أَنسِيٌ بفتحتين والجمع أَنَاسِيَةُ مَثل الصيارفة والجمع أَنَاسِيَةُ مَثل الصيارفة والصياقلة ويقال للمرأة أيضا إنسانٌ ولا يقال إنسانة وإنسان العين المثال الذي يرى في السواد وجمعه أَنَاسِيُّ أيضا وتصغير إنسان أُنيْسَانٌ قال: بن عباس انها سمى إنسانا لأنه عهد إليه فنسى.
- 11. أنس النفس: ذكره ابن وحشية في كتابه وسهاه إسكاطا من، أسمه الشائع (كرفس الماء) أو (جرجير الماء) أو (قرة العين)، ومن الأسهاء التي أوردها له أحمد بن عيسى: هوفاريقون ـ هيوفاريقون ـ فاريقون (يونانية) أُنْـس النفـس مؤنس الوحش حشيشة القلب.
- 17. نسى يُنسي، أَنْس، إنساءً، فهو مُنْس، والمفعول مُنْسًى: أنسى الشَّيءَ محاه «﴿مَا نَنْسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنْسِهَا﴾:(٥) نمحوها من قلبك وننسخ حكمَها».
- ١٣ . أنساه الشَّيءَ: حمله على تركه أو على نسيانه، أنساه موعدًا هامًّا، ﴿وَمَا أَنْسَانِيهُ إِلاَّ الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ﴾(١).
- ١٤. أنس أُنْسُ: [أن س]. (مصدر أَنسَ، أَنسَ، أَنْسَ). «يَشْعُرُ بِأُنْسٍ بَيْنَ أَهْلِهِ»:







بِأُلْفَةٍ، أَيْ لاَ يَشْعُرُ بِالوَحْشَةِ وَلاَ بِالغُرْبَةِ. «كانَتْ لَيْلَةُ العُرْسِ لَيْلَةَ أُنْسٍ»: لَيْلَةَ طَرَبٍ وَرَقْصٍ وَفَرَحِ.

10. أنس - أَنَّسَ: [أن س]. (فعل: رباعي متعد). أَنَّسْتُ، أُوَنِّسُ، أَنَّسْ، مصدر تَأْنيسٌ. «أَنَّسَ الْحَيَوانَ»: عامَلَهُ مَعامَلَةَ الْإِنْسان. «أَنَّسَ الْحَيَوانَ»: عَامَلَهُ مَعامَلَةَ الإِنْسان. «أَنَّسَهُ»: أَبْصَرَهُ.

17. أنس - أُنِسَ: [أن س]. (فعل: ثلاثي لازم، متعدبحرف). أُنِسْتُ، آنَسُ يَأْنَسُ، مصدر أُنَسُ. «أُنِسَ بِصُحْبَتِه»: اطْمَأَنَّ لَها، أَلِفَها. «أُنِسَ إِلَيْه». «يَأْنَسُ لِحَديثِه»: يَفْرَحُ، يُسَرُّ لِسَهاعِه وَالإصْغاء إلَيْه. وقد جاء في قوله تعالى: «إِذْ رَأَىْ نَاراً فَقَالَ لَا هُلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَعَلِي آتِيكُمْ مِنَها بِقَبَسِ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدَىً»(٧). وقد ورد هذا الفعل في خمس آيات أخرى موزّعة في سُور القرآن الكريم. وفي معجهات العربية أنّ: آنَس الشيءَ أبصره، والصوت سمعه، واستأنس: إستأذن.





### المبحث الأول

## دلالة لفظة الأنس في القرآن الكريم

تقول الأستاذة بنت الشاطئ في كتابها التفسير البياني: نستقري الاستعمال القرآني، فيعطينا حِسَّ العربية المُرهَف، لا تقول «آنسُ» في الشيء تبصره أو تسمعه دون أن تجد فيه أُنساً. فإذا قال العربيّ الأصيل: آنستُ، فقد رأى أو سمع ما يؤنسه.

وليس الإِيناس في الآيات الخمس مجرد إبصار لظواهر الرشد المادية الحسيّة في سن البلوغ، ولكنه الطمأنينة المؤنسة بالابتلاء والامتحان، إلى أنهم قد رشدوا حقا<sup>(۸)</sup>.

وكذلك «الاستئناس» في قوله تعالى: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا﴾ (٩).

وليس الاستئناس مجرد استئذان كما وَهِمَ الذين فسّروه بذلك، وإنها هو حِسّ الإيناس لأهل البيت قبل دخوله.

وهذا الذي اهتدت إليه بنت الشاطئ من بديع لغة القرآن في فراغ الخصوصية المعنوية. وفضلا عن أنّ «الأُنس» مصدر معروف، ومنه جاء الفعل «آنس» كها أشرنا وأشارت الباحثة الفاضلة. غير أن أصل «الأُنس» في العربية وفي غيرها من اللغات التي تتصل بها بأرومة النسب، هو «الإِنْس» أو «الإِنسان» أي الرجل أو المخلوق الذي يتصل بغيره من الأناسيّ. ومن «الإِنس» أو «الإِنسان» جاء المصدر، وهو اسم معنى، ثمّ توزع في هذه الخصوصيات الدلالية. ومثل هذا أو شيء منه حصل في تلك اللغات التي أشرنا إليها.



إن أصل كلمة «إنسان»، وكذا «إنس»، و «أنس»: في كلام العرب من الإيناس؛ ومعناه: الإبصار.

يقال: أنسته، وأنسته؛ أي أبصرته. وقيل للإنس: إنس. لأنهم يؤنسون؛ أي يبصرون. كما قيل للجن: جن. لأنهم لا يؤنسون؛ أي لا يرون. كذا ذكر الأزهري. وكذا جاء المعنى في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشُداً﴾ (١٠٠)؛ رأيتم. ويعضد ذلك قوله تعالى: ﴿آنَسَ مِنْ جانِبِ الطُّورِ ناراً﴾ (١١٠)؛ أي أبصر. فالاستئناس في كلام العرب بمعنى النظر.ومنه يقال: وإنسان العين هو ما ينظر به، وهو السواد الذي في العين.

قال ابن سيده: «أشارت لإنسان بإنسان كفها لتقتل إنسانا بإنسان عينها»، فتحصّل من هذا أن كلمة «إنسان» في كلام العرب يرجع إلى معنى الظهور، بخلاف دلالة لفظة الجن (۱۲). ثم إنهم ذكروا للإنسان معنى آخر هو: النسيان. فقد أورد ابن منظور عن ابن عباس قوله: «إنها سمي الإنسان إنسانا؛ لأنه عهد إليه فنسي»، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَهِدْنا إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً ﴾ (۱۳) وبهذا قال الكوفيون: إنه مشتق من النسيان.

وبهذا فإن معنى الإنسان، الذي هو محور حديثنا، يرجع معناه، في كلام العرب، إلى: الظهور، والنسيان. ومعرفة هذه النتيجة لها دور مهم في تحديد ما يجب أن يكون الإنسان عليه، فها دام الظهور أصل معناه يفترض به أن يكون الظهور سمته البارزة، فيحقق هذا المعنى في: نفسه، وطريقته، وحياته. فيكون ظاهرا في: مبادئه، وقيمه، وأخلاقه، ودينه الذي يؤمن به، فلا يستخفي، ولا يتوارى، كها يتوارى الجن. في أقواله، وأفعاله، يوافق ظاهره باطنه، مجتنبا لحن القول، ومخالفة الظاهر للباطن، كها هو حال المنافقين.



ومبنى هذا الافتراض، ووجوب التحقق:ما عرف وثبت من أن الأسهاء لها أثر في مسمياتها، وكها قيل: «كل له من اسمه نصيب» (١٠١)، فهذا في الأسهاء المسهاة باجتهاد واختيار الوالدين، فكيف بالاسم الذي تعلق بهذا الكائن حين عدمه، وحين وجوده، والذي علقه به وأطلقه عليه، الذي خلقه، وهو أعلم به وأما النسيان، فيستفاد منه: أن الإنسان فيه هذا العقل. فهو الذي يتذكر، وهوالذي ينسى، فالنسيان علامة وجود العقل وإذا عرف الإنسان أن معناه مرتبط بهذه الآلة:العقل. كان مما يجب عليه أن يرعى هذه النعمة حق الرعاية: بالحفظ، والنهاء. فالعقل جرم عجيب، من حيث إنه صغير الحجم، لكنه كبير السعة، حفظا وفهها، فمن الرعاية استثهاره وتنميته، وإهماله يعنى فقد جزء أساسا من الإنسانية.

وهذا ما يتعلق بالإنسان، في تعريفه: لغةً. بقي أن نقول: إن الإنسان اسم جنس يطلق على الذكر والأنثى إذن فكل ما قيل سابقا، يعم الذكر، والأنثى: الرجل، والمرأة. الشاب، والفتاة. بحد سواء.

إنسان من ناحية المبنى: كلمة ثنائية الوزن وذلك يتضح من وجود الألف والنون في نهاية الكلمة آي على وزن فعلان، و من ثم تكون كلمة إنسان مثنى من مفردة هي انس ومفردة أخري هي انس أيضا، الآمر الذي يعني لنا أن هناك مركبا من نفس و جسد وهما مركبان ماديان مرتبطان وفي جدال وحوار بينها دائم. ولكل منها خصائصه ويحتكان إلى العقل، وإذا انفصم الارتباط بينها يحدث انفصام الشخصية فينتج شخصيتين متباينتين لا تناسب بينها.

ولفظة إنسان هي مثنى لمعنى كلمة إنس، فأنت إنس في ذاتك إنس لغيرك، إنس + إنس يساوي إنسانا فأنت نصف إنسان لذا لا أطلق عليك إنساناً كاملاً إلا إذا أتيت بنصفك الآخر.

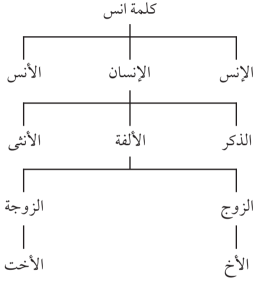




و نلاحظ ذلك من خلال الترسيمة الدلالية الآتية

ومن خلال تأملي في معجمات اللغة العربية لاحظت أن مادة: الـ (أنس)، (الألف والنون والسين) تدور حول الإنسان الذي يألف ويؤلف، ولاحظت أن المعجمات قد تناولت طرق الألفة وبهاذا تتحقق تناولا يأخذ بعضه بحجر بعض (١٥).





AC 93.



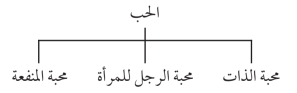
## المبحث الثاني

## التلازم الدّلالي الإستصحابي لعنى الأنس في القرآن الكريم

ونعني به ما تلازم دلاليّا في القرآن الكريم مع لفظة الأنس، ومنها الإنسان وقد وردت مادة (أنس) في القرآن الكريم ستاً وتسعين مرة، منها تسع وثهانون تخص كلمة (إنسان) إفرادا، وجمعا، والباقي يدور بين (آنس، واستأنس)(١٦)، وهذا يدل على رسوخ الكلمة في الكتاب العزيز، إذ إن القرآن الكريم جاء من أجل الإنسان الذي بصلاحه، واستقراره استقرار الكون، وبفساده، واضطرابه فساد الكون، إذ هو خليفة الله في الأرض، وله السيادة على ما في هذه الأرض. ومن الألفاظ التي تقاسم الأنس بالمعنى:

١) لفظة الحب

وتدور الكلمة فيه حول معان ثلاثة:



 ا. والأنس بالله لا يأتي بلا سبب، ولا يحصل بلا تعب، بل هو ثمرة للطاعة، ونتيجة للمحبة، فمن أطاع الله وامتثل أمره واجتنب نهيه وصدق في محبته،





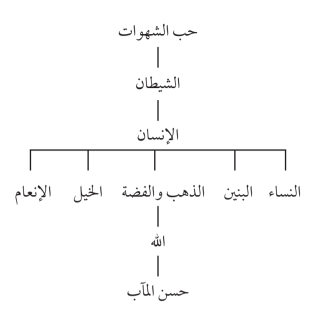
وجد للأنس طعماً وللقرب لذة، وللمناجاة سعادة. محبة الله تعالى كما في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ الله فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ الله وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَالله عَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾ (١٧).

المحبة هي الإرادة إلا أنها تضاف إلى المراد تارة، والى متعلق المراد أخرى، ثم بين سبحانه أن الإيهان به لايجدي إلا إذا قارنه الإيهان برسوله صلى الله عليه وآله وسلم، فقال قل: يا محمد "إن كنتم تحبون الله» كها تزعمون "فاتبعوني يحببكم الله» وقيل معناه "إن كنتم تحبون دين الله فاتبعوا ديني يزدد لكم حبا، عن ابن عباس وقيل إن كنتم صادقين في دعوة محبة الله تعالى فاتبعوني فإنكم إن فعلتم ذلك أحبكم الله ويغفر لكم» (١٨)، بين الشارع المقدس في الآية الكريمة المباركة انه قرن محبته بحبيبه، ونبيه الكريم محمد صلوات الله عليه وعلى اله الطيبن الطاهرين.

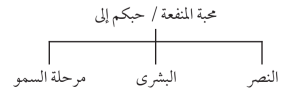
٧. عبة اللذة وهذا واضح في قوله: ﴿ وَنُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاء وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْلُقَنَطَرةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفَضَّةِ وَالْخَيْلِ الْلُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْخَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الْخَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللهُ عِندَهُ حُسْنُ الْلَآبِ ﴾ (١٩) انزل الله تعالى ما أخبر به عن السبب الذي دعا الناس إلى العدول عن الحق، والهدى، والركون إلى الدنيا فقال (زين للناس حب الشهوات) أي حب المشتهيات، ولم يرد بها نفس الشهوة، ولهذا فسرها بالنساء، والبنين، وغيرهما ثم اختلف فيمن زينها لهم فقيل الشيطان، عن الحسن قال فوالله ما أجد أذم للدنيا عمن خلقها، وقيل زينها الله تعالى لهم بها جعل في الطباع من الميل إليها، وبها خلق فيها من الزينة محنة، وتشديدا للتكليف (٢٠).

ونستنتج مما تقدم إن الحب للشهوة يكون من خلال المخطط الآتي:





٣. محبة المنفعة كمحبة شيء ينتفع به، ومنه قوله تعالى: ﴿وَأُخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِّنَ اللهُ وَوَسُولُه، ورسوله، اللهُ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ وَبَشِّرِ اللهُ منينَ ﴾ (٢١) دعوة للمؤمنين إلى الإيهان بالله، ورسوله، والجهاد في سبيل الله، ووعد جميل بالمغفرة، والجنة في الآخرة، وبالنصر والفتح في الدنيا، ودعوة لهم إلى أن يثبتوا على نصر هم لله، ووعد جميل بالتأييد، والمعنيان هما الغرض الأقصى في السورة، والآيات السابقة كالتوطئة، والتمهيد بالنسبة إليهما (٢٢) اخبرهم العزيز القدير بان نصر الله قريب، وقد اقترن النصر بالفتح، والفتح بالبشرى، وكها هو مبين في المخطط الآتي:



الْعِمَيُّيْدْ بِحُلةٌ فِصَلِيَّةٌ بُحِكَمَّةٍ

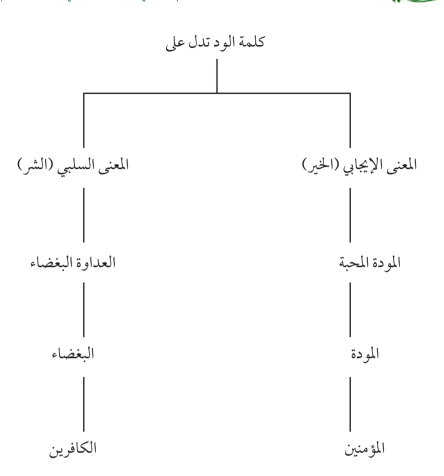




٢) الود

وردت في القرآن الكريم، منه ما هو في جانب الخير، ومنه ما هو في جانب الشر، وسيتضح ذلك من خلال بعض الآيات القرآنية الآتية إذ جاءت كلمة الود بمعنى المودة والمحبة كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ بمعنى المودة والمحبة كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ الرَّحْمَنُ وُدًا ﴾ (ثنا) فقد قيل إنها خاصة بعلي بن أبي طالب عَيْكِم فما من مؤمن إلا وفي قلبه محبة لعلي عيم، عن ابن عباس وفي تفسير أبي حمزة الثمالي حدثني أبو جعفر الباقرعيم قال: قال رسول الله على عليه العلى عليه فنزلت هذه الآية وروي نحوه واجعل لي في قلوب المؤمنين ودا)) فقالهما على عليه فنزلت هذه الآية وروي نحوه عن جابر بن عبد الله الأنصاري، وإنها عامة في جميع المؤمنين يجعل الله لهم المحبة، والألفة، والمحبة في قلوب الصالحين (٢٠)، قد بينت السيرة النبوية الطاهرة مكانة الإمام على عيم ومعنى الود.

وترد كلمة البغضاء للدلالة على المعنى المغاير للود، وهو الكره، والعداوة، والبغضاء، وقد ذكرها العلي العظيم في كتابه المجيد بقوله تعالى: ﴿إِنَّما يُرِيدُ الشَّيْطَانُ وَالْبَغْضَاء فِي الْخَمْرِ وَالْمُيْسِرِ وَيَصُدّّكُمْ عَن ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الْصَّلاَة فَهَلْ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾ (٥٠)، يريد الشيطان إيقاع العداوة بينكم بالإغواء المزين لكم ذلك حتى إذا سكرتم زالت عقولكم، وأقدمتم من القبائح على ما كان يمنعه منه عقولكم قال قتادة إن الرجل كان يقامر في ماله، وأهله فيقمر ويبقى حزينا سليبا فيكسبه ذلك العداوة، والبغضاء ﴿وَيَصُدُّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ﴾ أي يمنعكم عن الذكر لله بالتعظيم، والشكر على آلائه، وعن الصلاة التي هي قوام دينكم (٢٠)، ومن خلال الموازنة بين الآيتين المباركتين، وبحسب المخطط، نستنتج الآتى:



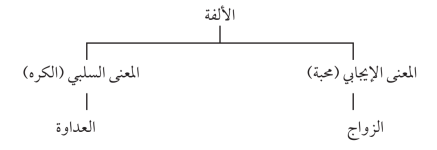
#### ٢) الألفة

وردت مادتها في القرآن الكريم، وهي تدور حول انضهام الشيء إلى الشيء، والأشياء الكثيرة، وكل ما ضممته إلى بعضه فقد ألفته تأليفا، كها(٢٧) في قوله تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِه إِخْوَاناً وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مَّنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿(٢١)، قيل أراد ما كان بين الأوس

والخزرج من الحروب التي تطاولت مائة وعشرين سنة إلى أن ألف الله بين قلوبهم بالإسلام فزالت تلك الأحقاد، عن ابن عباس وقيل هو ما كان بين مشركي العرب من الطوائل عن الحسن والمعنى احفظوا نعمة الله ومنته عليكم بالإسلام وبالائتلاف ورفع ما كان بينكم من التنازع والاختلاف فهذا هو النفع الحاصل لكم في العاجل مع ما اعد لكم من الثواب الجزيل في الأجل (٢٩).

ونرى الألفة متجسدة في قوله تعالى: ﴿وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنفَقْتَ مَا في الأَرْضِ جَمِيعاً مَّا أَلَّفَتْ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللهُ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (٣٠) وأراد بالمؤمنين الأنصار، وهم الأوس والخزرج من المعاداة، والقتال، فانه لم يكن حيان من العرب بينها من العداوة مثل ما كان بين هذين الحيين فألف الله بين قلوبهم حتى صاروا متوادين متحابين ببركة نبينا على وقيل أراد كل متحابين في الله عن مجاهد ﴿لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ما أَلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ ﴾ أي لم يمكنك جمع قلوبهم على الألفة وإزالة ضغائن الجاهلية ﴿وَلَكِنَّ اللهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ ﴾ بأن لطف لهم بحن تدبيره وبالإسلام الذي هداهم إليه (٣٠).

نلحظ في الآيتين المباركتين إن الخطاب موجه إلى نبينا الكريم محمد بن عبد الله على بان الألفة تحققت بفضل الله سبحانه عن طريق القرآن العظيم، وبفضل الإسلام، وإلا لايمكن تحقيق الألفة بين الأوس والخزرج مها حرصت عليهم. ونجد ذلك من خلال الترسيمة الآتية:



السَّنَة الثَّالِثَةُ . الْجَلِد الثَّالِثُ . العَدَد الأول مُجْمِادَىٰ الْأُولِ ١٤٠٥هـ آذارُ ٢٠١٤م \_\_\_\_\_



#### ٤) الطيبة

من أسباب الإنس ودواعيه الطيبة وهي تعني: الصلاح والطهر، ومنه: تربة طيبة، أي: طاهرة، والطيب خلاف الخبيث، كما تدل هذه المادة على الأمن وكثرة الخير. (٢٣) وقد وردت مادة الطيبة في القران نحوا من تسع وأربعين مرة، منها الطيبة في الزوجية وقال تعالى: ﴿الطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِينَ وَالطَيبَاتِ ﴾ (٣٣) والطيبات من الكلم للطيبين من الرجال والطيبون من الرجال للطيبات من الكم، ولها معنى ثان يقول الطبرسي المفسر الجليل رحمه الله والطيبات من الحسنات للطيبين من الرجال للطيبات من الرجال والطيبون من الرجال الطيبات من الحسنات المطيبات من الرجال الطيبات من الرجال الطيبون من الرجال الطيبون من الرجال الطيبات من الحسنات الحسنات العليبين من الرجال الطيبون من الرجال الطيبون من الرجال الطيبون من الرجال الطيبات من الحسنات العليبون من الرجال الطيبون من الرجال الطيبات من الحسنات العليبون من الرجال الطيبون من الرجال الطيبات من الحسنات العليبون من الرجال الطيبات من الحسنات العليبون من الرجال الطيبون من الرجال الطيبون من الرجال الطيبون من الحسنات العليبون من الرجال الطيبون من الرجال الله المواليبون من الرجال الطيبون من الرجال الطيبون من الرجال الله الموليبون من الرجال الله الموليبون من الرجال الموليبون من الرجال الموليبون من الرجال الموليبون من الرجال الموليبون الموليبون من الموليبون المول

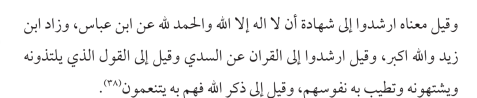
ومنها الطيبة في الذرية، قال تعالى: ﴿هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيّا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبةً ﴾ (٥٣). أي عند ذلك الذي رأى من فاكهة الصيف في الشتاء، وفاكهة الشتاء في الصيف على خلاف ما جرت به العادة ﴿دَعَا زَكَرِيّا رَبَّهُ ﴾ قال ﴿قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيّبةً ﴾ أي طمع في رزق الولد من العاقر على خلاف مجرى العادة فسأل ذلك وقوله (طيبة) أي مباركة عن السدي، قيل صالحة تقية العمل، وإنها أنث طيبة، وإنها سأل ولدا ذكرا على لفظ الذرية، كها قال الشاعر:

أبوك خليفَةٌ ولدتهُ أخرى وأنتَ خليفَةُ ذاكَ الكمالُ

وأماقوله: (انك سميع الدعاء) بمعنى قابل الدعاء ومجيب له، ومنه قول القائل سمع الله لمن حمده أي قبل الله دعاءه، وإنها قيل السامع للقابل المجيب لان من كان أهلا أن يسمع منه فهو أهل أن يقبل منه (٢٦).

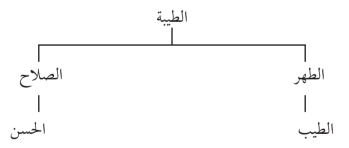
ومنها الطيبة في الأقوال، قال تعالى: ﴿وَهُدُوا إِلَى الطَّيِّبِ مِنَ الْقَوْلِ ﴾ (٢٧)، أي ارشدوا في الجنة إلى التحيات الحسنة يحيي بعضهم بعضا، ويحييهم الله، وملائكته بها،



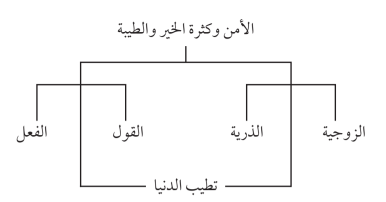


الطيبة في الفعل قال تعالى: ﴿ هُدُوا إِلَى صَرَاطِ الْحَمِيدِ ﴾ (٢٩) والحميد هو الله المستحق للحمد المستحمد إلى عباده بنعمه عن الحسن أي الطالب منهم أن يحمدوه، وروي عن النبي على انه قال ما احد أحب إليه الحمد من الله عز ذكره، وصراط الحميد هو طريق الإسلام وطريق الجنة (٢٠٠٠) وبتحقق الطيبة في العباد تطيب الدنيا والبلاد، قال تعالى: ﴿ وَالْبِلَدُ الطّيبُ يَخُرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴾ (٢١) (والبلد الطيب) معناه الأرض الطيب ترابه (يخرج نباته) أي زروعه خروجا حسنا ناميا زاكيا من غير كد ولا عناء (بإذن ربه) بأمر الله تعالى، وإنها قال بإذن ربه ليكون أدل على العظمة ونفوذ الإرادة من غير تعب ولا نصب (٢١).

نلحظ مما تقدم أن الطيبة تأتي على أنواع لكل نوع خصائصه المميزة، ومن خلال المخطط الدلالي الآتي:







#### ٥) السكن

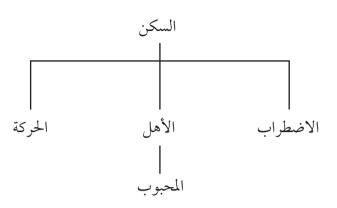
من لوازم الإنس السكن، وقد وردت مادته في القران الكريم سبع وستين مرة، والسكن: خلاف الاضطراب والحركة، والسكن: الأهل وكل ما سكنت إليه من محبوب (٣١).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْس وَاحِدَة وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا مَمْلَتْ مَمْلاً خَفِيفاً فَمَرَّتْ بِهِ فَلَمَّا أَثْقَلَت دَّعَوَا الله وَكُر عقيبه ما يدل التَّيْتَنَا صَالِحًا لَّنَكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴿ ( نَ نَ لَله تقدم ذكر الله تعالى ذكر عقيبه ما يدل على وحدانيته فقال (هو الذي خلقكم) والخطاب (لبني آدم من نفس واحدة) يعني على وحدانيته فقال (هو الذي خلقكم) والخطاب (لبني آدم من نفس واحدة) يعني وطأها آدم على و (جعل أي وخلق (منها زوجها) يعني حواء (ليسكن) آدم (إليها) ويأنس بها (فلما يغشيها) أي فلما أصابها كما يصيب الرجل زوجته يعني وطأها وجامعها (حملت حملا خفيفا) وهو الماء الذي حصل في رحمها وكان خفيفا (فمرت به) أي استمرت بالحمل على الخفة تقوم وتقعد، وتجيء وتذهب كما كانت من قبل لم يمنعها ذلك الحمل عن شيء من التصر ف (فلما أثقلت) أي صارت ذات ثقل لم يقال أثمرت الشجرة صارت ذات ثمر، وقيل معناه دخلت في الثقل كما يقال أصاف دخل في الصيف وأشتى دخل في الشتاء المعنى لما كبر الحمل في بطنها وتحرك أصاف دخل في الصيف وأشتى دخل في الشتاء المعنى لما كبر الحمل في بطنها وتحرك

وصارت ثقيلة به (دعوا الله ربهها) يعني آدم وحواء سألا الله تعالى عند كبر الولد في بطنها (لئن أتيتنا صالحا) أي أعطيتنا ولدا صالحا، عن أبي مسلم وقيل نسلا صالحا أي معافى سليها صحيح الخلقة عن الجبائي وقيل بشرا سويا عن ابن عباس وقيل غلاما ذكرا عن الحسن (لنكون من الشاكرين) لنعمتك علينا قال الجبائي وإنها قالا ذلك لأنهها أرادا أن يكون لهما أولاد يؤنسونهما في الموضع الذي كانا فيه لأنهما كانا فردين مستوحشين وكان إذا غاب احدهما عن الآخر بقي الآخر مستوحشا بلا مؤنس ويحتمل أيضا أن يكون أراد بقوله صالحا مطيعا فاعلا للخير مصلحا غير مفسد مفسد مفسد أيضا أن يكون أراد بقوله صالحا مطيعا فاعلا للخير مصلحا غير مفسد أيضا أن يكون أراد بقوله صالحا مطيعا فاعلا للخير مصلحا غير

والسكن هو الركن الركين للأنس، كقوله تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْم مِنْ شكل أنفسكم، ومن جنسكم (أزواجا)، وإنها مَنَّ سبحانه علينا بذلك لان الشكل إلى الشكل أميل عن أبي مسلم، وقيل معناه أن حواء خلقت من ضلع آدم عي عن قتادة، وقيل إن المراد بقوله من أنفسكم أن النساء خلقن من نطف الرجال (لتسكنوا إليها) أي لتطمئنوا إليها، وتألفوا بها ويستأنس بعضكم ببعض (وجعل بينكم مودة ورحمة) يريد بين المرأة وزوجها جعل سبحانه بينهما المودة والرحمة فهما يتوادان ويتراحمان و ما شيء أحب إلى أحدهما من الآخر من غير رحم بينهما قال السدي المودة المحبة والرحمة الشفقة (إن في ذلك) أي في خلق الأزواج مشاكلة للرجال (لآيات) أي لدلالات واضحات (لقوم يتفكرون) في ذلك ويعتبرون به ثم نبه سبحانه على آية أخرى فقال (ومن آياته) الدالة على توحيده (١٤٠٠).

ونلحظ مما تقدم أن لفظة السكن جاءت بدلالات وسياقات متعددة كما هو مبين في المخطط الدلالي الآتي:



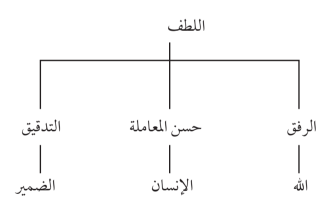
#### ٦) اللطف

من أسباب الأنس سيادة أخلاق اللطف أي: الرفق وحسن المعاملة، وقد وردت مادته في القران الكريم نحوا من ثهاني مرات، ومما ورد من اللطف بمعنى الرفق قوله تعالى ﴿اللهِ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ وَهُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ ﴾ (١٤) أي حفي بار بهم عن ابن عباس وعكرمة، وقيل اللطيف العالم بخفيات الأمور والغيوب والمراد هنا الموصل المنافع إلى العباد من وجه يدق إدراكه وذلك في الأرزاق التي قسمها الله لعباده وصرف الآفات عنهم وإيصال السرور والملاذ إليهم وتمكينهم بالقدر والآلات إلى غير ذلك من ألطافه التي لايوقف على كنهها لغموضها (١٤٩).

ووردت اللفظة أيضا بمعنى رفيق بعباده بارٌ بهم من حيث لا يعلمون، ويسبب لهم مصالحهم من حيث لا يحتسبون (١٠٠)، ومما ورد من اللطف بمعنى حسن المعاملة ما كان من أمر أهل الكهف وتوجيههم لمن خصوه بشراء طعامهم بالتلطف، كما جاء في قوله تعالى: ﴿فَلْيَنظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَاماً فَلْيَأْتِكُم بِرِزْق مِّنْهُ وَلْيَتَلَطَّفُ وَلَا يُشْعِرَنَ بِكُمْ أَحَداً ﴿نَيْلَطُفُ وأَلَيْ أَلُهُم وأحل ذبيحه عن ابن عباس قال لأن عامتهم يشعرَنَ بِكُمْ أَحَداً ﴿نَا الله الله وأحل ذبيحه عن ابن عباس قال لأن عامتهم

AC AR

كانت مجوسا وفيهم قوم مؤمنون يخفون إيانهم وقيل أطيب طعاما عن الكلبي وقيل أكثر طعاما من قولهم زكى المال إذا زاد عن عكرمة وذلك لان خير الطعام إنها يوجد عند من كثر طعامه وقيل كان من طعام أهل المدينة مالا يستحله أصحاب الكهف (فليأتكم برزق منه) أي فليأتكم بها ترزقون أكله (وليتلطف) أي وليدقق النظر ويتحيل حتى لا يطلع عليه وقيل وليتلطف في الشراء فلا يهاكس البائع ولا ينازعه (ولا يشعرن بكم أحدا) أي لا يخبرن بكم ولا بمكانكم أحدا من أهل المدينة (من وليحسن المعاملة مع من يشتري منه، إذ إحسان المعاملة يصنع المعجزات. ونستنتج على تقدم أن لفظة اللطف وردت بعدة معان، سوف نبينها من خلال المخطط الدلالي الآق:



#### ٧) الصداقة

سبب من أسباب الأنس: وردت مادتها في القران نحوا من مائة وخمسين مرة، ويدور معنى هذه المادة على اتفاق الضهائر على المودة (٥٣)، ومنها: الصديق أي:

السَّنَة الْثَالِثَةُ . الْجَلِد الثَّالِثُ . العَدَد الأول جُمِادَىٰ الأولِ ٣٠٤هـ آذارُ١٠٠٥مـ ٢٠٠١م



المخلص في الود، وسمي بذلك لأنه يصدق حبه النصيحة والود (١٥٠)، والصديق: فعيل بمعنى فاعل سئل بعض الحكماء: أي الرجلين أحب إليك أخوك أم صديقك؟ فقال: إنها أحب أخي إذا كان صديقي (٥٠٠).

وقد جعل الله تعالى الصديق في معية الأقارب تأكيدا لقوة مكانته ومدى الإنس به، وذلك في أثناء حديث القرآن عن فضيلة دخول البيوت والإطعام فيها، حيث قال تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمَريضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمَريضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُعْرَجِ حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمَريضِ حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمُعْرَجِ عَرَجٌ وَلا عَلَى الْمُعْرَبِ حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمُعْرَبِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ والمَديق هو الذي على الواحد وعلى الجمع قال جرير:

دعون الهوى ثم ارتمين قلوبنا باسهم أعداء وهن صديق

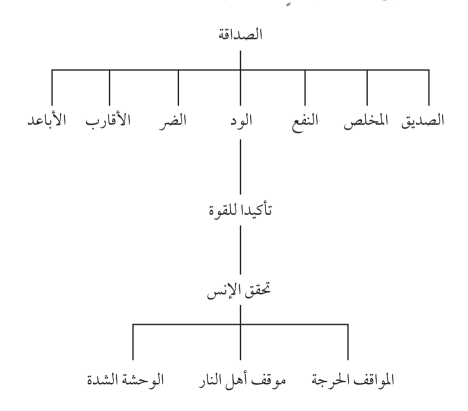
وقال الحسن وقتادة يجوز دخول الرجل بيت صديقه والتحرم بطعامه من غير استئذان في الأكل، وروي أن صديقا للربيع بن الهثيم دخل منزله واكل من طعامه فلما عاد الربيع إلى المنزل أخبرته جاريته بذلك فقال إن كنت صادقة فأنت حرة (٥٠٠).

وبين القران الكريم أن أهل النار في النار يحتمون كل من يتوقع به النفع أو يدفع به الضر فلا يجدون، فيتحسرون قائلين: ﴿مَا لَنَا مِن شَافِعِينَ ولا صَديق حَمِيم ﴾ (٥٠) يشفعون لنا ويسألون في أمرنا (ولا صديق حميم) أي ذو قرابة يهمه أمرنا والمعنى ما لنا من شفيع من الأباعد ولا صديق من الأقارب وذلك حين يشفع الملائكة والنبيون والمؤمنون وفي الخبر المأثور عن جابر بن عبد الله قال سمعت رسول الله

Je Leine

يقول إن الرجل يقول في الجنة ما فعل صديقي فلان وصديقه في الجحيم فيقول الله تعالى اخرجوا له صديقه إلى الجنة فيقول من بقي في النار فها لنا من شافعين ولا صديق حميم.

وروى العياشي بالإسناد عن حمران بن أعين عن أبي عبد الله عليه السلام قال والله لنشفعن لشيعتنا والله لنشفعن لشيعتنا حتى يقول الناس فيا لنا من شافعين ولا صديق حميم (١٠٠) يواسيهم أو يسليهم أو يتوجع، وهنا نلمح أن ذكر (الصديق) في أكثر المواقف حرجا ً □ كموقف أهل النار □ يبين عظم مكانته ومنزلته وفاعلية الإنس به في وقت الوحشة والشدة. ونلحظ من خلال المخطط الدلالي الآتي: ورود لفظة الصديق، والصداقة بمعان متعددة منها:

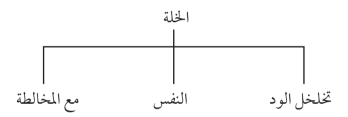


السَّنَة الثَّالِثَةُ . الْجَلَد الثَّالِثُ . العَدَد الأول جُنِادَىٰ الأولِ ٢٠٥٥هـ آذارُ٢٠٠٤مـ ٢٥٣ ع ٢٥٥ ع



#### ٨) الخلة

وردت مادتها في القران الكريم نحوا من ثلاث عشرة مرة، والخلة: مأخوذة من تخلخل الود للنفس مع المخالطة (٢١٠). وهي من لوازم الإنس وتحققه قال تعالى: ﴿الْأَخِلَاء يَوْمَئِذ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُو ۗ إِلَّا الْلَّقِينَ ﴾ (٢١٠)، معناه أن الذين تخالوا وتواصلوا في الدنيا يكون بعضهم أعداء لبعض ذلك اليوم يعني يوم القيامة وهم الذين تخالوا على الكفر والمعصية ومخالفة النبي على لما يرى كل واحد منهم من المغذاب بسبب تلك المصادقة ثم استثنى من جملة الإخلاء المتقين فقال (إلا المتقين) من المؤمنين الموحدين الذي خال بعضهم بعضا على الإيهان والتقوى فان تلك الخلة تتأكد بينهم يوم القيامة ولا تنقلب عداوة، ونلحظ (٢٦٠) ذلك من خلال المخطط الآتى:



#### ٩) الإيثار

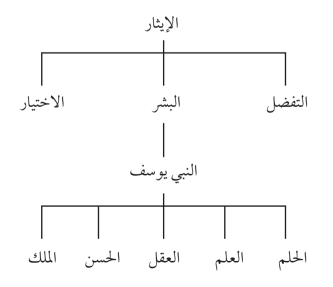
ومن التلازم الدّلالي للفظة الأنس الإيثار الذي لو لم تحدث دلالة الأنس مع الآخر لما حصل أو تحقق، فلا يؤثر الإنسان على نفسه إلا إذا كان مستأنساً بالآخر عملاً وعلاقة.

ورد ما يخص موضوعنا منه نحوا من خمس مرات، ومعنى الإيثار: التفضل، ومنه أثرته، أي: فضلته. قال تعالى في حق الأنصار: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهمْ وَلَوْ

AC OR

كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴿ (١٣) أي ويؤثرون المهاجرين ويقدمونهم على أنفسهم بأموالهم ومنازلهم (ولو كان بهم خصاصة) أي فقر وحاجة بين سبحانه أن إيثارهم لم يكن عن غنى عن المال ولكن كان عن حاجة فيكون ذلك أعظم لأجرهم وثوابهم عند الله تعالى.

ويروى إن انس بن مالك كان يحلف بالله تعالى ما في الأنصار بخيل ويقرأ هذه الآية (ومن يوق شح نفسه) أي ومن يدفع عنه ويمنع عنه بخل نفسه (فأولئك هم المفلحون) أي الناجحون الفائزون بثواب الله ونعيم جنته ومما أعطي المهاجرون دونهم من مال بني النضير (ويؤثرون على أنفسهم) أي ويؤثرون المهاجرين ويقدمونهم: ويقدمون المهاجرين وذوي الحاجة على أنفسهم، ولو كان بهم حاجة أو فقر، ومنه قول إخوة يوسف - مخاطبين اياه: ﴿تَالله لَقَدْ آثَرَكَ الله عَلَيْنَا ... ﴾(١٢) أي اقسموا بالله سبحانه (لقد آثرك الله علينا) أي فضلك واختارك الله علينا بالحلم، والعلم، والعقل، والحسن، والملك(٥٠) ولا يكون الإنس إلا بتوافر مادة الإيثار بين البشر. ونلحظ ذلك من خلال المخطط الدلالي الآتي:



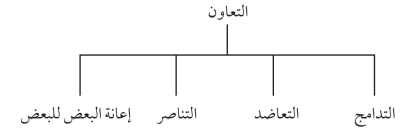


وهي من الألفاظ التي ترتبط بالأنس دلالياً.

### ١٠) التعاون

وردت مادته في القران الكريم نحوا من عشر مرات، والتعاون التدامج والتعاضد والتناصر وإعانة بعضهم بعضا<sup>(٢٦)</sup>، ومنه قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَهُو وَالتَّقُورَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الإِثْم وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُواْ اللهِّ إِنَّ اللهِ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿(٢٧) وهو استئناف كلام وليس بعطف على تعتدوا فيكون في موضع نصب أمر الله عباده بان يعين بعضهم بعضا على البر والتقوى وهو العمل بها أمرهم الله تعالى به واتقاء ما نهاهم عنه ونهاهم أن يعين بعضهم بعضا على الإثم وهو ترك ما أمرهم به وارتكاب ما نهاهم عنه من العدوان وهو مجاوزة ما حد الله لعباده في دينهم، وفرض لهم في أنفسهم عن ابن عباس وأبي العالية وغيرهما من المفسرين (٢٨).

ووردت ايضا في قوله تعالى على لسان ذي القرنين: ﴿فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْما ﴾ (١٩٥)، أي برجال فيكون معناه بقوة الأبدان، وقيل بعمل تعملونه معي عن الزجاج وقيل بآلة العمل وذلك زبر الحديد والصفر (اجعل بينكم وبينهم ردما) أي سدا وحاجزا قال ابن عباس الردم اشد الحجاب وقيل هو السد المتراكب بعضه على بعض (٧٠٠). ونلحظ ذلك من خلال المخطط الدلالي الآتي:







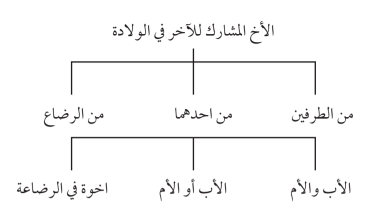


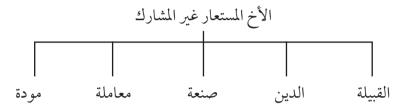
وهو ما يتفق في الدلالة معجماً وسياقاً، وهي دلالات تؤلف الوجه الآخر لدلالة الإنس التي منها الإنسان، وبخاصة إذا علمنا انه (المعنى) صادر عن الإنسان، لكان أنسه بغيره.

## ١١) الأخوة

يمتاج معنى (الأنس) الى طرفين حتى يأنس أحدهما بالآخر، وهذا في الأقل، وهو قابل للكثرة وهذه الأطراف تحتاج إلى علاقة لذلك الحدث (الأنس)، ومن هذه العلاقة هي الأخوة التي تتوهج فيها دلالة الأنس بشكل كبير. وقد وردت مادتها نحوا من اثنتين وتسعين مرة، والأخ: هو المشارك لآخر في الولادة من الطرفين أو من احدهما أو من أرضاع، ويستعار لكل مشارك لغيره في القبيلة أو الدين أو في صنعة أو معاملة أو في مودة أو في غير ذلك من المناسبات (١٧٠). قال تعالى مبينا ما يجب أن يكون عليه أهل الإيمان: ﴿إِنَّهَا اللَّوْمُنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ (٢٧٠). أي في الدين يلزم نصرة بعضهم بعضا (فأصلحوا بين أخويكم) أي بين كل رجلين تقاتلا، وتخاصها، ومعنى الاثنين يأتي على الجمع لان تأويله بين كل أخوين يعني فأنتم إخوة للمتقاتلين فأصلحوا بين الفريقين أي كفوا الظالم عن المظلوم، وأعينوا المظلوم واتقوا الله (١٧٠)، وقال سبحانه وصفا الهل الجنة: ﴿إِخْوَاناً عَلَى سُرُر مُّتَقَابِلِينَ ﴾ (١٧٠)، أي يكونون أخوانا متوادين يريد مثل الإخوان فيصفو لذلك عيشهم (١٧٠)، ولا انس من دون أخوة. نلحظ عا يريد مثل الإخوان فيصفو لذلك عيشهم (١٥٠)، ولا انس من دون أخوة. نلحظ عا الدلالي الآتي:





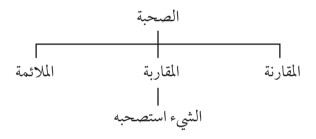


#### ١٢) الصحبة

الصحبة علاقة أخرى بين متوادين، إخوة كانواأو أصدقاء أو أرحاماً أو سفرا ولا تكون إلا في أطراف متلائمة. ووردت مادتها في القران الكريم سبع وتسعين مرة، وهي أصل واحد يدل على مقارنة شيء ومقاربته، وكل شيء لاءم شيئا فقد استصحبه (٢٧). ومن ذلك قوله سبحانه على لسان لقمان توجيها لابنه وهو يعظه: وصاحبه أي الدُّنْيَا مَعْرُوفاً ... (٧٧)، المراد الوالدان أي وأحسن إليها، وأرفق بها في الأمور الدنيوية وان وجبت نحالفتها في أبواب الدين لمكان كفرهم (٨٧)، قوله عز اسمه: وإلا تَنصُرُ وهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ اثْنَيْن إِذْ هُمَا في الْغَار إِذْ يَقُولُ لَصَاحبه لا تَعْزَنْ إِنَّ الله مَعَنَا فَأَنزَلَ الله سَكينَتُهُ عَلَيْه وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمُ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلمَة الله هي الْعُلْيَا وَالله عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٩٠)، ثم أعلمهم كَلمَة الله مَعَنَا فَائمَلُ وكَلمَةُ الله هي الْعُلْيَا وَالله عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٩٠)، ثم أعلمهم كَلمَة الله هي الْعُلْيَا وَالله عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٩٠)، ثم أعلمهم

All of

الله سبحانه أنهم إن تركوا نصرة رسوله لم يضره ذلك شيئا كما لم يضره قلة ناصريه حين كان بمكة وهم به الكفار فتولى الله نصره فقال (إلا تنصروه فقد نصره الله) معناه إن لم تنصروا النبي صلى الله عليه وآله وسلم على قتال العدو فقد فعل الله به النصر (إذ أخرجه الذين كفروا) من مكة فخرج يريد المدينة (ثاني اثنين) يعني انه كان هو وأبو بكر (إذ هما في الغار) ليس معها ثالث أي وهو احد اثنين ومعناه فقد نصره الله منفردا من كل شيء إلا من أبي بكر والغار الثقب العظيم في الجبل وأراد به هنا غار ثور وهو جبل بمكة (إذ يقول لصاحبه) أي إذ يقول الرسول لأبي بكر (لا تحزن) أي لا تخف إن الله معنا (٨٠٠). وقد وردت عدة معان للفظة الصحبة سنبينها من خلال المخطط الدلالي الآتي:



١٢) الأهل

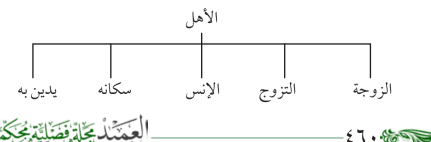
ورد هذا اللفظ في القران الكريم نحوا من مائة وست وعشرين مرة، فأهل الرجل: زوجه، والتأهل: التزوج، وأهل الرجل اخص الناس به، وأهل البيت: سكانه، وأهل الإسلام: من يدين به، وكل شيء أهل مكانا فهو آهل وأهلي (١٨٠١)، ومنه قوله تعالى على لسان يوسف عليه مخاطبا أخوته: ﴿وَأْتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (٢٨١)، إذ عاد بصيرا وهذا كان معجزا منه إذ لا يعرف أنه يعود بصيرا بإلقاء القميص على وجهه إلا بالوحي وقيل إن يوسف قال إنها يذهب بقميصي من ذهب به أولا فقال

السَّنَة الْثَالِثَةُ . الْجَلَد الثَّالِثُ . العَدَد الأول جُمِادَىٰ الأولِ ٢٠١٥هـ آذارُ١٠٠٥م ٢٥٠٥ و ٤٥٥ المؤلِّ



يهو ذا أنا ذهبت به وهو ملطخ بالدم فأخبرته أنه أكله الذئب قال فاذهب مذا أيضا و أخبره انه حي وأفرحه كها حزنته فحمل القميص وخرج حافيا حاسرا حتى أتاه وكان معه سبعة أرغفة وكانت مسافة بينها ثانين فرسخا فلم يستوف الأرغفة في الطريق.

وروى الواحدي بإسناده يرفعه إلى انس بن مالك عن رسول الله صلى الله عليه واله وسلم قال أن نمرود الجبار لما ألقي إبراهيم في النار نزل إليه جبرائيل بقميص من الجنة وطنفسة من الجنة فالبسه القميص وأقعده على الطنفسة (٨٣)، وما ورد على لسان نبي الله موسى مخاطبا زوجه ﴿إِذْ رَأَى نَاراً فَقَالَ لأَهْله امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَّعَلِّي آتيكُم مِّنْهَا بِقَبَسِ أَوْ أُجِدُ عَلَى النَّارِ هُدِّي ﴾(١٨٤)، عن ابن عباس قال وكان موسى رجلا غيورا لا يحب الرفقة لئلا ترى امرأته فلما قضى الأجل وفارق مدين خرج ومعه غنم وكان أهله على أتان وعلى ظهرها جوالق فيها أثاث البيت فاضل الطريق في ليلة مظلمة وتفرقت ماشيته ولم ينقدح زنده وامرأته في الطلق فرأى نارا من بعيد كانت عند الله نورا وعند موسى نارا (فقال) عند ذلك (لأهله) وهي بنت شعيب كان تزوجها بمدين (امكثوا) أي ألزموا مكانكم قال مقاتل وكانت ليلة الجمعة في الشتاء والفرق بين المكث والإقامة أن الإقامة تدوم والمكث لا يدوم (أني آنست نارا) أي أبصرت نارا (لعلى آتيكم منها بقبس) أي بشعلة اقتبسها من معظم النار تصطلون جا(٥٨) ونلحظ مما تقدم أن لفظة الأهل وردت بمعان متعددة، سنو ضحها في المخطط الدلالي الآتي:





#### المبحث الثالث

# التلازم الدّلالي الإيحائي لمعنى الأنس في القرآن الكريم

ونبحث في هذا المجال دلالة الأنس وما توحيه هذه الدلالة، وهي تنصب تحت مفهوم الدلالة الهامشية لتكون معادلاً لما سبق من الألفاظ التي انصبت تحت مفهوم الدلالة المركزية. ومن هذه الألفاظ:

#### ١) الرحمة:

وردت مادتها في القران الكريم ثلاثهائة وأربعين مرة. وهي: أصل واحد يدل على الرقة والعطف والرأفة والرحم: علاقة القرابة، وسميت الأنثى رحما، لان منها يكون ما يرحم ويرق له من ذرية (٢٨).

ومن أمثلة الرحمة بمعنى الرقة والرأفة قوله تعالى وصفا رسولنا الكريم الله عليه واله وسلم: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ الله عليه واله وسلم: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿(١٨)، عنى بالرسول محمدا عَنه أي جاءكم رسول من جنسكم من البشر ثم من العرب ثم من بني إساعيل عن السدي وقيل إن الخطاب للعرب وليس في العرب قبيلة إلا وقد ولدت النبي صلى الله عليه واله وسلم وله فيهم نسب عن ابن عباس.

وقيل معناه انه من نكاح لم يصبه شيء من ولادة الجاهلية عن الصادق السيان (عزيز عليه ما عنتم) معناه شديد عليه عنتكم أي ما يلحقكم من الضرر بترك الإيهان

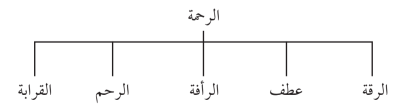




وقيل معناه شديد عليه ما أثمتم عن الكلبي والضحاك وقيل ما أعنتكم وضركم عن القتيبي وقيل ما هلكتم عليه عن ابن الانباري (حريص عليكم) معناه حريص على من لم يؤمن عن الحسن وقتادة (بالمؤمنين رؤوف رحيم) قيا هما واحد والرأفة شدة الرحمة.

وقيل رؤوف بالمطيعين منهم رحيم بالمذنبين وقيل رؤوف باقربائه رحيم بأوليائه رؤوف لمن رآه رحيم بمن لم يره وقال بعض السلف لم يجمع الله سبحانه لأحد من الأنبياء بين اسمين من أسهائه إلا للنبي شي فانه قال بالمؤمنين رؤوف رحيم وقال إن الله بالناس لرؤوف رحيم (٨٨).

وذكر سبحانه وتعالى الرحمة بقوله: ﴿وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١٩)، ثم أمر سبحانه نبيه بتعظيم المؤمنين فقال مِن بَعْدِه وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١٩)، ثم أمر سبحانه نبيه بتعظيم المؤمنين فقال (وإذا جاءك) يا محمد (الذين يؤمنون) أي يصدقون (بآياتنا) أي بحججنا وبراهيننا (فقل سلام عليكم) ذكر فيه وجوه، (كتب ربكم) أي أوجب ربكم (على نفسه الرحمة) إيجابا مؤكدا عن الزجاج قال إنها خوطب الخلق بها يعقلون وهم يعقلون أن الشيء المؤخر إنها يحفظ بالكتاب وقيل معناه كتبه في اللوح المحفوظ (١٩)، ونلحظ أن لفظة الرحمة وردت بدلالات لغوية مختلفة سنبينها من خلال المخطط الدلالي الآتي:





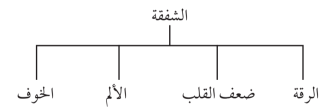




#### ٢) الشفقة:

وردت مادتها في القران الكريم نحوا من إحدى عشرة مرة، والشفقة ضرب من الرقة وضعف القلب ينال الإنسان ومن ثم يقال للأم إنها تشفق على ولدها أي: ترق له (٩١)، قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَخْشُوْنَ رَبَّهُم بِالْغَيْبِ وَهُم مِّنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴾ (٩١) أي في حال الخلوة والغيبة عن الناس وقيل في سرائرهم من غير رياء (وهم من الساعة) أي من القيامة وأهوالها (مشفقون) أي خائفون (٩٢) أي أنهم رقت قلوبهم وصفت نفوسهم فخافوا وحذروا من لقاء الله تعالى، ويحكي ربنا عن أهل الجنة قولهم: ﴿… إنّا كُنّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴾ (٩٤) أي خائفين في دار الدنيا من العذاب (٩٥)، أي: كنا قبل في الدنيا ونحن بين أهلينا خائفين ربنا، مشفقين من عذابه وعقابه يوم القيامة.

وعليه فلا أنس ألا بصحبة الشفقة. ونلحظ في الآيات الكريهات أن لفظة الشفقة جاءت بعدة معان وهي ماتوحي به لفظة الشفقة التي هي من مستلزمات الأنس سنوضحها في المخطط الدلالي الآتي:



#### ٣) الشفاعة:

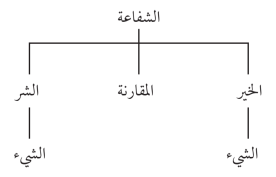
وردت مادتها في القران الكريم نحوا من إحدى وثلاثين مرة، وهي أصل واحد يدل على مقارنة الشيء، شفع فلان لفلان إذ جاء ثانية ملتمسا مطلبه ومعينا له(٩٦).

السَّنَة الْثَالِثَةُ . الْجَلِد الثَّالِثُ . العَدَد الأول مُجْلِادَىٰ الْأُولِ ٢٠٥٥هـ آذارُ١٠٤م ٢٠٠٠ عن الم



والشفاعة تكون في الخير وتكون في الشر، والتي يتحقق معها الأنس لا تكون إلا في الخير قال تعالى: ﴿مَّن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا...﴾ (١٩٠)، قيل فيه أقوال أحدها إن معناه من يصلح بين اثنين (يكن له نصيب منها) أي يكن له أجر منها أي: وقيل من يسع إلى حصول غيره على الخير يكن له بشفاعته نصيب من الثواب (١٩٩).

وقد ذكر ربنا العزيز الحكيم الشفاعة التي تدل على الشر بقوله تعالى: ﴿فَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ (١٠٠٠)، أي شفاعة الملائكة والنبيين كها نفعت الموحدين عن ابن عباس في رواية عطاء وقال الحسن لم تنفعهم شفاعة ملك ولا شهيد ولا مؤمن ويعضد هذا الإجماع على أن عقاب الكفر لا يسقط بالشفاعة وقد صحت الرواية عن عبد الله بن مسعود قال يشفع نبيكم صلى الله عليه واله وسلم رابع أربعة جبريل ثم إبراهيم ثم موسى أو عيسى ثم نبيكم صلى الله عليه واله وسلم لا يشفع احد أكثر مما يشفع فيه نبيكم صلى الله عليه واله وسلم لا يشفع ثم الشهداء ويبقى قوم في جهنم فيقال لهم سلككم في سقر (۱۰۰۱)، وقد وردت لفظة الشفاعة بمعنيين هما في الخير والشر، وقد وجدناهما في أي الذكر الحكيم. وسيتضح ذلك من خلال المخطط الدلالي الآتي:

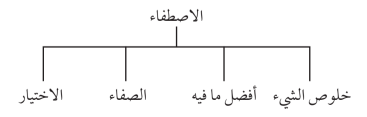




#### ٤) الاصطفاء:

وردت مادته في القران أربع عشرة مرة، واصل الصفا: خلوص الشيء من الشوب، ومنه: الصفا للحجارة الصافية، والاصطفاء: تناول صفو الشيء أي أفضل ما فيه (١٠٢).

واصطفاء الله بعض عباده يكون بإيجاده تعالى إياه صافيا عن الشوب الموجود في غيره وغايات الأنس تكمن في اصطفاء الله لعبده، قال تعالى: ﴿الله يَصْطَفِي مِنَ الْلَائِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ النَّاسِ إِنَّ الله سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿(١٠٢)، يعني جبرائيل وميكائيل (ومن الناس) يعني النبيين (إن الله سميع بصير) سميع بأقوالهم بصير بضهائرهم وأفعالهم (١٠٠) وقوله تعالى: ﴿قُلِ الْحَمْدُ لِله وَسَلَامٌ عَلَي عِبَادِهِ اللَّذِينَ اصْطَفَى وأفعالهم (١٠٠)، قل يا محمد (الحمد لله) شكرا على نعمه بان وفقنا للإيهان وقيل الحمد لله على هلاك الأمم الكافرة (وسلام على عباده الذين اصطفى) أي اصطفاهم الله واجتباهم واختارهم على بريته وهم الأنبياء عن مقاتل وقيل هم أصحاب النبي محمد على السلام عن ابن عباس والحسن وقيل هم امة محمد الله ومعنى السلام على المدوا مما عذب الله به الكفار عن الكلبي وقيل هم آل محمد عليهم أضم سلموا مما عذب الله به الكفار عن الكلبي وقيل هم آل محمد عليهم أفضل الصلاة والسلام والذين اصطفى من تخيرهم سبحانه لرسالته (١٠٠٠). وقد وردت لفظة الاصطفاء بعدة معان منها سنوضحه في المخطط الدلالي الآتي:





# ٥) الإصلاح:

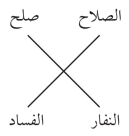
وردت مادته في القران الكريم مائة وثمانين مرة والصلاح ضد الفساد، والصلح يختص بإزالة النفار بين الناس، ولن يكون إصلاح إلا بعد توافر شروط الصلاح، قال تعالى في الصالحين من أهل الكتاب: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَيَأْمُرُونَ قال تعالى في الصالحين من أهل الكتاب: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللّهُ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللّهُ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَيَأْمُرُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَأُولَئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ (١٠٠) أي بتوحيده وصفاته (واليوم الآخر) المتأخر عن الدنيا يعني البعث يوم القيامة (ويأمرون بالمعروف) بالإقرار بنبوة محمد وينهون عن المنكر) عن إنكار نبوته (ويسارعون في الخيرات) أي يبادرون إلى فعل الخيرات والطاعات خوف الفوات (ويسارعون في الخيرات) أي يبادرون إلى فعل الخيرات والطاعات خوف الفوات بالموت وقيل معناه يعملون الأعمال الصالحة غير متثاقلين فيها لعلمهم بجلالة موقعها وحسن عاقبتها (وأولئك من الصالحين) أي جملتهم وفي عدادهم وهذا نفي لقولهم ما آمن به إلا شرارنا (١٠٠٠).

ومنه قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَى بِظُلْم وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ (١٠٩)، وذكر في تأويله وجوه أحدها إن المعنى وما كان ربك ليهلك القرى بظلم منه لهم ولكن إنها يهلكهم بظلمهم لأنفسهم كها قال إن الله لا يظلم الناس شيئا، وثانيها إن معناه لا يؤاخذهم بظلم واحدهم مع أنه لايبتنى للأنس معنى إذا لم يرتكز على الصلاح، فضلا عن أن الدلالة الإيحائية للأنس فيها كثير من الركون الى الصلاح لأن الفرد لايتوقع من الآخر، إذا أنس به سوى الصلاح؛ أكثرهم مصلحون ولكن إذا عم الفساد وظلم الأكثرون عذبهم (١١٠)، والصلاح شرط أصيل من شروط الأنس. وقد وردت بعض معان لفظة الصلاح للدلالة على الأنس وكها مبين في المخطط الدلالي الآتي:









٦) العزة:

وردت مادة هذا اللفظ في القران مائة وتسع عشرة مرة، والعزة حالة مانعة للإنسان من أن يغلب، وقد يمدح بها تارة، ويذم بها تارة أخرى، قال تعالى في شان أهل العزة المذمومة ﴿بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ ﴾ (١١١)، من أهل مكة (في عزة) أي في تكبر عن قبول الحق وحمية جاهلية عن قتادة ويدل عليه قوله (أخذته العزة بالإثم) وقيل في ملكه واقتدار وقوة بتمكين الله إياهم (وشقاق) أي عداوة وعصيان ومخالفة لأنهم يأنفون عن متابعتك ويطلبون مخالفتك ثم خوفهم سبحانه (١١٢٠)، فالعزة هنا الحمية والفراق، وهذه لا تثمر أنسا، بل التي تنتج الأنس والتعاضد هي العزة بالله، إذ هي الحقيقية قال تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَهِ الْعِزَّةُ جَمِيعاً ﴾ (١١٣٠).

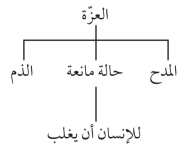
اختلف في معناه فقيل المعنى من كان يريد علم العزة وهي القدرة على القهر والغلبة لمن هي فإنها لله جميعا عن الفراء وقيل معناه من أراد العزة فليتعزز بطاعة الله فان الله تعالى يعزه عن قتادة يعني أن قوله (فلله العزة جميعا) معناه الدعاء إلى طاعة من له العزة كما يقال من أراد المال فالمال لفلان أي فليطلبه من عنده يدل على صحة هذا ما رواه انس عن النبي أنه قال إن ربكم يقول كل يوم أنا العزيز فمن أراد عز الدارين فليطع العزيز (١١٠١)، وقال أيضا ﴿ للله وَلِلمُؤُمنِينَ ﴾ (١١٠٠)، عن الذينا وإدخاهم الجنة في بإعلاء الله كلمته وإظهاره دينه على الأديان بنصرته إياهم في الدنيا وإدخاهم الجنة في



العقبى وقيل ولله العزة بالربوبية ولرسوله بالنبوة وللمؤمنين بالعبودية اخبر سبحانه بذلك ثم حققه بان اعز رسوله والمؤمنين وفتح عليهم مشارق الأرض ومغاربها وقيل عز الله خمسة عز الملك، والبقاء، وعز العظمة، والكبرياء، وعز البذل والعطاء، وعز الرفعة والعلاء، وعز الجلال والبهاء وعز الرسول (۱۱۱). وقد وردت العزة بعدة معان ستتضح من خلال المخطط الدلالي الآتي:



وهذه أيضاً دلالات أخرى في هذا المخطط توحى بالعزة.



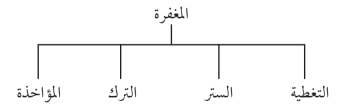






#### ٧) المغفرة:

وردت في القران نحوا من مائتين وثلاث وثلاث مرة، واصل (الغفر): التغطية والستر، وترك المؤاخذة بالذنب، فكل ساتر شيء فهو غافره (۱۱۷) والمجتمع الذي يسوده الأنس مجتمع متغافر، قال تعالى في الصالحين من عباده: ﴿وَإِذَا مَا غَضِبُوا يَسوده الأنس مجتمع متغافر، قال تعالى في الصالحين من عباده: ﴿وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴿١٨١٥)، وصنف ينتصرون عمن ظلمهم وهم الذين ذكروا في هذه الآية فمن انتصر واخذ بحقه ولم يجاوز في ذلك ما حدالله فهو مطبع لله ومن أطاع الله فهو معمود عن ابن زيد (۱۱۹)، أي: يغفرون للمسيء إساءته، وقد رغب الله في هذا الخلق فقال تعالى: ﴿وَإِن تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿١٢٠١)، أي تتجاوزوا عنهم وتستروا ما سبق منهم أن عادوا إلى الحالة الجميلة وذلك أن الرجل من هو لاء إذا هاجر ورأى الناس قد سبقوه بالهجرة وفقهوا في الدين هم إن يعاقب زوجته وولده الذين ثبطوه عن الهجرة وان يلحقوا به في دار الهجرة لم ينفق عليهم فأمر سبحانه بالعفو والصفح (فان الله غفور رحيم) يغفر لكم ذنوبكم وير همكم وقيل هو عام أي إن تعفوا وتصفحوا عمن ظلمكم فان الله يغفر بذلك كثيرا من ذنوبكم عن الجبائي (۱۲۰۱). وقد وردت لفظة ظلمكم فان الله يغفر بذلك كثيرا من ذنوبكم عن الجبائي (۱۲۰۱).



#### ٨) الفرح:

ورد في القران اثنتين وعشرين مرة، وهو انشراح الصدر(١٢٢)، وهو من نتائج

السَّنَة الْثَالِثَةُ . الْجَلَد الثَّالِثُ . العَدَد الأول جُمِادَىٰ الأولِ ٢٠١٥هـ آذارُ١٠٠٥م ٢٠٠٠ و ٢٠٦٠ الم



الأنس، لأن الذي يأنس بالآخر تنفرج أساريره له ويفرح به فضلا عن أن من يسمع لفظة الأنس يشعر بالغبطة والفرح.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مُّمَّا فَيْمَعُونَ ﴾ (١٢٣)، معناه قل يا محمد بأفضال الله وبنعمته فانه يجوز إطلاق الفاصل على الله تعالى فوضع الفضل في موضع الأفضال (فبذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون) قال الزجاج قوله بذلك بدل من قوله بفضل الله وبرحمته وهو يدل على انه يعني به القرآن أي فبذلك فليفرح الناس لأنه خير لكم يا أصحاب محمد مما يجمعه هؤلاء القرآن أي فبذلك فليفرح الناس لأنه خير لكم يا أصحاب محمد مما يجمعه هؤلاء الكفار من الأموال ومعنى الآية قل لهؤلاء الفرحين بالدنيا المعتدين بها الجامعين لها إذا فرحتم بشيء فافرحوا بفضل الله عليكم ورحمته بإنزال هذا القرآن وإرسال محمد إليكم فأنكم تحصلون بها نعيا دائها مقيا هو خير لكم من هذه الدنيا الفانية وقيل فضل الله هو القرآن ورحمته الإسلام (١٢٥)، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فِي بِضْعِ سِنِينَ لِلّهِ فَضِلُ اللهُ هو القرآن ورحمته الإسلام (١٢٥)، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فِي بِضْعِ سِنِينَ لِلّهُ فَضُلُ اللهُ هو القرآن ورحمته الإسلام (١٢٥)، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فِي بِضْعِ سِنِينَ لِلّهُ فَضُلُ اللهُ هو القرآن ورحمته الإسلام (١٢٥)، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فِي بِضْعِ سِنِينَ لِلّهُ اللهُ مُن قَبْلُ وَمِن بَعْدُ وَيَوْمَئِذِ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (١٢٥).

وهذه من الآيات الدالة على أن القرآن من عند الله عز وجل لأن فيه أنباء ما سيكون وما يعلم ذلك إلا الله عز وجل (لله الأمر من قبل ومن بعد) أي من قبل أن غلبت الروم ومن بعد أن غلبت فان شاء جعل الغلبة لأحد الفريقين على الآخر وان شاء جعل الغلبة للفريق الآخر عليهم وان شاء أهلكهما جميعا (ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله) أي ويوم يغلب الروم فارسا يفرح المؤمنون بدفع الروم فارسا عن بيت المقدس لا بغلبة الروم على بيت المقدس فأنهم كفار، ويفرحون أيضا لوجوه أخر وهو اغتهام المشركين بذلك ولتصديق خبر الله عزوجل وخبر رسوله ولأنه مقدمة لنصرهم على المشركين بذلك ولتصديق خبر الله عزوجل وخبر رسوله مين في المخطط الدلالي الآتي:





#### ٩) النصرة:

وردت مادتها مائة واثنتين وأربعين مرة. والنصر: العون، ونصرة الله للعبد ظاهرة، ونصرة العبد لله هي نصرته لعباده والقيام بحفظ حدوده، ورعاية عهوده، واعتناق أحكامه واجتناب نهيه (١٢٧٠).

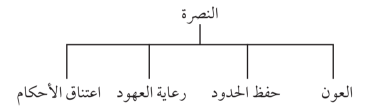
ومنه قوله تعالى في حق الأنصار: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ آوَواْ وَنَصَرُواْ أُولَئِكَ هُمُ اللَّوْمِنُونَ حَقّاً هُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿(١٢٨)، اللهِ وَاللهِ وَهَاجُرُوا مِن ديارهم وأوطانهم يعني من مكة إلى المدينة وجاهدوا مع ذلك في إعلاء دين الله (والذين آووا ونصروا) أي ضموهم إليهم ونصروا النبي صلى الله عليه وآله وسلم (أولئك هم المؤمنون حقا) أي أولئك الذين حققوا أيهانهم بالهجرة والنصرة بخلاف من أقام بدار الشرك، وقيل أن الله حقق أيهانهم بالبشارة التي بشرهم بها ولم يكن لمن لم يهاجر ولم ينصر مثل هذا (١٣٠٠).

وقال سبحانه في حق من يتبع النبي ﷺ: ﴿الَّذِينَ آمَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَالَّبَعُواْ النَّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُوْلَئِكَ هُمُ اللَّفْلِحُونَ ﴾(١٣١١)، أي بهذا النبي وصدقوه في نبوته (وعزروه) أي عظموه ووقروه ومنعوا عنه أعداءه (ونصروه) عليهم (واتبعوا النور) معناه القرآن الذي هو نور في القلوب كها أن الضياء نور في العيون ويهتدي به الخلق في أمور الدين كها يهتدون بالنور في أمور الدنيا (الذي أنزل معه) أي أنزل





عليه وقد يقوم (مع) مقام (على) كما يقوم (على) مقام (مع) وقيل معناه أنزل في زمانه وعلى عهده ويروى أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال لأصحابه أي الخلق أعجب إيهانا قالوا الملائكة فقال الملائكة عند ربهم فما لهم لا يؤمنون قالوا فالنبيون قال النبيون يوحى إليهم فما لهم لا يؤمنون قالوا فنحن يانبي الله قال أنا فيكم فما لكم لا تؤمنون إنها هم قوم يكونون بعدكم يجدون كتابا في ورق فيؤمنون به (١٣٢١)، ومما لا شك فيه أن الأوائل قد ضربوا ارفع الأمثلة في نصرة الله ورسوله، وقد وردت لفظة النصرة بعدة معان كما مبينة في المخطط الدلالي الآتي:



# ١٠) الولاء:

ولعل آخر لفظ توحي به لفظة الأنس هو لفظ الولاء وهو من الألفاظ اللازمة للأنس، لأن الأخير لايحصل معناه إلا بأن يردف بالولاء بمجرد تلفظها توحي بالأنس ودلالاته. وهو يعني: القرب من حيث المكان، ومن حيث النسبة ومن حيث الدين، ومن حيث الصداقة والنصرة والاعتقاد (۱۳۳۱)، ومنه قوله تعالى: ﴿وَاللَّوْمِنُونَ وَاللَّوْمِنُونَ وَاللَّوْمِنُونَ وَاللَّوْمِنُونَ وَاللَّهُمْ مَا وَلِياء بَعْض ﴿(۱۳۳). أي: نصراء بعض، أي بعضهم أنصار بعض يلزم كل واحد منهم نصرة صاحبه وموالاته حتى أن المرأة تهيئ أسباب السفر لزوجها إذا خرج وتحفظ غيبة زوجها وهم يد واحدة على من سواهم (۱۳۴).

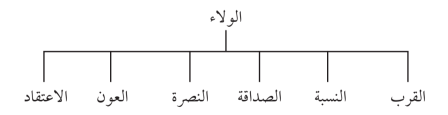
وقال عز اسمه في موضع أخر: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ الْيَهُودَ





AC AR

وَالنّصَارَى أَوْلِيَاء بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْض وَمَن يَتَوَهُّم مّنكُمْ فَإِنّهُ مِنْهُمْ إِنّ الله لا يَهْدِي النّقوم النّقوم النّقوم النّقل الله و النصارى أمر سبحانه عقيب ذلك بقطع موالاتهم والتبرء منهم فقال (يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا اليهود والنصارى أولياء) أي لا تعتمدوا على الاستنصار بهم متوددين إليهم وخص اليهود والنصارى بالذكر لأن سائر الكفار بمنزلتها في وجوب معاداتهم (بعضهم أوليا بعض) ابتداء كلام أخبر سبحانه أن بعض الكفار ولي بعض في العون والنصرة ويدهم واحدة على المسلمين وفي هذه دلالة على أن الكفر كله كالملة الواحدة في أحكام المواريث لعموم قوله (بعضهم أولياء بعض) وقال الصادق لا تتوارث أهل ملتين ونحن نرثهم ولا يورثوننا (ومن يتولهم منكم) أي من استنصر بهم واتخذهم أنصارا (فانه منهم) أي هو كافر مثلهم عن ابن عباس والمعنى انه محكوم له حكمهم في وجوب لعنه والبراءة منه وانه من أهل النار (أن الله لا يهدي القوم الظالمين) إلى طريق الجنة لكفرهم واستحقاقهم العذاب الدائم بل يضلهم عنها إلى طريق النار(١٣٠١)، ونلحظ مما تقدم أن لفظة ولاء وردت بمعان متعددة منها ما سنوضحه في المخطط الدلالي الآتي:







# الخاتمة ونتائج البحث

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد المصطفى وآله الطيبين الطاهرين.

بعد هذه الرحلة الشيقة في رحاب كتاب الله العزيز ومن خلال تتبعنا لألفاظ الأنس والألفاظ التي أعطت تلازماً دلاليًا مع لفظة الأنس قي القرآن الكريم وجدنا أن من نتائج البحث المهمة التي ظهرت في أثنائه:

- أن التلازم الدلالي مصطلح يتناسب تطبيقيا مع ما ذكره البحث من ألفاظ.وهو
   من مجريات الباحثين.
  - ٢. فرضت هذه الدلالات على أن يكون التقسيم على مايآتي:

أ) التلازم الدلالي في البنية.

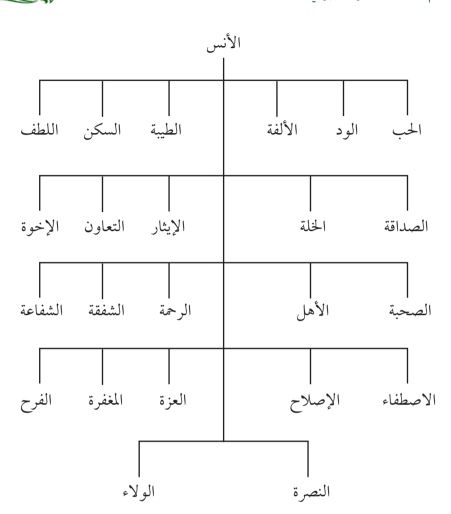
ب) التلازم الدلالي في التركيب وهو معجم استصحابي.

ج) التلازم الدلالي في المعنى وهو معجم إيحائي. وقد عُني الباحث بالجانب الثالث كثيراً، لأنه هدفه الرئيس في التناول.

٣. وأخيراً نستنتج أن أهم الألفاظ التي يقاسم بعضها بعضا في الانضواء تحت
 دلالة الأنس، يمكن أن توضح من خلال المخطط الدلالي الآتي:







.....

- ١. ينظر: قاموس المعاني مادة (أنس).
  - ٢. سورة النساء: ٦.
- ٣. ينظر: لسان العرب (مادة أنس).
  - ٤. سورة الفرقان: ٩٤.
  - ٥. سورة القرة: ١٠٦.
  - ٦. سورة الكهف: ٦٣.
    - ۷. سورة طه: ۱۰.



- ٨. ينظر: معجم الرائد.
  - ٩. سورة النور: ٢٧.
  - ١٠. سورة النساء:٦.
- ١١. سورة القصص: ٢٩.
- ١٢. ينظر معجم اللغة العربية المعاصرة ١٠.
  - سورة طه ١١٥.
  - ١٤. المزهر في علوم اللغة (١/ ٢٧٤).
    - ١٥. ينظر: محاضرات الوائلي:٤٣.
- ١٦. ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القران الكريم ٩٣ □ ٩٤.
  - ١٧. سورة آل عمران: ٣٢.
  - ١٨. مجمع البيان في تفسير القرآن: ٧٣٢.
    - ١٩. سورة آل عمران: ١٤.
  - .٢٠ مجمع البيان في تفسير القرآن: ٧١١.
    - ٢١. سورة الصف: ١٣.
    - ٢٢. الميزان في تفسير القرآن: ٢٦٨.
      - ۲۳. سورة مريم: ۹٦.
  - ٢٤. مجمع البيان في تفسير القرآن: ٨٢٣.
    - ٢٥. سورة المائدة: ٩١.
  - ٢٦. مجمع البيان في تفسير القرآن: ٣٧١.
  - ٢٧. معجم مقاييس اللغة: مادة (ألف)، ١٣١/١.
    - ۲۸. سورة آل عمران: ۱۰۳.
    - ٢٩. مجمع البيان في تفسير القرآن: ٨٠٥.
      - .٣٠ سورة الأنفال: ٦٣.
    - ٣١. مجمع البيان في تفسير القرآن: ٨٥٤.
      - ٣٢. المعجم الوسيط، ٢٠٠.
        - ٣٣. سورة النور: ٢٦.
    - ٣٤. مجمع البيان في تفسير القرآن: ٢١٢.
      - ٣٥. سورة آل عمران:٣٨.
    - ٣٦. مجمع البيان في تفسير القرآن: ٧٤٢.



- ٣٧. سورة الحج: ٣٤.
- ٣٨. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٧: ١٢٥.
  - ٣٩. سورة الحج: ٣٤.
- ٤٠. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٧: ١٢٥.
  - ٤١. سورة الأعراف:٥٨.
- ٤٢. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٤: ٦٦٦.
  - ٤٣. معجم مقاييس اللغة ((سكن)).
    - ٤٤. سورة الأعراف: ١٨٩.
- ٤٥. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٤: ٧٨٠.
  - ٤٦. سورة الروم: ٢١.
- ٤٧. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٨: ٤٧٠.
  - ٤٨. سورة الشورى: ١٩.
- ٤٩. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٩: ٤٠.
- ٥٠. تفسير القرطبي: ٢٦٩/ ٩، وزاد المسير: ٩٩/ ٣، وفتح القدير: ٥٦/٣.
  - ٥١. سورة الكهف: ١٩.
  - ٥٢. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٢٠٧٠٦.
    - ٥٣. الفروق في اللغة: ٢٧٨.
  - ٥٤. معجم مقاييس اللغة ((صدق)) ٣٣٩/ ٣. المحيط في اللغة: صدق.
    - ٥٥. التنوير والتحرير: ٣٠٢/ ١٨.
      - ٥٦. سورة النور: ٦١.
    - ٥٧. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٨: ٢٤٦.
      - ٥٨. سورة الشعراء: ١٠١-١٠١.
    - ٥٩. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٧: ٣٠٥.
      - .٦٠ المفردات في غريب القرآن، ص ١٥٣.
        - ٦١. سورة الزخرف: ٦٧.
      - ٦٢. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٩: ٨٤.
        - ٦٣. سورة الحشر: ٩.
        - ٦٤. سورة يوسف: ٩١.
    - ٦٥. مجمع البيان في تفسير القرآن:ج ٥: ٠٠٠.





- ٦٦. اللسان ((عون))، ١٧٩ / ٤.
  - ٦٧. سورة المائدة: ٢.
- .٦٨. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٣: ٢٤٠.
  - ٦٩. سورة الكهف:٩٥.
- ٧٠. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٦:٧٦٣.
  - ٧١. المفردات في غريب القرآن، ص ١٣.
    - ٧٢. سورة الحجرات: ١٠.
- ٧٣. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٩: ٢٠٠.
  - ٧٤. سورة الحجر:٤٧.
- ٧٥. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٦: ٥٢٠.
  - ٧٦. معجم مقاييس اللغة، ٣٣٥/ ٣.
    - ٧٧. سورة لقمان: ١٥.
- ٧٨. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٨: ٤٩٤.
  - ٧٩. سورة التوبة: ٤٠.
- ٨٠. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٥: ٤٨.
  - ٨١. معجم مقاييس اللغة، ١٥٠/١٥٠.
    - ۸۲. سورة يوسف:۹۳.
- ٨٣. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٦: ٤٠٠ .
  - ۸٤. سورة طه: ۱۰.
  - ٨٥. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٧:٨.
    - ٨٦. معجم مقاييس اللغة، ٢/٤٩٨.
      - ٨٧. سورة التوبة ١٢٨.
- ٨٨. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج١٣٠:٥.
  - ٨٩. سورة الأنعام: ٥٤.
- ٩٠. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٤: ٢٧٦.
  - ٩١. الفروق اللغوية، ١٥٠.
    - ٩٢. سورة الأنبياء: ٩٤.
  - ٩٣. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٧: ٨٠.
    - ٩٤. سورة الطور:٢٦.







٩٥. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٩: ٢٥٠.

٩٦. معجم مقاييس اللغة، ٢٠١/ ٣.

٩٧. سورة النساء ٨٥.

٩٨. مجمع البيان في تفسير القرآن ج٣ ١٢٨.

٩٩. سورة المدثر ٤٨.

١٠٠. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج١٠ ٢ ٥٩٢.

١٠١. المفردات في غريب القرآن ٢٨٣.

١٠٢. سورة الحج: ٧٥٠.

١٠٣. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٧: ١٥٢.

١٠٤. سورة النمل ٥٥.

١٠٥. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٧: ٣٥٦.

١٠٦. سورة آل عمران ١١٤.

١٠٧. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٢: ٨١٦.

۱۰۸. سورة هود ۱۱۷.

١٠٩. مجمع البيان في تفسير القرآن:ج ٥: ٣٠٨.

۱۱۰. سورة ص ۲.

١١١. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٨:٧٢٦.

١١٢. سورة فاطر١٠.

١١٣. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٨: ٦٢.

١١٤. سورة فاطر ١٠.

١١٥. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٨: ٦٢٨.

١١٦. سورة المنافقون ٨.

١١٧. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٩: ٤٤٤٠.

۱۱۸. تفسير الطبري، ۲/۱۰۹.

١١٩. سورة التغابن ١٤.

١٢٠. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٩: ٥٠.

١٢١. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ١٠: ٢٥٢.

۱۲۲. سورة يونس ۵۸.

١٢٣. المفردات في غريب القرآن، ص ٣٧٥.





١٢٤. سورة الروم ٤.

١٢٥. مجمع البيان في تفسير القرآن:ج ٥: ١٧٨.

١٢٦. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٨: ٢٦٠.

١٢٧. سورة الانفال ٧٤.

١٢٨. المفردات في غريب القرآن، ص ٤٩٥.

١٢٩. سورة الأعراف ١٥٧.

١٣٠. مجمع البيان في تفسير القرآن:ج ٤: ٨٦٤.

١٣١. مجمع البيان في تفسير القرآن:ج٤: ٧٥٠.

١٣٢. سورة التوبة ٧١.

١٣٣. المفردات في غريب القرآن، ص ٥٣٣.

١٣٤. سورة المائدة ٥١.

١٣٥. مجمع البيان في تفسير القرآن: ج ٥: ٧٦.

# Je Ales

#### المصادر والمراجع

#### القرآن الكريم

- التحرير والتنوير لابن عاشور، دار سحنون، تونس، دت.
- جامع البيان في تفسير القرآن، محمد بن جرير الطبري (ت٣١٠)، دار المعرفة، بروت (د.ت).
- ٣. الجامع لأحكام القرآن، محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرج القرطبي (ت ٦٧١)،
   تحقيق: احمد عبدالبردوني، دار الشعب،
   القاهرة، الطبعة الثانية ١٣٧٧هـ.
- زاد المسير لابن الجوزي، دار ابن خلدون للتراث، ط١.
- هتح القدير الجامع بين الرواية والدراية
   من علم التفسير، محمد بن علي الشوكاني
   (ت٠٥١٢ه) دار ابن أبي الأرقم للطباعة
   والنشر، بروت (د.ت).
  - الفروق اللغوية لابي هلال العسكري،
     مكتبة الزبري، اليمن، (د.ت).
- القاموس المحيط في اللغة للفيروز
   آبادى، دار الفكر، بيروت ١٩٩٣م.
- ۸. قاموس المعاني، قاموس عربي عربي، www.almaany.com/home
- ٩. لسان العرب، محمد بن مكرم بن منظور
   الأفريقي المصري ت ١ ٧١ه، دار صادر،
   بيروت، الطبعة الأولى (د.ت).
  - ١٠. مجلة عالم الفكر، م ٣٩، ٢٠١٠.
- ١١. محاضرات الوائلي: مصطفى الشيخ عبد

الحميد، مؤسسة ام القرى للتحقيق والنشم، ط١،٢٠٠٦.

- 11. مجمع البيان في تفسير القرآن للشيخ أبي علي الفضل بن الحسن الطبرسي، دار المعرفة للطباعة والنشر، ط1، ١٩٨٦.
- ١٣. المزهر في علوم اللغة وأنواعها، المؤلف:
   جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر
   السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت،
   ط١، ١٩٩٨، تحقيق: فؤاد علي منصور.
- 14. المفردات في غريب القرآن لأبو القاسم الحسين بن محمد (بالراغب الأصفهاني) ت٢٠٥ه، ضبط هيثم طعمة، دار إحياء التراث العربي بروت، ط١، ٢٠٠٢.
- ١٥. معجم الرائد اللغوي، جبران مسعود،
   دار العلم للملايين، ط٧، ١٩٩٢.
- 17. المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، وضعه محمد فؤاد عبد الباقي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط١،
- ۱۷. معجم مقاییس اللغة، لابن فارس الحلبي، ت عبد السلام هارون، ط۲، ۱۹۷۰.
- ۱۸. معجم اللغة العربية المعاصرة، أحمد ختار عمر، عالم الكتب، القاهرة، ط١،
   ۲۰۰۸.
- 19. المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، (دت).



٢٠ الميزان في تفسير القرآن للعلامة السيد
 محمد حسين الطباطبائي، مؤسسة
 الاعلمي للمطبوعات، بيروت – لبنان،
 ط١، ١٩٩٧.