

الجامعة العراقية / كلية التربية للبنات

أمد. سلام عبود حسن

Aspects of the preaching of the Koran and guidance of significance in the guidance of the individual and reform of society - an objective study –

Assistant Professor Dr

Salam Aboud Hassan

University of Iraq / College of Education for Girls

Assistant Professor Dr

Mahmoud Abdel Sattar Shallal

University of Fallujah / Faculty of Islamic Sciences





علخص البحث

إن الوعظ والإرشاد هو سبيل الأنبياء، ومنهاج الصلحاء، وهو فريضة عظيمة، وكما عبر عنه القرآن الكريم، فهو من أعظم الواجبات وأشرف الغايات التي تجب على الإنسان في كل زمان ومكان، لا سيما اذا عمت الفتن والمحن، وفشت الضلالة، وانعدمت حقيقة الفضائل. والإسلام لا يغفل هذه الناحية العظيمة، ومن خلال مبدأ (وعظ القرآن وإرشاده) للمحافظة على نقاء وجوهر المحتمع الإسلامي. فالوعظ والإرشاد من أهم الواجبات الشرعية والعقلية، وهو فرع من فروع الدين، وهو من أفضل العبادات، وأنبل الطاعات، وهو من أهم الأساليب والأدوات العملية في منط الرذائل وانتشار الفضائل، وزرع بذور الخير والصلاح في المجتمع، وقلع جذور الشر والفساد، وهو يندرج تحت مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فتارة من خلال دعوة الأنبياء والرسل عليهم السلام، وكونهم سببا لهداية الناس وإرشادهم إلى الطريق القويم، وما حواه القرآن من تعاليم وقيم مثلى، توقظ القلوب الغافلة، وتارة أخرى من خلال دعوة الأئمة والصلحاء من هذه الأمة، ووعظهم وإرشادهم لغيرهم، للوصول إلى أعلى مراتب الكمال والضمان الحقيقي لبقاء تعاليم الدين وقيمه راسخة وحية.

#### **Research Summary**

Preaching and guidance is the path of the prophets, It is a great duty, and as expressed by the Holy Ouran, it is one of the greatest duties and supervised the goals that are incumbent on the human at all times and places, especially if the strife and tribulations, and the violation of truth and virtues. Islam does not overlook this great aspect. And through the principle of preaching and guidance to preserve the purity and essence of the Islamic community. Valoaz and guidance of the most important legal and mental duties, a branch of religion, which is one of the best acts of worship, and the noblest acts of worship, one of the most important practical methods and tools in preventing the vices and the spread of virtues, and sow good seeds and goodness in society, uprooting the roots of evil and corruption, which falls under the principle of Promotion of Virtue and Prevention of Vice, sometimes through the call of the prophets and messengers peace be upon them, and they are a reason to guide people and guide them to the right path, and what Hawwah the Koran's teachings and values like me, awaken hearts Algavlp, and at other times by calling the imams of this nation, and given them and guide them to others, to reach the highest echelons of the Real money and to guarantee the survival of the teachings of religion and values of a wellestablished and vivid.





### مقدمة

الحمد شه ذي العزة والبقاء، والعظمة والكبرياء، والمجد والثناء، تعالى عن الأنداد والأضداد والشركاء، وتقدس عن الأمثال والأشباه والنظراء، استقل بالإرادة والتدبير، وهو على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم الأنبياء، وإمام الأتقياء الحنفاء الأصفياء، وعلى آله الأبرار النجباء، وأصحابه الأجلاء الأوفياء.أما بعد:

فإن الوعظ والإرشاد هو منهج الأنبياء والعلماء والصلحاء في دعوتهم الى الله تعالى، وهو من أعظم السبل للوصول إلى اسمى الغايات، والفوز بأعلى الدرجات، فعن طريقه تنتشر الفضائل وتمنع الرذائل، وبتركه والتهاون به يصاب المجتمع بالزيغ والانحراف والضياع، فتقسوا القلوب، وتشيع الفتن، وتنهار القيم، وتنحرف الأمم عن سنن العدل، والإسلام يدعو في كل تعاليمه إلى إعمار الأرض واستقامة الأمر، فالوعظ والإرشاد هو من الواجبات العظيمة، التي تجب على الأفراد والجماعات في كل زمان ومكان، وهو يندرج تحت مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فتارة من خلال دعوة الأنبياء والرسل عليهم السلام، وكونهم سببا لهداية الناس وإرشادهم إلى الطريق القويم، وما حواه القرآن من تعاليم وقيم مثلى، توقظ القلوب الغافلة، وتارة أخرى من خلال دعوة الأثمة والصلحاء من هذه الأمة، ووعظهم وإرشادهم لغيرهم، للوصول إلى أعلى رتب الكمال، ولبقاء تعاليم الدين وقيمه راسخة وحية. لذا جاء اختيار لموضوع (جوانب وعظ وإرشاد في القرآن الكريم ذات دلالة في هداية الفرد واصلاح المجتمع حراسة موضوعية) لما لهذا الموضوع مسن أهمية عظيمة يتوقف عليها صلاح الأفراد والمجتمعات

وقد جاءت خطة البحث مكونة من تمهيد وأربعة مطالب وخاتمة غير هذه المقدمة.

المطلب الأول: الأمر بتقوى الله تعالى والقيام بواجب الدعوة إليه.

المطلب الثاني: في كون الرسالة سبب الهداية الناس و إرشادهم إلى الله تعالى.

المطلب الثالث: بيان القرآن من قبل النبي والوعظ به وإيقاظ القلوب الغافلة عنه.

المطلب الرابع: الخطاب لأمهات المؤمنين وحثهن على الائتمار والانتهاء.

ثم جاءت الخاتمة لتبين أهم النتائج التي توصل إليها الباحث.

والله اسأل التوفيق والسداد، ولا ادعي فيما كتبت الكمال، ولكن حسبي أني بذلت فيه جهدا، فأن أصبت فمن الله تعالى، وإن أخطأت فمن نفسي والشيطان، وصل اللهم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.





### التهصد

# التعريف بالوعظ والل شاد لغة واصطراحا

### أولا: الوعظ لغة واصطلاحا:

#### الوعظ لغة:

((وعظ)): الواو، والعين، والظاء، كلمة واحدة. فالوعظ: التخويف، والعظة الاسم منه (۱۰). والوَعْظ والعِظة والمَوْعِظة: النصح والتذكير بالعواقب، وقد (وَعَظَه) من باب (وَعَدَ)، و(عِظِة) أيضا بالكسر (فأتَعظ)، أي قبل (المَوعِظة)، يقال: السعيد من (وَعِظَ) بغيره، والشقي مَن (اتعظ) به غيره (۲).

يقال: لأجعلنك عِظَةً أي: موعظة وعبرة لغيرك، وفي النتزيل: ﴿ فَمَن جَآءَهُ مُوْعِظَةٌ مِن وَلِي النتزيل: ﴿ فَمَن جَآءَهُ مُوْعِظَةٌ مِن الموعظة في معنى الوعظ، حتى كأنه قال: فمن جاءه وعظ من ربه. وفد وعظه وعظه وعظه وعظه، وأتّعظ هو: قبل الموعظة، حين يذكر الخبر (أ).

ويقال: وعظه يعظه وعُظاً وعظة: أي أمره بالطاعة ورضاه بها، وعليه قوله: ﴿ قُلَ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةً ۚ ﴾ أي: أوصيكم وآمركم. فأتَّعظ أي ائتمر وكف نفسه، والاسم العظة والمَوْعِظة، وهو واعظ، والجمع وعًاظ (٦).

### الوعظ اصطلاحا:

هو زجر مقترن بتخویف. وقیل: هو التذکیر بالخیر فیما یرق له القلب $(^{\wedge})$ .

وقيل: هو الذي يلين القلوب القاسية، ويدمع العيون الجاحدة، ويصلح الأعمال الفاسدة (^\). وقيل: هو تذكيرك للإنسان بما يلين قلبه من ثواب وعقاب  $^{(9)}$ .

### ثانيا: الإرشاد لغة واصطلاحا:

الإرشاد لغة: ((رشد)): الراء، والشين، والدال، أصل واحد يدل على استقامة الطريق (١٠).

والرّشَدُ وَالرّشَدُ والرَّشَاد نقيض الغي، وهو إصابة الصواب، يقال: رَشَد الإنسان بالفتح، يرشُد رُشُد رُشُد رَشَدا بالضم، ورَشِد بالكسر، يَرْشَد رَشَدا ورَشاداً، فهو راشِد ورَشيد، وهو نقيض الضلال، اذا أصاب وجه الأمر والطريق (١١). قال تعالى: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرّشُدُونَ ﴾ (٢١)، وقال تعالى: ﴿ فَد تَبَيّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيّ ﴾ (٢٠).

يقال: أصاب فلان من أمره رَشدا ورَشَدا ورشدةً (١٠).

والراشيد اسم فاعل من رشيد يرشُد رُشداً، وأرشدته أنا، وأرشده الله تعالى، وأرشده إلى الأمر، ورشّده: هداه، وأسترشده: طلب منه الرشد، يقال: استرشد فلان لأمره: اذا اهتدى له،



وأرشدْتُه فلم يَسْتَرشيد، وإرشاد الضال: هدايته الطريق وتعريفه، واسترشدته فأرشدني إلى الشيء وعليه و له<sup>(١٥)</sup>.

والْرِ شَدَى: اسم للرشاد، ومنهم من جعل رَشَدَ يَرِ شُدُ، ورَشِدَ يَرِ شُدَ بمعنى واحد في الغي والضلال. والإرشاد: الهداية والدلالة. والرُشدى من الرشد، وقوله تعالى: ﴿ يَفَوْمِ اَتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾ (١٦)، أي أهدكم سبيل القصد، سبيل الله تعالى وأخرجكم عن سبيل فرعون. والرَّشاد: هو العمل بموجب العقل<sup>(١٧)</sup>.والرُّشْد بالضم، الاستقامة على طريق الحق مع تصلب فيه. والرشيد في أسماء الله وصفاته: هو الهادي الى سواء الصراط، أو هو الذي ارْشَدَ الخلق إلى مصالحهم، أي هداهم ودلهم عليها (١٨). والمراشدُ: مقاصد الطريق، والطريق الأرشد نحو الأقصد، وراشدٌ ومُرشدٌ ور ُشَّيْد ور ُشْد ور َشاد أسماء (١٩).

الإرشاد اصطلاحا: هو هداية الضال إلى الطريق وتعريفه (٢٠). وقيل: هو الهداية والدلالة (٢١).

### المطلب الأول: الأمر بتقوى الله تعالى والقيام بواجب الدعوة والإرشاد إليه.

تناولت سورة آل عمران طرفا من المعركة الجدلية بين أهل الكتاب والجماعة المسلمة في المدينة في تلك الفترة، والتي تناولت السورة أحداثها في حياة الجماعة المسلمة، من بعد غزوة بدر في رمضان من العام الثاني للهجرة إلى ما بعد غزوة أحد في شوال من العام الثالث، هذه المعركة التي شغلت ما مر من السورة كلها، والتي كانت مجالا لتجلية حقيقة التصور الإيماني، وحقيقة الدين، وحقيقة الإسلام، وحقيقة منهج الله تعالى، الذي جاء به الإسلام، وجاء به من قبل كل رسول، كما كانت مجالا لكشف حقيقة أهل الكتاب، الذين يجادلون النبي ﷺ ومن معه ويحاورنهم، وكشف مدى انحرافهم عن دين الله تعالى، وفضح تدبيرهم للجماعة المسلمة في المدينة، والدوافع الكامنة وراء هذا التدبير، ثم تحذير الجماعة المسلمة من هذا كله، بعد تسليط الأنوار عليه، وتجسيم خطره على الجماعة المسلمة لو غفلت عنه، واستجابة لأعدائها فيه(٢٢). ولذلك قال تعالى: ﴿ وَلَتَّكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَن ٱلْمُنكَرُّ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ } (٢٣). و لأنه لما أظهر لهم نعمة نقلهم من حالتي شقاء وشناعة، إلى حالتي نعيم وكمال، وكانوا قد ذاقوا بين الحالتين الأمرين ثم الأحلوين، فحلبوا الدهر شطريه، كما كانوا أحرياء بأن يسعوا بكل عزمهم إلى انتشال غيرهم من سوء ما هو فيه، إلى حسنى ما هم عليه، حتى يكون الناس أمة واحدة خَيرة، وفي غريزة البشر حب المشاركة في الخير، لذلك تجد الصبي إذا رأى شيئا أعجبه، نادى من حوله ليراه معه (٢٠٠). فقوله تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ ﴾ (٢٥) صيغة وجوب الأنها أصرح في الأمر من صيغة (افعلوا) الأنها أصلها، فإذا كان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر غير معلوم بينهم من قبل، كما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ مجلة الجامعة العراقية



كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾ (٢٦)، فالأمر لتأكيد ما كانوا يفعلونه ووجوبه، وفيه زيادة الأمر بالدعوة الى الخير، وقد كان الوجوب مقررا من قبل بآيات أخرى مثل: ﴿ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّرْ الْمَالِمُ السَّرِ ﴾ (٢٧)، أو بأوامر نبوية، فالأمر لتأكيد الوجوب أيضا للدلالة على الدوام والثبات عليه، مثل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ ﴾ (٢٨) (٢٩).

قال الإمام الرازي رحمه الله: في قوله تعالى ﴿ مِنكُمْ ﴾ أقوال:

أحدها: أن (من) ههنا ليس للتبعيض لدليلين، الأول: أن الله تعالى أوجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على كل الأمة في قوله تعالى: ﴿ كُنتُم حَيْر أُمَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنّاسِ تَأْمُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ والنهي وَتَنَهُوّرَ عَنِ ٱلْمُنكر على كل الأمة في قوله تعالى: ﴿ كُنتُم حَيْر أُمَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنّاسِ تَأْمُونَ بِٱلْمَعْروف والنهي عن المنكر، إما بيده، أو بلسانه، أو بقلبه، ويجب على كل أحد دفع الضرر عن النفس إذا ثبت هذا، فنقول: معنى الآية كونوا أمة دعاة إلى الخير، آمرين بالمعروف، ناهين عن المنكر، وأما كلمة فقول: معنى الآية كونوا أمة دعاة إلى الخير، آمرين بالمعروف، ناهين عن المنكر، وأما كلمة أيضا: لفلان من أو لاده جند، وللأمير من غلمانه عسكر، يريد بذلك جميع أو لاده وغلمانه لا أيضا: لفلان من أو لاده جند، وللأمير من غلمانه عسكر، يريد بذلك جميع أو لاده وغلمانه لا بعضهم، كذا ههنا، ثم قالوا: إن ذلك وإن كان واجبا على الكل الا أنه متى قام به قوم سقط التكليف عن الباقين، ونظيره قوله تعالى: ﴿ إِلّا نَيْرُوا خِفَافًا وَثِقَ لَا ﴾ (٢٣)، وقوله تعالى: ﴿ إِلّا نَيْرُوا التكليف عن يُمَذّبُ أَلِهُ مَا أَلِهُ أَلِهُ مَا أَلُولُهُ وَقعت الكفاية، وزال التكليف عن الباقين.

الثاني: أن (من) ههنا للتبعيض، والقائلون بهذا القول إختلفوا أيضا على قولين، الأول: أن فائدة كلمة (من) هي أن في القوم من لا يقدر على الدعوة، ولا على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، مثل النساء والمرضى والعاجزين. والثاني: أن هذا التكليف مختص بالعلماء، ويدل عليه وجهان:

الأول: أن هذه الآية مشتملة على الأمر بثلاثة أسياء: الدعوة إلى الخير، والأمر بالمعروف بالمعروف، والنهي عن المنكر، ومعلوم أن الدعوة إلى الخير مشروطة بالعلم بالخير وبالمعروف وبالمنكر، فإن الجاهل دعا إلى الباطل، وأمر بالمنكر، ونهى عن المعروف، وربما عرف الحكم في مذهبه وجهله في مذهب صاحبه، فنهاه عن غير منكر، وقد يغلظ في موضع اللين، ويلين في موضع الغلظة، وينكر على من لا يزيده إنكاره إلا تماديا، فثبت أن هذا التكليف متوجه على العلماء، ولاشك أنهم بعض الأمة، ونظير هذه الآية قوله تعالى: ﴿ فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمُ طَآبِفَةً لِيَانَفَقَهُواْ فِي ٱلدِينِ ﴾ (٢٠). والثاني: أن جمعنا على أن ذلك واجب على سبيل الكفاية، بمعنى أنه من قام



به البعض سقط عن الباقين، وإذا كان كذلك، كان المعنى ليقم بذلك بعضكم، فكان في الحقيقة هذا إيجابا على البعض لا على الكل.

والقول الثالث: أن المراد من هذه الآية أصحاب رسول الله هم، لأنهم كانوا يتعلمون من الرسول عليه السلام، ويعلمون الناس، والتأويل على هذا الوجه كونوا أمة مجتمعين على حفظ سنن الرسول هو وتعلم الدين (٢٥).

ويقول الأمام إبن عاشور: المخاطب بضمير ﴿ مِنكُمْ ﴾ إن كان هم أصحاب رسول الله كما هو ظاهر الخطابات السابقة، فجاز أن تكون (من) بيانية، وقُومَ البيان على المبين، ويكون ما صدق الأمة من الصحابة، وهم أهل العصر الأول من المسلمين، فيكون المعنى: ولتكونوا أمة يدعون إلى الخير، فهذه الأمة أصحاب هذا الوصف، قد أمروا بأن يكونوا من مجموعهم الأمة الموصوفة بأنهم يدعون إلى الخير، والمقصود تكوين هذا الوصف، لأن الواجب علهم هو التخلق بهذا الخلق، فإذا تخلقوا به تكونت الأمة المطلوبة، وهي أفضل الأمم، وهي أهل المدينة الفاضلة المنشودة للحكماء من قبل، فجاءت الآية بهذا الأمر على هذا الأسلوب البليغ الموجز، وفي هذا المنشودة للحكماء من قبل، فجاءت الآية بهذا الأمر على هذا الأسلوب البليغ الموجز، وفي هذا أنصار والمقصود: لتكونوا آمرين بالمعروف، ناهين عن المنكر، حتى تكونوا أمة هذه صفتها، وهذا أنصار والمقصود: لتكونوا آمرين بالمعروف، ناهين عن المنكر، حتى تكونوا أمة هذه صفتها، وهذا منهم الذين تلقوا الشريعة من رسول الله مه مباشرة، إنهم أولى الناس بتبليغها ، وأعلم بمشاهدتها وأحوالها، ويجوز أيضا على اعتبار الضمير خطاباً لأصحاب رسول الله الله أن تكون (من) للتبعيض (٢٠٠).

وكلمة ﴿ أُمّةٌ ﴾ (٣٧) تطلق مرة، ويراد بها الجماعة والطائفة التي تنتسب الى جنس، كقوله تعالى: ﴿ كُلّمَا دَخَلَتَ أُمّةٌ لَعَنَتَ أُخَبًا ﴾ (٣٨)، وكأمة العرب، أو أمة الفرس، أو أمة الروم، ومرة تطلق كلمة ﴿ أُمّةٌ ﴾ ويراد بها الفترة الزمنية كلمة ﴿ أُمّةٌ ﴾ ويراد بها الفترة الزمنية كقول الحق: ﴿ وَقَالَ الّذِي فَعَامِنَهُمَا وَادَّكَرَ بَعْدَ أُمّةٍ أَنَا أُنْيِنَكُمُ مِتَأْوِيلِهِ وَأَرْسِلُونِ ﴾ (٣٩)، فإن الرجل الذي فسر كقول الحق: ﴿ وَقَالَ الّذِي فَعَامِنَهُمَا وَادَّكَرَ بَعْدَ أُمّةٍ أَنَا أُنْيِنَكُمُ مِتَأْوِيلِهِ وَأَرْسِلُونِ ﴾ (٣٩)، فإن الرجل الذي فسر لسيدنا يوسف الشيخ الرؤيا تذكر بعد أمة، أي بعد فترة من الزمن، ومرة تطلق كلمة ﴿ أُمّةً فَانِتَا يَلَهِ حَيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ الرجل الجامع لصفات الخير. قال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمّةً فَانِتَا يَلَهِ حَيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (٣٠)، لأن خصال الخير ليس من الضروري أن تجتمع في واحد، ولكنها قد تجتمع في واحد، ولكنها قد تجتمع في وثالث فيه صفات طيبة ثالثة، ومن مجموع الأمة تظهر صورة الكمال، لكن إبراهيم عليه السلام الخير المكتمل (١٤).



أما قوله تعالى: ﴿ يَدُّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ ﴾ (٢٠)، فمعنى الدعاء إلى الخير، الدعاء إلى الإسلام، وبث دعوة النبي هذا فأن الخير يجمع خصال الإسلام، ولذلك يكون عطف الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر عليه، منعطف الشيء على مغايره، وهو أصل العطف، وقيل: أريد بالخير ما يشمل جميع الخيرات، ومنها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فيكون العطف من عطف الخاص على العام للاهتمام به، وحذفت مفاعيل يدعون ويأمرون وينهون لقصد التعميم، أي يدعون كل أحدٍ كما في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَامِ ﴾ (٤٣) (٤٤). وقد اشتمل قوله تعالى: ﴿ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بُلُغَرُونِ وَمَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ (٥٠)على التكليف بثلاث أشياء، أولها: الدعوة إلى الخير، ثم الأمر بالمعروف، ثم النهى عن المنكر، والأجل العطف يجب كون هذه الثلاثة متغايرة، أما الدعوة إلى الخير فأفضلها الدعوة إلى إثبات الله وصفاته وتقديسه عن مشابهة الممكنات، وإنما قلنا: إن الدعوة إلى الخير تشتمل على ما ذكرنا لقوله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ ﴾ (٢٠)، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ - سَبِيلِيَّ أَدْعُوَّا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَن ٱتَّبَعَني ﴾ (٤٧)، فالدعوة إلى الخير جنس تحته نوعان، أحدهما: الترغيب في فعلما ينبغي وهو بالمعروف، والثاني: الترغيب في ترك مالا ينبغي، وهو النهى عن المنكر، فذكر الجنس أو لا، ثم أتبعه بنوعيه مبالغة في البيان (١٤٨). والمعروف: هو ما يعرف، وهو مجاز في المقبول المرضى به، لأن الشيء إذا كان مألوفا مقبولا مرضيا به، وأريد به هنا ما يقبل عند أهل العقول وفي الشرائع، وهو الحق والصلاح، لأن ذلك مقبول عند انتفاء العوارض.والمنكر: مجاز في المكروه، والكره لازم للإنكار، لأن المنكر في أصـــل اللســـان هـــو الجهل، ومنه تسمية غير المألوف نكرة، وأريد به هنا الباطل والفساد، لأنهما من المكروه في الجبلة عند انتفاء العوارض، والتعريف في (الخير، والمعروف، والمنكر) تعريف الاستغراق، فيفيد العموم في المعاملات بحسب ما ينتهي إليه العلم والمقدرة، فيشبه الاستغراق العرفي<sup>(6)</sup>.

فقول تعلى المنكر وأولت تعلى الله والمنكر وأم الله وأمر هم أولا بالتقوى والإيمان، ثم أمر هم بالسعي في إلقاء المفلوحون في الإيمان والطاعة، فقال: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يُدّعُونَ إِلَى الخير في الإيمان والطاعة، فقال: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يُدّعُونَ إِلَى الخير في الإيمان والطاعة، فقال: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يُدّعُونَ إِلَى الخير وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُمْنكِ المُعْروف وَالله الغير في الإيمان والطاعة، وهذا هو الترتيب الحسن الموافق للعقل (٢٥). ولا شك أن الأمر والنهي من أقسام القول والكلام، فالمكلف به هو بيان المعروف والأمر به، وبيان المنكر والنهي عنه، وأما امتثال المأمورين والمنهيين لذلك، فموكول إليهم أو إلى ولاة الأمور، الذين يحملونهم على فعل ما أمروا به، والمعروف والمنكر إن كانا ضروريين كان لكل مسلم أن يأمر وينهى فيهما، وإن كانا ضروريين، فإنما يقوم بالأمر والنهي فيهما أهل العلم (٣٥).





ويقول الإمام الشعراوي رحمه الله: هذا القول: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَةٌ يُدَعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ وَيَنْهَوَنَ عَنِ المُنكرِ ﴾ (١٥)، يعني أن يكون منكم أيها المخاطبون أنه تدعو إلى الخير، ومعناه أيضا أن تكونوا جميعا أمة تدعو إلى الخير، وبعض العلماء يرى أن هذا القول يعني: أن تكون منكم جماعة يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، ولكن هناك فهما أعمق من هذا، وهو أن هذه الآية تأمر بأن تكون كل جماعة المسلمين أمة تدعو إلى الخير، وتأمر بالمعروف، وتنهى عن المنكر، أي أن هذه الآية تطالب كل أمة المسلمين بذلك، فلا تختص جماعة منها فقط، بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، بل الواجب أن تكون أمة المسلمين كلها آمرة بالمعروف، وناهية عن المنكر، فمن يعرف حُكماً من الأحكام عليه أن يأمر به وهناك من العلماء من قال: إن الذي يأتي المنكر له حكم يعرف أي أن الإنسان المؤمن مطالب بأمرين، الأول: ألا يصنع المنكر، والثاني: أن ينهي عن المنكر، ولذلك إن جاء نصح من إنسان ينهاك عن المنكر، وهو قد فعله، فلا نقل له: أصلح نفسك وأتبع أنت ما تنصح به أولا، لا نقل له حتى لا يقول لك ما قالسه الشاعر: •

خذ بعلمي و لا تركن إلى عملي وأجن الثمار وخل العود للنار (٥٥)

لكن الأجدر بمن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، أن يكون أول العاملين بقوله، حتى لا يدخل في زمرة من قال الله تعالى فيهم: ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ • كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللهِ اللهِ تَعَالَى فيهم: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ • كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِلمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُو

فقوله تعالى: ﴿ وَلَتَكُنُ مِنكُمْ أُمَةٌ يُدّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ ﴾، أي جردوا من أنفسكم أمة مجتمعة على أنها تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، واستمعوا إلى قوله تعالى: ﴿ وَاَلْعَصْرِ ، إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَغِي خُمْرٍ ، إِلَّا اللّهِ وَله تعالى: ﴿ وَالْعَصْرِ ، إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَغِي خُمْرٍ ، إِلَّا اللّهِ وَمَطُلُوبِها، وهو الإيمان والعمل الصالح، وبعد ذلك قال الحق سبحانه: ﴿ وَتَوَاصَوا ﴾ ولسم يقل ووصوا } ما معنى ﴿ وَتَوَاصَوا ﴾ إي أن يعرف كل مؤمن أنه من الأغيار، وكذلك أخوه المؤمن، وقد يضعف أحدهما أمام معصية فيصنعها، لكن الآخر غير ضعيف أمام تلك المعصية، لذلك يكون عير معنى غير الضعيف توصية الضعيف، وعلى الضعيف أيضا ضرورة الانتباه حتى يتواصى مع غيره، فالإسلام لم يجعل جماعة يوصون غيرهم، وجماعة أخرى تتلقى الوصاية، بل كلنا موصى بكسر الصاد حينما تجد من يضعف أمام معصية، وكلنا موصى الفتح الصاد حين يكون ضعيفا أمام المعصية، فالتواصى يقتضي النفاعل بين الجانبين، فمرة نكون موصيا، ومرة تكون موصى وكذلك التواصى بالصبر.



فساعة تحدث كارثة لواحد من المسلمين يأتي أخوه ليصبره، وكذلك إن حدثت كارثة لسائح المسلم يصبره أخوه المسلم، فعندما يحتاج مسلم في وقت ما إلى أن يُصبَر، يجد من إخوت من المسلم يصبره، فالأمة كلها مطالبة بـ ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِ وَتَواصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ (٥٥). هكذا نفهم معنى قـ ول الحـق: ﴿ وَلَتَكُنُ مِنكُمْ أُمَةٌ يُدَعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُونِ وَيَنّهَونَ عَنِ المُنكر ﴾ (٥٩)، والدعوة إلى الخير يفسرها الحق بأن يأمر الإنسان بالمعروف، وأن ينهى عـن المنكر (٢٠٠). أمـا قولـه تعـالى: ﴿ وَأُولَتِكَ هُمُ المُفَلِحُونَ ﴾ (٢١)، فهي جملة معطوفة على صفات ﴿ أُمَةٌ ﴾ (٢٠١)، وهي التي تضمنتها جمل ﴿ يَدُعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرَفِ وَيَنْهَونَ عَنِ المُنكر ﴾ (٣١)، والنقدير: وهم مفلحون، لأن البلاغ لما كـان مسببا على تلك الصفات الثلاث جعل بمنزلة صفة لهم، ويجوز جعل جملة ﴿ وَأُولَتِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ حالا مقتضود بشارتهم بالفلاح الكامل إن فعلوا ذلك، وكـان مقتضـي من ﴿ أُمَةٌ ﴾، والواو للحال (٢٠١). والمقصود بشارتهم بالفلاح الكامل إن فعلوا ذلك، وكـان مقتضـي من ﴿ أُمَةٌ ﴾، والواو للحال (٢٠١) والمقصود بشارتهم بالفلاح الكامل التي قبلها، فهي أجدر أن تلحـق لكن هذه عطفت أو جاءت حالا، لأن مضمونها جزاء على الجمل التي قبلها، فهي أجدر أن تلحـق لكن هذه الجملة قصر صفة الفلاح عليهم، فهو أما قصر إضافي بالنسبة لمن يقم بـذلك مـع المقدرة عليه، وأما قصر أريد به المبالغة لعدم الاعتداد في هذا المقام بفلاح غيرهم، وهـو معنـي الكمال (٢٠٠).

يقول الإمام الشعراوي رحمه الله: إن كلمة ﴿ ٱلمُعَلِوكِ ﴾ هي كلمة معها دليلها، فالمفلح هو الذي أخذ الصفقة الرابحة، والكلمة مأخوذة من فلح الأرض، فالذي يفلح الأرض ويحرثها شم يزرعها، يجد الثمرة تجيئه في النهاية، وقد جاء الحق بالمسألة المعنوية من أمر محس، وبعد ذلك يريد الحق سبحانه أن يعطينا شيئا آخر فيقول: إياك أن تظن أن المشقة التي تصبيك حين تفعل خيرا لا تعود عليك بالراحة، أو أن النقص الذي تفعل به الخير لا يعود عليك بالكمال، فمثلا الإنسان الذي فلح الأرض، وأخرج كيلة من القمح وبذرها فيها، هذا الإنسان قد تكون له زوجة حمقاء تقول له: أننا لا نملك إلا أربع كيلات من القمح، فكيف تأخذ كيلة لترميها في الأرض، إن هذه المرأة لا تعرف أن الكيلة التي أخذها الزوج هي التي ستأتي بعدد من الأرداب من القمح فإياك أن تفهم أن الإسلام يأخذ منك شيئا إلا وهو يريد أن يعطيك أشياء، فالفلاح الذي يشقى بالحرث وبالري، وتراه وهو فرح مسرور بغلته، أما غيره الذي لم يشق بالحرث، ولم تعل جبهته حبات العرق، فيأتي في وهو فرح مسرور بغلته، أما غيره الذي لم يشق بالحرث، ولم تعل جبهته حبات العرق، فيأتي في أمور تربب لك النفع، وإياك أن تنظر إلى تكاليف الدين على أنها أمور تحرمك النفع، إنها أمور تربب لك النفع، وإياك أن تظن أن حكما من أحكام الله تعالى قد جاء ليجور على حريتك، بل



جاء ليمنع عنك اعتداء الآخرين. إذن فيجب أن نذكر أن كل تكليف يعطي صلاحا وفلاحا، فالأرض تأخذ الحبة وتعطيك ﴿ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُكَةٍ مِّأَتَةً حَبَّةٍ ﴾ (٢٧)، فلا تنظر إلى ما أخذه التكليف من حريتك، لأنه أخذ لك من حريات الآخرين أيضا، ولا تقل: إن التكليف قد نقص حركتي لنفسي، لأنه سبعطيك ثمر ات أكثر مما أفقدك (٢٨).

## المطلب الثاني: في كون الرسالة سبباً لهداية الناس وإرشادهم إلى الله تعالى

تضمنت سورة إبراهيم عدة حقائق رئيسية في العقيدة، ولكن حقيقتين كبيرتين تظلان في جو السورة كلها، وهما الحقيقتان المتناسقتان مع ظل إبراهيم الله في جو السورة، حقيقة وحدة الرسل والرسالة، ووحدة دعوتهم، ووقفتهم أمة واحدة في مواجهة الجاهلية المكذبة بدين الله تعالى، على اختلاف الأمكنة والأزمان، وحقيقة نعمة الله تعالى على البشر وزيادتها بالشكر، ومقابلة أكثر الناس لها بالجحود والكفران. فوظيفة الرسول وما أوتيه من كتاب، هي إخراج الناس من الظلمات إلى النور بإذن الله تعالى، ولذلك أرسل موسى الله بمثل ما أرسل به محمد ، ولمثل ما أرسل به، حتى في ألفاظ التعبير (٢٩).قــال تعــالى:﴿ وَلَقَدُ أَرْسَكَلْنَا مُوسَى بِتَايَنَيْنَا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِن ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَذَكِّرَهُم بِأَيَّىٰمِ ٱللَّهِ ۚ إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَارِ شَكُورٍ ﴾ (٧٠). فانه تعالى لما بين أنه إنما أرسل محمدا على إلى الناس ليخرجهم من الظلمات إلى النور، وذكر كمال أنعامه عليه وعلى قومه في ذلك الإرسال وفي تلك البعثة، أتبع ذلك يشرح بعثة سائر الأنبياء الي أقوامهم، وكيفية معاملة أقوامهم معهم، تصبيرا للرسول ﷺ على أذى قومه، وإرشادا له إلى كيفية مكالمتهم ومعاملتهم، فذكر تعالى على العادة المألوفة قصص بعض الأنبياء عليهم السلام، فبدأ بذكر قصة موسى المنظ (١١) فقال: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَكُنَّا مُوسَى بِعَايَنتِنَا ﴾ (٢١) وقد ذكر الله تعالى في صفة محمد الله ﴿ كِتَنَبُّ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ (٧٣)، وقال في حق موسى العِين: ﴿ أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ (٧٠)، والمقصود من البعثة واحد في حق جميع الأنبياء عليهم السلام، وهو أن يسعوا في إخراج الخلق من ظلمات الضلالات إلى أنوار الهدايات $(^{\circ})$ .

والباء في ﴿ بِاَيكِتِنَا ﴾ للمصاحبة، أي إرسال مصاحباً للآيات الدالة على صدقه في رسالته، كما أرسل محمد الله مصاحباً لآية القرآن، الدال على أنه من عند الله تعالى، فقد تم التنظير، وأنتهض الدليل على المنكرين (٨٠٠).



و ﴿ أَنْ ﴾ ههنا تصلح أن تكون مفسرة بمعنى أي، ويكون المعنى: ولقد أرسلنا موسى بآياتنا أي أخرج قومك، كأن المعنى قلنا له: أخرج قومك، ومثله قوله تعالى: ﴿ وَاَطَلَقَالُمَلاً مِنْهُمْ أَنِ المَّوَ المَخْفَة التي هي للخبر، الشُوا ﴾ والتأويل قيل لهم امشوا، وتصلح أيضا أن تكون المخففة التي هي للخبر، والمعنى: أرسلناه بأن يخرج قومه، إلا إن الجار حذف، ووصلت ﴿ أَنْ ﴾ بلفظ الأمر، ونظيره قولك: كتبت إليه أن قم، وأمرته أن قم (١٠٠٠). والباء في ﴿ آيَاتِنَا ﴾ للمصاحبة، أي إرسال مصاحباً للآيات الدالة على صدقه في رسالته، كما أرسل محمد همصاحبا لآية القرآن الدال على أنه من عند الله تعالى، فقد تم التنظير، وأنتهض الدليل على المنكرين (١٠٠).

والمراد من قوله تعالى: ﴿ عِاكِنتِنَا ﴾ أي الآيات التي أرسلها الله تعالى مع موسى الله الله والمعجزات التي حدثت معه وبينها وأظهرها لقومه كثيرة، ورسولنا ها نزل ومعه معجزة واحدة وهي القرآن، أما بقية المعجزات الحسية التي حدثت مع رسول الله ها، فهي جاءت لتثبيت فؤاد المؤمنين برسالته، ولم يبق لها أثر من بعد ذلك إلا الذكرى النافعة التي يأنس بها الصالحون من عباد الله.

وكثرة المعجزات التي جاءت مع موسى الله تبين أن القوم الذين أرسل لهم قوم لجج وجدل، وحين عدد العلماء المعجزات التي جاءت مع موسى الله وجدها بعض العلماء تسع آيات، ووجدها غير هم ثلاث عشرة معجزة، ووجدها بعض ثالث أربع عشرة معجزة (٨٢).

وفي التحقيق لمعرفة تلك الآيات علينا أن نفرق بين الآيات التي صدرت بالنسبة لفرعون، والآيات التي جاءت لبني إسرائيل، فالعصا التي انقلبت حية تسعى، واليد التي تضيء هي لفرعون، وعدد القرآن الآيات التي جاءت مع موسى الله لفرعون بتسع آيات، قال تعالى: ﴿ فِ يَتْع اَيَتٍ إِنَك وَعَرَنَ وَوَرَدُ وَلَايَات هي العصا، ووضع اليد في الجيب لتخرج جاء ليفحمه، وليأخذ بني إسرائيل المرسل إليهم، والآيات هي: العصا، ووضع اليد في الجيب لتخرج بيضاء، ونقص الأنفس والثمرات، والطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم، فهذه هي الآيات التسع الخاصة بفرعون، أما بقية الآيات التي جاء بها موسى الله لبني إسرائيل فهي كثيرة، مثل: ﴿ وَإِذْ نَنَقُنَا ٱلْجَبَلُ فَوْقَهُمْ كَأْنَهُ فَلُهُ ﴾ (١٨٠)، ﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَ وَالسَلُوى ﴾ (١٥٠)، ولذلك أجمل الحق سبحانه الآيات التي جاءت مع موسى الله لقومه: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بَتَاكُمُ آلَنَ أَنْ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بَتَاكُمُ آلَنَ أَنْ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بَتَاكُمُ آلَنَ أَنْ مُرْبَ النَّلُور ﴾ (١٨٥).

و﴿ النَّالَمُنَتِ ﴾ مستعار للشرك والمعاصي، و﴿ النُّورِ ﴾ مستعار للإيمان والحق والتقوى، وذلك أن بني إسرائيل لما طال عليهم الأمد في مصر بعد وفاة سيدنا يوسف الني اسرى إليهم



الشرك، وأتبعوا دين القبط، فكانت رسالة موسى الله الإصلاح اعتقادهم مع دعوة فرعون وقومه للإيمان بالله الواحد، وكانت آيلة لإخراج بني إسرائيل من الشرك والفساد، وإدخالهم في حظيرة الإيمان والصلاح (٨٨).

أما قوله تعالى: ﴿ وَذَكِّرُهُم بِأَيَّمِ اللَّهِ ﴾ (٩٩)، فالتذكير: إزالة نسيان شيء، ويستعمل في تعليم مجهول كأن شأنه أن يعلم، ولما ضمن التذكير معنى الإنذار والوعظ عُدِّيَ بالباء، أي ذكركم تذكير عظة بأيام الله تعالى.

و ﴿ أَيَّامِ اللَّهِ ﴾ ، أيام ظهور بطشه وغلبه من عصوا أمره، وتأييده المؤمنين على عدوهم، فان ذلك كله مظهر من مظاهر عزة الله تعالى، وشاع إطلاق اسم اليوم مضافا إلى اسم شخص أو قبيلة على يوم انتصر فيه مسمى المضاف إليه على عدوه، يقال: أيام تميم، أي أيام انتصارهم (٩٠).

والمعنى: عظهم بالترغيب والترهيب، والوعد والوعيد، فالترغيب والوعد أن يذكرهم ما أنعم الله عليهم وعلى من قبلهم ممن آمن بالرسل، ممن سلف من الأمم فيما سلف من الأيام، مثل ما نزل بعاد وثمود وغيرهم من العذاب، ليرغبوا في الوعد فيصدقوا، ويحذرهم من الوعيد فيتركوا التكذيب، فأن أيام الله في حق موسى الحي منها ما كان أيام المحنة والبلاء، وهي الأيام التي كانت بنو إسرائيل فيها تحت قهر فرعون، ومنها ما كان أيام الراحة والنعماء، مثل إنزال المن والسلوى، وانفلاق البحر، وتضليل الغمام (١٩).

### ويقول العلامة إبن عاشور:

إن المراد ب ﴿ أَيَّامِ اللّهِ ﴾ أيام ظهور قدرته، وإهلاكه الكافرين به، ونصرة أولياءه والمطيعين له، وهي الأيام التي أنجى الله فيها بني إسرائيل من أعدائهم، ونصرهم وسخر لهم أسباب الفوز والنصر، وأغدق عليهم النعم في زمن موسى الله فان ذلك كله مما أمر موسى الله بان يذكرهموه، وكله يصح أن يكون تفسيرا لمضمون الإرسال، لأن إرسال موسى الله ممتد زمنه، وكلما أوحى الله تعالى إليه بتذكير في مدة حياته، فهو من مضمون الإرسال الذي جاء به مشمول لتفسير الإرسال، فقول موسى الله عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ النّهُ عُلَيْكُمْ مَّلُوكًا وَءَاتَنكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِن الْعَلَمِينَ ، يَنقَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدِّسَةَ البّي كنبَ الله الله عَلَيْكُمْ مَّالُمُ يُؤْتِ أَحَدًا مِن الْعَلَمِينَ ، يَنقَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدِّسَةَ البّي كنبَ الله

لَكُمْ ﴾ (<sup>(47)</sup>، هو من تذكير الله المفسر به إرسال موسى الله وهو إن كان واقعا بعد ابتداء رسالته بأربعين سنة، فما هو إلا تذكير صادر في زمن رسالته، وهو من التذكير بأيام الله العظيمة، التي أعطاهم، وما كانوا يحصلونها لولا نصر الله إياهم، وعنايته بهم ليعلموا أنه رُبَّ ضعيف غلب قويا ونجا بضعفه، ما لم ينج مثله القوي في قوته (<sup>(47)</sup>).





واسم الإشارة في قوله تعالى: ﴿إِنَ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ ﴾ (١٠) عائد إلى ما ذكر من الإخراج والتذكير، فالإخراج من الظلمات بعد توغلهم فيها، وانقضاء الأزمنة الطويلة عليها، آية من آيات قدرة الله وعزته، وتأييد من أطاعه، وكل ذلك آيات كائنة في الإفراج والتذكير على اختلاف أحواله، وقد أحاط بمعنى هذا الشمول حرف الظرفية من قوله تعالى: ﴿ فِي ذَلِكَ ﴾، لان الظرفية تجمع أشياء مختلفة يحتويها الظرف، ولذلك كان لحرف الظرفية هنا موقع بليغ، ولكون الآيات مختلفة، بعضها آيات منة وترغيب، جعلت متعلقة بريكيل صَبَادٍ شَكُورٍ ﴾ أن الناسب للزجر، لأن التخويف يبعث النفس على تحمل معاكسة هواها، خيفة الوقوع في سوء العاقبة، والإنعام يبعث النفس على الشكر، فكأن الصفتين توزيعا لما أجمله ذكر أيام الله تعالى، من أيام بؤس وأيام نعيم (١٩).

فقوله تعالى: ﴿إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِكُلِّ صَبَّالٍ شَكُورٍ ﴾ (١٩)، أي إن في ذلك التذكير والتنبيه دلائل لمن كان صبارا شكورا، لان الحال إما أن يكون حال محنة وبلية، أو حال منحة وعطية، فان كان الأول، كان المؤمن صباراً، وان كان الثاني، كان شكوراً، وهذا تنبيه على أن على أن المؤمن يجب أن لا يخلو زمانه عن أحد هذين الأمرين، فان جرى الوقت على ما يلائم طبعه ويوافق إرادته كان مشغولا بالشكر، وان جرى يمالا يلائم طبعه كان مشغولا بالصبر (١٨).

والصبَّار هو من يكثر الصبر على الأحداث، وهي كلمة توحي بأن هناك أحداثا مؤلمة وقعت، وتحتاج إلى الصبر عليها، كما توحى كلمة ﴿ شَكُورِ ﴾ بحوادث منعمة تستحق الشكر (٩٩).

وإنما خص الشكور والصبور بالاعتبار في الآيات وان كان فيها عبرة للكافة، لأنهم هم المنتفعون بها دون غيرهم، فلهذا خصهم بالآيات، فكأنها ليست لغيرهم، فهو كقوله تعالى: ﴿ هُدَى المنتفعون بها دون غيرهم، فاهذا خصهم بالآيات لا يمكن حصوله إلا لمن يكون صابرا شاكرا، أما من لم يكن كذلك فلا ينتفع بها البتة (۱۰۱).

وهكذا نجد أن المؤمن يحتاج إلى أمرين، صبر على ما يؤلم، وشكر على ما يرضي، وحين تجتمع هاتان الصفتان في مؤمن، يكون مكتمل الإيمان، فهذه الآية دليل يوضح الطريق أمام المؤمن، وتعطي له العبرة، لأنه حين يعلم تأريخ الأقوام السابقة، ويجد من آمن منهم قد عانى من بعض الأحداث المؤلمة، لكنه نال رضا الله تعالى ونعمه، ومَنْ كفر منهم قد تمتع قليلا، ثم تلقى نقمة الله تعالى وغضبه (١٠٢).



## المطلب الثَّالَث: بيان القرآن من قبل النبي والوعظ به وإبقاظ القلوب الغافلة عنه

يبدو السياق للآيات في سورة النحل وكأنه جملة ضخمة للتوجيه والتأثير، واستجابة للعقل والضمير، جملة هائلة الإيقاع، ولكنها متعددة الأوتار، ليست في جلجلة الآيات الأخرى، ولكنها في هدوئها تخاطب كل حاسة وكل جارحة في الكيان البشري، وتتجه إلى العقل الواعي، كما تتجه إلى الوجدان الحساس، إنها تخاطب العين لترى، والأذن لتسمع، واللمس ليستشعر، والوجدان ليتأثر، والعقل ليتدبر، وتحشد الكون كله، سماءه وأرضه، وشمسه وقعره، وليله ونهاره، وجباله وبحاره، وفجاجه وأنهاره، وظلاله وأكنانه، نبته وثماره، وحيوانه وطيوره، كما تحشد دنياه وآخرته، وأسراره وغيوبه... كلها أدوات توقع بها على أوتار الحواس والجوارح، والعقول والقلوب، مختلف الإيقاعات التي لا يصمد لها، فلا يتأثر بها العقل المغلق، والقلب الميت، والحس الطموس، من خلال بيان وظيفة الرسول صلوات الله وسلامه عليه، وما معه من الذكر، وذلك تمهيداً لإنذار المكذبين به ما يتهددهم من هذا التكذيب (۱۳۳).

فق ال تع الى: ﴿ بِالْبَيِّنَتِ وَالزُّبُرُّ وَاَنَزُلْنَا إِلْيَكَ الذِّحْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُمْ يَنْفَكَّرُونَ ﴾ وقد اختلف في المعنى يَفَكَّرُونَ ﴾ وقد المنه الحق سبحانه الآية بقوله: ﴿ بِالْبَيِنَتِ وَالزُّبُرِ ﴾ وقد اختلف في المعنى الجالب لهذه الباء، فقيل المعنى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ (١٠٠١)، ﴿ بِالْبَيِنَتِ وَالزُّبُرِ ﴾ وقيل الذكر بمعنى العلم في قوله تعالى: ﴿ فَسَنَالُوا فَلَ الذَكْرِ بمعنى العلم في قوله تعالى: ﴿ فَسَنَالُوا أَهْلَ الذَكْرِ الذي هو العلم بالبينات والزبر، ﴿ إِن كُتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١٠٠١)، أنتم ذلك (١٠٠١).

وبعد أن أرشدهم الله تعالى، من شك في كون الرسل كانوا بشرا، إلى سؤال أصحاب الكتب المتقدمة من الأنبياء الذين سلفوا ، هل كان أنبياؤهم بشرا أم ملائكة؟ ذكر تعالى أنه أرسلهم: ﴿ بِالبَيْنَتِ وَالزُّبُرِ ﴾، فالباء للمصاحبة، أي مصحوبين بالبينات والزبر، فالبينات دلائل الصدق من معجزات أو أدلة عقلية، وقد أجتمع ذلك في القرآن، وافترق بين الرسل والأنبياء، كما تفرق منه كثير لرسولنا الله السلام المسلمة ا

### ويقول الإمام الشعراوي رحمه الله تعالى:

البينات: هي الأمر البين الواضح الذي لا يشك فيه أحد، وهو إما أن يكون إمارة ثبوت صدق الرسالة، كالمعجزة التي تتحدى المكذبين أن يأتوا بمثلها، أو هي الآيات الكونية التي تلفت الخلق إلى وجود الخالق سبحانه وتعالى، مثل الليل والنهار والشمس والقمر والنجوم (١١٢).

و﴿ وَٱلزُّبُرِ ﴾: جمع زبور، وهو مشتق من الزبر، أي الكتابة، أو الكتب المكتوبة، ولا يكتب عادة إلا الشيء النفيس مخافة أن يضيع، وليس هنا أنفس مما يأتينا من منهج الله تعالى لينظم لنا مجلة الجامعة العراقية \_\_\_\_\_\_ العدد ٣/٣٩



حركة حياتنا، فالزبر: الكتب التي كتب فيها ما أوحى إلى الرسل، مثل صحف إبراهيم الكي، والتوراة، وما كتبه الحواريون من الوحي إلى عيسى الطِّيِّة، وان لم يكتبه عيسى الطِّيِّة (١١٣).

ولعل عطف الزبر على ﴿ بَالْبِينَتِ ﴾ عطف تقسيم بقصد التوزيع، أي بعضهم مصحوب بالثبات، وبعضهم بالأمرين، لأنه قد تجيء رسل بدون كتب، فلم يذكر الله تعالى لنوح الله كتابا، وقد تجعل الزبر خاصة بالكتب الوجيزة التي ليست فيها شريعة واسعة، مثل صحف إبراهيم وزبور داود عليهما السلام، والإنجيل كما فسروها به في سورة فاطر (١١٤).

فقوله تعالى: ﴿ بَالْبِيِّنَتِ وَالزُّبُر ﴾ لفظة جامعة لكل ما تكامل به الرسالة، لأن مدار أمرها على المعجزات الدالة على صدق من يدعى الرسالة، وهي البينات، وعلى التكاليف التي يبلغها الرسول من الله تعالى إلى العباد وهي الزبر (١١٥).

وبعد أن اتضحت الحجة بشواهد التاريخ الذي لا ينكر، ذكرت النتيجة المقصودة، وهو أن ما انزل على محمد ﷺ إنما هو ذكر، وليس أساطير الأولين (١١٦)، فقال: ﴿ وَأَنْزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ ﴾ (١١٧). فالذكر الكلام الذي شأنه أن يذكر، أي يتلي ويكرر (١١٨).

### ويقول الإمام الشعراوى رحمه الله تعالى:

كلمة الذكر وردت كثيرا في القرآن الكريم بمعان متعددة، وأصل الذكر أن يظل الشيء على البال بحيث لا يغيب، وبذلك يكون ضده النسيان.. إذن: عندنا ذكر ونسيان، فكلمة ((ذكر)) هنا معناها وجود شيء لا ينبغي نسيانه، فما هو؟

إن الحق سبحانه وتعالى حينما خلق آدم اللَّهِ الله أخذ العهد على كل ذرة فيه، فقال تعالى: ﴿ وَإِذَّ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ دُرِّيِّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمٌّ قَالُواْ بَكَنْ شَهِيـدْنَأْ أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلْذَا غَيْفِلِينَ ﴾ [119].

وأخذ العهد على آدم اللَّهِ هو عهد على جميع ذريته، ذلك لأن في كل واحد من بني آدم ذرة من أبيه آدم اللَّهِ في وجزء حياً منه نتيجة التوالد والتناسل من لدن آدم اللَّه حتى قيام الساعة، وما دمنا كذلك فقد شهدنا أخذ العهد: ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ (١٢٠)، وكأن كلمة ((ذكر)) جاءت لتذكرنا بالعهود المطمورة في تكويننا، والذي ما كان أن ننساه، فلما حدث النسيان، اقتضى الأمر إرسال الرسل، و إنزال الكتب لتذكرنا بعهد الله تعالى لنا: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمُّ قَالُواْ بَلَى ﴾ (١٢١)، ومن هنا سمينا الكتب المنزلة ذكرا، لكن الذكر يأتي تدريجيا وعلى مراحل، فكل رسول يأتي ليذكر قومه على حسب ما لديهم من غفلة، أما الرسول الخاتم ﷺ الذي جاء للناس كافة إلى قيام الساعة، فقد جاء بالذكر الحقيقي الذي لا ذكر بعده، وهو القرآن الكريم(١٢٢).



وقد تأتي كلمة (الذَّكْر) بمعنى الشرف والرفعة، كما في قوله تعالى للعرب: ﴿ لَقَدْ أَتَرَلْنَا وَتَبُووُوا إِلَيْكُمُ حَيَّبُا فِيهِ ذِكْرُكُمُ ﴿ (٢٢١)، وقد أصبح للعرب مكانة بالقرآن، وعاشت لغتهم بالقرآن، وتبوؤوا مكانة الصدارة بين الأمم بالقرآن، وقد يأتي الذكر من الله للعبد، وقد يأتي من العبد لله تعالى، كما في قوله سبحانه: ﴿ فَاذَرُونَ آذَكُرُكُم ﴾ (٢٢١)، والمعنى: فاذكروني بالطاعة والإيمان أذكركم بالفيوضات والبركة، والإمداد بثوابي.

وإذا أطلقت كلمة (الذَّكر) انصرفت إلى ما نزل على رسول الله ، الأنه الكتاب الجامع لكل ما نزل على الرسل السابقين، ولكل ما تحتاج إليه البشرية إلى أن تقوم الساعة، كما أن كلمة كتاب تطلق على أي كتاب، لكنها إذا جاءت بالتعريف (الكتاب) انصرفت إلى القرآن الكريم، وهذا ما نسميه (علم بالغلبة). والذكر هو القرآن الذي نزل على محمد ، وهو معجزته الخالدة في الوقت نفسه، فهو منهج ومعجزة، وقد جاءت الرسل السابقون بمعجزات لحالها، وكتب لحالها، فالكتاب ونهجه منفصل عن المعجزة، فموسى الله كتابه التوراة، ومعجزته العصا، وعيسى الله كتابه ونهجه الإنجيل، ومعجزته إبراء الأكمه والأبرص، وإحياء الموتى بإذن الله تعالى، أما محمد في فمعجزته هي نفس كتاب منهجه، لا ينفصل أحدهما عن الآخر، لتظل المعجزة مساندة للمنهج إلى قيام الساعة، هي نفس كتاب منهجه، لا ينفصل أحدهما عن الآخر، لتظل المعجزة مساندة للمنهج إلى قيام الساعة، لله أي يُؤمّل المعجزة مها القرآن وحمايته فقال: ﴿ إِنّا مَا نَرَكَا التّورَنة فِيها هُدًى وَفُرَدٌ يَحَكُمُ بِهَا النّبِيون لكل رسول منهم بحفظ كتابه، كما قال تعسل على الله المنهم المنهم بحفظ كتابه، كما قال تعسل الله إلى التبعين لكل رسول منهم بحفظ كتابه، كما قال المنهم أن يحفظ والمنهم أن اليهود عصوا وبدلوا وحرفوا في وَالأَحْبَارُ بِمَا السّرية إلى قيام الساعة، ولم يترك هذا لأحد، لأنه الكتاب الخاتم إلى التوراة، أما القرآن فقد تعهد الله تعالى بحفظه، ولم يترك هذا لأحد، لأنه الكتاب الخاتم إلى سيصاحب البشرية إلى قيام الساعة.

ومن الذكر أيضا ما جاء به الرسول هم مع القرآن، وهو الحديث الشريف، فللرسول مهمة أخرى، وهي منهجه الكلامي وحديثه الشريف، الذي جاء من مشكاة القرآن مبينا له وموضحا  $_{\rm L}^{(YY)}$ .

أما قوله تعالى: ﴿ لِتُرَبِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ (١٢٨)، فظاهر هذا الكلام يقتضي أن هذا السذكر مفتقر إلى بيان رسول الله هذا والمفتقر الى البيان مجمل، فظاهر هذا النص يقتضي أن القرآن كله مجمل، فلهذا المعنى قال بعضهم: متى وقع التعارض بين القرآن وبين الخبر، وجب تقديم الخبر، لأن القرآن مجمل، والدليل عليه هذه الآية، والخبر مبين له بدلالة هذه الآية، والمبين مقدم على المجمل.



والجواب: إن القرآن منه محكم، ومنه متشابه، والمحكم يجب كونه مبينا، فثبت أن القرآن السي كله مجملا، بل فيه ما يكون مجملا، فقوله تعالى: ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِم ﴾ محمول على المجملات، كما وأن ظاهر هذه الآية يقتضي أن يكون الرسول هي هو المبين لكل ما أنزله الله تعالى على المكافين، فعند هذا قال نفاة القياس لو كان القياس حجة لما وجب على الرسول بيان كل ما أنزله الله تعالى على المكلفين من الأحكام، لاحتمال أن يبين المكلف ذلك الحكم بطريقة القياس، ولما دلت هذه الآية على أن المبين لكل التكاليف، والأحكام هو الرسول هي، علمنا أن القياس ليس بحجة.

وأجيب عنه بأنه الله الما بين أن القياس حجة، فمن رجع في تبيين الأحكام، والتكاليف إلى القياس، كان ذلك في الحقيقة رجوعا الى بيان الرسول الهامان.

وفي الاقتصار على إنزال الذكر عقب قوله تعالى: ﴿ إِالْبَيْنَتِ وَالزَّبُرِ ﴾ إيماء إلى أن الكتاب المنزل على محمد ، هو بينة وزبورا معا، أي هو معجزة وكتاب شرع، وذلك من مزايا القرآن التني لم يشاركه فيها كتاب آخر، ولا معجزة أخرى، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَوْلاَ أُنزِكَ عَلَيْهِ التني لم يشاركه فيها كتاب آخر، ولا معجزة أخرى، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَوْلاَ أُنزِكَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلِلهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

والخطاب للنبي هم، أي: وأنزلنا عليك يا محمد هم الذي هو القرآن، وإنما سماه ذكرا، لأن فيه مو اعظ، وتنبيها للغافلين (١٣٣).

والإظهار في قوله تعالى: ﴿ مَا نُزِلَ إِلَيْهِم ﴾ يقتضي أن ما صدق الموصول غير الذكر المتقدم، إذ لو كان إياه لكان مقتضى الظاهر أن يقال لتبينه للناس، ولذا فالأحسن أن يكون المراد بما نــزل اليهم الشرائع التي أرسل الله بها محمد ﴿ فجعل القرآن جامعا لها، ومبينا لها ببليغ نظمه ووفرة معانيه، فيكون في معنى قوله تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بَبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١٣٠)، وإسناد التبيين إلى النبي ﴿ باعتبار أنه المبلغ للناس هذا البيان، والأمم على هذا الوجه لذكر العلة الأصلية في إنزال القرآن، وفسر ﴿ مَا نُزِلَ إِلَيْهِم ﴾ عين الذكر المنزل، أي أنزلنا إليك الذكر لتبينه للناس، فيكون إظهار في مقام الإضمار، لإفادة بأن إنزال الذكر إلى النبي ﴿ هو إنزاله إلى الناس، كقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَنزَلْنَا إِليَّكُمْ ﴿ (١٣٠)، وإنما أتى بلفظه مـرتين للإيمـاء إلــى النفـاوت بــين الانزالين، فإنزاله إلى النبي ﴿ مَا نُرَكُمُ اللهِ اللهِ الله إلى إبلاغه إليهم.

فالمراد بالتبيين على هذا تبيين ما في القرآن المعاني، وتكون اللام لتعليل بعض الحكم الحافة بإنزال القرآن بأنها كثيرة، فمنها أن يبينه النبي ، فتحصل فوائد العلم والبيان، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَ



أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ الّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ لَتُبَيِّنُنَهُ لِلنّاسِ ﴿ (١٣١)، وليس في هذه الآية دليل لمسائل تخصيص القرآن بالسنة، وبيان مجمل القرآن بالسنة، وترجيح دليل السنة المتواترة على دليل الكتاب والسنة هو تبيين النبي ، إذ هو واسطته (١٣٧).

## ويقول الإمام الشعراوي رحمه الله تعالى:

في قوله تعالى: ﴿ لِتُمَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِم ﴾، جاء القرآن كتاب معجزة، وجاء كتاب منهج، إلا انه ذكر أصول هذا المنهج فقط، ولم يذكر التعريفات المنهجية والشروح اللازمة لتوضيح هذا المنهج، وإلا لطالت المسألة، وتضخم القرآن، وربما بعد عن مراده، فجاء القرآن بالأصول الثابتة، وترك للرسول على مهمة أن يبينه للناس، ويشرحه ويوضح ما فيه، وقد يظن البعض أن كل ما جاءت به السنة لا يلزمنا القيام به لأنه سنة يثاب على فعلها ولا يعاقب من تركها .. نقول: لا .. لا بد أن نفرق هنا بين سنية الدليل وسنية الحكم، حتى لا يلتبس الأمر على الناس.

فسنية الدليل تعني وجود فرض، إلا أن دليله ثابت من السنة، وذلك كبيان عدد ركعات الفرائض: الصبح والظهر والعصر والمغرب والعشاء، فهذه ثابتة بالسنة وهي فرض.

أما سنية الحكم: فهي أمور وأحكام فقهية وردت عن رسول الله هم، يثاب فاعلها، ولا يعاقب تاركها، فحين يبين الرسول بسلوكه وأسوته حكما ننظر: هل هي سنية الدليل فيكون فرضاً، أم سنية الحكم فيكون سننة؟ ويظهر لنا هذا أيضا من مواظبة الرسول على هذا الأمر، فان واظب عليه والتزمه فهو فرض، وان لم يواظب عليه فهو سنة.

إذن: مهمة الرسول ليست مجرد مناولة القرآن وإبلاغه للناس، بل وبيان ما جاء فيه من المنهج الإلهي، فلا يستقيم هنا البلاغ دون بيان، ولا بد أن نفرق بين العطائين، العطاء القرآني، والعطاء النبوي، ويجب أن نعلم أن من الميزات التي ميز بها النبي عن سائر إخوانه من الرسل السابقون يبلغون أو امر السماء فقط وانتهت المسألة، أما محمد فقد قال الحق تبارك وتعالى في حقه: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ الرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَا نَهَ مَنْهُ فَأَنهُواْ ﴾ (١٣٨).

إذن: أخذ ميزة التشريع، فأصبحت سنته هي التشريع الثاني بعد القرآن الكريم (١٣٩).

ثم يقول تعالى: ﴿ وَلَعَلَّهُم يَنَفَكَّرُونَ ﴾ (۱٬۰۱)، ولهذا العطف حكمة أخرى من حكم إنزال القرآن، وهي تهيئة تفكر الناس فيه، وتأملهم فيما يقربهم إلى رضى الله تعالى، فعلى الوجه الأول في تفسير ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلتَاسِ ﴾ يكون المراد أن يتفكروا بأنفسهم في معاني القرآن، وفهم فوائده، وعلى الوجه الثاني أن يتفكروا في بيانك ويعوه بإفهامهم (۱٬۱۱).

ويقول الإمام الشعراوي رحمه الله تعالى:



ومن رحمة الله تعالى بعباده أن يأمرهم بالتفكر والتدبر والنظر، ذلك لأنهم خلقه سبحانه، وهم أكرم عليه من أن يتركهم للضلال والكفر، بعد أن أكرمهم بالخلق والعقل، فأراد سبحانه أن يكرمهم إكراما آخر بالطاعة والإيمان، وكأنه سبحانه يقول لهم: ردوا عقولكم ونفوسكم عن كبرياء الجدل ولُجج الخصومة، وان كنتم لا تؤمنون بالبعث في الآخرة، وبما أعد للظالمين فيها من عقاب، فانظروا إلى ما حدث لهم، وما عجل لهم من عذاب في الدنيا.

ولا بد أن نفرق بين العقل والفكر، فالعقل هو الأداة التي تستقبل المحسنات وتميزها، وتخرج منها القضايا العامة التي ستكون هي المبادئ التي يعيش الإنسان عليها، والتي ستكون عبارة عن معلومات مختزنة، أما الفكر فهو أن تفكر في هذه الأشياء لكي تستنبط منها الحكم، والله سبحانه وتعالى ترك لنا حرية التفكير وحرية العقل في أمور دنيانا، لكنه ضبطنا بأمور قسرية يفسد العالم بدونها، فالذي يفسد العالم أن نترك ما شرعه الله لنا، والباقي الذي لا يترتب عليه ضرر يترك لنا فيه مجالا للتفكير والتجربة، لأن الفشل فيه لا يضر، فما أراده الله حكما قسريا فرضه بنص صريح لا خلاف فيه، وما أراده على وجوه متعددة يتركه للاجتهاد، حيث يحتمل الفعل فيه أوجها متعددة، ولا يؤدى الخطأ فيه إلى فساد (١٤٢).

### المطلب الرابع: الخطاب لأمهات المؤمنين وحثهن على الائتمار والانتهاء

تضمنت سورة الأحزاب درسا خاصا بأزواج النبي هي، وقد سبق في أوائل السورة تسميتهن (أمهات المؤمنين)، ولهذه الأمومة تكاليفها، وللمرتبة السامية التي استحقق بها هذه الصفة تكاليفها، ولمكانتهن من رسول الله هي تكاليفها، وفي هذا الدرس بيان لشيء من هذه التكاليف، وإقرار للقيم التي أراد الله تعالى لبيت النبوة الطاهر أن يمثلها وأن يقوم عليها، وأن يكون فيها منارة يهتدي بها السالكون، فبين لأمهات المؤمنين اختصاصهن بما ليس لغيرهن من النساء، ويقرر واجباتهن في معاملة الناس، وواجبهن في عبادة الله تعالى، وواجبهن في بيوتهن، ويحدثهن عن رعاية الله الخاصة لهذا البيت الكريم، وحياطته وصيانته من الرجس، ويذكرهن بما يتلى في بيوتهن من آيات الله تعالى والحكمة، مما يقى عليهن تبعات خاصة، ويفردهن بين نساء العالمين (١٤٤٠).

فقال تعالى: ﴿ وَاذْكُرْتَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكَمَةَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَاتَ لَطِيفًا خَيِرًا ﴾ (١٤٥).



فقوله تعالى: ﴿ وَاَذَكُرْ مَا يُتَلَىٰ فِي بِيُوتِكُنَ ﴾ الفعل ﴿ وَاَذَكُرْ بَ هَيه يجوز أن يكون من الذكر بضم الذال، وهو التذكر، وهذه كلمة جامعة تشمل المعنى الصريح منه، وهو أن لا ينسين ما جاء في القرآن، ولا يفعلن عن العمل به، ويشمل المعنى الكنائي، وهو أن يراد مراعاة العمل بما يتلى في بيوتهن مما ينزل فيها، وما يقرأه النبي هي فيها، وما يبين فيها من الدين، ويشمل معنى كنائيا ثانيا، وهو تذكر تلك النعمة العظيمة إن كانت بيوتهن موقع تلاوة القرآن، ويجوز أن يكون من الذكر بكسر الذال، وهو إجراء الكلام على اللسان، أي بلغته للناس، بأن يقرأن القرآن، ويبلغن أقوال النبي هي وسيرته، وفيه كناية عن العمل به (١٤٦٠).

والتلاوة: القراءة، أي إعادة كلام مكتوب أو محفوظ، أي ما يتلوه الرسول ١٤٤٧).

وقوله تعالى: ﴿ مِنْ ءَايَنتِ ٱللهِ وَٱلْحِكَمَةِ ﴾ (۱٤٠٨) بيان لما يتلى، فكل ذلك متلو، وذلك القرآن، وقد بين المتلو بشيئين: هما آيات الله والحكمة، فآيات الله يعم القرآن كله، لأنه معجز عن معارضته، فكان آية على أنه من عند الله تعالى (۱٤٩٩).

أما قوله تعالى: ﴿ وَٱلۡحِكَمَةِ ﴾ ، فقيل هي السنة ، أي كلمات النبي ها ، وفيه إشارة من أن التكاليف غير منحصرة في الصلاة والزكاة ، وما ذكر الله تعالى في هذه الآية فقال: ﴿ وَٱذَّكُرُ بَ مَا يُتَّلَىٰ ﴾ ، ليعلمن الواجبات كلها فيأتين بها ، والمحرمات بأسرها فينتهين عنها (١٥٠) . وقيل: هي أحكام القرآن ومواعظه (١٥٠) .

فقوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرْتُ مَا يُتَلَى فِ بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ اللهِ وَالْجِحْمَةِ ﴾، أي اذكرن للناس بطريق العظة والتذكير من الكتاب الجامع بين كونه آيات الله الدالة على صدق النبوة بنظمه المعجز، وكونه حكمة منطوية على متون العلم والشرائع، وهذا تذكير بما أنعم عليهن، حيث جعلهن أهل بيت النبوة، ومهبط الوحي، حثاً على الانتهاء والائتمار فيما كلفن به، والتعرض للتلاوة في البيوت، وهذا حث لهن على حفظ القرآن والأخبار، ومذاكرتهن بها، والإحاطة بحدود الشريعة، والخطاب وان اختص بهن، فغيرهن داخل فيه، لأن مبنى الشريعة على هذين: القرآن والسنة، أو بها يوقف على حدود الله ومفترضاته، وأو امره وزو اجره، والاعتصام بالكتاب والسنة يسعد المؤمن دنيا وآخرة (١٥٢).

وعطف ﴿ وَٱلِّحِكَمَةِ ﴾ عطف خاص على العام، وهو ما كان من القرآن مواعظا وأحكاما شرعية، أي ما يتلى في بيوتهن عند نزوله، أو بقراءة النبي ، ودراستهن القرآن، ليتجدد ما علمنه، ويلمع لهن من أنواره ما هو مكنون لا ينضب معينه، وليكنَّ مشاركات في تبليغ القرآن وتواتره، ولم يزل أصحاب الرسول ، والتابعون بعدهم يرجعون إلى أمهات المؤمنين في كثير من





أحكام النساء، ومن أحكام الرجل مع أهله. وموقع مادة الذكر هنا موقع شريف، لتحملها هذه المحامل مالا يتحمله غير ها إلا بإطناب (١٥٣).

## يقول الإمام ابن العربي (١٥٤) رحمه الله تعالى:

إن الله تعالى أمر نبيه ه بتبليغ ما انزل عليه من القرآن، وتعليم ما علمه من الدين، فكان إذا قرأه على واحد أو ما نفق، سقط عنه الفرض، وعلى من سمعه أن يبلغه إلى غيره، وليس يلزمه أن يذكره لجميع الصحابة، ولا كان عليه إذا علَّم ذلك أزواجه أن يخرج إلى الناس فيقول لهم: نزل كذا، وكان كذا (١٥٥٠).

وجملة ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ (١٥٠١)، تعليلا للأمر وتذييلا للجمل السابقة، والتعليل صالح لمحامل الأمر كلها، لأن اللطف يقتضي إسداء النفع بكيفية لا تشق على المسدى إليه، وفيما وجه إلى نساء النبي همن الأمر والنهي ما هو صلاح لهن، وإجراء الخير بواسطتهن، وكذلك في تيسيره إياهن لمعاشرة الرسول هم، وجعلهن أهل بيوته، وفي إعدادهن لسماع القرآن وفهمه، ومشاهدة الهدي النبوي، كل ذلك لطف لهن هو الباعث إلى ما وجهه إليهن من الخطاب، ليتلقين الخبر ويبلغنه، لأن الخبير أي العليم إذا أراد، حصل مراده تاما لا خلل ولا غفلة.

فمعنى الجملة أنه تعالى موصوف باللطف والعلم، كما دل عليه فعل ﴿ كَانَ ﴾ فيشمل عموم لطفه بهن، وعلمه بما فيه نفعهن (١٥٠٠).

وهو بليغ اللطف والبر بخلقه كلهم، بليغ العلم بالأشياء كلها، فيعلم ويدبر ما يصلح في الدين، ولذلك أمر ونهى، أو يعلم ما يصلح لغيره ومن يستأهل أن يكون من أهل بيته، وقيل: يعلم الحكمة حيث أنزل كتابه جامعا بين الوصفين، وقيل: عالما بما يصلح لأمر العباد، خبيرا بمصالحهم، وبذلك شرع ما يسعدهم في دنياهم وآخرتهم (١٥٨).

# ويقول الإمام الشعراوي رحمه الله تعالى:

اللطف هو الدقة في تناول الأشياء وحسن تأتي الأمور، مهما كانت وسائلها ضيقة، وحسن التأتي للأمور يعني التغلغل في الأشياء مهما دقت. ووصف اللطيف يتممه وصف الخبير، فإذا كان اللطيف يعني الدقة في تناول الأشياء وحسن التأتي، فالخبرة تعني معرفة الموضع، فاللطف لا يتأتي إلا بالخبرة (١٥٩).

### الخاتمة

ومما تقدم يمكن بيان أهم النتائج التي تم التوصل إليها من خلال هذا البحث، وهي كالآتي:

1. ثبوت حكم الوجوب على الدعوة إلى الخير، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على كل جيل بعد أصحاب رسول الله هي، بطريق القياس لئلا يتعطل الهدى، فقد جعل الله علة خيرية





- هذه الأمة؛ الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وقد يكون النهي عن المنكر مقدماً على الأمر بالمعروف في بعض الأحوال؛ لأن درء المفاسد مقدم على جلب المنافع.
- لن الدعوة إلى الخير تتفاوت، فمنها ما هو بين يقوم به كل مسلم، ومنها ما يحتاج إلى على على فيقوم به أهله، وهذا هو المسمى بفرض الكفاية، يعني إذا قام به بعض كفى عن قيام الباقين.
- ٣. إن التعريف في (الخير والمعروف والمنكر) تعريف الاستغراق، فيفيد العموم في المعاملات،
   بحسب ما ينتهى إليه العلم والمقدرة، فيشبه الاستغراق العرفى.
- إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أقسام القول أو الكلام، فالمكلف بـــ هــ و بيـــ ان المعروف والأمر به، وبيان المنكر والنهي عنه.
- ٥. إن الكفر لا يليق بالمسلمين، وكتاب الله يتلى عليهم، وفيهم رسول يعلمهم، ويدعوهم إلى الله تعالى، والحرص على الإسلام حتى الوفاة ولقاء الله على المناس المنا
- 7. بيان حال هذه الأمة في الفضل على غيرها من الأمم، وأنها خير الأمم على الإطلاق، وان هذه الخيرية مشتركة بين أول هذه الأمة وآخرها، بالنسبة إلى غيرها من الأمام، وان كانت متفاضله في ذاتها، كما ورد في فضل الصحابة على غيرهم.
- ٧. إن الرسول هو مبلغ ومنذر وناصح ومبين، ولكنه لا يملك أن يأتي بخارقة إلا بإذن الله تعالى، وحين يشاء الله، لا حين يشاء هو أو قومه، ولا يملك كذلك أن يهدي قومه أو يضلهم، فالهدى والضلال متعلقان بسنة الله التي اقتضتها مشيئته المطلقة.
- ٨. إن وظيفة الرسول وما أوتيه من كتاب هي إخراج الناس من الظلمات إلى النور بإذن الله
   تعالى.
- 9. إن الرسل الكرام صلوات الله وسلامه عليهم قد أرسلوا بمثل ما أرسل به محمد هذا ولمثل ما أرسل به، حتى في ألفاظ التعبير.
- ١. عدم خلو زمن المؤمن من الصبر والشكر، ففي حال المحنة والبلية يكون صابرا، وفي حال المنحة والعطية يكون شاكرا.
- 11. إن شكر النعمة سبب لزيادتها، وكفرانها سبب لزوالها، فمن اشتغل بشكر نعم الله تعالى زاده الله من نعمه، ومن كفر بها فهو جاهل، والجهل سبب لأعظم أنواع العقاب والعذاب.
- ١٢. بيان خصوصية رسالة موسى الله إلى قومه، بخلاف رسالة سيدنا محمد ها، فهي لعموم الناس.
- ١٣. جواز الوعظ المرقق للقلوب، المقوي لليقين، الخالي من كل بدعة، والمنزه عن كل ضلالة وشبهه.





- ١٤. إن الأنبياء والرسل حينما بعثوا، إنما بعثوا بالحجج والدلائل التي تشهد لهم بالصدق، والكتب المشتملة على التشريع الرباني، وأنزل القرآن على النبي النبي النباس فيه ما نزل إليهم من أحكام ووعد ووعيد، قولا وفعلا.
- 10. إن الغاية من نزول القرآن الكريم هي من أجل أن يتأمل ويتفكر الخلق، وينظروا في حقائق الكون، وأسرار الحياة، فيهتدون ويفوزون بالنجاة في الدارين.
  - ١٦. إن الرسول على مبين عن الله على مراده، مما أجمله في كتابه، مما لم يفصله القرآن الكريم.
- 11. التذكير بنعم الله تعالى على نساء النبي ، إذ صيرهن المولى سبحانه في بيوت يتلى فيها القرآن والحكمة، وهي كلام النبي ، والأمر بالتفكر بها والاتعاظ بمواعظ الله تعالى.
- 1. إن الخطاب في القرآن وان كان لنساء النبي هي فقد دخل غير هن بالمعنى، وإنما خوطبت نساء النبي هي تشريفا لهن، ليكونن قدوة لسائر نساء المؤمنين في الطهر والصبر والعفاف.
- 19. إن شرف المنزلة لنساء النبي هذا وفضلهن عن سائر النساء الأخريات مشروطة بشرط التقوى، لاسيما لما خصهن الله تعالى من صحبه النبي هذا من جهة، ونزول القرآن في حقهن من جهة أخرى، وهذه درجة عالية.
- ٢٠. وأخيرا وليس آخرا أنه بالرغم من اهتمام الشرع بالوعظ والإرشاد، وحثه عليه، إلا أننا نجد
   كثير من الناس انصرفوا عنه.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصل الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

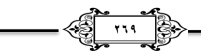
### هوامش البحث

- (۱) مقاييس اللغة: لابن فارس: ٩٦١، وينظر: معجم مفردات ألفاظ القرآن: للراغب الأصفهاني: ١٠٠ (مادة وعظ).
- (٢) مختار الصحاح: للرازي: ٢٢٩، والصحاح: للجوهري: ١١٨١/٣، ولسان العرب: لابن منظور: ٨٦٦/٤ (مادة وعظ).
  - (٣) سورة البقرة: من الآية ٢٧٥.
  - (٤) لسان العرب: لابن منظور: ١٦٦/٤ (مادة وعظ).
    - (٥) سورة سبأ: من الآية ٤٦.
    - (٦) المصباح المنير: للفيومي: ٣٩٦ (مادة وعظ).
  - (٧) معجم مفردات ألفاظ القرآن: للراغب الأصفهاني: ٦٠٠ (مادة وعظ).
    - (٨) كتاب التعريفات: للجرجاني: ١٦٥.
    - (٩) لسان العرب: لابن منظور: ٨٦٦/٤ (مادة وعظ) مجلة الجامعة العراقية مجلة الجامعة العراقية علي المسلمة العراقية العراقية

\_\_\_\_ العدد ٢٩/ ٣



- (١٠) مقاييس اللغة: لابن فارس: ٣٣٧ (مادة رشد).
- (١١) ينظر: مقاييس اللغة: لابن فارس: ٣٧٧، ومعجم مفردات الفظ القرآن: للراغب الأصفهاني:
  - ۲۲۱، ولسان العرب: لابن منظور: ۲/۰۷۰ (مادة رشد).
    - (١٢) سورة البقرة: من الآية ١٨٦.
    - (١٣) السورة نفسها: من الآية ٢٥٦.
- (١٤) مقابيس اللغة: لابن فارس: ٣٣٧، ومعجم مفردات ألفاظ القرآن: للراغب الأصفهاني: ٢٢١ (مادة رشد).
- (١٥) ينظر: تاج العروس: للزبيدي:  $\Lambda/0$ ، ومختار الصحاح: للرازي: 757-752، ولسان العرب: لابن منظور: 71/7 (مادة رشد).
  - (١٦) سورة غافر: من الآية ٣٨.
  - (۱۷) لسان العرب: لابن منظور: ۲/۱۵۷ (مادة رشد).
- (١٨) ينظر: تاج العروس: للزبيدي: ٩٨/٨، ومختار الصحاح: للرازي: ٢٤٣-٢٤٤، ولسان العرب: لابن منظور: ٢/ ٧٢٥ (مادة رشد).
  - (١٩) لسان العرب: لابن منظور:٣/٣٥ (مادة رشد).
- (٢٠) ينظر: تاج العروس: للزبيدي: ٨/٩٥، ومختار الصحاح: للرازي: ٣٤٤، ولسان العرب: لابن منظور: ٧٥١/٢ (مادة رشد).
  - (۲۱) لسان العرب: لابن منظور: ۲/۱۷۷ (مادة رشد).
    - (۲۲) ينظر: في ظلال القرآن: لسيد قطب: ٤٢٩/١.
      - (۲۳) سورة آل عمران: الآية ١٠٤.
    - ( $^{(2)}$  ینظر: التحریر والتنویر: لابن عاشور:  $^{(2)}$ .
      - (۲۰) سورة آل عمران: من الآية ١٠٤.
        - (٢٦) السورة نفسها: من الآية ١١٠.
          - (۲۷) سورة العصر: الآية ٣.
        - (۲۸) سورة النساء: من الآية ١٣٦.
  - (۲۹) ينظر: تفسير الخازن: 1/11، وينظر: التحرير والتنوير:  $(1/11)^{(7)}$ 
    - (٣٠) سورة آل عمران: من الآية ١١٠.
      - (<sup>٣١)</sup> سورة الحج: من الآية ٣٠.
      - (<sup>٣٢)</sup> سورة التوبة: من الآية ٤١.
      - (<sup>٣٣)</sup> السورة نفسها: من الآية ٢٩.





- (٣٤) السورة نفسها: من الآية ١٢٢.
- التفسير الكبير:  $\Lambda$ / 317-017، وينظر: التسهيل لعلوم التنزيل: لابن جزي: 010-117، وتفسير القرآن العظيم: لابن كثير: 070/1، وتنوير الأذهان: للبروسوي: 070/1، والتحرير والتنوير: لابن عاشور: 070/1.
  - (۳۹) التحرير والتنوير: ۳۸/٤.
  - (٣٧) سورة آل عمران: من الآية ١٠٤.
    - (٣٨) سورة الأعراف: من الآية ٣٨.
      - (٣٩) سورة يوسف: الآية ٤٥،
      - (٤٠) سورة النحل: الآية ١٢٠.
- (<sup>(۱)</sup> ينظر: تفسير الخازن: ۲۸۱/۱، وتنوير المقباس: للفيروز آبادي: ٤٣، وتفسير الشعراوي: ٣/ ١٦٦٣.
  - (٤٢) سورة آل عمران: من الآية ١٠٤.
    - (<sup>٤٣)</sup> سورة يونس: من الآية ٢٥.
  - (<sup>٤٤)</sup> التحرير والتنوير: لابن عاشور: ٤/ ٤٠.
    - (<sup>(2)</sup> سورة آل عمران: من الآية ١٠٤.
      - (٢٦) سورة النحل: من الآية ١٢٥.
      - (٤٧) سورة يوسف: من الآية ١٠٨.
  - (٤٨) التفسير الكبير: للرازى: ٨/ ٣١٥، وينظر: تفسير الخازن: ٢٨١/١.
- (<sup>6)</sup> ينظر: تفسير النسفي: ۷۷، وتفسير الخازن: ۱/ ۲۸۱، والتحرير والتنوير: لابن عاشور: ٤/ د.، وصفوة التفاسير: للصابوني: ۱/۰۲.
  - (٥٠) سورة آل عمر ان: من الآبة ١٠٤.
    - (٥١) السورة نفسها.
  - (۵۲) التفسير الكبير: للرازي: ۲۱٤/۸.
  - (۵۳) ينظر: التحرير والتنوير: لابن عاشور: ١/٤.
    - (<sup>٤٥)</sup> سورة آل عمران: من الآية ١٠٤.
      - (٥٥) البيت لم أعثر على قائله.
      - <sup>(٥٦)</sup> سورة الصف: الآيتان ٢-٣.
      - (٥٧) سورة العصر: الآيات ١-٣.
      - <sup>(۸م)</sup> سورة العصر: من الآية ٣.



العدد ۲۹ ۳



- (٥٩) سورة آل عمران: من الآية ١٠٤.
  - (<sup>٦٠)</sup> تفسير الشعرا*وي: ٣*/١٦٦٤.
- (٦١) سورة آل عمران: من الآية ١٠٤.
  - (۲۲) السورة نفسها.
- <sup>(٦٣)</sup> سورة آل عمران: من الآية ١٠٤.
- ( $^{(11)}$  التحرير والتنوير: لابن عاشور:  $^{(11)}$ 
  - (<sup>۲۵)</sup> سورة البقرة: من الآية ٥.
- (۲۲) ينظر: تفسير النسفى: ۷۷، والتحرير والتنوير: لابن عاشور: 2 / 2.
  - (<sup>٦٧)</sup> سورة البقرة: من الآية ٢٦١.
  - (<sup>۲۸)</sup> تفسير الشعرا*وي: ۲۹۶*۲۳.
- (۲۹) ينظر: في ظلال القرآن: ۲۰۷۷/٤، والتحرير والتنوير: لابن عاشور: ۱۸۸ (۱۳.
  - (<sup>٧٠)</sup> سورة إبراهيم: الآية ٥.
  - (۷۱) التفسير الكبير: للرازي: ۱۹/ ۲۶.
    - (<sup>۲۲)</sup> سورة إبراهيم: من الآية ٥.
    - (<sup>۷۳)</sup> السورة نفسها: من الآية ١.
    - (<sup>۷٤)</sup> السورة نفسها: من الآية ٥.
  - (  $^{(\circ)}$  ينظر: التفسير الكبير: للرازي:  $^{(\circ)}$ 
    - (<sup>۲۹)</sup> سورة إبراهيم: من الآية ٥.
  - $(^{(\vee\vee)})$  التحرير والتنوير: لابن عاشور:  $^{(\vee\vee)}$ 
    - (۸۷) المصدر نفسه: ۱۸۹/۱۳.
      - (<sup>۷۹)</sup> سورة ص: من الآية ٦.
- (<sup>۸۰)</sup> التفسير الكبير: للرازي: ۱۹/ ۲۶–۲۰، وينظر: جامع القرآن: للقرطبي: ٥/ ٢٤٠، والتحرير والتنوير: لابن عاشور: ١٨٩/ ١٨٩.
  - (۸۱) تفسير الشعراوي: ۲۲/۹۹۱۲.
- (<sup>۸۲)</sup> ينظر: التفسير الكبير: للرازي: ١٩/ ٦٤، وتفسير الخازن: ٣/ ٢٩، والجامع لإحكام القرآن: للقرطبي: ٥/ ٢٤١، وتفسير القرآن العظيم: لابن كثير: ٢/ ٧٠٦، وتفسير الشعراوي: ١٢/ ٧٤٣٩.
  - (٨٣) سورة النمل: من الآية ١٢.
  - (<sup>۸٤)</sup> سورة الأعراف: من الآية ۱۷۱.
    - (٨٥) سورة البقرة: من الآية ٥٧.





- (٨٦) سورة إبراهيم: من الآية ٥.
- ( $^{(\Lambda V)}$  ينظر: التفسير الكبير: للرازي:  $^{(\Lambda V)}$ ، وتفسير الخازن:  $^{(\Lambda V)}$ ، والجامع لأحكام القرآن: للقرطبي:  $^{(\Lambda V)}$ ، وتفسير القرآن العظيم: لابن كثير:  $^{(\Lambda V)}$ ، وتفسير الشعراوي:  $^{(\Lambda V)}$ .
  - (^^) ينظر: تفسير القرآن العظيم:: ٢/ ٧٠٦، والتحرير والتنوير: لابن عاشور: ١٨٩/١٣.
    - (<sup>۸۹)</sup>سورة إبراهيم: من الآية.
- (۹۰) ينظر: التفسير الكبير: للرازي: ۱۹/ ٦٥، وتفسير القرآن العظيم: لابن كثير: ٧٠٦/٢، والتحرير والتتوير: لابن عاشور: ١٨٩/١٣.
- (۹۱) ينظر: النفسير الكبير: للرازي: ۱۹/ ٦٥، وتفسير الخازن: ٣/ ٢٩، وتفسير القرآن العظيم: لابن كثير: ٢/ ٧٠٦، وتفسير الشعراوي: ١٢/ ٧٤٣٩.
  - (٩٢) سورة المائدة: الآية ٢٠، ومن الآية ٢١.
    - <sup>(۹۳)</sup> التحرير والتنوير: ۱۹۰/۱۳.
      - (<sup>۹٤)</sup> سورة إبراهيم: من الآية ٥.
    - (٩٥) سورة إبراهيم: من الآية ٥.
  - (۹۲) التحرير والتنوير: لابن عاشور: ۱۹۱/۱۳.
    - (<sup>(۹۷)</sup> سورة إبراهيم: من الآية ٥.
    - (۹۸) التفسير الكبير: للرازي: ۱۹/ .۳.
      - (۹۹) تفسير الشعراوي: ۱۲/ ۷٤۳۹.
        - (١٠٠) سورة البقرة: من الآية ٢.
- (۱۰۱) التفسير الكبير: للرازي: ١٩/ ٦٥، وتفسير الخازن: ٣/٣١، والجامع لأحكام القرآن: للقرطبي: ٥/ ٢٤١.
  - (۱۰۲) ينظر: تفسير الشعراوي: ۱۲/ ۲۲۹.
  - (۱۰۳) ينظر: في ظلال القرآن: لسيد قطب: ٤/ ٢١٥٨ ٢١٧٢.
    - (۱۰٤) سورة النحل: الآية ٤٤.
    - (۱۰۵) السورة نفسها: من الآية ٤٣.
    - (١٠٦) السورة نفسها: من الآية ٤٤.
    - (١٠٧) السورة نفسها: من الآية ٤٣.
    - (١٠٨) سورة النحل: من الآية ٤٣.
    - (١٠٩) السورة نفسها: من الآية ٤٤.
  - (۱۱۰) ينظر: التفسير الكبير: ۲۰/ ۲۱۱، وتفسير الخازن: ۳/ ۷۸، و الشعراوي: ۱۳/ ۷۹۵۲.







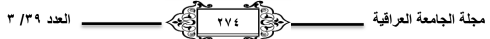
- (۱۱۱) ينظر : تفسير الخازن: ٣/ ٧٨، والجامع لأحكام القرآن: للقرطبي: ٥/ ٧٩،
  - (۱۱۲) تفسير الشعراوي: ١٣/ ٧٩٥٦.
- (۱۱۳) ينظر: تفسير القرآن العظيم: لابن كثير: ٤/ ٧٧١، والتحرير والتنوير: لابن عاشور: ١٤/ ١٢٢، وتفسير الشعراوي: ١٤/ ٧٩٥٦.
  - (۱۱۱ التحرير والتنوير: لابن عاشور: ۱۹۲/ ۱۹۲.
  - (۱۱۰) التفسير الكبير: للرازي: ۲۰/ ۲۱۱، وتفسير الخازن: ۳/۸۷-۲۹.
    - (۱۱۱) التحرير والتنوير: لابن عاشور: ۱۲۲/۱٤.
      - (۱۱۷) سورة النحل: من الآية £2.
    - (۱۱۸) التحرير والتنوير: لابن عاشور: ۱۹۲/ ۱۹۲.
      - (۱۱۹) سورة الأعراف: الآية ۱۷۲.
      - (١٢٠) السورة نفسها: من الآية ١٧٢.
      - (۱۲۱) السورة نفسها: من الآية ۱۷۲.
      - (۱۲۲) تفسير الشعراوي: ۱۳/ ۲۹۹۲.
        - (۱۲۳) سورة الأنبياء: من الآية ١٠.
        - <sup>(۱۲٤)</sup> سورة البقرة: من الآية ١٥٢.
          - (۱۲۰) سورة الحجر: الآية ٩.
        - (١٢٦) سورة المائدة: من الآية ٤٤.
      - (۱۲۷) تفسير الشعراوي: ۱۳/ ۲۹۵۹.
        - (١٢٨) سورة النحل: من الآية ٤٤.
- (۱۲۹) التفسير الكبير: للرازي: ٢/ ٢١٢، وتفسير الخازن: ٣/٩٧، والجامع لأحكام القرآن: للقرطبي: ٥/٩٧.
  - (۱۳۰) سورة العنكبوت: الآيتان ٥٠-٥١.
  - (۱۳۱) التحرير والتنوير: لابن عاشور: ۱۲۴/ ۱۲۳.
    - (۱۳۲) المصدر نفسه.
    - (۱۳۳) تفسير الخازن: ۳/ ۷۹.
    - (١٣٤) سورة النحل: من الآية ٨٩.
    - (۱۳۰) سورة الأنبياء: من الآية ١٠.
    - (١٣٦) سورة آل عمران: من الآية ١٨٧.
  - (۱۳۷) التحرير والتنوير: لابن عاشور: ۱٦٤ /١٤.



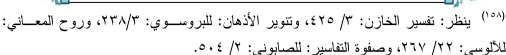




- (۱۳۸) سورة الحشر: من الآية V.
- (۱۳۹) تفسير الشعراوي: ۱۳/ ۲۹۵۲.
  - (۱٤٠) سورة النحل: من الآية £2.
- (۱٤۱) ينظر: جامع البيان: للطبري: ٦/ ٤٩٨٤، وتفسير الخازن: ٣/ ٢٧٩، وتفسير القرآن العظيم: لابن كثير: ٧٧١/٢، والتحرير والتنوير: لابن عاشور: ١٦٤/٤.
  - (۱٤۲) تفسير الشعراوي: ١٣/ ٢٩٥٦.
  - (۱٤٣) ينظر: في ظلال القرآن: لسيد قطب: ٥/ ٢٨٥٣ ٢٨٥٧.
    - (۱۲۴) التحرير والتنوير: لابن عاشور: ۲۲/ ۱۸.
      - (١٤٥) سورة الأحزاب: الآية ٣٤.
- (۱٬۱۰ ينظر: التفسير الكبير: للرازي: ٢٥/ ١٦٨، وتفسير الخازن: ٣/ ٤٢٥، وتنــوير الأذهــان: للبروسوي: ٣/ ٢٣٤، وروح المعاني: للآلوسي: ٢٦/ ٢٦٦، والتحرير والتنوير: لابــن عاشــور: ١٨/٢٢، وتفسير الشعراوي: ١٩/ ٢٠٢٩.
  - (۱٤٧) التحرير والتنوير: لابن عاشور: ١٨/٢٢.
    - (١٤٨) سورة الأحزاب: من الآية ٣٤.
- (۱٤٩) ينظر: تنوير الأذهان: للبروسوي: ٣٣٧/٣، وروح المعاني: للآلوسي: ١٨/٢٢، والتحريــر والتنوير: لابن عاشور: ١٨/٢٢.
- (۱۰۰) ينظر: التفسير الكبير: للرازي: ٢٥/ ١٦٨، وتفسير الخازن: ٣/٤٢٥، وتنوير الأذهان: للبروسوي: ٣/ ٢٣٧، وروح المعاني: للألوسي: ٢٢/ ٢٦٦.
  - (۱۵۱) تفسير الخازن: ۳/ ٤٢٥.
- (۱۵۲) تفسير الجيلاني: ٤/ ٣٧٢، وتفسير النسفي: ٤١، وتنوير الأذهان: للبروسوي: ٣/ ٣٧٠- ٢٣٨، وروح المعاني: 1/ 270 ٢٢٨، وصفوة التفاسير: للصابوني: 1/ 270 ٢٠٥٠.
  - (۱۰۳) التحرير والتنوير: لابن عاشور: ۲۲/ ۱۸- ۱۹.
- (106) هو محمد بن عبد الله بن محمد المعافري، الأشبيلي، المالكي، أبو بكر بن العربي: قاض، من حفاظ الحديث، ولد في أشبيلية سنة (٢٦٨هـ)، ورحل إلى المشرق، وبرع في الأدب، وبلغ رتبة الاجتهاد في علوم الدين، وصنف كتابا في الحديث والفقه والأصول والتفسير والأدب والتاريخ، وتوفي بقرب فاس سنة ( ٤٣٥هـ ). ينظر: نفح الطيب: للتلمساني: ١/ ٣٤٠.
  - (۱۵۰ أحكام القرآن: ٣/ ٤٩٠.
  - (١٥٦) سورة الأحزاب: من الآية ٣٤.
  - (۱۵۷) التحرير والتنوير: لابن عاشور: ۲۲/ ۱۹.







(۱۵۹) تفسير الشعراوي: ۱۹/ ۲۰۲۹.

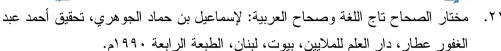
## المصادر والمراجع بعد القرآن الكريم

- أحكام القرآن: لأبي بكر محمد بن عبد الله المعافري الأشبيلي المالكي المعروف بابن العربي (ت٤٣٥هـ)، تحقيق على محمد البجاري، دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، دمشق، الطبعة الأولى ٢١٤١هـ - ٢٠٠١م.
- تفسير الجيلاني: للسيد الشريف الشيخ محى الدين أبي محمد عبد القادر الجيلاني، الحسني ٠٢. الحسيني قدس سره (ت٥٦١هـ)، بحث وتحقيق السيد الشريف الدكتور محمد فاضل جيلاني الحسني الحسيني التيلاني الجمزر في، مركز الجيلاني للبحوث العلمية، إسطنبول، الطبعة الثانية، ٤٣٠هـ - ٢٠٠٩م.
- التفسير الكبير: للإمام الفخر الرازي (ت٤٠٠هـ)، طبعة جديدة مصححة وملونة، دار إحياء .٣ التراث العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الرابعة ٢٢١هـ -١٠١٠م.
- تفسير الخازن المسمى لباب التأويل في معانى التنزيل، للعلامة علاء الدين على بن محمد ٤. بن إبر اهيم البغدادي، الشهير بالخازن (ت ٧٢٥هـ)، ضبطه وصححه عيد السلام محمد على شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية ١٠١م.
- تنوير المقباس من تفسير إبن عباس: لأبي طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، الشيرازي الشافعي (ت٧١٨هـ)، دار الجيل، بيروت، لبنان. (ب-ت).
- تفسير القرآن العظيم: للحافظ أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (٤٧٧٤)، تخريج وتحقيق أبي معاوية مازن بن عبد الرحمن البحصـــلي البيروتـــي، دار الدليل الأثرية للنشر والتوزيع، توزيع دار الريان للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الثانية ٢٢٦هـ -٥٠٠٥م.
- تفسير التحرير والتنوير: لسماحة الأستاذ الإمام الشيخ محمد الطاهر بن عاشور، دار سحنون للنشر والتوزيع، تونس، (ب. ت).
- تفسير النسفى (مدارك التنزيل وحقائق الأقاويل): للإمام الجليل عبد الله بن أحمد بن محمود النسقى (ت٧٠١هـ)، اعتنى به عبد المجيد طعمة الحلى، دار المعرفة، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية ٢٩٤١هـ - ٢٠٠٨م.



- تتوير الأذهان من تفسير روح البيان: للشيخ إسماعيل حقى البروسوي (ت١١٣٧هـ)، اختصار وتحقيق خادم الكتاب والسنة الشيخ محمد على الصابوني، الطبعة الثانية ١٤٠٩هـ - ١٩٨٩م.
- التسهيل لعلوم التنزيل: لأبي القاسم محمد بن أحمد بن جزي الكلبي الغرناطي (ت ١٤٧هـ)، الدار العربية للكتاب. (ب- ت).
- تفسير الشعراوي: للشيخ محمد متولى الشعراوي (ت٨ ١ ٤ ١هــ)، الناشـــر: مطـــابع أخبــــارُ .11 اليوم. (ب-ت).
- تاج العروس من جواهر القاموس: للسيد محمد مرتضى الزبيدي، تحقيق الدكتور عبد العزيز .17 مطر. (ب- ت).
- جامع البيان من تأويل آي القرآن: لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري(ت٣١٠هـ)، تحقيق .17 مجموعة من العلماء، الناشر دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، الطبعة الثانية ۲۸ ٤ ۱هـ - ۲۰۰۷م.
- الجامع لأحكام القرآن: لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي(٢٧١هـ)، دار .1 2 الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، لبنان، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ -٩٩٩م.
- روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: للعلامة أبي الفضل شهاب الدين .10 السيد محمود الآلوسي البغدادي (ت٢١٠هـ)، تحقيق الأستاذ سيد عمران، طبع ونشر وتوزيع دار الحديث ٢٦٦ هـ -٢٠٠٥م.
- صفوة التفاسير: للشيخ محمد على الصابوني، الأستاذ بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية، مكة المكرمة، دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، الطبعة العاشرة. (ب-ت).
- في ظلال القرآن: للسيد قطب (ت١٩٦٦م)، طبعة جديدة مشروعة، دار الشروق، الطبعة .17 الشرعية الرابعة والثلاثون ١٤٢٥هـ -٢٠٠٤م.
- مقاييس اللغة: لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (ت ٣٩٥هـ)، راجعه وعلق عليه أنس محمد الشامي، طبع ونشر وتوزيع دار الحديث، القاهرة ٤٢٩ هـ -٢٠٠٨م.
- معجم مفردات ألفاظ القرآن: للعلامة أبي القاسم حسين بن محمد بـن المفضــل المعــروف بالراغب الأصفهاني (ت ٥٠٠هـ)، ضبطه وصححه وخرج آياته وشواهده إبراهيم شمس الدين، الناشر دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة ٢٠٠٨م.
- مختار الصحاح: للإمام محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي (ت٦٦٦هـ)، دار الرسالة، کویت ۱۶۰۳هـ –۱۹۸۳م.





- 77. المصباح المنير: للعلامة أحمد بن محمد بن علي الفيومي المقري، طبعة جديدة ومنقحة، ومشكولة ومميزة المواد، طبع ونشر وتوزيع دار الحديث، القاهرة ٤٣٤ اهـ -٢٠٠٣م.
- 77. الكليات (معجم المصطلحات والفروق اللغوية): لأبي البقاء أيوب بن موسى الحسني القريمي الكفوي (ت٤٠١هـ)، تحقيق الدكتور عدنان درويش ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية ٢٣٢هـ ٢٠١١م.
- ۲۰. كتاب التعريفات: للشريف الجرجاني علي بن محمد بن علي السيد الزين أبو الحسن الحسيني الجرجاني الحفظي (ت٦١٦هـ)، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٤٢٥هـ -٢٠٠٥م.
- 77. نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب: للشيخ أحمد بن محمد المقري التلمساني، حققه إحسان عباس، دار صادر، بيروت، الطبعة الخامسة ٢٩٩هـ -٢٠٠٨م.

