الملامح السيميائية في الشِّعر العبَّاسي- توظيف الشخوص في شعر دعبل الخزاعي (ت٢٤٦ هـ) اختياراً

أ.م.د. على عبد الحسين جبير

جامعة القادسية / كلية التربية/ قسم اللغة العربية

ali.jbear@qu.edu.iq

تاریخ الطلب: ۱۷ / ۱۲ / ۲۰۲۲

تاريخ القبول: ٢٠٢٣ / ٢٠٢٣

#### الملخص <u>:</u>

قد رصدنا في قراءتنا لديوان الشاعر دعبل الخزاعي تواتر الشخوص بألوانها ومشاربها المختلفة ، إذْ كونتْ مادةً قادرةً على الإسهام في إيصال المعنى بشكل بارز وصورةٍ أكثرُ دقةً وإيضاحاً ، اظهرت للشاعر مقدرة عاليةً في تخيّر الألفاظ المنسجمةِ مع الحالةِ الشعوريةِ التي يمرُّ بها المبدع. وتمّ تناول تلك الذوات والشخوص من وجهة نظر دلالية ذات أبعاد سيميائية ، فقد كان لتلك الدوال تأثيرٌ واضحٌ في البنية الابداعية عند الشاعر دعبل الخزاعي ، وبناءً على ذلك قُسِّمتْ تلك الذوات الإنسانية بحسب معطيات الدراسة إلى ما يأتى: ذوات ورموز المحبوبة: وكانت هناك محبوبة في المواقف السلبية ،ومحبوبة في المواقف الايجابية . ذوات دينية : إذ كان لعقائد الشاعر أثرٌ مهمٌ وفعالٌ في شيوع رموز معينة دون غيرها ، وذوات القبائل والتجمعات البشرية : إذ وردت لأهداف وغايات دلالية عززت مكانة النص الشعري . وذوات التسلط والجبروت ، وانحصرت بالخلفاء من بني أمية وبني العباس وغيرهم ، و ذوات متنوعة: وتناولت الفاتحين والثوار.

#### Abstract:

We observed in our reading for Diwan [collections poem ] for poet Daable AL-Khazai pronunciation frequency human salves different in colours and his works. if you made ability on the shares in arrived, the meaning in famous shape and accuracy picture and explain the poet appearance high ability to choose concord pronunciation with satiation poetry that creator study it . it was study that salves from the point of view indicative . it was for that indicative clear influence structure of the poet Daable AL-Khazai and according those function were divided according to the data of the study in to the following . beloved salves and symbols and there were beloved in negative situation and positive

situation, religious subject s as the poets belief's had an important and effective impact on the prevalence of certain symbol and not others. the tribes and human groups they were received for semantic goals and objectives which strengthened the status of the poetic text and the ones of domination and tyranny.

# المقدمة :

من الشعراء الذين كان لهم بصمة واضحة في الخلق والإبداع الشعري والخيال الجامح والصورة المبتكرة بين شعراء العصر العباسي عامة وشعراء الشيعة خاصة هو دعبل الخزاعي ، إذ كان شاعراً مبدعاً ومميزاً بإجماع من كتب عنه ، حيث قال المرزباني عنه: (كان شاعراً مجيداً)(المرزباني ، ١٩٦٥ ممسدعاً ومميزاً بإجماع من كتب عنه ، حيث قال المرزباني عنه: (كان شاعراً مجيداً)(المرزباني ، ١٩٧٥ مسلم ١٩٧٥ ) . بينما أبو الفرح الأصفهاني ذكره في أغانيه قائلا: (كان شاعراً مطبوعاً) (الأصفهاني ، ١٩٧٥ م ، ص ٢٠/ ١٣١) . ولخوض غمار نصوص هذا الشاعر وبيان تميزه في الساحة الأدبية عموماً والشعرية خصوصاً ، أحببنا الولوج إلى عوالم النص عنده متخذين من الدلالة والرمز سبيلاً لذلك ، معتمداً في ذلك على ألفاظ الذوات الإنسانية ، لأن لها حضوراً مميزاً في بنيته الشعرية ، وكانت تُغطي مَدلولاتٍ عِدةٍ ، لأن العمل الأدبي (إبداع متكامل يكمل بعضه بعضاً ، ويسير وفقا لوظيفة يؤديها وهي تفسر وجوده في النص ) (مفتاح ، (إبداع متكامل يكمل بعضه بعضاً ، ويسير وفقا لوظيفة يؤديها وهي تفسر وجوده في النص ) (مفتاح ، الممدون وتكاملية تمنح صفة التمييز والخصوصية للأثر الأدبي(الممدّي ، ١٩٨٢ م ، ص٨٤) .

ومن ثمّ فإنّ هذه الدراسة هي عبارةً عن مقاربةٍ نقديةٍ قائمةٍ على : (الرصدِ والإحصاءِ والتحليلِ من خلالِ إبرازِ القيمةِ الدلاليةِ والرمزيةِ للذوات الإنسانية المتواترة). وقد قسمتْ الدراسةُ على الشكل الآتي :إذْ تقدّمَ جدولٌ بالحقولِ الدلاليةِ للألفاظ التي وردتْ عند الشاعر دعبل الخزاعي، ثم تلا الجدولُ تقسيمٌ ممنهجٌ لتلك الذوات الواردة وكانتُ كالآتي :

أولا: ذوات ودوال المحبوبة. ثانيا :الذوات الدينية ، ثالثا : ذوات القبائل والتجمعات البشرية. رابعا : شخوص التسلط والجبروت خامسا شخوص متنوعة. : (ثوار ، فاتحين). :.أ- جدولُ الشخوص :

ولبيان الذوات التي وردت عنده نوضح ذلك في الجدول الآتي:

| ذوات متنوعة      | ذوات التسلط والجبروت | ذوات القبائل والجماعات | ذوات دينية    |
|------------------|----------------------|------------------------|---------------|
|                  |                      | البشرية                |               |
| فزارة العكلي     |                      | نهشل                   | نوح           |
| (عامة الناس)     | ملوك بني العباس      | الترك                  | أهل الكهف     |
| هند (دال شر)     | آل زياد              | تغلب                   | آل النبي      |
| سمية(دال شر)     | آل امية              | بنو ضبة                | علي بن ابي    |
| الشيطان(جن)      | البرامكة             | الحريش                 | طالب          |
| هز قل(كاهن)      | آل نهيك              | العبيد                 | الحسين بن علي |
| سلمى(رمز         | الرشيد               | بنو عجل                | جعفر بن أبي   |
| المحبوبة)        | المأمون              | العرب                  | طلب           |
| لیلی ( رمز       | الأمين               | بنو مذحج               | الحمزة        |
| المحبوبة)        | المواثق              | الأزد                  | علي بن الحسين |
| ابلیس (جن)       | المعتصم              | ال كنده                | السجاد        |
| بابك (قائد ثائر) | المتوكل              | الكلابي                | أحمد(النبي)   |
| عمرو بن كلثوم    | ابناء حرب            | اهل قم                 | علي بن موسى   |
| (شاعر جاهلي)     | بنو معيط             | الانباط                | الرضا         |
| سلامة (محبوبة)   | ابن سعد              | بنو أياد               | جبريل         |
| سليمى(محبوبة)    | الشمر                | جدیس                   | فاطمة         |
|                  |                      | تغلب                   | بني هاشم      |
|                  |                      | معد                    | زينب          |
|                  |                      | اليمانية               | هارون         |
|                  |                      | بكر                    | موسى          |

|  | تيم             | أهل الكساء |
|--|-----------------|------------|
|  | عدي             | أهل الوحي  |
|  | ثمود            | آدم        |
|  | ارم             | اسر افیل   |
|  | المروم          | جبر ائيل   |
|  | بنو مالك        | المجوس     |
|  | قریش            | النصاري    |
|  | خزاعه           | اليهود     |
|  | آل کسر <i>ی</i> | المسلمون   |
|  |                 |            |
|  |                 |            |

# ب \_ أنواع الذوات:

وبعد ان عرضنا لجدول الشخوص في المعجم الدلالي سنعرج على أهم هذه الشخوص وهي:

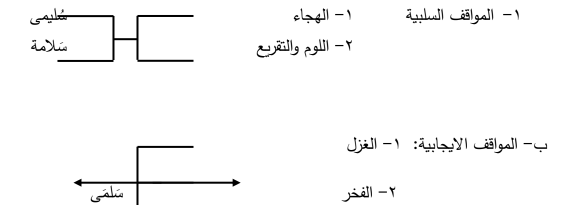
## أولا ،رمزية ذوات المحبوبة.

وعندما نقف على دال المحبوبة بوصفها رمزاً من رموز الشخوص الإنسانية عند الشاعر نراه متقلبا بين عدة دوال كأنما لكلِّ دالِ خصوصيةً يأتي بها، فنراهُ يقولُ (الخزاعي، ١٩٩٧م، ص٤٤):

سَرى طيفُ ليلَى حينَ بانَ هبوبُ وقضيتُ شوقي حين كاد يذوبُ

فبطلة المشهد هنا ((ليلي)) وكانت عبارة عن طيف وقد جاءت لمرة واحدة فقط. فالشاعر يحاول إشراك المتلقي بالموقف النفسي الذي يمر به فاللفظة أخذت في هذا المشهد خصوصية واضحة ومعبرة من قبل الشاعر.

والمحبوبة تنقسم حسب الاستقراء الذي قمنا به على قسمين هما:



فالناظر يرى سيطرة المسمى ((سليمى)) على سياقِ النصِ السلبي حسب التصنيف السابق، ومنهُ قولهُ في معارضةِ قصيدة هجاهم الكميتُ فيها (المصدر السابق نفسه ، ص١٦٠):

وأهْوَى أَنْ تُخبرَني سُليمَى وأُخبرُهَا بما كُنا لقينا

٣- ذكر الشبب

فحضور الدال((سليمى)) في هذا النص الهجائي يثبت ان الشاعر له أهداف دلالية وجمالية تبرز خصوصيته باستعمال هذا الدال، وبهذه الصورة الشكلية حيث تبرز الموقف النفسي المتوتر له فهو يحاول بهذا الدال وهذه العلامة السيميائية أن يُظهر لواعجه وآلامه حتى أصبحت رمزا للشعور بالحزن تارةً أو الغضب تارةً أخرى ؛ لانَّ قيمة أي لفظ تتحدد بما يحيط به (إطيمش ، ١٩٨٢م، ص٢٣).

وعندما جاء موقف اللوم والتقريع على إكرام الضيف لجأ الشاعر إلى الدال نفسه وعضده بدال آخر أيضاً ((سلامة)) حتى أصبحا علامة مميزة ومنها يقولُ (الخزاعي ١٩٩٧م ،ص٤٥):

بانتْ سُليمِي وأمسَى حبلُها إنقَضبَا وزودوكَ ، ولم يرثو لكَ الوصَبا

وقال -أيضاً -(المصدر السابق نفسه،ص٥٤):

قالتْ سَلامةُ: أين المال؟ قلت لها المال ويحك لاقى الحمد فأصطحبا

فالأبيات -اعلاه - تظهر ((سُليمي)) و (سَلامة)) من يلومان ويقرعان على بذخ الاموال وقري الضيف ، ومن قطع الوصل منها (سليمي)) ، فهنا حضور هذين الدالين بوصفهما علامتين ورمزين للمواقف المشينة التي تبرز المشاعر والخلجات الكامنة التي تنتاب المبدع . وهذه تمثل خصوصية للمبدع وتفرداً في الرؤية تجاه الموضوعات التي تواجهه ؛ لذا تعدُ مقياساً عالياً من مقاييس الابداع عندهُ.

أمًا في مواقف الغزل والفخر وذكر الشيب فيتحول الشاعر إلى لفظةٍ أكثرُ موسيقيةً وعذوبةً وتأثيرية ألا وهي لفظة ((سَلمى))حتى تتحول إلى صدى يعبر عن البهجة والسرور والأمل ومنها يقول متغزلاً (الخزاعي ١٩٩٧،م، ٣٩):

ياربعُ أينَ توجهتْ سَلمي؟أمضتْ ، فمهجةُ نفسه أمضى

وفي الفخر بقومهِ قال (المصدر السابق نفسه، ص١٤٣):

إذا غَزَونا فمغزانا بأنقرةٍ وأهلُ سَلمي بسيفٍ البحرِ من جرتِ

وفي الشيب والشبابِ يقولُ (المصدرالسابق نفسه، ص٤٤):

لا تعجَبى ياسلمَ من رجلِ ضحكَ المشيبُ براسهِ فبكى

ياسلمَ ما بالشيبِ منقصة لا سُوقة يبشقى ولا مَلكا

فالرائي يشاهد دعبلاً الخزاعي يستخدم دال((سلمى)) -كما اسلفنا سابقا - بوصفه مساحة تبرز ابعاد النص في مسرح الاحداث. فهي نمط من أنماطِ شخصياتهِ التي تكشف جانباً نفسياً إشارياً مهماً في نسيجه الفني ، فثبت ان هناك تفاعلاً وانسجاماً بين المحتويات والمضامين ؛ لتحقيق أهداف النص عند دعبل الخزاعي.

لأنَّ اللفظة بطبيعة الحال لها : (مجال من التأثيرات الممكنة يختلف طبقاً للظروف التي توجد فيها ... والتأثير الذي تولده الكلمة فعلا عبارة عن توفيق بين احد تأثيراتها الممكنة والظروف الخاصة التي توجد فيها) (العيد ، ١٩٨٥م ، ص ٨٢).

#### ثانياً ، رموز الذوات الدينية.

## مجلّة القادسيّة في الآداب والعلوم التربويّة ، المجلد (٢٣) ،العدد (٢)، الجزء (٢) ، ٢٠٢٣

وعندما ننتقل الى الذوات الدينية عند شاعرنا الخزاعي نراه يتحرك في ألفاظهِ ضمن الفضاء المعتقدي له وهو الفضاء الشيعي الاثني عشري حيث يتعامل مع هذه الرموز بتراتبية ذات مقصدية واضحة فنراه عندما يمدح الرسول(ص) وآله يقولُ(الخزاعي ١٩٩٧،م،ص ٢٠):

فكيفَ؟ ومن أنّى يُطالب زلفةً إلى الله بعد الصوم والصلواتِ

سوى حُب ابناء النبي ورهطهِ وبغض بني الزرقاء والعبلاتِ

ويمدح منازل النبي وآله قائلاً (المصدر السابق نفسه، ص٦٢):

منازلُ وحي الله ينزل بينها على أحمد المذكور في السوراتِ

منازلُ جبربل الأمين يحلها من الله بالتسليم والرحماتِ

منازلُ وحي الله معدن علمه سبيل رشاد واضــح الطرقــاتِ

في الأبيات السابقة المبدع يكثف عند مدح النبي وآله وذكر منازلهم من ذكر الله سبحانه وتعالى؛ لبيان الارتباط القائم بينه وبين نبيه ، ثم يكثف من ذكر الملك المقدس جبريل عليه السلام. للإحساس بالدور المدهش الذي تلعبه هذه الرموز في إبراز معطيات النص من إسناد الغرض الذي سيقت فيه و التأثير في الجمهور .

أما في مدح الإمام علي (عليه السلام) ، فيتحول الخطاب الى رموز دينية أخرى ليكونَ الرسولُ الأكرمُ رمزاً محورياً فيها ، ومنهُ يقولُ (الخزاعي ،١٩٩٧م، ص٦٦ ):

أخا خَاتم الرُّسِلِ المصفى من القذَّى ومفترس الأبطالِ في الغمراتِ

وفي آخر يقولُ (المصدر السابق نفسه، ص١٨٢):

أخو المُصطفى ،بل صِهرُه ووصيه من القوم ، والستار للعوراتِ

كهارون من موسى على رغم معشر سفالِ لئام شقق البَشراتِ

ومنه -أيضاً - (المصدر السابق نفسه ، ص ٩٤):

سيفُ النبي الصادقِ مبيدُ كلُ فاسقِ

775

## مجلّة القادسيّة في الآداب والعلوم التربويّة ، المجلد (٢٣) ،العدد (٢)، الجزء (٢) ، ٢٠٢٣

نلاحظ في النصوص التي مدحت الامام علي (عليه السلام) أن الرموز الدينية جاءت؛ لتسهم في بناءِ قناعات لدى القارئ والسامع من حضور ((أخو خاتم الرسل ، أخو المصطفى ، فمنزلته منزلة هارون من موسى(عليه السلام) ، وسيف النبي الصادق)).

وكل هذا غايته خلق كل ما يؤثر ويفيد ويمتع ، فضلاً عن التشويقية في التنويعِ للوصول الى خلا ولبِّ المستقبل للنص من خلال الصورة البيانية التي رسمها في النص الشعري .

أما عندما يرثي الحسين(عليه السلام) فالنسيج يختلف والدلالة أكثر اختلافاً والذواتُ تتنوعُ ومنه يقولُ(المصدر السابق نفسه، ص٣٤):

هَلا بكيتَ على الحسينِ وأهلهِ هلا بكيتَ لمنْ بكاهُ محمـــدُ

كيفَ القرارُ وفي السبايا زينب تدعو بفرطٍ حرارة : يا أحمدُ

ياوالدي السَاقي عَلى المرتضى نالَ العدو كما قد مهدوا

أسلوبُ الشاعر هنا أسلوبٌ ؛ لتوعية الناس وتأليب الراي العام على القاتل، فحضورية الكلمة لها قيمةٌ في اثراء الدلالة وتعظيم الحدث؛ ليأخذ صداهُ في نفوسِ وعقولِ الناس من أن المقتول((بكته ملائكة السماء والأنبياء ومن والده علي المرتضى وأخته زينب بنت فاطمة بنت النبي الأكرم)) فالحدثُ عظيمٌ والموقفُ جللٌ.

ومنه اليضاً-:

أفاطمُ: لو خلتِ الحُسين مُجدلا وقد ماتَ عطشاناً بشطِ فراتِ

إذنْ للطمتِ الخدَ فاطمُ عنده وأجريت دمعَ العينِ بالوجناتِ

أفاطمُ: قومي يابنت الخيرِ وأندُبي نجومَ سماواتٍ بأرضِ فـلاتِ (المصدر السابق نفسه، ص١٦٩)

هنا تكرارُ ((فاطمة)) بوصفها رمزاً دينياً من أنها ابنة الرسول الاعظم (عليه السلام) وزوجها الامام علي (عليه السلام) وابنها المقتول الحسين (عليه السلام). له دلالة موسيقية اولاً ودالة معنوية توحي بعمق المأساة وحجم الرزية؛ لتؤثر في الملتقي والجمهور. وهي انعكاسٌ في الوقت نفسه للحظة الشعورية والنفسية التي يمر بها المبدع. وتبقى الألفاظُ الدينية حاضرةً في تصويرِ الحدثِ بالنسبةِ للشاعر حتى عند وفاة ابنه يحاول أن يوظف هذه الشخوص، لعلَّها قادرةٌ على تخفيفِ حالةِ الحزنِ التي يمرُ بها، ومنهُ يقولُ (الخزاعي ١٩٩٧م، ١٥٦م):

ولولا التأسّى بالنبي وأهله لله لأسبَل مِنْ عَيني عَليه شؤونُ

هو النفسُ ، إلا أن آل محمدٍ لهم دون نفسى في الفؤاد كمينُ

ويا عجباً منهم يسمونك الرضا وتلقاك منهم كلحة وغضون

فجاءت أقمار أهل البيت ولها مساحة واسعة في شعره ؛ لتقلل من ألمه وحزنه على ابنه ، زيادة عن أنها مادة مؤثرة تعيد تشكيل الحياة بفاعلية و نفاسة ، وتكون أكثر تأثيراً في الواقع . وعندما يصف بخيلاً لا يتوانى أن يتكأ على الشخوص الدينية - أيضاً - فيقول (المصدر السابق نفسه ، ١٠٧٠):

إنّ هذا الفَتى يصون رغيفاً ما إليه لناظر من سَبيلِ

هو في سُفرتين من أدمِ الطا تفِ، في سَلتين في مِنديـــلِ

في جِرابٍ في جوفِ تابوتِ موسى والمفاتيح عند اسرافيلِ

استعمل الذوات الدينية في لفظة (تابوت موسى) دلالة على القدم والخوض في الحقبة التاريخية التي يمثلها هذا الرمز الديني ((موسى عليه السلام)) والرمز الديني ((اسرافيل)) لتدل على الحرص والحفاظ على الأمانة المتمثلة بالرمز السماوي. فنلاحظ هنا ان هذه الالفاظ والكلمات والدوال الدينية اكتسبت معانيها المتفجرة من خلال موقعها في منظومة الشكل البنائي لقصيدة الشاعر من خلال الصورة الابداعية التي ساهمت في خلقها في العمل الإبداعي.

#### ثالثاً: ذوات القبائل والتجمعات البشرية:

أما الأعلام من قبائل وتجمعات بشرية فقط وردت -أيضاً- ؛ لأهداف وغاياتٍ دلاليةٍ منها التمثيلُ والتصويرُ؛ للتأثير في المتلقى ، ومنها قولهُ (المصدر السابق نفسه ، ١٧١):

قتلاً وأسراً وتحريفاً ومنهبةً فعل الغُزاةِ بأرضَ الرومِ والخزرِ

هنا استدعى الشاعر دال((الروم)) و ((الخزر)) ؛ لتبقى الصورة والحدث ماثلة في عين القارئ وأِذنُ المستمع ؛ لإ براز ما تعرض له أهل البيت من نهبٍ وسلبٍ وقتلٍ ، فكان حضور الدالين لعقد مماثلة من جهة وابراز ثقافة الشاعر التاريخية : وعندما يغضبُ شاعرُنا الخزاعيُ يقولُ(المصدر السابق نفسه ،ص١٦٤):

فإنْ يكُ آل اسرائيل منكم وكُنتم بالأعاجم فاخرينا

فلا تنسَ الخنازيرَ اللواتي مسخنَ مع القرُود الخَاسئينا

فنلاحظ هنا المبدع واسع الافق حاضر البديهة عندما يواجه خصمه هاجيا، وقد نعتهم بالخنازير، وقد استعان بهذين الدالين((بني اسرائيل ، الأعاجم)) في محاولة للنيل منه واثراء للدلالة لتظهر الادوات النصية متفاعلة مؤدية لغايتها بتقنية تواصلية عالية ،

وعندما يصفُ الشاعرُ الخمرَ وأصالتها يقولُ (المصدر السابق نفسه ، ص٣٧ ):

فتهادها ثمود إلى قومِها من وارثي ارم

فالمبدعُ- هنا- أتى بالدالين((ثمود - ارم)) للدلالة على القدم والأصالة وإضفاء البعدِ الزماني على الخمرِ وشاربيها من الاقوام السابقة ، وهنا إلتفاتة فنية غايتها خلق صورةٍ ابداعيةٍ للنص وبعثِ الدهشة لدى القارئ من خلال التلاعب في استعمال الدوال. وعندما يتحولُ الشاعرُ الى القبائلِ فنراهُ قد تعاملَ معها بوعي وقدرةٍ عاليةٍ في الصياغة والتوظيف الفني والجمالي، وفيها يقولُ في الهجاء:

وعندما نالَ من مالك بن طوقان قال (الخزاعي ١٩٩٧م ، ص٤٧):

صَدقه أن قال وهو محتفل إنّى من تغلب فما كذبا

وقال مستصغراً شأنَ المخاطبِ (المصدر السابق نفسه ، ص١٠٦):

أمطابٌ دع دعاوي الكماةِ فتلكَ نحيزةٌ لا رتبه

فكيفَ رأيتَ سيوفَ الحريش ووقعة مولى بني ضبــهُ

هنا التوظيف النسبي والقبلي للشاعر هو للحطِّ من قيمةِ المخاطبِ من جهةٍ ومن جهةٍ أُخرى إبراز ثقافته ودرايته بعلم الانساب فذكر القبائل: (نهشل ، تغلب ، الحريش ،بني ضبة ))، ولا يكتفي بذلك بل تطور المفهوم القبلي عنده ، ليتحول الى رمزٍ من رموزِ الشرِّ والتطاولِ على السماءِ؛ وذلك بقتل الحسينِ وأهلِ بيتهِ من رموز النبوة ، فيقولُ (المصدر السابق نفسه، ١٥٥):

وليسَ حيّ من الأحياءِ نعلمــه من ذي يمانِ ومن بكرِ ومن مضـــر

إلا وَهِم شُركاء في دِمائهُ م كما تشارك أيسارٌ على جزرِ

هنا الشاعر لم يكتف بذكر الذين شاركوا بقتل الامام الحسين ((عليه السلام)) فقط ، بل سارع الى استحضار قبائلهم وذمِّها وتحويلها إلى دوالِ شرٍّ وعدوانٍ وخروجٍ على الدينِ ؛ لتسهم هذه الدوال في اثراء المضمون والتأثير في بنية النص .

وعندما ينقلب الشاعر الى الخير والعطاء والمكانة العالية يقول (المصدر السابق نفسه، ص١٨٧):

لَمَ لا أَزُورِكَ يا حُسين لكَ الفِدَا قُومي ، ومَنْ عطفتْ عليه نزارُ

فقبيلة نزار اسهمتْ في رسمِ الصورةِ التفاؤلية والمشاعر الملتهبة والمتعلقة بحبِّ الحسين(عليه السلام) ، فذكر - هنا- الدالَ ؛ لإضفاء جوِّ من الإجلال والإكبار وعلو المكانةِ ولما تمثلهُ نزارٌ في العرب. فأعطت بحضوريتها نسقاً معبراً موحياً على السياق الخطابي. وعندما يمدحُ الإمام علياً (عليه السلام) ؛ ويذكرُ مواقفه الشجاعةُ في الحربِ يذكرهُ قائلاً (المصدر السابق نفسه، ص ١٤٤):

مشاهدُ لمْ تفل سيوفُ تيم بهن ، ولا سيوف بني عدي

هنا الاستناد على القبائل لإظهار قوة الممدوح من جهة وجعلها مثيراً ذهنياً للمخاطب من جهة ثانية باعتبارها نصا مشتركا بين الباث والمستقبل للنص. والملاحظ أنَّ الشاعر أتخذَ ادواته ((الدوال)) رسالة شعرية تؤدي مضمونها بأيسر السبل ، إذْ رصعتُ النصوص بالمركباتِ الاجتماعيةِ ((القبائل)) ؛ للتأثيرِ والمصالِ الخطاب بتقنيةِ متميزة ومنفردةٍ تؤثرُ في المتلقى للنص الأدبى.

رابعاً: ذوات التسلط والجبروت:

وعندما نصلُ إلى هذا النوع من الذوات الانسانية التي تمثلُ علامةً من علاماتِ التسلطِ والجبروتِ ورمزاً من رموز الشر، إذْ نراها تتحصرُ عند الشاعرِ في مجموعةٍ من الدوالِ وحسبَ ورودها في شعرهِ ألا وهي: (( بنو امية ، بنو زياد ، بنو مروان ، بنو العباس ، البرامكة)). إذْ كانَ لهذه الشخوص صدىً في شعرِ دعبلِ حيث كان القصد المتوخى منها هي إبرازِ ظُلمهم وقتلهم وتشريدهم لأهلِ بيتِ النبيِّ الاكرمِ محد (صلى الله عليه واله وسلم) واغتصابهم لحقهم . فبرزَ الشاعرُ ناصراً ومدافعاً عن أهلِ البيتِ وناقماً وهاجياً وفاضحاً لبني أُمية وبني العباسِ ومن مَعهُم. ومن ذلك يقولُ (المصدر السابق نفسه، ص ٢٤):

ديارُ رسولِ اللهِ أصبحنَ بلقعاً وآل زيادٍ تسكُنُ الحجراتِ

ويقولُ أيضاً - (المصدر السابق نفسه، ص١٠٧):

فكيفَ أداوي من جَوى؟ لي والجوى أُمية أهلُ الفسق والتبعاتِ

ومنه (الخزاعي ،۱۹۹۷م ، ۱۲۹):

ابناءُ حربٍ ومَروانٍ وأُسْرَتِهم بنو مُعيطٍ ولاةِ الحقدِ والوغرِ (

فالشاعر يرسمُ لنا مشهداً مؤلماً يحاولُ من خلالهِ التأثيرُ على مشاعرِ المتلقي من خلالِ ذكرِ هذه الشخوص والدوال التي تمثلُ الشرَّ والعدوانَ . ومحاولةً منه ؛ لتكونَ معادلاً موضوعياً عما يختلجُ في خلدِ الشاعر من الثورة على العباسيين ويظهرُ ذلكَ جلياً بقوله (المصدر السابق نفسه، ١٠٧٠):

دعتهم ذِئابٌ من أمية وانتحت عليهم دِراكا أزمةٌ وسنونُ وعَاثتْ بنو العباسِ في الدينِ عيثةً تحكمَ فيه ظَالَ مُ وظنينُ وعِاثتُ بنو العباسِ في الدينِ عيثةً وها ذاكَ مأمونٌ وذاكَ أمينُ

فالناظر يرى الشاعر يصبُّ جامَ غضبهِ على (( بني امية - بني العباس )) ثم (( الرشيد - المأمون - الامين)) ، ويقولُ بأنَّ هذه الاسماءُ على غير مسمياتها استهانةً منه بهم، وبعدها يصفُ قبرَ هارون الرشيد قُربَ قبر الإمام الرضا(عليه السلام) فيقولُ (المصدر السابق نفسه، ص١٨١):

قبرانِ في طوس: خيرُ الناسِ كُلُهُم وقبرٌ شرهم ، هذا من العبر

ما ينفعُ الرجسُ من قربِ الزكي ولا على الزكي بقربِ الرجسِ من ضـــررِ

فالشاعر أبرزَ عن لواعجهِ وما يجولُ في خاطرهِ عندما عقدَ هذهِ المماثلة بينَ رمزين(( رمزُ الإمام الرضا" عليه السلام" رمزُ الخيرِ )) ، ورمزُ الشرِ ((هارون الرشيد)) . ثم يصفُ الشاعرُ ماحلَ ببغداد وسامراء من بنى العباس فيقولُ(المصدر السابق نفسه، ص ١٤٠):

بغدادُ دارُ الملوكِ كانتُ حتَى دهاها الذي دهاها

ليس سروراً بسُر من رأ بل هي بؤس لمن يراها (

ويهجو ابراهيم بن المهدي العباسي ، فيقولُ (المصدر السابق نفسه، ص ٤٢):

إن كان إبراهيمُ مضطلعاً بها فلتصلُحن من بعدهِ لمخارق

أنّى يكونُ ، وليسَ ذاكَ بكائنٍ يرثُ الخلافةَ فاسقٌ عن فاسقٍ

فالملاحظ يرى الشاعرَ لجأ الى دوالِ ورموزِ الظلمِ والجبروتِ والطغيانِ ؛ ليعبرَ عن الهمومِ والآلام التي تعتريهِ من ظُلم هؤلاء من جهةٍ ، والظلمُ الذي وقعَ على أهلِ البيتِ والناسِ من جهةٍ ثانيةٍ فكانت ضميراً معبراً وصوتاً صادحاً للحق بوجه الظالمين . أما الطابعُ السيميائيُ لهذهِ الدوال وتواترها في سياقاته الخطابية فهو من أجلِ تحريضِ الناسِ للانقلابِ عليهم والدعوةُ الباطنيةُ للثورةِ ، ويقولُ هاجياً أيضاً بعد ان تولى المعتصمُ العباسيُّ الخلافةَ (المصدر السابق نفسه، ص١١٨):

ملوكُ بني العباس في الكتب سبعةً ولم تأتنا عن ثامن لهم الكتبُ

كذلك أهلُ الكهفِ في الكهفِ سبعة كرامٌ ، إذا عدوا وثامنهم كلبُفد لالةُ المماثلةُ بين ((ملوكِ بني العباس)) و ((أهلِ الكهفِ)) هي للحطِّ من قدرِ الخليفةِ الثامنِ ، وأنَّهُ غريبٌ عن الخلفاءِ الأُصلاءِ وهو بمثابةِ كلبِ أهلِ الكهفِ مع فارقِ القُدسيةِ أيضاً ، لأنَّ الثامنَ من الخلفاءِ لا قُدسيَّةَ لهُ ، وكلبَ أهلِ الكهفِ لهُ مكانةٌ واحترامٌ ، و من خلال اللجوء الى قصة ((أهل الكهف)) إلى النصِّ الموجودٌ في القرآنِ الكريم ، فالشاعر يحاولُ جذبَ القُراءِ والمستمعين و تشريعَ مقولاتهِ وآرائهِ من خلال تعزيزها بالنصوص القرآنيةِ.

## خامساً: ذوات متنوعة:

فضلاً عن ذلك أخذ الثوار والفاتحون نصيباً من البنية الفنية للشاعر دعبل الخزاعي، من أجل تعزيز تقنية نصِّهِ بالاستعانةِ بالمجسداتِ الحسيةِ للوصولِ الى قضيةٍ ساميةٍ يبتغيها الأديبُ ،ومنهُ(الخزاعي ١٩٩٧م، ١٧٣ص) :

بنو مالكٍ صونوا الجُفونَ عن الكَرى لا تَرقدُوا بعدَ ابن نصرِ بنِ مالكِ

فقد حملتهُ للقبور مطيـــةٌ انافتْ بهاديهِ على شخص بابـكِ

هنا حضور الدال((بابك)) هو لشحذ الهمم عند قبيلته ((بنو مالك الخزاعية)) حيث يمثل هذا الدال الثورة على الظلم والتسلط لان ((بابك)) كان ثائرا على الدولة العباسية. بعد ان صلب الواثق احمد بن نصر بن مالك الخزاعي. ونراه يقول مادحاً مفتخراً مستعيناً بدالِ ((ابن السمط)) قاتلُ الأمين العباسيّ(المصدر السابق نفسه، ص١٧٢):

وبابنِ السِمطِ مِنّا قد قَتَلنا مُحمداً بنَ هَارُونِ الأَمِينَا

هنا ذكر هذا الدال((ابن السمط))؛ لتعزيز المضمون السياقي للنصِّ ، وهو المدح فهذه الدوالُ هي دوالُ الشجاعةِ والاقدامِ عند الشاعرِ. ثم يسترسلُ قائلاً (المصدر السابق نفسه، ص١٧٣):

وهُم سَمّوا سَمرقندا بشمر وهُم غَرسُوا هُنَاك التِبّتينَا

ذكرَ دال((شمرِ )) على اعتبار أنَّ ((سمرقنداً )) سميتْ على اسمه فهو فاتح لها.

وتظهرُ كلُّ دوالِ الابطال والثوار والفاتحين دالة على الفخر والمديح فلها خصوصية متفردة في خلق البيئة المراد ايصالها للقارئ. ونراهُ يمجدُ قبيلتهُ ذاكراً الحارث القسري ، فيقولُ (المصدر السابق نفسه، ص ٤٠):

قتَلنَا الحارثَ القسري قسراً أَبنا ليلى وكانَ فَتى أَثينَا

لإبرازِ بطولةِ قبليتهِ نراهُ يعتمدُ - كما ذكرنا سالفاً - على الدوالِ التي تبرزُ ذلك فيقولُ إنَّ قبيلتهِ هي من قتلتُ ((الحارث القسري))، وهو من كان يلقبُ ((بفتى أثينا)). ففي بنيةِ النصِ أعتمدَ على الرموزِ الشجاعة المناوئة لهم ، والتي قُتلتُ بسيوفِ قبيلتهِ ؛ لتعزيز الدلالةِ والتأثيرِ في المتلقين.

#### النتائج:

ومن خلال ِهذهِ الدراسة ِ نرى أنَّ الشاعرَ دعبل الخزاعي حاولَ جاهداً استثمار مرجعيات المتلقي مناخاً لتوليد انبعاثات الدلالة الشعرية ، التي هي بمثابة سياقٍ مشتركٍ بين الاديبِ والمتلقي، وهذه المرجعيات تتجسدُ في العناصرِ الثقافيةِ والدينيةِ والاجتماعيةِ التي لها سمةٌ تداوليةٌ في جماعةٍ بشريةٍ معينةِ.

فنلاحظ بروزَ هذهِ الدوالُ الانسانيةُ التي كانَ لها عظيم الاثر في نصوص دعبل الخزاعي، كما رأينا-وتكشفُ عن قيمةٍ ذوقيةٍ استعماليةٍ توظيفيةٍ عاليةٍ أخذتُ مأخذاً كبيراً في المتلقين والجمهور، وكانتُ أجلبُ للانتباه وأكثر اقناعاً.

ومن ثمَّ نقول أنَّ لكلِّ لفظة قيمة حضورية عند دعبل الخزاعي لا قضية اعتباطية، حيث تندمج دلالته وتتفاعل مع التجربة التي يعانيها الشاعر. فالذاتُ المبدعةُ تخلقُ وتحلِّقُ عالياً في اختيار الدوالِ والمدلولاتِ المعبِّرة عن السياق المقصودِ.

حيثُ المحبوبة أخذتُ طابعاً مثيراً للدهشةِ في نسيج الشاعر، إذْ اخذت علامةً اشاريةً مميزةً فنراها متغيرةً بحسب الغرض الذي تساقُ فيهِ .

وقد برزتْ زيادةً على ذلك رموز الخير والعطاء ،إذ كان تأثيرُها فاعلُ في بناء النص الإبداعي ، لاسيمًا ألفاظ الأنبياء والرسل وأهل البيت والملائكة عليهم الصلاة والسلام جميعاً.

أما القبائل والتجمعات البشرية فقد أخذت نصيبا وحظا وافرا من شعر دعبل الخزاعي ، وقد تنوعت رموزها ودلالاتها بين الخير والنماء وبين الشر وجلب المأساة ، ومما تجدر الأشارة إليهِ أنَّها كانت تشكل جزءاً مهماً من مخيلة الشاعر ومن بنيته التصويرية الجامحة وثقافته الواسعة بالأنساب والتاريخ. ولا مناصَ من القولِ أنَّ الشخوصَ التي كانت تمثلُ معادلاً موضوعياً ونفسياً للشاعرِ هي شخوص الثوار والفاتحين .

بينما الجانب المأساوي في حياة دعبل كان ممثلاً بشخوص التسلط والجبروت (آل امية وبني العباس) ؛ لانَّهم في نظره رموزُ الموتِ والفناءِ.

# المصادر والمراجع:

۱-ابن خلكان (ت ۲۸۱ه)، أبو العباس، (د.ت) ، وفيات الأعيان وأنباء أهل الزمان، تحقيق :إحسان عباس ، لبنان ، بيروت ، دار الثقافة .

٢-الأصفهاني (ت ٣٥٤ه) ، أبو الفرج علي بن الحسين (١٩٧٥م) ، الأغاني ج٢٠، مصر ، القاهرة ، دار الكتاب.

٣-أطيمش ، محسن (١٩٨٢م) ، دير الملاك، العراق ، بغداد ، منشورات وزارة الثقافة والأعلام ، سلسلة دراسات (٣٠١) .

٤-الخزاعي ، دعبل ، (١٩٩٧م) ، ديوان شعر ، تح : ضياء الدين الأعلمي، ط١، لبنان ، بيروت ، مؤسسة النور للمطبوعات.

٥-العيد ، يُمنى ، (١٩٨٥م) ، في معرفة النص، ط٣، لبنان ، بيروت ، منشورات دار الأفاق الجديدة ، بيروت ٦-مفتاح ، محجد ، (١٩٨٧م) دينامية النص ، ط١، لبنان ، بيروت ،المركز الثقافي العربي .

٧-المرزباني (ت٣٣٤ه) ، محمد بن عمران بن موسى، (١٩٦٥م) ، المُوشح ، تحقيق : علي محمد البجاوي ، مصر ، القاهرة ، مطبعة لجنة البيان العربي .

٨-المسدَّي ،عبد السلام ، (١٩٨٢م) ، الأسلوب والأسلوبية ، ط٣ ، تونس ، الدار العربية للكتاب .