

د. محمد حمدي عبيد

&

أ.م.د. اسماعيل مخلف خضير

الجامعة العراقية - كلية الآداب



#### القدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستعفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ﷺ

أما بعد:

فأن الاصلاح هو دعوة الانبياء (عليهم السلام) وهو منهج قرآني في مختلف المناحي ويشمل الاصلاح التشريعي والفكري والاخلاقي والاقتصادي وغيرها.

وجاء عنوان بحثنا (الاصلاح الاقتصادي في قصتي شعيب ويوسف عليهما السلام) لما لمسنا في هاتين القصتين من منهج اصلاحي واضح فنبي الله شعيب (عليه السلام) بعثه الله لقوم مدين وكان أهل مدين كفاراً ومجرمين فكانوا يشركون بالله، ويبخسون المكيال والميزان، ويفسدون في الأرض، ويعترضون الطرق، ويهددون المسافرين ويسلبونهم، ويصدون عن سبيل الله وغيرها من الجرائم.

فقام بدعوتهم الى دين الله وترك هذه الجرائم الاقتصادية التي أفسدت على الناس معيشتهم وكذلك في قصة نبي الله يوسف (عليه السلام) حيث اصبح عزيز مصر وبفضل الله ثم تخطيطه الاقتصادي في الزراعة والتخزين انقذ البلاد من سنى المجاعة.

وكانت خطة البحث: مقدمة ومبحثين وخاتمة ثم المصادر والمراجع

المقدمة: وذكرنا فيها سبب اختيار البحث وخطته

المبحث الاول: الاصلاح الاقتصادي في قصة النبي شعيب- عليه السلام-

المبحث الثاني: الاصلاح الاقتصادي في قصة النبي يوسف - عليه السلام-

الخاتمة: وذكرنا فيها اهم نتائج البحث

ثم المصادر والمراجع.

وختاماً لعلنا بذلنا جهداً متواضعاً في هذا البحث، فما كان فيه من صواب فمن الله وحده، فله الحمد في الاولى والآخرة، وما وجد فيه من خطأ أو زلل أو سهو فمن انفسنا والشيطان ونستغفر الله لذلك.

والله نسأل أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه، وأن يعلمنا ما ينفعنا، وينفعنا بما علمنا إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

الباحثان



# المبحث الأول الاصلاح الاقتصادي في قصة النبي شعيب (عليه السلام)

### المطلب الاول

### دعوة النبي شعيب (عليه السلام) للإصلاح.

من المعلوم أن النبي شعيب (عليه السلام) هو نبي الله أرسله تعالى الى قوم مدين التي تقع قريبة من قرى قوم لوط من حيث الموقع الجغرافي يقول ابن كثير: (كان أهل مدين قوماً عرباً يسكنون مدينتهم مدين التي هي قريبة من أرض معان من أطراف الشام مما يلي ناحية الحجاز قريباً من بحيرة لوط)(١).

ومدين قبيلة عرفت بهم المدينة وهم من بني مدين بن مديان بن إبر اهيم الخليل (عليه السلام)(7).

وشعيب من الأنبياء العرب وهو خطيبهم، كما قال عنه الرسول ﷺ (ذاك خطيب الأنبياء)<sup>(٦)</sup>.

وكان زمنه قريباً من زمن إبراهيم ولوط (عليهما السلام) وبُعث بعد لوط والدليل على ذلك أن قصته ترد بعد قصة لوط مباشرة (٤).

وكان أهل مدين كفاراً ومجرمين فكانوا يشركون بالله، ويبخسون المكيال والميزان، ويفسدون في الأرض، ويعترضون الطرق، ويهددون المسافرين ويسلبونهم، ويصدون عن سبيل الله وغيرها من الجرائم.

قال ابن كثير: (وكان أهل مدين كفاراً يقطعون السبيل ويخيفون المارة ويعبدون الأيكة وكانوا أسوأ الناس معاملة يبخسون المكيال والميزان ويطففون فيهما يأخذون بالزائد ويدفعون بالناقص) (٥).

فبعث الله إليهم شعيباً نبياً ورسولا صالحاً ومصلحاً فدعاهم الى عبادة الله وحده وترك عبادة الأوثان، والانتهاء عن هذه الأفعال القبيحة.

وورد اسم شعيب في القرآن أحدى عشرة مرة في سور: الأعراف، وهود، والشعراء، والعنكبوت (٦).



## أولاً: سورة الأعراف:

وردت قصة شعيب (عليه السلام) هنا في تسع آيات من (الآية ٨٥ الي الآية ٩٣).

وتحدثت الآيات عن إرسال شعيب الى مدين، ودعوته لهم الى عبادة الله وحده، وطالبهم بتوفية المكيال والميزان ونهاهم عن بخس الناس أشياءهم، وعن صدهم عن سبيل الله، وأخبرت الآيات عن رد قومه وتهديدهم له ورد شعيب وأتباعه المؤمنين بلجوئهم الى الله، وتوكلهم عليه، وتحدثت عن تعذيب قوم مدين بالرجفة (٧).

## ثانياً: ما عرضته سورة الشعراء:

وردت قصته هنا بسم أصحاب الأيكة

وكيف كذب أصحاب الأيكة المرسلين، ودعاهم شعيب الى نقوى الله، وأبلغهم بأنه لا يريد أجر على دعوته وإنما أجره على الله، وطلب منهم أن يوفوا الميزان وأن يزنوا بالقسطاس المستقيم وعدم بخس الناس أشياءهم، وعدم الإفساد في الأرض، وذكرت رد قومه عليه بالاتهامات والإشاعات وقالوا له أنت من المسحّرين وأنت بشر مثلنا، وطلبوا منه إسقاط السماء عليهم وإهلاكهم، وأخيراً كيف أصابهم عذاب يوم الظلة (^).

### ثالثاً: ما عرضته سورة هود:

وردت قصته هنا في اثنتي عشرة آية (من الآية ٨٤ الى الآية ٩٥).

وقد تحدثت الآيات عن طلب شعيب من قومه عبادة الله وحده، وعدم إنقاص الميزان وعدم بخس الناس أشياءهم وعدم الإفساد في الأرض، وذكرت قومه وتعريضهم بصلاته، وسجلت رده عليهم بحرصه على الالتزام بما يدعوهم إليه. وعلى الإصلاح وتذكيرهم بعذاب الله للقوم الكافرين الذين سبقوهم كقوم نوح وقوم هود وقوم صالح وقوم لوط، وبينت الآيات رد قومه عليه – بتهديده بالرجم لو لا رهطه وعشيرته ورده على ذلك، وطلب منهم انتظار العذاب، ثم تحدثت عن نجاة شعيب والذين آمنوا معه برحمة الله (٩).

## رابعاً: ما عرضته سورة العنكبوت.

وردت قصة شعيب - عليه السلام - هنا في آيتين (هما آية ٣٦ و ٣٧).



وتحدثت عن إرسال شعيب الى مدين، ودعوته لهم بعبادة الله وحده وأن يرجوا اليوم الآخر. وطلب منهم عدم الافساد في الأرض وأن قومه كذبوه فحل بهم العذاب وإهلاكهم بالرجفة وكيف اصبحوا في دارهم جاثمين (١٠).

### المطلب الثاني

### دعوته للإصلاح الاقتصادي

لقد أرسل الله تعالى شعيباً الى قوم مدين وبعد أن عم فيهم الشرك والفساد، وأول ما دعاهم إليه عبادة الله وحده وترك الشرك وعبادة الأصنام.

قال نعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَعَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَنقُومِ اعْبُدُوا اللّه مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَبّرهُ، ﴾ (١١)
وهذه دعوة جميع الأنبياء فأول ما يدعون إليه التوحيد ونبذ الشرك وعبادة الأوثان ثم
انتقل الى معالجة جرائمهم الأخرى وهي: تطفيف الميزان، وبخس الناس أشياءهم والإفساد في
الأرض، وقطع الطريق، والصد عن سبيل الله، فقال لهم ﴿ قَدْ جَآءَتُكُم بَيّنَهُ مِن رّبّيكُمُّ أَن اللّهُ عَلَىٰ وَالْمِينَاتُ وَلَا نَتْحَمُّوا النّاسَ أَشَياءَهُم وَلا نُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصَلَاحِهَا فَأَوْوا الْحَيْلُ وَالْمِيزَانَ وَلا نَبْحَسُوا النّاسَ أَشَياءَهُم وَلا نُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصَلَاحِهَا فَاللّهُ عَلَىٰ اللّهِ عَنْدُوا فِي اللّهُ وَيُدُونَ وَتَصَدُّونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَيُلْكُونُ مَا مَن عَلَىٰ اللّهِ عَنْدُولُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهِ عَنْدُولُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ والأنبياء (عليهم السلام) فيه (١١). في القرآن العظيم كما لم تذكر أكثر معجزات نبينا ﴿ والأنبياء (عليهم السلام) فيه (١٠).

وأمرهم (عليه السلام) بالوفاء بالكيل والميزان وعدم بخس الناس أشياءهم فقيل: إنهم كانوا مكّاسين لا يدعون شيئاً إلا مكسوه (١٠٠). وقال لهم: لا تفسدوا في الأرض بالجور أو الكفر بعد إصلاح أمرها أو أهلها بالشرائع، ونهاهم عن القعود في الطرق حيث كانوا يخوفون الناس أن يأتوا شعيباً ويقولون لهم إنه كذاب فلا يفتتكم عن دينكم، ونهاهم عن الصد عن سبيل الله والإيمان وأنهم كانوا يبغونها عوجاً: أي أنهم يطلبون لسبيل الله تعالى عوجا وهذا إخبار فيه معنى التوبيخ أو التهكم حيث طلبوا ما هو محال إذ طريق الحق لا يعوج (١٥٠).

وقيل: المراد القاء الشكوك والشبهات (١٦).



وذكرهم شعيب (عليه السلام) بأنهم كانوا قليلين في العدد فوفر الله عددهم بالبركة في النسل، وذكرهم بعاقبة الأمم السابقة الذين كذبوا أنبياءهم كقوم نوح، وقوم عاد، وقوم ثمود، وقوم ﻟﻮﻝ، وكيف دمر هم الله<sup>(١٧)</sup>.

وقال لهم: ﴿ وَلَا نَنقُصُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَّ إِنِّي أَرِيْكُم بِخَيْرِ وَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ﴿ اللهُ ﴾ المُحالِدُ اللهُ ا

أي: ملتبسين بثروة واسعة تغنيكم عن ذلك، أو أراد بخير وغنى فلا تزيلوه بما تأتونه من الشر، وأخبرهم بأنه يخاف عليهم من عذاب محيط لا يشذ منه أحد (١٩).

وقال لهم ﴿ وَيَنَقُومِ أَوْفُوا ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَاتَ بِٱلْقِسْطِ ۗ وَلَاتَبْخَسُوآ ٱلنَّاسَ ٱشْبَاءَهُم وَلَا تَعْثَوْا فِ ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ اللَّهِ عَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ﴾ (٢٠). أي: ما أبقاه الله سبحانه من الحلال بعد الإيفاء خير لكم ما تجمعون بالبخس فإن ذلك هباء منثور بل هو محض وأن زعمتهم أنه خير أن كنتم مؤمنين أي بشرط أن مع الكفر لا خير في شيء أصلاً (٢١). وقال لهم ﴿ وَمَا أَسَالُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ ۖ إِنَّ أَجْرِكَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَالِمِينَ ﴾ (٢٢).

فهو لا يريد منهم مقابل دعوته أجراً لأن أجره على الله ولكي لا يكون هذا المال حاجزاً بينهم وبين الاستجابة.

وبعد أن قدم شعيب (عليه السلام) لقومه دعوته ونصائحه وذكرهم بثواب الله وعقابه، ونهاهم عن جرائمهم العقدية والاقتصادية، رد القوم عليه دعوته وسخروا منه.

قال تعالى ﴿ قَالُواْ يَنشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَننَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآ وُبَاۤ أَوْ أَن نَفَعَلَ فِي آمَوْلِنَا مَا نَشَتُوُّأُ إِنَّكَ لَأَنَتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴾ (٢٣) أي: أن نترك ما يعبد اباؤنا من الأصنام أجابوا بذلك أمره (عليه السلام) إياهم بعبادة الله تعالى وحده المتضمن لنهيهم عن عبادة الأصنام وغرضهم منه إنكار الوحي الآمر، لكنهم بالغوا في ذلك الى حيث أنكروا أن يكون هناك آمراً من العقل وزعموا ان ذلك من أحكام الوسوسة والجنون، وعلى هذا بنوا استفهامهم وأخرجوا كلامهم وقالو بطريق الاستهزاء "أصلاتك" التي هي من نتائج الوسوسة وأفاعيل المجانين تأمرك أن نترك ما استمر على عبادته آباؤنا جيلا بعد جيل من الأوثان والتماثيل... وتخصيصهم إسناد الأمر الى الصلاة من سائر أحكام النبوة لأنه (عليه السلام) كان كثير الصلاة وكانوا إذا رأوه يصلي



يتغامزون ويتضاحكون فكانت هي من بين شعائر الدين ضحكة لهم، وقيل أن ذلك لأنه كان يصلي ويقول لهم: أن الصلاة تأمر بالمعروف وتنهى عن الفحشاء والمنكر (٢٤).

ووصفوه (عليه السلام) بانه حليم رشيد، على طريقة الاستعارة التهكمية فالمراد بهما ضد معناهما وهذا المروي عن ابن عباس (رضى الله عنهما) وإليه ذهب قتادة والمبرد (٢٥٠).

ورد شعيب (عليه السلام) على قومه قائلاً ﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَرَءَيْتُمْ إِنَكُتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَبِي وَرَزَقَنِي مِنهُ رِزْقًا حَسَنَا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخِلِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَمْ صَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلّا الْإِصْلاحَ مَا اَسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلّا إِللّهِ عَلَيْهِ مِنهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أُريدُ أَنْ أُخِلِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَمْ صَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلّا الْإِصْلاحَ الله وَ التحكمة، وأخبرهم بأنه لا يريد أن يخالفهم الى ما ينهاهم من البخس والتطفيف ويقصده هو، وأنه لا يريد بما يقول إلا الإصلاح اي: أصلحكم بالنصيحة والموعظة مدة استطاعتي ذلك وتمكني منه لا آلو فيه جهداً ولا يكون هذا إلا بتأييد الله ومعونته

الذي عليه توكلت في جميع أموري وإليه أرجع(Y).

ثم أنتقل الى أسلوب الترهيب والترغيب فقال لهم ﴿ وَيَنَقُومِ لَا يَجُرِمَنَّكُمْ شِقَاقِ آن يُصِيبَكُمُ مِثُولُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

لكن هذا الأسلوب لم يؤثر في قومه وردوا عليه رداً شنيعاً قاتلهم الله.

فقالوا له ﴿ قَالُواْ يَنشُعَيْبُ مَانَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَىكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلاَ رَهْطُكَ لَرَجَمْنَكُ وَمَّا أَنتَ عَلَيْهَا بِعَزِيزٍ ﴾ (٣٠) أي: ما نفهم ذلك كأنهم جعلوا كلامه المشتمل على فنون الحكم والمواعظ وأنواع العلوم والمعارف إذ ضاقت عليهم الحيل وعيت بهم العلل ولم يجدوا الى محاورته (عليه السلام) سبيلاً من قبيل التخليط والهذيان الذي لا يفهم معناه ولا يدرك فحواه وقيل قالوا ذلك استهانة به (٣٠).



وقالوا له أنت بيننا ضعيفاً لا قوة لك ولا قدرة على شيء من الضر والنفع والإيقاع والايقاع والايقاع والولا رهطك أي جماعتك والرهط ما دون العشرة (٣٢) لقتلناك برمي الأحجار وما أنت علينا بمكرم ومحترم حتى نمتنع عن رجمك (٣٣).

وقولهم لشعيب ﴿ وَلَوَلَارَهُ طُكَ لَرَجَمَنَكَ ﴾ (٢٦) يبين لنا معنى قول الرسول ﷺ (وما بعث الله بعد لوط نبياً الا وهو في ثروة من قومه) (٢٥)؛ لأن لوط كان في غربة في قومه لذلك قال ﴿ قَالَ لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْءَ الْإِي إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ (٢٦).

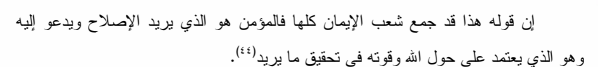
ورد عليهم شعيب (عليه السلام) فقال لهم: ﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَرَهُطِي آعَزُ عَلَيْكُم مِنَ ٱللّهِ وَرَاءَكُمْ ظِهْرِنَّا إِنَّ رِمَا تَعْمَلُونَ عُمِيطٌ ﴾ (٢٧) أنكر عليهم أولاً ترجيح جنبة الرهط على جنبة الله تعالى وثانياً نفي العزة بالمرة، وأنكم لم تجعلوا له تعالى حظاً من العزة أصلاً وجعلتموه وراءكم شيئاً منبوذاً وهددهم بأن الله قد أحاط علماً بأعمالكم السيئة التي من جملتها رعايتكم جانب الرهط دون رعاية جنابة جل جلاله فيجازيكم على ذلك (٢٨).

وبعد أن بلغ شعيب (عليه السلام) قومه واستخدم معهم مختلف الوسائل والأساليب واقام عليهم الحجة، آمن به واستجاب له من كان فيه خير أما الأغلبية لم يؤمنوا وأصروا على الكفر والعصيان فأصبحت مَدْين فريقين فريق المؤمنين بقيادة شعيب - عليه السلام - وفريق الكافرين بقيادة الملأ من قوم مَدْين.

وقال شعيب لهم: ﴿ وَإِن كَانَ طَآبِفَ مُّ مِن مَامَنُواْ بِالَّذِي َ أَرْسِلَتُ بِهِ. وَطَآبِفَهُ لَّرُ يُوْمِنُواْ فَأَصَبِرُواْ حَقَالَ شعيب لهم: ﴿ وَإِن كَانَ طَآبِفَ مُّ مِن مَامَنُواْ بِالَّذِي اللهِ أَيْنَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

وقال لهم: ﴿ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَمَنَ هُوكَاذِبٌ وَٱرْتَقِبُوٓا إِنِي مَعَكُمُ رَقِيتُ ﴾ (٤١) أي: انتظروا العذاب إني منتظر النصر والرحمة (٤١).

نلاحظ ان الإصلاح مهم في المجتمع ويجب أن يكون لوجه الله تعالى وعلى المصلح أن يبدأ بنفسه ولا يخالف اقواله كما قال شعيب (عليه السلام) ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَغَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا أَنْهَاكُمُ عَنْهُ إِنْ أَرِيدُ إِلَّا إِلَيْهِ السّلام) عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا الْإِصْلاَحِ مَا اَسْتَطَعْتُ وَمَا قَوْفِيقِي إِلَّا إِللَّهِ عَلَيْهِ وَوَكُلْتُ وَإِلْيَهِ أَيْبِ ﴾ ("").



و إن عاقبة الغش والتطفيف وبخس الناس أشياءهم والإفساد في الأرض عاقبة وخيمة.

# المبحث الثاني الاصلاح الاقتصادي في قصة يوسف (عليه السلام)

# المطلب الأول

### النبي يوسف في السجن

وضعت امرأة العزيز يوسف أمام طريقين لا ثالث لهما إما أن يستجيب لرغباتها ويعاشرها، وتكرمه وتُدللةُ ويعيش مكرماً، أو يثبت على موقفه ويرفض طلبها ويُسجن و يعذب.

وسمع يوسف مقالة امرأة العزيز، والاحظ إعجاب النسوة به وهن نساء المسؤولين الحاكمين، وكلهن يريدن أن يتمتعن بجماله وكلهن راغبات بمعاشرته.

واختار يوسف بلا تردد الطريق الصعب لكنه طريق الشرف والكرامة والتجأ الى ربه متضرعاً أن يخلصه من كيد النسوة ﴿ قَالَ رَبِّ السِّجِنُ أَحَبُّ إِلَى مِمَا يَدْعُونَيْ إِلَيْهِ وَإِلَا تَصَرِفْ عَنِي كَدُهُنَّ اللّهِ مِن كيد النسوة ﴿ قَالَ رَبِّ السِّجِن اللهِ مِن مِوَاتَاتِهِن التي تؤدي الى الشقاوة والعذاب الأليم، وأن لم تدفع عني أبدية مما يدعونني إليه من مؤاتاتهن التي تؤدي الى الشقاوة والعذاب الأليم، وأن لم تدفع عني كيدهن بأن تثبتني على ما أنا عليه من العصمة والعفة (أصب إليهن) أي: أمل على قضية الطبيعة وحكم القوة الشهوية الى إجابتهن بمؤاتاتهن... وهذا فزع منه (عليه السلام) الى الطاف الله تعالى جرياً على سنن الأنبياء (عليهم السلام) ﴿ وَأَكُن مِّنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ الذين لا يعملون بما يعلمون (٢٤).

فأستجاب الله تعالى لدعاء يوسف (عليه السلام) ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ السلام) ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَ حسب دعائه بأن ثبته السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ (٤٧) أي: أجاب له على أبلغ وجه دعاه، فصرف عنه كيدهن حسب دعائه بأن ثبته



على العصمة والعفة وحال بينه وبين المعصية أنه سميع لدعاء المتضرعين إليه عليم بأحوالهم وما انطوت عليه نياتهم (٤٨).

وهكذا خرج يوسف من هذه المحنة محنة المراودة والإغراءات والفتنة خرج منتصراً بفضل الله، ودخل في محنة أخرى قاسية وصعبة هي محنة السجن.

وسيق يوسف الى السجن ظلماً وضحية لمؤامرة امرأة العزيز، فبعد أن عرفوا براءته قدموه ضحية لهذه الفضيحة لكى يستروا على حالهم.

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ بَدًا لَهُمْ مِّنْ بَعْدِ مَا رَأُوا ٱلْآيكتِ لَيَسَجُنُ نَهُ حَتَى حِينٍ ﴾ (13) أي: ظهر للعزيز وأصحابه المتصدين للحل والعقد وبما اكتفوا بأمر يوسف (عليه السلام) بالكتمان والإعراض عن ذلك وبما رأوا من الآيات وهي الشواهد الدالة على براءته -عليه السلام- وطهارته من قد القميص وقطع النساء أيديهن.

ليسجنه حتى حين أي: الى انقطاع المقال وما شاع في المدينة من الفاحشة (٥٠).

لم يحددوا ولم يحكموا على يوسف مدة محددة بل جعلوها حتى حين أي أجل غير معلوم وهذا يسمى في وقتنا توقيف وهذا أشد من الحكم؛ لأن المدة غير معلومة و لا يدري كم سيلبث في السجن، وهذا هو ما يفعله اليوم الطغاة والظالمين في بلاد المسلمين حيث يقومون بتوقيف الآلاف من الأبرياء في سجونهم من غير محاكمة عادلة وبدون أي تهمة!

ودخل مع يوسف سجينان كانا خادمين للملك، وتعامل معهم يوسف بأخلاقه الطيبة ونشأت بينه وبينهما صداقة، وأحبوه كثيراً، وقدر الله أن يرى كل واحد من السجينين رؤيا وطلبا من يوسف أن يؤؤلها لها.

قال تعالى: ﴿ وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّجْنَ فَتَكِانِ قَالَ أَحَدُهُمَا إِنِي ٓ أَكُونِ مَعْمُ السِّجْنَ فَتَكِانِ قَالَ أَحَدُهُما إِنِي َأَكُونُ وَقَالَ ٱلْآخُرُ إِنِي َأَكُونُ السَّجِن السَّجِن وَمَا السَّجِن السَّجِن السَّجِن السَّخِينَ السَّعْمُ السَّعِمُ السَّعْمُ السَعْمُ السَعْمُ السَّعْمُ السَّعِمُ السَّعْمُ السَّعْمُ السَّعْمُ السَعْمُ السَّعْمُ السَّعْمُ ال



﴿ قَالَ أَحَدُهُمَا إِنَّ أَرَىنِي آَعُصِرُ خَمْرً ﴾ (٥٣) قيل هو الساقي الشرابي رأى في المنام أنه يعصر عنباً سماه خمراً بما يؤول إليه. ورأى الآخر أنه يحمل فوق رأسه خبزاً والطير تأكل منه، وقالوا ليوسف أخبرنا بتعبيره وما يؤول إليه أمره أي المنام، وطلبوا منه ذلك لأنهم عرفوا وأعتقدوا بان يوسف من المحسنين لما رأوا من أخلاقه، وقيل من الذين يحسنون تأويل الرؤيا لما رأياه يقص عليه بعض أهل السجن رؤياه فيؤولها تأويلاً حسناً (١٥٠).

وأخبر هما يوسف (عليه السلام) بأنه سيقوم بتأويل رؤياهما لكن بعد أن يقدم لهما الدعوة و النصيحة.

﴿ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ ثُرَزَقَانِهِ \* إِلَّا نَبَأَثُكُما بِتَأْوِيلِهِ - قَبْلَ أَن يَأْتِيكُمَا ﴾ (٥٠) أي: لا يأتيكما طعام ألا أخبرتكما قبل إتيانه بأن طعام من صفته كيت وكيت، وكأنه (عليه السلام) أراد أن يعرض عليهما التوحيد ويزينه لهما ويقبح لهما الشرك بالله تعالى قبل أن يجيبهما عما سألاه من تعبير رؤياهما ثم يجيبهما<sup>(٢٥)</sup>.

وبدأ يعرفهما عن نفسه وآبائه وعن عقيدته ويدعوهم الى التوحيد وأخبرهم بأن هذا من فضائل ربي وتعليمه قال تعالى: ﴿ ذَلِكُمُا مِمَّا عَلَمَنِي رَبِّيَّ إِنِّي تَرَكَّتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَا يُؤمِنُونَ بِٱللَّهِ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمَّ كَنفِرُونَ ﴿ ﴿ وَاتَّبَعْتُ مِلَّهَ ءَابَآءِى إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَآ أَن نُّشْرِكَ بِٱللَّهِ مِن شَيَّءٍ ذَلِكَ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ۞ يَصَدِحِبَى ٱلسِّجْنِ ءَأَرَيَابُ مُتَفَرِّقُوكَ خَيْرٌ أَيرِ ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّالُ اللهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَا وُكُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ بَهَا مِن سُلْطَ إِنَّ الْمُكُمُّمُ إِلَّا يِّتَوَّأَمَرَ أَلَا تَعَبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَ أَكْتَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٥٠).

عرض عليهما يوسف دعوته وأخبرهما أن علمه بتأويل الأحاديث هو من الله ربه وليس فعل المنجمين والكهنة، وكيف أنه ترك ملة الشرك واتبع ملة الإيمان ملة إبراهيم!

وقال لهما فزت بما فزت بسبب أني لم أتبع ملة قوم كفروا بالمبدأ والمعاد واتبعت ملة آبائي الكرام المؤمنين بذلك؛ وإنما قاله (عليه السلام) ترغيبا لصاحبيه في الإيمان والتوحيد وتتفيراً لهما عما كانا عليه من الشرك والضلال. وما كان لنا معاشر الأنبياء أن نشرك بالله شيئًا، وأن ذلك التوحيد ناشىء من فضل الله وتأييده لنا بالوحى وعلى الناس بواسطتنا ولكن أكثر الناس لا يوحدون (٥٨).



وقام يوسف بالاستدلال على وحدانية الله وقال لصاحبيه ﴿ يَنصَيحِي ٱلسِّجْنِ ءَأَرَيَاتُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرُ أَمِ ٱللهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ أي: أرباب متعددون خير لكما أم عبادة الله الواحد المنفرد بالألوهية القهار الغالب الذي لا يغالبه أحد (٥٩).

وانتقل يوسف (عليه السلام) لتعميم الخطاب الدعوي لهما ولمن على دينهما.

ويختم يوسف خطابه الدعوي بربط قضية الحكم بالعقيدة والعبادة وهي لله وحده ﴿ إِنِ الْحُكُمُ إِلَّا لِللَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوٓا إِلَّا إِيّاةً ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكُمُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١٦) أي: ما الحكم في شأن العبادة المتفرعة إلا لله لأنه المستحق لها أمر أن لا تعبدوا إلا اياه

لاحظنا كيف كان النبي يوسف (عليه السلام) يدعو الى الله والى التوحيد وهو في غياهب السجن، ونحن الأحرار متقاعسين عن هذه الدعوة الكريمة، والشرك ودعوى الجاهلية تُحيط بنا من كل مكان ! والناس جاهلون لا يعرفون الدين القيم هو دين التوحيد والحكم بما أنزل الله.

قال تعالى ﴿ ذَاِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِكَنَّ ٱلْكَثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٦٢) أي: ذلك الدين الثابت ولكن أكثر الناس لا يعلمون لجهلهم (٦٣).

وبعد أن أدى يوسف (عليه السلام) واجبه في الدعوة والنصح والإرشاد، شرع في تأويل رؤيا صاحبيه.

﴿ يَصَنجِي السِّجِنِ أَمَّا أَحَدُكُما فَيَسَقِى رَبَّهُ خَمْرًا وَأَمَّا الْآخَرُ فَيُصَلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِن رَأْسِدً - قُضِى الْأَمْرُ اللَّذِى فِيهِ تَسْنَفْتِيَانِ ﴾ (١٤) أي: أن أحدكما سوف يخرج ويسقي سيده خمر ويقصد به الشرابي ولم يعينه رعاية لحسن الصحبة، وأما الأخر الخباز فيُصلب فتأكل الطير من رأسه. أتم وأحكم الأمر وهو ما يؤول إليه حالكما وتدل عليه رؤياكما نجاة أحدكما وهلاك الأخر (١٥٠).

وأراد يوسف أن يوصل صوته وقضيته الى الملك فوصى الذي سينجو من السجن أن يذكره عند الملك.



﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظُنَّ أَنَّهُ مَا أَذْكُرنِ عِندَ رَبِّكَ ﴾ (١٦) أي: أذكر بما أنا عليه من الحال والصفة عند سيدك. أي: حاجتي أن تذكرني عند ربك وتصفني بصفتي التي شاهدتها (١٧).

ويوسف) عليه السلام (قال للناجي اذكرني عند ربك؛ لأن يوسف كان موقوف ظلماً و لا يدري كم سيمضي في السجن فأراد أن يوصل الحقيقة الى الملك وأن يطلعه على تفاصيلها الحقيقية التي قد أخفوها عن الملك أو قلبوا حقيقتها وهذا لا ينافي إيمان يوسف وتوكله على الله.

قال ابن كثير: (وفي هذا دليل على جواز السعي في الأسباب و لا ينافي ذلك التوكل على رب الأرباب) (٢٨). وبعد أن رجع هذا الرجل الى القصر يخدم سيده الملك نسي السجن وما فيه قال تعالى ﴿ فَأَنْسَنَهُ ٱلشَّيْطُنُ نِحَرِ رَبِّهِ عَلَيْتَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضَعَ سِنِينَ ﴾ (٢٩) أي: أنسى ذلك الناجي بوسوسته وإلقائه في قلبه أشغالاً حتى يذهل عن الذكر أي ذكر يوسف عند الملك، وبسبب هذا الإنساء لبث يوسف في السجن بضع سنين (٢٠) والبضع: من الثلاثة الى تسعة (٢١).

# المطلب الثاني رؤيا الملك وبداية الاصلاح الاقتصادي

رأى الملك رؤيا أعيت الذين من حوله عن تفسيرها قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنَّ آرَئُ سَبْعُ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعٌ سُنْبُكَتٍ خُضْرِ وَأُخَرَ يَافِيكَتِ يَكُانِهُا ٱلْمَلاَ ٱفْتُونِي فِي رُءً يَنَى إِن كُمْتُم لِلرُّهُ يَا تَعَبُرُون ﴿ وَهَا تَعَنُ بِتَأْوِيلِ ٱلْأَخْلَمِ بِيَلِينَ ﴿ وَهَا تَعَنُ بِتَأْوِيلِ ٱلْأَخْلَمِ بِيَلِينَ ﴿ وَهَا كُنَ مُ اللَّهُ أَنَهُ أَنَا لَا اللَّهِ فَهَا مِنْهُمَا وَأَدَّكُرَ بَعَدَ أَمْتَهُ أَنَا لِلرُّهُ يَا تَوْلِلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ فَا مِنْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقال الذي نجا من السجن من صاحبي يوسف وهو الشرابي، وتذكر بعد أمة أي طائفة من الزمان ومدة طويلة. أنا أفتيكم في ذلك فأرسلون الى من عنده علمه(77).

وجاء هذا الرجل الى صديقه يوسف في السجن وقال له: ﴿ يُوسُفُ أَيُّا الصِّدِيقُ أَوْتِنَا فِ سَبْعِ بَعَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُ نَّ سَبْعٌ عِبَاقُ وَسَبْعِ سُلْبُكُتٍ خُضْرِ وَأُخْرَ يَابِسَتِ لَعَلِّ أَرْجِعُ إِلَى النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ قَالَ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ مَا أَلُكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمِلْكُ ومِنَ عَنْ الْمِلْكُ ومِكَانُكُ مِع مَا أَنْتُ فِيهُ مِنَ الْحَالُ فَتَتَخَلُصُ مِنْ الْمُلْكُ ومَكَانُكُ مِنْ الْمُلْكُ واللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُ وَاللَّهُ عَلَيْ الْمُلْكُ وَاللَّهُ الْمُلْكُ وَاللَّهُ عَلَيْ الْمُلْكُ وَالْمُ لِلْمُ الْمُلْكُ وَاللَّهُ الْمُلْكُ وَاللَّهُ الْمُلْكُ وَاللَّهُ عَلَيْ الْمُلْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُ وَاللَّهُ الْمُلْكُ وَالِلْمُ الْمُلْكُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْ

قال يوسف تزرعون سبع سنين دأباً وأصل معنى الدأب التعب، ويكنى به عن العادة المستمرة لأنها تنشأ من مداومة العمل اللازم له التعب، وما حصدتم في كل سنة فاتركوه في سنبله لكيلا يأكله السوس، إلا ما لا غنى عنه من القليل الذي تأكلونه في تلك السنين، وفيه إرشاد التقليل في الأكل، ثم يأتي من بعد السنين السبع المذكورات سبع سنين صعاب على الناس يأكلن ما ادخرتم في تلك السنين من الحبوب وأسند الأكل إليهن مع أنه حال الناس فيهن مجازي، إلا قليلاً مما تحرزونه وتخبئونه لبذور الصناعة. ثم يأتي من بعد تلك السنين الشديدة عام يصيب الناس فيه غيث مطر وفيه فرج والناس يعصرون ما من شأنه أن يُعصر من العنب والقصب والزيتون والسمسم ونحوها(٥٠٠).

لاحظنا كيف فسر يوسف الرؤيا على أتم وجه وزاد على ذلك تقديم النصائح والارشادات والتوجيهات. وكيف يستغلون سنوات الرخاء وكيف يتعاملون مع سنوات الشدة والقحط وكيف يخزنون الحبوب.

وإذا به خبير اقتصادي، وخبير زراعي، وخبير مالي، وخبير تمويني، وخبير في التخطيط، وخبير في تأويل الأحاديث وتعبير الرؤى (٢٦).

عاد الساقي من يوسف وأخبر الملك ومن حوله بتأويل الرؤيا، وما قدمه يوسف عن نصائح وإرشادات، فأعجب الملك بتأويل يوسف وطلب احضاره إليه، وأصدر عفو ملكي عن يوسف لكن يوسف رفض الخروج وطالب الملك بإعادة بحث القضية من جديد فأعاد الملك



المحاكمة وأتى بالشهود، وقدمت النسوة شهادتين ببراءة يوسف، واعترفت امرأة العزيز بأنها هي التي راودته عن نفسه وأنه عفيف طاهر.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَاكُ ٱتُّونِيهِ إِنَّ فَلَمَّا جَآءُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ٱرْجِعْ إِلَى رَبِكَ فَسَعَلَهُ مَا بَالْ ٱلنِسْوَةِ ٱلَّتِي قَطَّعْنَ أَيْدَ يَهُنَّ إِذَ رَوَدَتُنَ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ قُلْ حَصْ لِلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوَةً لَيْ يَهُنَّ إِذَ رَوَدَتُنَ يَوسُفَ عَن نَفْسِهِ وَقُلْ حَصْ لِلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوَةً قَالَ مَا خَطْبُكُنَ إِذَ رَوَدَتُنَ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لَمِن الْصَيْدِقِينَ اللَّهُ الْمَا لَعَن عَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رُودَ تُهُ مَن نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لَمِن الصَّيْدِقِينَ اللَّهُ وَالْمَالَةُ مِنْ اللَّهُ وَمِن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قال الملك بعدما جاء السفير المعبر بالتعبير وسمع منه ما سمع، ائتوني به أي يوسف لما رأى من علمه وفضله وأخباره، ولما جاء الرسول الى يوسف وقال له أن الملك يريد أن تخرج الله.

قال له يوسف ارجع الى سيدك و هو الملك فاسأله عن شأن النسوة وحالهن اللاتي قطعن أيديهن ولم يصرح بمراودتهن له لأنه كان يطمع في صدعهن بالحق وشهادتهن. واكتفى بالإيماء بقوله ﴿ إِنَّ رَبِّ بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴾ (٧٨).

الكيد في هذه القصة التي وصفِت به النسوة ﴿ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ ليس المقصود جميع جنس النسوة بل المقصود امرأة العزيز ونسوة المدينة معها.

يوسف يرفض العفو الملكي لأن يوسف ذكي حصيف، ولقد فهم من إشارة الملك، وأمره بالإفراج عنه والمجيء به عنده أن الملك معجب به وأنه سيسند إليه بعض المراكز الادارية العليا.

لكن فهم يوسف أن الإعلام الرسمي قدمه للناس بصورة الظالم المجرم الذي لم يحسن للعزيز الذي فتح له بيته وأكرمه، فهل يخرج للناس بهذه الصورة والسمعة ؟ وهو يتولى منصب وهو بهذا الماضي .

أذن V بد من إعادة بحث القضية من جديد والذي يحقق بها الملك نفسه  $(^{\wedge 9})$ .

ولقد أثنى الرسول محمد ﷺ على موقف يوسف هذا وقال ﷺ ((ولو لبثت في السجن طول ما لبث يوسف لأجبت الداعي)) (^^). وبعدها فوجيء الملك بموقف يوسف العجيب إذ كيف يرفض سجين عفو الملك وتلبية دعوته. تولى الملك التحقيق في القضية واحضر النسوة وسألهن



قائلاً ما خطبكن أي: شأنكن إذ راودتن يوسف وخادعتنه عن نفسه ورغبته في طاعة مولاته هل وجدتن فيه ميلاً إليكن (وقُلْنَ حَاشَ لِلَّهِ) تنزيهاً له وتعجباً من نزاهته (عليه السلام) ما علمنا عليه من سوء أي سوء، وقالت امرأة العزيز وكانت حاضرة المجلس الآن ظهر الحق وتبين أنا راودته عن نفسه لا أنه راودني عن نفسي، وانما قالت ذلك بعد

اعترافها تأكيدا لنزاهته (عليه السلام) وكذا قولها ((وانه لمن الصادقين)) أي: في قوله حين افتريت عليه ﴿ هِيَ رَوَدَتْنِي عَن تَقْيِي ﴾ (١٠).

﴿ ذَاكِ لِيَعْلَمُ أَنِي لَمُ أَخُنَهُ وَالْغَيْبِ وَأَنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ الْخَابِينَ ﴾ قيل هذا من كلام يوسف أي: ذلك ليعلم العزيز أني لم أخنه في حرمته بظهر الغيب، وأن الله لا يسدد كيد الخائنين بل يبطله (٨٢).

﴿ وَمَا أَبُرِي نَشِي ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَارَ اللهُ وَاللّهُ وَمَا أَبُرِي نَفْسِ اللّهُ وَمَا أَبُرِي وَاللّهُ وَمَا أَبُرِي مُ اللّهِ وَتُواضِعاً للله تعالى. إن عن السوء قال ذلك – عليه السلام – هضماً لنفسه البريئة عن كل سوء وتواضعاً لله تعالى. إن النفس البشرية لكثيرة الأمر بالسوء وكثير الميل الى الشهوات ولكن رحمة ربي هي التي تصرف عنها السوء (١٤٠).

وهكذا ظهرت براءة يوسف (عليه السلام) وعزل الملك العزيز من منصبه وأسنده الى يوسف، ولا نعرف اسم عزيز مصر ولا اسم إمرأته وهل تزوج يوسف امرأة العزيز لأنه لا يوجد نص صريح صحيح بهذا الخصوص ويجب أن لا نذهب الى الإسرائيليات لشبع رغباتنا الاخبارية.

### التمكين الاول: النبي يوسف عزيز مصر

انتهت مرحلة المحن التي قدرها الله على يوسف (عليه السلام) وهذه المرحلة كانت إعداد لمرحلة المنح والنعم والتمكين.



وَكَذَاكِ مَكِّنَا لِمُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ بَنَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ بَشَأَهُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَآةٌ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ وَكَذَاكُ مَنَّا لِمُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ بَنَبَوَّا مِنْهَا حَيْثُ بَشَاءً نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَآةٌ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ وَكَا خُرُا لَا خُورُهُ خَرُا لِلَا يَن ءَامَنُوا وَكَانُوا بَنَقُونَ ﴾ (٥٠٠).

بعد أن رأى الملك براءة يوسف (عليه السلام) وعلمه وصدقه جعله من خاصته وجعله ذو مكانة ومنزلة رفيعة ومؤتمن على كل شيء  $(^{\Lambda 1})$ .

إن صدق يوسف ونزاهته وأمانته جعلته مستشاراً ومقرباً من الملك، لا التملق والتزلف الى الحكام أوصله الى هذه المكانة كما يفعل اليوم بعض المحسوبين على الإسلام من علماء السلاطين!

فيا ليت رجالاً يمرّغون كرامتهم على أقدام الحكام - وهم أبرياء مطلقو السراح - فيضعوا النيَّر في أعناقهم بأيديهم، ويتهافتوا على نظرة وكلمة ثناء وعلى حظوة الأتباع لا مكانة الأصفياء... يا ليت رجالاً من هؤلاء يقرأون هذا القرآن ويقرأون قصة يوسف يعرفوا أن الكرامة والإباء والاعتزاز تدر من الربح أضعاف ما يدره التمرغ والتزلف والانحناء! (٨٠).

وبعد أن رضي الملك عن يوسف وحباه بالمحبة والإكرام والأمان، ماذا كان رد يوسف (عليه السلام) إنه لم يسجد شكراً، كما يسجد رجال الحاشية المتملقون للطواغيت! ولم يقل له: عشت يا مولاي، وانا عبدك الخاضع أو خادمك الأمين

كما يقول المتملقون للطواغيت (٨٨).

وقال يوسف للملك ﴿ قَالَ اَجْمَلِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۖ إِنِّ حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ (١٩) أي: طلب يوسف من الملك أن يوليه خزائن مصر لأنه حفيظ لها ممن لا يستحقها وعليم بوجوه التصرف فيها، وفي طلبه (عليه السلام) جواز مدح الإنسان نفسه بالحق إذا جُهل أمره (٩٠).

وأن طلب يوسف ليس غنيمة لنفسه فإن التكفل بإطعام شعب جائع سبع سنوات متوالية لا يقول أحد أنه غنيمة...إنما هي تبعة يهرب منها الرجال لأنها قد تكلفهم رؤوسهم والجوع كافر، وقد تمزق الجماهير الجائعة أجسادهم في لحظات الكفر والجنون...(٩١).

وأن وصف يوسف نفسه بالأمانة والكفاية اللتين هما طلبة الملوك ممن يولونه وإنما قال ذلك ليتوصل الى إمضاء أحكام الله تعالى وإقامة الحق وبسط العدل والتمكن مما لأجله تبعث



الأنبياء الى العباد، ولعلمه أن أحداً غيره لا يقوم مقامه في ذلك فطلب التولية ابتغاء وجه الله لا لحب الملك والدنيا (٩٢).

وأن يوسف (عليه السلام) عندما تولى المنصب لم يكن مجرد تابع للملك منفذ لشرعه ونظامه، ولكنه كان صاحب التصرف والكلمة والقرار يفعل ما يشاء ويحكم في البلاد كما يشاء وينفذ من القوانين والتشريعات بدون إنكار أو اعتراض أو إبطال وإلغاء من قبل الملك. لقد أطلق الملك يد يوسف في الأمر فكان يوسف هو الحاكم الفعلي في مصر وبقي الملك مجرد رمز في البلاد ومما يدل على هذا غياب الملك عن أحداث ومشاهد القصة التالية فلا نسمع له صوتاً ولا نرى له تاثيراً (٩٢).

وبعد هذا قال تعالى: ﴿ وَكَذَاكِ مَكّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَنَبَوّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَأَهُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنا مَن أَمْ اللّهُ وَلَا نُضِيعُ أَجَر ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَنْقُونَ ﴾ (٩٤) أي: جعلنا ليوسف مكاناً في أرض مصر ينزل من قطعها وبلادها حيث يشاء، (نصيب برحمتنا) بنعمتنا وعطائنا في الدنيا من الملك والغنى وغيرهما من النعم، بمقتضى الحكمة الداعية للمشيئة، ولا نضيع أجر المحسنين بل نوفي لهم أجورهم في الدنيا لإحسانهم والمراد به على ما قيل الإيمان والثبات على التقوى، ولأجرهم في الآخرة خير للمؤمنين المتقين (٩٥).

يدلنا هذا على أن الله مكن ليوسف في الأرض تمكينين التمكين الأول: استقرار يوسف في بيت العزيز قال تعالى ﴿وكذلك مكنا ليوسف في الأرض ولنعلمه من تأويل الأحاديث﴾.

### التمكين الثاني: استقرار يوسف في منصب عزيز مصر

وهذا كله بفضل الله ورحمته الذي أنقذ يوسف من كيد إخوته حيث كان معهم يرعى الغنم في البدو، وكيف ألقوه في البئر وجعله العزيز وكل مقدرات مصر بيده!

واستلم يوسف منصبه الجديد، وصار هو الحاكم الفعلي، ووضع الخطط لإنقاذ البلاد والعباد، وامتلأت الخزائن بالحبوب، وانقضت سنوات الخصب، واقبلت سنوات الجدب السبعة، وأصاب الناس القحط والجدب وانتشر من مصر الى البلدان المجاورة وأحسن المصريون التعامل مع سنوات المجاعة واجتازوا الخطر بفضل الله ولحسن إدارة يوسف عزيز مصر.



نلاحظ بفضل الله تعالى ثم الاصلاحات التي أجراها نبي الله يوسف في مجال الاقتصاد انقذ البلاد والعباد من المجاعة.



#### الخاتمة

الحمد لله على توفيقه واحسانه الذي اعانني على اكمال هذا البحث وقد توصلنا على بعض النتائج نذكر منها:

- ١- الاصلاح الاقتصادي منهج رباني ذكره في القرآن.
- ٢- دعوة الانبياء دعوة للإصلاح في مختلف المجالات العقدية والاخلاقية والاجتماعية و الاقتصادية و غيرها.
- ٣- الإصلاح مهم في المجتمع ويجب أن يكون لوجه الله تعالى وعلى المصلح أن يبدأ بنفسه و لا يخالف اقواله كما قال شعيب (عليه السلام) ﴿وما أريد أن أخالفكم الى ما أنهاكم عنه أن أريد إلا الإصلاح ما استطعت وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب).
- ٤- نلاحظ بفضل الله تعالى ثم الاصلاحات التي أجراها نبي الله يوسف في مجال الاقتصاد انقذ البلاد والعباد من المجاعة.
- ٥- الاصلاح يجب ان يكون بالأفعال لا بالأقوال فقط. فالأنبياء عليهم السلام بعثهم الله تعالى صالحين مصلحين لاقوامهم.

## هوامش البحث ومصادره:

<sup>(</sup>١) قصص الانبياء، لابن كثير ص١٦٢.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية، لابن كثير: ١/٨٥.

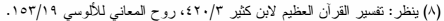
<sup>(</sup>٣) المستدرك على الصحيحين ٢/٠٦٠، وسكت عنه الذهبي في التلخيص.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: قصته في سور الأعراف، وهود، والحجر، والشعراء.

<sup>(</sup>٥) قصص الانبياء لابن كثير: ص١٦٣٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر: المعجم المفهرس: ٤٧١.

<sup>(</sup>٧) ينظر: روح المعاني ٨ للألوسي /٥٦١،النفسير الوسيط لسيد طنطاوي ١٦٤٥/١.



- (٩) روح المعانى للألوسى ١٢/٩١٤ ع/صفوة النفاسير للصابونى ٣٨/٣-٣٩.
  - (١٠) ينظر: روح المعاني للألوسي ٢٠/٤٧٤.
    - (١١) سورة الأعراف: الآية: ٨٥.
    - (١٢) سورة الأعراف: الآيتان ٨٥-٨٦.
      - (۱۳) روح المعانى ١/١٥٥.
  - (١٤) ينظر: المصدر نفسه، وارشاد العقل السليم ٢٤٧/٣.
    - (١٥) ينظر: روح المعاني ٥٦٣/٨.
    - (١٥) ينظر:التفسير الكبير ١٤٣/١٤.
    - (١٦) ينظر: روح المعاني١٨/٥٦٤.
    - (۱۷) ينظر: المصدر نفسه ۱۸/۵۹۵.
      - (١٨) سورة هود: من الآية: ٨٤.
    - (١٩) ينظر: روح المعاني ١٢/١٩٤.
    - (۲۰) سورة هود: الآيتان: ۸۵-۸٦.
  - (٢١) يُنظر: روح المعاني ٢٢/١٢، في ظلال القرآن ٤/٥٥/.
    - (۲۲) سورة الشعراء آية ١٨٠.
      - (٢٣) سورة هود: الآية: ٨٧.
    - (۲٤) يُنظر: روح المعانى ٢٢/١٢.
    - (٢٥) يُنظر: روح المعانى ٢٢/١٢.
      - (٢٦) سورة هود: الآية: ٨٨.
    - (۲۷) يُنظر: روح المعاني ۲۲/٤۲٤–٤٢٧.
      - (۲۸) سورة هود: الآيتان: ۸۹-۹۰.
  - (٢٩) يُنظر: روح المعاني ٢٨/١٦-٤٢٩، نظم الدرر ٣/٥٦٩.
    - (٣٠) سورة هود: الآية: ٩١.
  - (٣١) يُنظر: روح المعانى ٢٢٩/١٢، الوسيط لسيد طنطاوي ٢٢٤٩/١.
    - (٣٢) ينظر: المفردات ٢١٠.
    - (٣٣) يُنظر: روح المعاني ٢٢/٢٠٤
      - (٣٤) سورة هود: من الآية ٩١.
      - (٥٥) مسند الامام أحمد ٢ /١٢٢.
        - (٣٦) سورة هود: الآية ٨٠.
        - (٣٧) سورة هود: الآية ٩٢.
    - (٣٨) ينظر: المصدر نفسه، وتفسير مدارك التنزيل، ١٦٩/٢.
      - (٣٩) سورة الأعراف: الآية ٨٧.



- (٤٠) يُنظر: روح المعانى ٥٦٤/٨، تفسير إرشاد العقل السليم ٢٠٠٠/٤.
  - (٤١) سورة هود: الآية: ٩٣.
  - (٤٢) يُنظر: روح المعانى ٢١/٢٣٤.
    - (٤٣) سورة هود: من الآية: ٨٨.
  - (٤٤) يُنظر: قصص القرآن. د. محمد بكر أسماعيل ص١٥٣٠.
    - (٤٥) سورة يوسف: الآية: ٣٣.
  - (٤٦) يُنظر: روح المعانى ٥٧٣/١٢، تيسير الكريم الرحمن ٣٩٧/١.
    - (٤٧) سورة يوسف: الآية: ٣٤.
    - (٤٨) يُنظر: روح المعانى، ١٢/٥٧٥.
      - (٤٩) سورة يوسف: الآية: ٣٥.
- (٥٠) يُنظر: روح المعانى ١٢/٥٧٥-٥٧٦، لباب التأويل للخازن، ١٨١/٣.
  - (٥١) سورة يوسف: الآية: ٣٦.
  - (٥٢) يُنظر: روح المعاني ٢٦/١٢.
    - (٥٣) سورة يوسف: من الآية ٣٦.
  - (٥٤) يُنظر: روح المعانى ٥٢/١٢-٥٧٩.
    - (٥٥) سورة يوسف: من الآية ٣٧.
  - (٥٦) يُنظر: روح المعانى ٥٨٠/١٢، وتفسير القرآن العظيم، ٥٨٣/٢.
    - (٥٧) سورة يوسف: الآيات ٣٧-٤٠.
    - (٥٨) يُنظر: التفسير المنير لوهبة الزحيلي ٢٧٠/١٢.
      - (٥٩) يُنظر: روح المعاني، ١٢/٥٨٤.
      - (٦٠) ينظر: المصدر نفسه، ١٢/٥٨٥.
        - (٦١) سورة يوسف: من الآية ٤٠.
        - (٦٢) سورة يوسف: من الآية ٤٠.
      - (٦٣) ينظر: لباب التأويل للخازن ٢٨٤/٣.
        - (٦٤) سورة يوسف: الآية ٤١.
      - (٦٥) ينظر: الجامع لأحكام القرآن ١٩٣/٩.
        - (٦٦) سورة يوسف: من الآية ٤٢.
        - (٦٧) ينظر: روح المعانى ٢١/٥٨٨.
          - (٦٨) قصص الأنبياء ص١٩٣.
          - (٦٩) سورة يوسف: من الآية ٤٢.
        - (۷۰) يُنظر: روح المعاني ۲۱/۸۸۸.
      - (٧١) ينظر: انوار التنزيل للبيضاوي، ٣٩٠/٣.
        - (٧٢) سورة يوسف: الآيات ٤٥-٤٥.











- (۷۳) يُنظر: فتح القدير ٣/٥٤.
- (٧٤) سورة يوسف: الآيات٤٦-٤٩.
- (٧٥) يُنظر: نظم الدرر للبقاعي ٥٣/٤.
- (٧٦) القصص القرآني د. صلاح الخالدي ١٦٠/٢.
  - (۷۷) سورة يوسف: الآيات: ٥٠-٥٣.
  - (۷۸) يُنظر: روح المعاني ۲۰۰/۱۰۳.
- (٧٩) يُنظر: القصص القرآني د. صلاح الخالدي ١٦٥/٢-١٦٦.
- (٨٠) صحيح البخاري ١٢٣٣/٣، باب قوله تعالى: ((فلما جاءه الرسول...)).
  - (٨١) سورة يوسف: من الآية ٢٦.
  - (۸۲) يُنظر: روح المعاني ۲۰۲/۱۲–۲۰۰۵.
    - (۸۳) سورة يوسف: ۵۳.
    - (۸٤) يُنظر: روح المعاني ٦/١٣.
    - (٥٥) سورة يوسف: الآيات: ٥٤-٥٧.
      - (٨٦) يُنظر: روح المعاني ٩/١٣.
    - (۸۷) في ظلال القرآن ٤/٤٠٠٠–٢٠٠٥.
      - (۸۸) ينظر: المصدر نفسه ٢٠٠٥/٤.
        - (٨٩) سورة يوسف: الآية ٥٥.
- (٩٠) يُنظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٩٥/٤، روح المعاني ١٠/١٣.
  - (٩١) يُنظر: في ظلال القرآن ٢٠٠٥/٤.
    - (٩٢) يُنظر: تفسير الكشاف ٢/٥٥/٠.
  - (٩٣) يُنظر: القصص القرآني د. صلاح الخالدي ١٨٢/٢-١٨٣.
    - (٩٤) سورة يوسف: الآيتان ٥٦-٥٧.
    - (٩٥) يُنظر: روح المعاني ١٢-١١/١٣

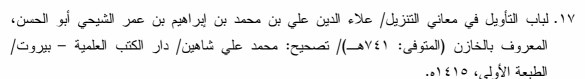
#### المصادروالمراجع

#### القرآن الكريم

- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم/ أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى (المتوفى: ٩٨٢هــ)/ دار إحياء التراث العربي – بيروت.
- أنوار التنزيل وأسرار التأويل/ ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي (المتوفى: ١٨٥هــ)/تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي/ دار إحياء التراث العربي بيروت/ الطبعة الأولى ١٤١٨هــ.



- ٣. البداية والنهاية/ أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (المتوفى: ٧٧٤هــ)/تحقيق: علي شيري/ دار إحياء التراث العربي- بيروت/ الطبعة الأولى ١٤٠٨، هـ ١٩٨٨م.
- ٤. تفسير القرآن العظيم/ أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (المتوفى: ٧٧٤هــ)/ تحقيق: محمد حسين شمس الدين/دار الكتب العلمية، منشورات محمد علي بيضون بيروت/ الطبعة: الأولى ١٤١٩ هـ.
- التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج/ الدكتور وهبة بن مصطفى الزحيلي/ دار الفكر المعاصر دمشق/ الطبعة الثانية ١٤١٨هـ.
- 7. التفسير الوسيط للقرآن الكريم/ محمد سيد طنطاوي (المتوفى: ١٤٣١هــ)/ دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة القاهرة/ الطبعة الأولى (من ج۱ ج- / ۱۹۹۷ من ج- ج- / ۱۹۹۸ ).
- ٧. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان/ عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي (المتوفى: ١٤٧٦هـــ)/تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق/ مؤسسة الرسالة/ الطبعة الأولى ١٤٢٠هــ -٢٠٠٠م.
- ٨. الجامع لأحكام القرآن/ أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي (المتوفى: ١٧٦هـ)/ تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش/ دار الكتب المصرية القاهرة/ الطبعة الثانية ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م.
- ٩. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني/ شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (المتوفى: ١٢٧٠هــ)/تحقيق: علي عبد الباري عطية/ دار الكتب العلمية بيروت/ الطبعة الأولى ١٤١٥هــ.
- ١٠. صحيح البخاري/ محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي (المتوفى: ٢٥٦هــ)/تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر/ دار طوق النجاة/ الطبعة الأولى ١٤٢٢هــ.
- ١١. صفوة التفاسير/ محمد علي الصابوني/ دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع القاهرة/ الطبعة الأولى
   ١٤١٧ هـ ١٩٩٧م.
- ١٢. فتح القدير/ محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (المتوفى: ١٢٥٠هــ)/ دار ابن كثير،
   دار الكلم الطيب دمشق، بيروت/ الطبعة الأولى ١٤١٤هــ.
- ١٣. في ظلال القرآن/ سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي (المتوفى: ١٣٨٥هــ)/ دار الشروق بيروت- القاهرة/ الطبعة: السابعة عشر ١٤١٢هــ.
- ١٤. قصص الأنبياء/ أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (المتوفى: ٤٧٧هـ)
   تحقيق: مصطفى عبد الواحد/ مطبعة دار التأليف القاهرة/ الطبعة: الأولى، ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م.
  - ١٥. قصص القرآن /الدكتور محمد بكر اسماعيل/دار صادر -بيروت.
- ١٦. القصص القرآني(عرض وقائع وتحليل أهداف)/ الدكتور صلاح عبد الفتاح الخالدي/دار القام-دمشق/
   الطبعة الثانية ٢٠٠٧م.



- ١٨. مدارك النتزيل وحقائق التأويل/ أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي (المتوفى: ١٨هـ)/ حققه وخرج أحاديثه: يوسف علي بديوي/ راجعه وقدم له: محيي الدين ديب مستو/ دار الكلم الطيب بيروت/ الطبعة الأولى ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- 19. المستدرك على الصحيحين/أبو عبد الله الحاكم محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه بن نُعيم بن الحكم الضبي الطهماني النيسابوري المعروف بابن البيع (المتوفى: ٤٠٥هــ)/ تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا/ دار الكتب العلمية بيروت/ الطبعة الأولى (١٤١١ه ١٩٩٠م).
- ٢٠. مسند الإمام أحمد بن حنبل/ أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ١٤٢هـ)/تحقيق شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون/ إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي/ مؤسسة الرسالة/ الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١م.
- ٢١. المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم/وضعه محمد فؤاد علد الباقي/ دار الحديث القاهرة- مصر/٢٠٠١م.
- ۲۲. مفاتيح الغيب / أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري (المتوفى: ٦٠٦هــ)/ دار إحياء التراث العربي بيروت/ الطبعة الثالثة ١٤٢٠هــ.
- ٢٣. المفردات في غريب القرآن/ أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (المتوفى: ٥٠٠هـ)/ تحقيق: صفوان عدنان الداودي دار القلم- دمشق/ الدار الشامية بيروت/ الطبعة الأولى ١٤١٢هـ.
- ٢٤. نظم الدرر في نتاسب الآيات والسور/: إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبي بكر البقاعي
   (المتوفى: ٨٨٥هـــ)/ دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.