

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَكَيُّكُالَا والعبد الصالح وتوجيهها

#### ملخص البحث

(الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى والعبد الصالح وتوجيهها). يهدف البحث إلى دراسة القضايا المشكلة التي قد تفهم من القصة وتوجيهها، واستبيان الدقائق التفسيرية المستفادة من النص، وقد انتهت الدراسة إلى أن الخضر صاحب موسى هو نبي على الأرجح وأن ما وقع منه كان بوحي خاص به. وأن عدم صبر موسى مع وعده بالصبر لا يعد مشكلا، ولا يقدح في العصمة، وكذلك سائر المعاني التي قد تبدو مشكلة أو غير متبن حكمتها.

Abstract ، موضوعية ، توجيه الكلمات المفتاحية ؛ المكاليات ، موضوعية

The Settlement of The Paradoxes of The Story of Musaand AL Abid AL-Salih

The aim of the paper is to settle the paradoxical cases of the story and to show the specific interpretation of the text. The Paper concludes that Musa,s companion, AL-Khider, was a prophet, and what happened with him is a special case. There fore, there was no problem if Musa did not fulfill his promise of being patient, and this did not affect his prophecy. ALL other paradoxes seethed in the same way.

Keyword : problematic , objective , guidance

#### المقدّمة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن قصة (موسى الطّيِّكِيِّ والعبد الصالح) هي إحدى القصص القصير المتسم بغاية الإيجاز، والتعبير الفني العالي، والتلون البلاغي الفريد في طبقته وسموه، بحيث روعي وضع كل جملة فيه وكلمة، بل كل حرف وحركة إيقاعية الوضع الفني المقصود. وهذه القصة وردت في القرآن الكريم مرة واحدة، وفي موضع واحد من سورة الكهف، ولم تكرر في موضع آخر، على خلاف المعهود في قصص القرآن الكريم، ولا سيما قصص موسى الطّيِّلِيِّ الذي اقتضى التبليغ تكريرها في مواضع من الكتاب.

### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْقِيرٌ والعبد الصالح وتوجيهها



وحاولت في هذه الدراسة (الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى الطلقي والعبد الصالح وتوجيهها) الإجابة عن الإشكاليات التي قد تبدو معترضة بين موضوعات النص وأغراضه، مع تلمس دقائق إشارات المعاني التي اشتمل عليها القول، واستجلاء خطوط التناسب بين موضوعات النص، والنكات التفسيرية التي اشتملت عليها القصة؛ لتكون ممهدة لما يتبعها من دراسة فيما انطوت عليه القصة من فنون الأساليب، وما انتظم في بنيتها من نكت التعبير، ومدى التآخي بين مادتها الموضوعية وبنيتها الفنية في نسق البيان.

واقتضت طبيعة هذه الدراسة أن تقسم على مبحثين تسبقهما هذه المقدمة وتعقبهما خاتمة:

المبحث الأول: دراسة الشخصيات الوارد ذكرهم في القصة.

المبحث الثاني: درست فيه النكت التفسيرية التي تضمنتها القصة، والإشكاليات الموضوعية التي قد تترشح من النص.

والله نرجوه العفو، وهو ولي القصد والسداد.

# المبحث الأول: دراسة شخصيات القصة:

# مورد القصة في القرآن الكريم:

هذه الحلقة من سيرة موسى الطّيِّكِين وردت في ثلاث وعشرين آية، ولا تذكر في القرآن كله إلا في هذا الموضع من (سورة الكهف) المكية. والقرآن لا يحدد المكان الذي وقعت فيه إلا بأنه (مجمع البحرين)، ولا يحدد التاريخ الذي وقعت فيه من حياة موسى، هل كان ذلك في مصر قبل خروجه ببني إسرائيل، أم بعد خروجه بهم منها؟ ومتى؛ أبعد الخروج قبل أن يذهب بهم إلى الأرض المقدسة، أم بعد ما ذهب بهم إليها، فوقفوا حيالها لا يدخلون لأن فيها قوماً جبارين؟ أم بعد ذهابهم في التيه، مفرقين مبددين؟ ولغرض بيان موضوع الدراسة، ولتلافي التكرار، أثبت نصها في

### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيَقِلْةُ والعبد الصالح وتوجيهها



القرآن الكريم، إذ يقول عز من قائل: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ لا أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ كُقُبًا (٦٠) فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا كُوتَهُمَا فَاتَّخَذَ سَبيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَبًا (٦١) فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَاهُ أَتِنَا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا (٦٢) قَالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى الصَّخْرَة فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ وَمَا أَنْسَانِيهُ إِلاّ الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا (٦٣) قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغِ فَارْتَدَّا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصًا (٦٤) فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا (٦٥) قَالَ لَهُ مُوسَى هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا (٦٦) قَالَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا (٦٧) وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْرًا (٦٨) قَالَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ صَابِرًا وَلا أَعْصِى لَكَ أَمْرًا (٦٩) قَالَ فَإِن اتَّبَعْتَنِي فَلا تَسْأَلْنِي عَنْ شَيْءٍ حَتَّى أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا (٧٠) فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا رَكِبَا فِي السَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقْتُهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إمْرًا (٧١) قَالَ أَلَمْ أَقُلْ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا (٧٢) قَالَ لا تُؤَاخِذْنِي بِمَا نَسِيتُ وَلا تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا (٧٣) فَانْطَلَقَا حَتَّى إذَا لَقِيَا غُلامًا فَقَتَلَهُ قَالَ أَقَتَانْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسِ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا نُكْرًا (٧٤) قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا (٧٥) قَالَ إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلا تُصاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّي عُذْرًا (٧٦) فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةِ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبَوْا أَنْ يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَنْ يَنْقَضَّ فَأَقَامَهُ قَالَ لَوْ شِئْتَ لاتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا (٧٧) قَالَ هَذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأُنَبِّئُكَ بِتَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِعْ عَلَيْهِ صَبْرًا (٧٨) أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَاكِّ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا (٧٩) وَأَمَّا الْغُلامُ فَكَانَ أَبَوَاهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَنْ يُرْهِقَهُمَا طُغْيَانًا وَكُفْرًا (٨٠) فَأَرَدْنَا أَنْ يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكَاةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا (٨١) وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزٌ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأْويلُ مَا لَمْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْرًا (٨٢) ﴾. الكهف: ٦٠-٨٢.

# تحديد المراد بشخصيات القصة:



# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّلْيَثِلُمْ والعبد الصالح وتوجيهها



# أُولاً – المراد بموسى في القصة:

المراد بموسى المذكور في هذه القصة هو نبي الله موسى بن عمران عليه السلام، صاحب المعجزات الظاهرة وصاحب التوراة، يؤيد هذا ما أخرجه الشيخان وأصحاب السن وغيرهم من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهما وعن غيره، كما سيرد قريبا، وكل قول سواه فهو باطل.

وذهب آخرون إلى أن المراد به موسى آخر، واختلفوا فيه، فقيل: هو موسى بن ميشا (أو منشا) بن يوسف بن يعقوب. وذكروا أنه كان ليوسف الكيني ولدان: أفرائيم وميشا، فولد إفرائيم: نون، وولد نون: يوشع، وهو صاحب موسى وولي عهده بعد وفاته، وأما ولد ميشا فقيل: إنه جاءته النبوة قبل موسى بن عمران. وعن محمد بن إسحاق: أن موسى هذا كان نبيا في بني إسرائيل قبل موسى بن عمران. (١) وهو قول جمهور اليهود. (٢) وتبعهم في هذا الزعم بعض المؤرخين الذين يأخذون عن كتبهم، منهم نَوْفُ بن فَضَالَة الْحِمْيَرِيُ الشَّامِيُ الْبِكَالِيُ ، (٣) فزعموا أن موسى هنا هو موسى بن ميشا (أو منشا) بن يوسف بن يعقوب، وقيل: موسى بن إفراثيم بن يوسف، وهو موسى الأول. (١)

ويرد هذا القول بما ثبت بالصحيح الصريح المتفق عليه في كونه موسى بن عمران العَلِيْكُم، فعن سَعِيد بن جُبَيْرٍ قال: قُلْتُ لابْنِ عَبَّاسٍ: إِنَّ نَوْفًا الْبِكَالِيَّ يَرْعُمُ أَنَّ مُوسَى صَاحِبَ بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: مُوسَى صَاحِبَ بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: كَذَبَ عَدُوُ اللهِ، حَدَّثَنِي أُبِيُ بْنُ كَعْبٍ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ: إِنَّ مُوسَى قَامَ كَذَبَ عَدُو اللهِ عَنْ اللهِ عَلَمُ: فَقَالَ: أَنَا، فَعَتَبَ اللهُ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ يَرُدَّ لَحْطِيبًا فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَسُئِلَ أَيُّ النَّاسِ أَعْلَمُ: فَقَالَ: أَنَا، فَعَتَبَ اللهُ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ يَرُدَّ الْعِلْمَ إِلَيْهِ، فَأَوْحَى اللهُ إِلَيْهِ: إِنَّ لِي عَبْدًا بِمَجْمَعِ الْبَحْرَيْنِ هُوَ أَعْلَمُ مِنْكَ، قَالَ مُوسَى: اللهُ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ مَرْكَ، قَالَ مُوسَى: اللهُ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ مَرْكَ، قَالَ مُوسَى: اللهُ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ مَرْدًا بِمَجْمَعِ الْبَحْرَيْنِ هُوَ أَعْلَمُ مِنْكَ، قَالَ مُوسَى:

٤ ينظر: الجامع لأحكام القرآن ١ /٩٠؛ وروح المعاني ٥ ١/١٠٦-٣١١.



١ البدء والتاريخ ٧٨/٣؛ والنكت والعيون ٤٨٧/٢.

٢ ينظر: المعارف: ٤١؛ البدء والتاريخ ٩٦/ ٦٠؛ والتفسير الكبير ١٤٣/٢١.

٣ ويقال إنه دمشقي، وكانت أمه زوجة كعب الأحبار. ينظر: البداية والنهاية ١ ٤٤/١.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّلْقِيْلاً والعبد الصالح وتوجيهها



يَا رَبِّ فَكَيْفَ لِي بِهِ؟ قَالَ: تَأْخُذُ مَعَكَ حُوتًا فَتَجْعَلُهُ فِي مِكْتَلٍ، فَحَيْثُمَا فَقَدْتَ الْحُوتَ فَهُوَ ثَمَّ ...» الحديث، (١) ثم إن الله تعالى ما ذكر موسى في كتابه إلا وأراد به صاحب التوراة، فإطلاق هذا الاسم يوجب الانصراف إليه، لأنه أصبح قاعدة مطردة في اصطلاحه، فإذا ما أطلق انصرف إليه إلا لدليل مرجح، ولو كان المراد شخصاً آخر مسمى بموسى غيره لوجب تعريفه بصفة توجب الامتياز وإزالة الشبهة. (٢)

وإنما أنكره أهل الكتاب؛ لإنكارهم تعلم النبي من غيره، وقالوا:

١- إن الخضر على القول بنبوته لم يبلغ درجة موسى الطَّلِيُّكُمْ، فكيف يتعلم منه؟

٢- إن موسى العَلَيْكُ بعد الخروج من مصر كان هو وقومه في التيه، وتوفي فيه، ولم يخرج منه إلا بعد وفاته؛ والقصة تقتضي خروجه العَلَيْكُ من التيه؛ لأنها لم تكن وهو في مصر قبل الخروج، وهذا بإجماع.

٣- إن مثل هذه الغيبة تقتضي أياما، ولو وقعت لعلمها كثير من بني إسرائيل الذين كانوا معه، ولو علمت لنقلت؛ لتضمنها أمرا غريبا تتوافر الدواعي على نقله، فحيث لم يكن النقل لم تكن القصة. وأجيب عن هذه الإشكالات:

ا صحيح البخاري: برقم (٢٠١٥) ورقم (٢٧٢٥ و ٢٧٢٥) كتاب التفسير؛ صحيح مسلم: برقم (٢٣٨٠) كتاب الفضائل، باب من فضائل الخضر. وأخرجه أصحاب السنن والمسانيد أيضا، مسند أحمد: رقم (٢٠١٩ و ٢٠١٩ و ٢٠١٩ و ٢٠٢٠ و ٢٠٢٩ و ٢٠٢٠) باب حديث ابن عباس؛ سنن أبي داود: رقم (٤٧٠٥ و ٢٠٠٥ و ٤٧٠٥)؛ وسنن الترمذي: رقم: (٣١٦١ و ٣١٦٦ و ٣١٦٦). وقول موسى التَّلِيُّلِمُ بأنه الأعلم ليس متناقضا مع إخبار الله له بأن الخضر أعلم، لأن قول موسى التَّلِيُّلُمُ بأنه الأعلم ليس متناقضا مع إخبار الله له بأن الخضر أعلم، أن قول موسى التَّلِيُّلُمُ بأنه أعلم، يعني: فيما يعلم، وهذا ما تقتضيه النبوة والرسالة، وأن الخضر أعلم منه فيما يعلم، فكل منهما أعلم من صاحبه بوجه، فلا تناقض. كقوله تعالى: ﴿وَمَا نُرِيهِمْ مَنْ آلِيةٍ إِلاَ هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا ﴾ الزخرف: ٤٨. وَالْمُرَادُ بِكَوْنِ النَّبِيِّ أَعْلَمَ أَهْلِ زَمَانِهِ أَيْ مِمَّنُ أُرْسِلَ إِلَيْهِ وَلَمْ يَكُنْ مُوسَى مُرْسَلًا إِلَى الْخَضِرِ. ينظر: فتح الباري ١/١١٩؛ وروح المعاني أرْسِلَ إِلَيْهِ وَلَمْ يَكُنْ مُوسَى مُرْسَلًا إِلَى الْخَضِرِ. ينظر: فتح الباري ١/١٩١؛ وروح المعاني ٥/٣٢/١.

٢ التفسير الكبير ٢١/٣١؛ وفتح الباري ١٩/١.



# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّلِيَّكُانُ والعبد الصالح وتوجيهها

إن الخضر إن كان نبيا، فلا غضاضة في تعلم نبي من نبي. وإن لم يكن نبيا، فلا يمتنع أن يتعلم النبي من غير النبي أمورا لا تتعلق بشريعته، ولا تدخل فيما يحتاج إلى الوحي فيه. (١) إذ لا يبعد عقلا تعلم الأفضل الأعلم شيئا ليس عنده ممن هو دونه في الفضل والعلم. ومن الأمثال المشهورة: قد يوجد في الأسفاط ما لا يوجد في الأسفاط. (٢)

وإن عدم خروج موسى التَّلِيُّ من التيه غير مسلم، وكذلك اقتضاء ذلك الغيبة أياما، لجواز أن يكون على وجه خارق للعادة، كالتيه الذي وقعوا فيه، وكنتق الجبل عليهم، وغير ذلك من الخوارق التي وقعت فيهم، وعليه يقال: يجوز أن يكون عليه السلام خرج وغاب أياما، دون أن يعلموا أنه التَّلِيُّ ذهب لهذا الأمر، وظنوا أنه ذهب يناجي ويتعبد، ولم يوقفهم على حقيقة غيبته بعد أن رجع؛ لعلمه بسرعة استتكارهم، وأوصى فتاه بكتم ذلك عنهم أيضا. ولا سيما وأن حالهم في التيه لا يساعدهم على معرفة كل ما يحدث بينهم، وأن حال موسى التَّلِيُّ ليس كحالهم فيه.

ويجوز أن يكون غاب عليه السلام وعلموا حقيقة غيبته، لكن لم يتناقلوها جيلا بعد جيل؛ لتوهم أن فيها شيئا مما يحط من قدره الشريف السلام، فلا زالت نقلتها تقل حتى هلكوا، كما هلك أكثر حملة التوراة، ومثل هذا التحريف في تاريخهم، أو التبديل عن قصد أو ضياع أو نسيان هو كثير عندهم. ويجوز أن يكون قد بقى منهم قليل إلى زمن نبينا في فتواصوا على كتمها وإنكارها كعادتهم؛ ليوقعوا الشك في قلوب ضعفاء المسلمين، ولا يخفى أن باب الاحتمال واسع. وبالجملة لا يبالى بإنكارهم مع إخبار الله تعالى به ورسوله في، فإن القرآن والسنة ظاهرة في ذلك، مع جواز الوقوع عقلا. (٣)

>\*-SI+\$\*-\$\$ \$ 3 \$ 3 \$ 3 \$ 13 \*\*

١ فتح الباري ١/٩/١.

٢ الأستقاط جمع السَّقُط، والسقط: هو ما سَقَطَ من الشَّيء وتُهُووِنَ به من رُذالَة الطعام والثياب. ويطلق أيضا على من لا يُعَدُّ في خِيارِ الفِتْيانِ وهو الدَّنِيءُ الرَّذْلُ كالسّاقِطِ. والأسفاط جمع السَّفَطُ مُحَرَّكَةً: الَّذي يُعَبَّى فيه الطِّيبُ وما أَشْبَهَه من أَدواتِ النِّساءِ. تاج العروس مادة: سقط وسفط. ٣ ينظر: فتح البارى ٢١٩/١-٢٠؛ وروح المعانى ٣١٠/١٥.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّكِيُّالِمُ والعبد الصالح وتوجيهها

# ثانياً - فتى موسى:

اختلفوا في فتى موسى الطَّيْكُامٌ على أقوال:

القول الأول: وهو الذي نصت عليه السنة الصحيحة وأقوال الصحابة أنه: يوشع بن نون، ففي صحيح البخاري وغيره عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، وعن أبيّ بن كعب عن النبي شي قال: «ثُمَّ انْطَلَقَ وَانْطَلَقَ مَعَهُ فَتَاهُ يُوشَعَ بْنِ نُونٍ». (١) وهو يوشع بن نون بن إفرائيم (أو إفرائيم) بن يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم (عليهم السلام)، صاحب موسى، وخادمه، وخليفته على قومه من بعده. وذكروا بأنه هو ابن أخت موسى، وسمى فتاه لملازمته إياه في العلم، أو في الخدمة. (٢)

القول الثاني: فتى موسى هو أخو يوشع، وكان صاحبا لموسى العَلَيْ في هذا السفر. (٣) وهو مردود بصريح الحديث.

والقول الثالث: روي عن الحسن أنه قال: هو عبده. قال القفال: واللغة تحتمل ذلك، قال تعالى: ﴿وَقَالَ لِفِتْيَانِهِ اجْعَلُوا بِضَاعَتَهُمْ فِي رِحَالِهِمْ ﴾ يوسف: ٦٢، وروى عن النبي أنه قال: «لا يقولَنَ أحدكم عبدي وأَمَتِي كلكم عبيد الله وكلُ نسائكم إمَاءُ الله ولكنْ لِيَقُلْ غلامي وجاريتي وفتاي وفتاتي ». (٤) وهذا يدل على أنهم كانوا يسمون العبد فتى، والأمة فتاة. (٥) ولا يمنع لغة أن يطلق لفظ الفتى على يوشع؛ لأنه

٥ الجامع لأحكام القرآن ١ ١/١١؛ وروح المعاني ١ ١/١٥.



١ صحيح البخاري: رقم: ( ١١٩) باب ما يستحب للعالم، و (٣١٤٩) باب حديث الخضر مع
موسى، و (٤٣٥٦) كتاب التفسير ؛ وصحيح مسلم: رقم: (٤٣٨٥) باب من فضائل الخضر.

٢ النكت والعيون٣/ ٣٢١؛ والبداية والنهاية ١ /٣٤٤.

٣ التفسير الكبير ٢١/٤٤١؛ والنووي على صحيح مسلم١٥/١٣٨٠.

٤ صحيح مسلم: رقم (٤١٧٧) باب حكم إطلاق لفظ العبد؛ ومسند أحمد: (٩٥٨٥) حديث أبي هريرة.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَكْيَثِلاً والعبد الصالح وتوجيهها



كان ملازما له يأخذ عنه العلم، ويقوم بما يقوم به العبد مع سيده، فهو يخدمه، ويقوم على مساعدته في أمره، وإن لم يكن عبدا حقيقة. (١)

فإن قيل: فما بال فتى موسى ذكر في أول القصة، ثم لم يذكر بعد ذلك؟

فالجواب: أن المقصود بالسياق إنما هو قصة موسى مع الخضر وذكر ما كان بينهما، وفتى موسى معه تبع، ولذلك لم يرد ذكره. (٢) ويمكن أن يكون دوره قد انتهى بلقاء موسى مع الخضر، فعاد من حيث جاء، بصرف موسى له. (7)

وأما الرواية التي أوردها ابن جرير في تفسيره عن عكرمة قال: قيل لابن عباس: لم نسمع لفتى موسى بذكر من حديث وقد كان معه؟ فقال ابن عباس فيما يذكر من حديث الفتى قال: شرب الفتى من الماء (ماء الحياة) فخلد، فأخذه العالم، فطابق به سفينة ثم أرسله في البحر، فإنها تموج به إلى يوم القيامة؛ وذلك أنه لم يكن له أن يشرب منه فشرب. (٤) قال ابن كثير والعسقلاني: إسناد ضعيف، فيه الحسن متروك، وفيه أبوه غير معروف. (٥)

# ثالثاً – العبد الصالح:

لم يبين القرآن اسم صاحب موسى العَلَيْكُم، فاكتفى بوصفه بالعبد الصالح، وأبهم شخصيته:

١- من هو العبد الصالح: نصت السنة الصحيحة على أن العبد الصالح هو الخضر العَلَيْكُمْ، ونقل إجماع العلماء عليه. (٦) فكل قول سواه مردود.

٦ أضواء البيان٣/٣٨٧.



١ ينظر: معاني القرآن، الفراء ٤/٢ ١٥٤؛ وشرح النووي على صحيح مسلم ١٣٨/١.

٢ ينظر: فتح الباري ١/٢٢٠.

٣ إرشاد العقل السليم ٥/٢٣٥.

٤ جامع البيان١٨/١٨.

ه تفسیر ابن کثیر ه/۱۸۸؛ وفتح الباري $\Lambda$  ۱۱۰.

#### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيُكُلِّمْ والعبد الصالح وتوجيهها



والخضر لقب له، وذكروا أن كنيته: أبو العباس. وكان من أبناء الملوك. (١) وإنما لقب بالخضر لأنه كان لا يقف موقفاً إلا اخضر ذلك الموضع، من أثر بركته، فهو الموصوف بالخضرة، وهي رمز البركة. وأخرج الإمام أحمد بسنده عن أبي هريرة عن النبي في في الخضر قال: «إنما سمي خضرًا؛ لأنه جلس على فروة بيضاء، فإذا هي تحته تهتز خضراء». (٢) وفي صحيح البخاري أن رسول الله في قال: «إنما سمي الخضر؛ لأنه جلس على فروة، فإذا هي تهتز من خلفه خضراء». (٣) والمراد بالفروة هاهنا الحشيش اليابس، وهو الهشيم من النبات. وقيل: المراد بذلك وجه الأرض. ومنه يقال لجلدة الرأس فروة. (١)

وأما اسمه: فذكر ابن قتيبة أن اسمه: بَلْيَا بن مَلْكان بن فالغ بن عابر بن شالخ بن أرفخشذ بن سام بن نوح العَلِيُّلْ، (٥) وقيل: إيليا، والأول أشهر، فيكون ابن عم الجد الثاني لإبراهيم العَلِيُّلِ، وقيل: إنه إلياس، وقالوا: إنه المذكور في القرآن في سورة يس. (٦) وليس لهذا دليل يقتضي التسليم له.

وزعم بعض العلماء أن الخضر هو جرجس، وقيل: هو من ذرية عيسو بن إسحاق. وقيل: هو نبي بعث بعد شعيب. وجرجس المعني هو المعروف باسم مار جرجس. والعرب يسمونه: مار سرجس كما في (كتاب سيبويه). (٧) وهو من أهل فلسطين ولد في الرملة في النصف الآخر من القرن الثالث بعد مولد عيسى الكيلا

٧ الكتاب: سيبويه٣/٣٩؟؛ والمقتضب، المبرد٤/٤ وأوردا فيه بيت شعر لجرير.



ا تهذيب الأسماء واللغات، النووي ١٧٦/١. وقال: هو بفتح الخاء وكسر الضاد، ويجوز إسكان الضاد مع كسر الخاء وفتحها كما في نظائره؛ وتفسير ابن كثير ١٨٨/٥.

٢ المسند ٣١٢/٢ رقم (٧٧٦٥) حديث أبي هريرة، صحيح.

٣ صحيح البخاري برقم (٣٤٠٢) عن أبي هريرة.

٤ تفسير ابن كثير ٥/١٨٨.

٥ المعارف، ابن قتيبة: ٢٤؛ وتهذيب الأسماء ١٧٦/١.

٦ ينظر: التحرير والتنوير ١٥/٢٦٤.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّلْيُثَلَّةُ والعبد الصالح وتوجيهها



وتوفى سنة ٣٠٣ه وهو من الشهداء. وهذا ينافي كونه في زمن موسى العَلِيُلاّ. (١) وجميع هذه الأقوال لا يسندها دليل، كما لا يعارضها مثله، فهي مجرد ظنون نسكت عن الحكم عليها حتى قيام الدليل.

وحكى النووي وغيره في كونه باقيا إلى الآن ثم إلى يوم القيامة: قولين، ومال هو وابن الصلاح والعسقلاني إلى بقائه، وذكروا في ذلك حكايات وآثارا عن السلف وغيرهم، وما جاء من ذكر له في بعض الأحاديث. (٢)

وقد ضعف عدد من العلماء هذا الرأي؛ لأن هذا القول لم يبن على أدلة مقبولة متعارفة، وإنما هو مستند إلى أقوال محكية عن بعض الناس من مشاهداتهم وأحوالهم. وهم بعض الصوفية غالبا. (٣)

وأما الأحاديث التي استدلوا بها فقال ابن كثير عنها: ولا يصح شيء من ذلك، وأشهرها أحاديث التعزية واسنادها ضعيف. (٤)

ورجح آخرون من المحدّثين وغيرهم وفاته، واحتجوا بقوله تعالى: «وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ» الأنبياء:٣٤، وبقول النبي على يوم بدر: «اللهم إن تهلك هذه العصابة لا تعبد في الأرض»، (٥) وبأنه لم ينقل أنه جاء إلى رسول الله على ولا حضر عنده، ولا قاتل معه. ولو كان حيا لكان من أتباع النبي على وأصحابه؛ لأنه الكلي كان مبعوثا إلى جميع الثقلين: الجنّ والإنس، وقد قال: «لو كان موسى حَيًا

١ التحرير والتتوير ١ /٣٦٣.

۲ فتاوى ابن الصلاح: ۱۸۰، وذكر بأن هذا هو قول الجماهير من العلماء والصالحين والعامة، وإنما شذ بإنكار ذلك بعض أهل الحديث. وتهذيب الأسماء، النووي ۱۷۲/۱–۱۷۷؛ شرح النووي على صحيح مسلم ۱۳٥/۱، ونسب هذا القول للجمهور: فتح الباري ۲/۷۷، ۱۸۷؛ وحاشية الجمل ۳۵/۳.

٣ التحرير والتنوير ١٥/٣٦٣.

٤ تفسير ابن كثير ١٨٧/٥. وينظر: الجامع لأحكام القرآن ١/١١.

٥ رواه مسلم في صحيحه برقم (١٧٦٣) من حديث عمر ١٧٦٣

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْخِيْلاً والعبد الصالح وتوجيهها



بين أظهركم ما حَلّ إلا أن يتبعني»، (١) وأخبر قبل موته بقليل: أنه لا يبقى ممن هو على وجه الأرض إلى مائة سنة من ليلته تلك عين تَطْرفُ، إلى غير ذلك من الدلائل. (٢)

يقول الآلوسي بعد أن عرض أقوال الفريقين وحججهم: (٦) «ثم اعلم بعد كل حساب: أن الأخبار الصحيحة النبوية، والمقدمات الراجحة العقلية، تساعد القائلين بوفاته العَلَيْلِمُ أَيَّ مساعدة، وتعاضدهم على دعواهم أيَّ معاضدة، ولا مقتضى للعدول عن ظواهر تلك الأخبار إلا مراعاة الحكايات المروية، والله أعلم بصحتها عن بعض الصالحين الأخيار، وحسن الظن ببعض السادة الصوفية».

ويبدو أنهم اتفقوا على أنه معمر، ولا يصح أن يكون من بني إسرائيل، إذ لا يجوز أن يكون مكلفا بشريعة موسى ويقره موسى على أفعال لا تبيحها شريعته. فهو من أمة أخرى غير مبعوث موسى إليها، وعلم موسى بشأنه مما أوحاه الله إليه. (٤)

٢- وصفه: اختلفوا في الخضر هل كان مَلَكاً أو بشراً على قولين:

أحدهما: كان مَلَكاً أمر الله تعالى موسى أن يأخذ عنه مما حمّله إياه من علم الباطن.

الثاني: كان بشراً من الإنس. (٥)

→ ÷ + ÷ ÷ ÷ ÷ ÷ + : - + :

۱ رواه أحمد وأبو يعلى والبزار، مسند أحمد: رقم (۱۰۱۶) حديث جابر بن عبد الله؛ مسند أبي يعلى ٥/ ١٨٩، وفيه مجالد بن سعيد ضعيف، وله طرق أخرى فيها ضعف أيضا؛ ومجمع الزوائد ١٧٤/١.

۲ الجامع لأحكام القرآن ۱ / ۱۱ ٤ - ٥٥ ونسبه للجمهور؛ وتفسير ابن كثير: ٥/١٨٧ - ١٨٨٠.
والحديث أخرجه البخاري في صحيحه: رقم (١١٣) باب السمر في العلم؛ ومسلم برقم (٣٦٢).
٣ روح المعاني ٣٢٨/١٥.

٤ فتح الباري ١/٩١١؛ والتحرير والتنوير ٥ ١/٤٣٦.

٥ النكت والعيون ٣/٥/٣.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطْفِيُّالاً والعبد الصالح وتوجيهها



وكونه بشرا أرجح؛ لأن القول بكونه ملكا لا يشهد له دليل مرجح، وإنما هو يستند على استبعاد أن تقع مثل تلك الأحداث التي وقعت من الحضر من بشر، وكونه بشرا هو الذي يقتضيه ظاهر القرآن والسنة، ولا ينبغي استبعاد أن تقع مثل تلك الأحداث من بشر بتعليم الله وتقديره وحكمته.

واختلف من قالوا: إنه بشر، هل هو نبي، أو ولي؟ لأن هذه الرحمة والعلم اللدني اللذين ذكر الله امتنانه عليه بهما جاءت مجملة، ولم يبين هنا هل هما رحمة النبوة وعلمها، أو رحمة الولاية وعلمها؟

القول الأول: من العلماء من ذهب إلى أنه نبي رسول، لأن مثل تلك الأفعال الصادرة منه لا سيما قتل الغلام لا يمكن إيقاعها إلا ممن كانت لديه شريعة يتصرف ويفعل على وفق ما جاءه بها، وهي شريعة مخصوصة به، أوحي إليه بها أن يعمل بالباطن وخلاف الظاهر. (١) ورده العسقلاني: ونقل الاتفاق على كونه ليس برسول. (٢)

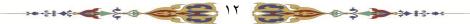
القول الثاني: إنه لم يكن نبيا ولا رسولا، وإنما كان رجلا صالحا وليّا، أودعه الله تعالى مِن علم باطن الأمور ما لم يودع غيره، وبه قال كثيرون، (٣) واستدلوا له بما يأتى:

إن النبي هو الداعي، والخضر كان مطلوبا ولم يكن داعيا طالباً.

إن النبوة لا تثبت بأخبار الآحاد.

إن الأخبار المتواترة من الكتاب والسنة تؤكد أنه لا نبي بعد نبوة نبينا على، وقد

٣ ينظر: النكت والعيون٣/٥٣٠؛ الرسالة القشيرية٢/٢٥، وقال: (إنه كان وليا، ولم يكن نبيا)؛ وتهذيب الأسماء، النووي ٢٣٩/١؛ وشرح النووي على صحيح مسلم١٣٥/١.



١ ينظر: روح المعاني٦ ١/١٦.

٢ فتح الباري ١/٢١٨.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيِثْلاً والعبد الصالح وتوجيهها



دلت الأخبار على وجوده بعده.

وصفه الله تعالى بالعبودية، وذكر مِنَّته عليه بالرحمة والعلم، ولم يذكر رسالته ولا نبوته، ولو كان نبيا، لذكر ذلك كما ذكره مع غيره.

إِن قوله في آخر القصة: ﴿وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي﴾ لا يدل على أنه نبي، وإنما يدل على الإلهام والتحديث، وهو يجوز وقوعه لغير الأنبياء كما قال تعالى: ﴿وَأُوحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ ﴾، القصص: ٧، ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَن اتَّخِذِي مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا ﴾ النحل: ٦٨، وعلى هذا فإن تعليمه كان عن طريق الإلهام، وما فعله من الغرائب كان مُلهما فيها، واستدل عليه عن طريقه. (١)

وأجيب عنه: بأن النبوة المنفية هي التي تدعى بعده، وأما الخضر فنبوته سابقة على زمانه، (٢) وهذا على حد قول من قال باستمرار حياته، وأما على القول بموته فلا منافاة، وأما أخبار الآحاد هنا فهي لا تثبت أصلا من أصول الدين، وانما تثبت نبوة نبي من الأمم الماضية، ولا محذور في هذا، إذا قامت الدلائل الصريحة عليه.

القول الثالث: إنه كان نبيا، وبه قال الجمهور. (٣) واحتجوا عليه بوجوه:

الأول: إن الرحمة تكرر إطلاقها في القرآن على النبوة، فمن إطلاق الرحمة على النبوة قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَوْلاَ نُزِّلَ هذا القرآن على رَجُلِ مِّنَ القريتين عَظِيمٍ، أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ ﴾ الزخرف:٣١-٣٦، وقوله: ﴿وَمَا كُنتَ تَرْجُو أَن يلقى إِلَيْكَ الكتاب إلاَّ رَحْمَةً مّن رَّبّكَ ﴾ القصص:٨٦، ﴿فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ، أَمْراً مِّنْ عِنْدِنَاۤ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ، رَحْمَةً مِّن رَّبِّكَ ﴾ الدخان:٤-٦، ولذا فإن المراد بالرحمة في قوله:

٣ فتاوى ابن الصلاح:١٨٥؛ النووي على صحيح مسلم١٥١٥؟ الجامع لأحكام القرآن١٦/١١؛ وفتح الباري ١٩/١ و ٢٢٠.



١ تفسير السعدي ١/٤٨٢.

٢ الجامع لأحكام القرآن ١ / ٢٩.

### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطْيِئلُا والعبد الصالح وتوجيهها



﴿آتيناه رَحْمَةً مّنْ عِندِنَا ﴾ رحمة نبوة. (١)

ولقائل أن يقول: نسلم أن النبوة رحمة، لكن لا يلزم أن تكون كل رحمة نبوة؛ لأن الرحمة وإيتاء العلم اللدني أعم من كون ذلك عن طريق النبوة وغيرها. والاستدلال بالأعم على الأخص فيه أن وجود الأعم لا يستلزم وجود الأخص كما هو معروف. (٢) ويمكن أن يجاب عنه بأن الرحمة المذكورة هنا قد دل السياق وقرائن الأحوال على أنها النبوة، ولا يعارض ذلك أن تأتي الرحمة في موضع آخر لما هو أعم بدلالة سياقها.

الحجة الثانية: قوله تعالى: ﴿وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾، وهذا يقتضي أنه تعالى علمه لا بواسطة تعليم معلم، ولا إرشاد مرشد، وكل من علمه الله لا بواسطة البشر وجب أن يكون نبيا، يعلم الأمور بالوحي من الله. يقول الشنقيطي: إن هذا العلم اللدنّي علم وحي، وأن العلم المؤتى من الله تكرر إطلاقه في القرآن على علم الوحي، ومن إطلاق إيتاء العلم على النبوة قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلَ الله عَلَيْكَ الكتاب والحكمة وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَصْلُ الله عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ النساء: ١١٣، وقوله: ﴿وَإِنَّهُ وَكَانَ فَصْلُ الله عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ النساء: ١١٥، وقوله: ﴿وَإِنَّهُ لَدُو عِلْمٍ لِّمَا عَلَّمْنَاهُ ﴾ يوسف: ٦٨ الآية، إلى غير ذلك من الآيات. (٢) قال الرازي: وهذا الاستدلال ضعيف؛ لأن العلوم الضرورية تحصل ابتداء من عند الله، وذلك لا يدل على النبوة. (٤)

الحجة الثالثة: إن موسى العَلِيُّلِ قال: ﴿ هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ ﴾ الكهف: ٦٦، والنبي لا يتبع غير النبي في التعليم. لأن الإنسان لا يتعلم ولا يتبع إلا من هو فوقه؛

٤ التفسير الكبير ٢١/٨١١.



١ تفسير ابن كثير ٥/١٨٧؛ وأضواء البيان٣٨٧/٣.

٢ التفسير الكبير ٢١/٨٤١؛ وأضواء البيان٣٨٧/٣.

٣ أضواء البيان٣/٣٨٧.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَكْلِيُّلان والعبد الصالح وتوجيهها



ولا يجوز أن يكون فوق النبي من ليس بنبي. (١) وهذا أيضا فيه نظر، لأن النبي لا يتبع غير النبي في العلوم التي باعتبارها صار نبياً، أما في غير تلك العلوم فلا مانع منه.

الحجة الرابعة: قد أظهر ذلك العبد الترفع على موسى حيث قال له: ﴿وَكَيْفَ تَصُبْرُ على مَا لَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْراً ﴾، وأما موسى فإنه أظهر التواضع له حيث قال: ﴿لا أَعْصِى لَكَ أَمْراً ﴾، وكل ذلك يدل على أن ذلك العالم كان فوق موسى، ومن لا يكون نبيا لا يكون فوق النبي. قال الرازي: وهذا أيضاً ضعيف، لأنه يجوز أن يكون غير النبي فوق النبي في علوم لا تتوقف نبوته عليها. (٢) والتواضع الذي أظهره هو من باب حسن الأدب والخلق في العلم، ولا يقتضي ترفعا ولا انخفاضا في المرتبة.

الحجة الخامسة: إنّ قوله في القصة: ﴿وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِى ﴾، معناه: فعلته ووقفت عليه بوحي الله، وهو يدل على النبوة. (٣)

وقال الشنقيطي: (٤) «ومن أظهر الأدلة في أن الرحمة والعلم اللدني اللذين امتن الله بهما على عبده الخضر عن طريق النبوة والوحي قوله تعالى عنه: ﴿وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ﴾، أي: وإنما فعلته عن أمر الله (جل وعلا). وأمر الله إنما يتحقق عن طريق الوحي، إذ لا طريق تعرف بها أوامر الله ونواهيه إلا الوحي من الله (جل وعلا). ولا سيما قتل الأنفس البريئة في ظاهر الأمر، وتعييب سفن الناس بخرقها؛ لأن العدوان على أنفس الناس وأموالهم لا يصح إلا عن طريق الوحي من الله تعالى. وقد حصر تعالى طرق الإنذار في الوحي في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أُنْذِرُكُمْ بِالْوَحْي ﴾ الأنبياء: ٤٥، و (إنما) صيغة حصر ». ومع ذلك قال عنه الرازي: وهذا أيضاً دليل

٤ أضواء البيان٣/٣٨٧.



١ النكت والعيون ٣٢٦/٣؛ والجامع لأحكام القرآن ١٦/١١.

٢ التفسير الكبير ٢١/٨٤١.

٣ الجامع لأحكام القرآن ١٦/١١؛ فتح الباري ١٠٢٠/؛ وتفسير ابن كثير ٥/١٨٧.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّظَيَّكُانُ والعبد الصالح وتوجيهها

ضعيف وضعفه ظاهر، فقد يحصل مثله لغير النبي، وبغير وحي. (١)

الحجة السادسة: كيف يجوز قتل النفس البريئة ظاهرا، وإتلاف أموال الغير بدليل الإلهام والخواطر؟ فدل هذا على كونه نبيا. (٢) وللعلماء أدلة أخرى تنظر في مظانها.

والإلهام في الاصطلاح: إيقاع شيء في القلب يثلج له الصدر من غير استدلال بوحي ولا نظر في حجة عقلية، يختص الله به من يشاء من خلقه. أما ما يلهمه الأنبياء مما يلقيه الله في قلوبهم فليس كالإلهام عند غيرهم، لأنهم معصومون بخلاف غيرهم. (٣)

والمقرر في الأصول أن الإلهام من الأولياء لا يجوز الاستدلال به، وما يقوله بعض المتصوفة من جواز العمل بالإلهام هم يقولونه في حق الملهم دون غيره، وليس هو حجة فيما قرره المحققون منهم فيما خالف الشريعة، لأنه غير معصوم فلا ثقة بخواطره، فهو لا يأمن دسيسة الشيطان. ولهذا قالوا: «كل خاطر لا يشهد له ظاهر فهو باطل»، (ئ) وقد ضمنت الهداية في اتباع الشرع، ولم تضمن في اتباع الخواطر والإلهامات. وممن صرح بعدم حجية الإلهام الإمام الشعراني، قال: قد زل في هذا الباب خلق كثير فضلوا وأضلوا. وأكد المحققون منهم على أن الإلهام لا يحل حراما ولا يحرم حلالا، وأن من ادعى حالة تخرجه عن حد العلم الشرعي فاتهمه في دينه، ومن ادعى باطن علم ينقضه ظاهر حكم شرعي فهو غالط ومردود عليه، حتى وصفوا مثل ذلك بالزندقة. (٥)

يقول الآلوسي: وقال بعضهم: كان ذلك عن إلهام، ويلزمه القول بأن الإلهام كان

١ التفسير الكبير ١٤٨/٢١-١٤٩.

٢ روح المعاني٦ ١/١٧؛ وأضواء البيان٣٨٨/٣.

٣ روح المعاني ٦ ١/١١؛ وأضواء البيان ٣٨٨/٣.

٤ الرسالة القشيرية ١٩٧/١.

٥ ينظر في هذه الأقوال ونحوها: روح المعاني٦ ١/٧١و ١٩؛ وأضواء البيان٣/٧٨٧.

#### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التليُّكلِّخ والعبد الصالح وتوجيهها



حجة في بعض الشرائع، وأن الخضر من المكلفين بتلك الشريعة، وإلا فالظاهر أن حجيته ليست في شريعة موسى العَلَيْلُ، وكذا هو ليس بحجة في شريعتنا على الصحيح، ومن شذ وقال بحجيته: اشترط لذلك أن لا يعارضه نص شرعي، فلو أطلع الله تعالى بالإلهام بعض عباده على نحو ما اطلع عليه الخضر العَلَيْلُا من حال الغلام، لم يحل له قتله، وما أخرجه مسلم وأحمد أنه قال: كتب نجدة الحروري إلى ابن عباس يسأله عن قتل الصبيان فكتب إليه: إن كنت الخضر تعرف الكافر من المؤمن فاقتلهم، إنما قصد به ابن عباس – كما قال السبكي – المحاجة والإحالة على ما لم يكن، قطعاً لطمعه في الاحتجاج بقصة الخضر. وليس مقصوده (رضي الله تعالى عنه) بأنه إن حصل ذلك يجوز القتل. (۱)

وبالجملة فلا يخفى أنه لا طريق تعرف به أوامر الله ونواهيه، وما يتقرب إليه به من فعل وترك إلا عن طريق الوحي، والآيات والأحاديث الدالة على أن الحجة لا تقوم على العباد إلا بالرسل لا تحصى، قال تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حتى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ الإسراء:١٥، ولم يقل حتى نلقي في القلوب إلهاماً، وقال: ﴿رُسُلاً مُبَشّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله حُجّةٌ بَعْدَ الرُسُلِ ﴾ النساء:١٦٥، قال: ﴿وَلَوْ أَنَّا وَلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَّبِعَ آياتِكَ ﴾ طه: ١٣٤. (٢)

وقد ذهب قوم إلى سلوك طريقة تستلزم هدم أحكام الشريعة، فقالوا: إنه يستفاد من قصة موسى والخضر أن الأحكام الشرعية العامة تختص بالعامة، وأما الخواص والذين عندهم علم الباطن فلا حاجة بهم إلى تلك النصوص، بل إنما يراد منهم ما يقع في قلوبهم، ويحكم عليهم بما يغلب على خواطرهم، لصفاء قلوبهم عن الأكدار، فتتجلى لهم الحقائق الربانية، فيستغنون بها عن أحكام الشرائع الكليات، كما اتفق

۱ روح المعاني ۱۷/۱٦. والحديث أخرجه مسلم برقم (۳۳۷۷) باب النساء الغازيات؛ وأحمد:(۲۰۵۳) حديث ابن عباس.

٢ الجامع لأحكام القرآن ١ / / ٤٠؛ وأضواء البيان ٣٨٨/٣. وينظر: روح المعاني ٢ / ٢١، وفيه تفصيل آراء العلماء في حجية الإلهام، وأقوال الصوفية في ذلك ٢ / ١٧/١ - ٢٢.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطْيُثُلُّمْ والعبد الصالح وتوجيهها



للخضر، فإنه استغنى بما ينجلي له من تلك العلوم عما كان عند موسى التَّكِيُّلُ، (۱) ويستشهدون بالحديث: «يا وَابِصنة: اسْتَفْتِ قلبك وَاسْتَقْتِ نفسك (ثلاث مرّات)، البِرّ ما الطمأنّت إليه النفس، وَالإِثم ما حاك في النفس، وَتَرَدَّدَ في الصّدر، وَإِنْ أَفْتَاكَ النّاس وَأَفْتَوْك». (۲)

وتعقب القرطبي مسلك هؤلاء بقوله: وهذا القول زندقة وكفر، لأنه إنكار ما علم من الشرائع، فإن الله قد أجرى سنته، وأنفذ كلمته؛ بأن أحكامه لا تعلم إلا بواسطة رسله، السفراء بينه وبين خلقه، المبينين لشرائعه وأحكامه، كما قال الله تعالى: ﴿الله أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ النَّاسِ الحج:٧٥، وقال: ﴿الله أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالتَه ﴾ الأنعام: ١٢٤، وأمر بطاعتهم في كل ما جاءوا به، وحث على التمسك بما أمروا به، فإن فيه الهدى، وقد حصل العلم اليقين وإجماع السلف على ذلك، فمن ادعى أن هناك طرقا أخرى يعرف بها أمره غير الطرق التي جاءت بها الرسل، يستغني بها عن الرسول، فهو كافر؛ لأن من قال إنه يأخذ عن قلبه، وأن الذي يقع فيه هو حكم الله، وأنه يعمل بمقتضاه، فهو ليس بحاجة منه إلى كتاب ولا سنة، فقد أثبت خاصة النبوة لنفسه، وقال برسالة جديدة. (٣)

# رابعاً - شخصيات أخرى في القصة:

أصحاب السفينة لم يذكرهم القرآن الكريم سوى بوصفهم بالمساكين، وهم الفقراء الذين يملكون شيئا، لكنه لا يسد كفايتهم، وهذا أحد استدلالات الإمام الشافعي على أن الفقير أشد حاجة من المسكين، فالفقير هو الذي لا يجد شيئا، وهؤلاء يملكون سفينة وسماهم مساكين. (3)

٤ الجامع لأحكام القرآن ١ /٣٤.



١ فتح الباري ١/٢١٨.

٢ مسند أحمد، رقم (١٧٣٢٠) حديث وابصة بن معبد.

٣ الجامع لأحكام القرآن ١ ١/٠٤-١٤.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى الطِّيِّكُلِّ والعبد الصالح وتوجيهها



وأما الملك الذي كان يغتصب السفن فقد اختلفوا فيه، وذكروا أن اسمه: هُدَد بن بُدَدَ، وقد ورد أيضا في رواية للبخاري، قال: «﴿وَكَانَ وَرَاءَهُمْ ﴾ وَكَانَ أَمَامَهُمْ، قَرَأَهَا ابْنُ عَبَّاس: (أَمَامَهُمْ مَلِكٌ) يَزْعُمُونَ عَنْ غَيْرِ سَعِيدٍ أَنَّهُ: هُدَدُ بْنُ بُدَدَ». (١) وهو مذكور في التوراة في ذرية (العيص بن إسحاق) وهو من الملوك المنصوص عليهم في التوراة. (۲)

# الغلام في القصة:

وأما الغلام فقد ورد في رواية البخاري: «وَالْغُلامُ الْمَقْتُولُ اسْمُهُ يَزْعُمُونَ: جَيْسُورٌ»، وقيل غير ذلك، (٣) واختلفوا في عمره، هل كان بالغا عند قتله أم لا؟ على قولين:

قال الجمهور: لم يكن بالغا، واستدلوا من وجوه:

١- إن موسى الطَّكِيُّ قال: (زكية)، وفي قراءة (زاكية)، أي: لم تذنب، وهو الذي يقتضيه لفظ (الغلام) أيضا، فان الغلام في الرجال يقال على من لم يبلغ، وهي حقيقة فيه، وتقابله الجارية في النساء.<sup>(٥)</sup>

٢- كان الخضر قتله لما علم من سيرته المستقبلية، فإنه طبع كافرا كما في صحيح الحديث، فعن أُبِيِّ بن كعب عن النبي على قال: «الغلامُ الذي قتله الخَضِرُ

٥ شرح النووي على صحيح مسلم ١٤٠/١؟ الجامع لأحكام القرآن ١٢/١١؛ وروح المعاني ٥ ١/٣٣٨.



١ صحيح البخاري، رقم: (٤٣٥٧)، كتاب التفسير، تفسير سورة الكهف.

۲ تفسیر ابن کثیر ٥/١٨٤.

٣ الجامع لأحكام القرآن ١ /٢٢؛ وروح المعاني ٥ /٣٣٨.

٤ قرأ الكوفيون وابن عامر: (نفسا زكية) بتشديد الياء من غير ألف، والباقون بالألف وتخفيف الياء (زاكية). التيسير في القراءات السبع، الداني:١٤٤، فالحجة لمن قرأ: (زاكية) أنه أراد أنّها لم تذنب قطّ، والحجة لمن قرأها: (زكية) أنه أراد أنها أذنبت ثم تابت. الحجة في القراءات السبع: ٢٢٧.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَكْيَثِلاً والعبد الصالح وتوجيهها



طُبِعَ يوم طُبِعَ كافرًا». (١) وأنه لو أدرك الأرهق أبويه كفرا.

٣- قتل الصغير غير مستحيل إذا أذن الله في ذلك، فان الله تعالى الفعّال لما
يريد، العالم بأسرار القلوب.

وقال جماعة: إنه كان بالغا، واستدلوا عليه من وجوه:

١- إن العرب تبقي على الشاب اسم الغلام، ومنه قول ليلى الأخيلية: (١)

غُلامٌ إذا هَزَّ القَناةَ سَقاها

شَفاها منَ الدَّاءِ العُضالِ الَّذي بها

وقال صفوان لحسان:<sup>(۳)</sup>

غُلامٌ إذا هُوجِيتُ لستُ بشاعر

تَلَقّ ذُبَابَ السّيفِ عَنِّي فإنّنِي

٢ قوله: (بغير نفس) يقتضي أنه لو كان عن قتل نفس لم يكن به بأس، وهذا يدل على كبر الغلام، وإلا فلو كان لم يحتلم لم يجب قتله بنفس، فجاز قتله لأنه كان بالغا عاصيا.

٣- لقراءة أبيّ وابن عباس: (وأما الغلام فكان كافرا وكان أبواه مؤمنين)، (أ) والكفر والإيمان من صفات المكلفين، ولا يطلق على غير مكلف إلا بحكم التبعية لأبويه، وأبواه كانا مؤمنين بالنص، فلا يصدق عليه اسم الكافر إلا بالبلوغ، فتعين أن يصار إليه. كما أن الغلام في اللغة مشتق من الاغتلام، وهو شدة الشبق. (٥)

٥ ينظر: التفسير الكبير ٢١/٥٥/١؛ والجامع لأحكام القرآن ١١/١١-٢٢.



١ صحيح مسلم: برقم (٤٣٨٦) باب: من فضائل الخضر؛ سنن أبو داود: برقم (٤٠٨٣ و ٤٠٨٣) باب وإذ قال موسى لفتاه.

٢ البيت من قصيدة مدحت بها الحجاج بن يوسف. الأغاني، الأصفهاني ١ ١/٩ ٢٤.

٣ قد كان حسان رضي قال شعرا يعرض فيه بصفوان بن المعطل وبمن أسلم من العرب من مضر فاعترضه ابن المعطل وضربه بالسيف وقال البيت. الأغاني ١٦٣/٤.

٤ صحيح البخاري: رقم (٣١٤٩) باب حديث الخضر مع موسى. وينظر: البحر المحيط ١٥٤/٦.

### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيَكُلُّخ والعبد الصالح وتوجيهها



والذي يبدو راجحا هو قول الجمهور، فقد كان صغيرا، وإلا لما قال موسى الطّيّلان: ولم والله وا

وقد جاء في حديث ابن عباس عن أبيّ مرفوعا تفسير: زكية بصغيرة. (٢) وذكر أنه وجده يلعب مع الصبيان، ففي صحيح البخاري: «فلما خرجا من البحر مروا بغلام يلعب مع الصبيان»، (٤) وهو تفسيره باللازم. (٥) وفي رواية عنه أيضا في جوابه عن سؤالات نجدة الخمسة، ومنها عن حكم قتل صبيان المشركين، قال ابن عباس: «وإنَّ رسول الله عن لم يكن يقتلُ الصبيان، فلا تقتلُ الصبيان إلاّ أَنْ تكون تعلم ما عَلِمَ الخضِرُ مِنْ الصبييِّ»، (١) فتعين أنه كان صبيا لم يبلغ، وورد برواية في "صحيح الخضِرُ مِنْ الصبييِّ»، (١) فتعين أنه كان صبيا لم يبلغ، وورد برواية في "صحيح عليه، مرفوعا ما يفيد ذلك: «(وَأَمَّا الْغُلامُ) فَطُبِعَ يَوْمَ طُبِعَ كَافِرًا، وَكَانَ أَبوَاهُ قَدْ عَطَفَا عَلَيْهِ، فَلَوْ أَنَّهُ أَدْرَكَ أَرْهَقَهُمَا طُغْيَانًا وَكُفْرًا». (٧) فقوله: (فلو أنه أدرك) يشير إلى أنه كان صغيرا، مما يرجح القول بهذا. وقد أكد ابن عباس تفسيره بالصغير، قال البغوي:

١ ينظر: البحر المحيط٦/١٥٠.

۲ ينظر: روح المعاني ١٥/٣٣٩.

٣ ينظر: سنن أبي داود، رقم: (٤٠٨٤) باب القدر.

٤ صحيح البخاري، رقم (٣١٤٩) باب حديث الخضر مع موسى.

٥ روح المعاني٥ ١/٢٣٩.

٦ صحيح مسلم: ( ٣٣٧٧) و (٣٣٧٩)، باب: النساء الغازيات يُرْضَنَخُ لهن ولا يُسْهَمُ، والنَّهي عن
قتل صبيان أهل الحرب.

٧ صحيح مسلم: برقم: (٤٣٨٦)، باب: من فضائل الخضر التَلْيُكُلِّ.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّلْظِيْلاً والعبد الصالح وتوجيهها



«قال ابن عباس: كان غلاما لم يبلغ الحنث. وهو قول الأكثرين، قال ابن عباس: لم يكن نبي الله يقول: أقتلت نفسا زكية إلا وهو صبى لم يبلغ». (١)

وأما أنه قال: (بغير نفس) فالمراد التنبيه على أنه قتله بغير حق، كما يظهر منه، وخص القصاص بالنفى لأنه الأنسب بمقام القتل، أو أن شرعهم كان يوجب القصاص على الصبي، كما أنه في شرعنا يؤاخذ بغرامة المتلفات. وأما إطلاقه على الكبير فهو من باب المجاز بدلالة السياق. وأما وصفه بالكافر فذلك تسمية بما يؤول إليه لو عاش كما جاء في الروايات الأخرى. $^{(7)}$ 

# القرية التي أتياها:

وأما اسم القرية؛ فقد اختلف فيه اختلافا كثيرا، فقال الأكثر: إنها إنطاكية، وحكى هذا عن ابن عباس، وقيل: الناصرة، وهي على ساحل البحر من أرض فلسطين، عن ابن سيرين: الأيلة، وقيل غير ذلك. (٣) ولعل بقاء اسمها مجهولا مع موافقته لمنهج القرآن الكريم في القصص، يأخذ منها ما تعلق به الاعتبار والعظة، فإن فيه سترا عليها، مراعاة لحال من سيأتي بعدهم، فيلحقهم من عارها ما لحق أسلافهم بالانتساب إليها. والله أعلم.

# خامساً - مكان القصة وزمانها:

لم يبيّن القرآن الكريم لنا من ذلك شيئا فأخفاه غيبا كما هي طبيعة القصة هذه المبنية على علم الغيوب، وطبيعة القصص القرآني كله بأن يأخذ من القصة ما يؤدي وظيفتها ودورها في الاعتبار، تلميحا إلى أن الأمكنة والأزمنة والأشخاص لا يغيرون من سنن الله شيئا، وأن النتائج تتحقق بقيام أسبابها بصرف النظر عن

١ معالم التتزيل، البغوي ١٩١/٥.

٢ شرح النووي على صحيح مسلم ١٤٠/١٥.

٣ جامع البيان ٨ ١/٨٨؛ تفسير ابن كثير ٥/١٨٤؛ وروح المعاني ٦ ٢/١-٣.

### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطْيِّكُلَّ والعبد الصالح وتوجيهها



شخوصها وأماكنها وأزمانها. واكتفى القرآن ببيان بعض ذلك تلميحا أحيانا كمجمع البحرين، وتصريحا كموسى.

وان النظر في الأخبار المتعلقة بالقصة لا دلالة فيها على وقوع أحداث القصة في مكان أو زمان معين، فالأخبار متضاربة في تحديد هذه المكان، وأما الرواية التي أخرجها الطبري وابن أبى حاتم عن ابن عباس والتي تفيد بأنه لما ظهر موسى وقومه على مصر أنزل قومه بمصر، فلما استقرت بهم البلد، كانت تلك القصية. (١) فقد ردها المحققون لضعفها الشديد.

قال ابن عطية: ما يرى قط أن موسى أنزل قومه بمصر إلا في هذا الكلام، وما أراه يصح، بل المتظافر أن موسى العَلَيْكُم توفي في أرض التيه قبل فتح ديار الجبارين.(۲)

ولهذا اختلفوا كثيرا في زمان ومكان وقوعها، فهل كانت أثناء التيه، أم قبله، أم بعده. وقد ذكر القرآن الكريم أن لقاءهما كان في: ﴿مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ ﴾، واختلفوا في تعيين المراد بهذين البحرين، ومجمع التقائهما، فقيل هو: المكان الذي فيه يلتقى البحر الأحمر بالبحر الأبيض المتوسط. وقيل: والمجمع: الملتقى، وهو اسم مكان. والبحران: البحر العربي مما يلي المشرق، والروم مما يلي المغرب، روى هذا عن مجاهد وقتادة وغيرهما. وقيل البحران: بحر الأردن وبحر القلزم. وقال محمد بن كعب القُرظي: مجمع البحرين عند طنجة، يعني في أقصى بلاد المغرب، وهو قول بعيد، وقيل غير ذلك. (٢) ولا توجد رواية فيها يطمأن إليها.

وقال بعض العلماء: والأرجح - والله أعلم - أن مجمع البحرين: بحر الروم وبحر القلزم. أي: البحر الأبيض والبحر الأحمر. ومجمعهما: مكان التقائهما في منطقة البحيرات المرة وبحيرة التمساح. أو أنه مجمع خليجي العقبة والسويس في البحر

١ جامع البيان ١٨/١٨؛ تفسير القرآن العظيم، ابن أبي حاتم ٢٣٧٣/٠.

٢ المحرر والوجيز ٢/٤٣٠؛ وروح المعاني ١٥/١٠٣١-٣١١.

٣ جامع البيان ١٨/٥٥-٥٦؛ تفسير ابن كثير ٥/١٧٤؛ وروح المعاني ١٢/١٥.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيَكُلُّ والعبد الصالح وتوجيهها



الأحمر. فهذه المنطقة كانت مسرح تاريخ بني إسرائيل بعد خروجهم من مصر. (١)

واستظهر ابن عاشور من سياق القصة بأنها كانت في أرض فلسطين، فقال: إنها وقعت في مكان قريب من أرض التيه، وهي أرض فلسطين، ومجمع البحرين لا ينبغي أن يختلف في أنه مكان من أرض فلسطين. والأظهر أنه مصب نهر الأردن في بحيرة طبرية، فإنه النهر العظيم الذي يمر بجانب الأرض التي نزل بها موسى وقومه. وكانت تسمى عند الإسرائيليين بحر الجليل، فإن موسى الكين بلغ إليه بعد مسير يوم وليلة راجلا، فعلمنا أنه لم يكن مكانا بعيدا جدا. (٢) وعلى أية حال فقد تركها القرآن مجملة فنكتفي بهذه الإشارة.

# المبحث الثاني: الإشكاليات الموضوعية في القصة

اشتمات القصة على معان وقضايا تبدو في ظواهرها مشكلة أو غامضة، مما يستدعى الوقوف عندها لتبين وجه الإشكال وجوابه.

# أولاً - إشكالية اعتراض موسى بعد الوعد بالصبر مع العصمة:

حكى الله تعالى عن موسى الطَّيْكُلِّ أنه قال: ﴿ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ صَابِراً وَلا أَعْصِي لَكَ أَمْراً ﴾، ثم اعترض عليه، فهل يتعارض الاعتراض بعد وعده بالصبر مع العصمة؟

احتج الطاعنون في عصمة الله الأنبياء بهذه الآية فقالوا: إن الخضر قال لموسى: ﴿إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً ﴾ وقال موسى السَّيِّكُلِّ: ﴿سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ صَابِراً وَلا أَعْصِي لَكَ أَمْراً ﴾ وكل واحد من هذين القولين يكذب الآخر، فيلزم إلحاق الكذب بأحدهما، وعلى التقديرين فيلزم صدور الكذب عن الأنبياء (عليهم السلام).

والجواب: إن هذا لا يتناقض مع صدق الوعد، ولا يطعن في العصمة، لما يأتى:

٢ التحرير والتنوير ١٥/٣٦٢.



١ في ظلال القرآن ٥/٧١؛ والوسيط في تفسير القرآن، سيد طنطاوي ١/٢٧٣١.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطْخِيُّلاّ والعبد الصالح وتوجيهها



أولا – ما يتعلق بمانعة الخضر: فإن ممانعة الخضر ابتداء لصحبة موسى التخضر له، ومجيئه بكل تلك التأكيدات على عدم إمكانية صبر موسى معه؛ لأن الخضر يعلم بأنه سيأتي بأفعال غريبة ظاهرها منكر شرعا، وباطنها الموافق لا يعلمه موسى، ويعلم أيضا بأن موسى نبي مرسل بشريعة، وبحكم العلم الشرعي الذي عنده لا يصح له السكوت على ما ظاهره منكر في شريعته، وإليه أشار بقوله: ﴿إِنَّكَ لَن تَستَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً ﴾، فكأنه قال له: أنا أعلم أنك ستنكر ما أنت معذور فيه؛ لأنك ما اطلعت على حكمته الباطنة والمصلحة الخفية التي أطلعت عليها. (۱) وهذا ما أشار إليه الخصر بقوله: ﴿وَكُيْفَ تَصْبُرُ عَلَى مَا لَمْ تُجِطْ بِهِ خُبْراً ﴾، إشارة إلى أنه على علم يعلمه هو ولا يعلمه موسى، كما أن العكس صحيح، فكل منهما على علم ومكلف بأمور من الله دون صاحبه، لاختلاف علمهما، على النحو الذي جاء في الصحيح من قول الخضر لموسى لدى النقائهما أول مرة: ﴿إِنِّي عَلَى عِلْمٍ مِنْ عِلْمٍ اللهِ عَلْمَنِهُ الله عَلْمَنيهِ لم نَعْلَمُ الله عَلْمَاهُ الله عَلْمَاهِ الله عَلْمَاهُ أَنْتَ وَأَنْتَ عَلَى عِلْمٍ مَنْ أمورا منكر ظاهرها في شريعته، والأنبياء لا يجوز لهم أن يصبروا على المنكرات، ومع ذلك يمتنع السكوت ويعسر التعليم، فلا بد أن يعتهي إلى النفرة والتقاطع، ويحصل الإنكار والافتراق. (١) وعليه فلا يتأتى عتراضهم.

ثانياً: ما تعلق توعد موسى العَلَيْكُل، فجواته من وجوه:

١- إنه قيد الصبر وعدم المعصية بالمشيئة، ولا يلزم الكذب على التقييد؛ لأن المعنى مع هذه الحال: إن شاء الله صبرت ولم أعص لك أمراً، وإن شاء الله كان

۱ تفسیر ابن کثیر ۱۸۱/۰.

٢ صحيح البخاري، رقم: (٤٣٥٦).

٣ معالم التنزيل ١٨٩/٥؛ التفسير الكبير ١٥٢/٢١ -١٥٣؛ البحر المحيط ١٤٠/٠١؛ وحاشية الجمل ٣٦/٣٠.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى الطِّيِّكُلِّ والعبد الصالح وتوجيهها



خلافه من غير تعمد. (١) فكأنه قال: إن صبري وعدم معصيتي لك ليسا بيديّ ولا بملك إرادتي، وإنما هما تبع لمشيئة الله تعالى، وعندها لا إشكال في المخالفة.

يقول الرازي: (إنْ) تفيد الشك، فقوله: ﴿سَتَجِدُنِي إِن شَاء الله صَابِرًا ﴾ معناه: ستجدني صابرا إن شاء الله كوني صابراً، وهذا يقتضي وقوع الشك في الخبر، وعدم الجزم به، فكأنه يقول: إنى لا أعلم على الحقيقة هل الله يريد كوني صابراً أم لا. (٢) ولا سيما وأن مشيئته تعالى وإرادته الشرعية تقضي بعدم السكوت على المنكر. ولذلك جاء قوله تعالى لنبيه على: ﴿وَلا تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَداً، إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ الله الكهف:٢٣-٢٣، فأمره بأن يعلق الوعد المستقبلي بالمشيئة؛ لأنه لا خلف مع التعليق، يقول القرطبي: (٣) «وأمر في هذه الآية ألا يقول في أمر من الأمور إني أفعل غدا كذا وكذا، إلا أن يعلق ذلك بمشيئة الله وَ الله عَلَى الله عَلَى الله عَدا كذا وكذا، إلا أن يعلق ذلك الخبر، فإنه إذا قال: لأفعلن ذلك، ولم يفعل، كان كاذبا، واذا قال: لأفعلن ذلك إن شاء الله، خرج عن أن بكون محققا للمخبر عنه». ولو حلف مع التعليق لم يحنث. (٤) كما جاء عن ابن عمر عن النبي على قال: «من حلف فاستثنى فإن شاء مضى وإن شاء ترك عن غير حنث».(٥)

وقد يقال بأن التعليق هو من باب التيمن أو الخبر، وعليه فإن ذكر المشيئة إن كان التعليق فلا إشكال في عدم تحقق ما وعد به؛ لأن الوعد معلق بها، فلا يقال: إنه الطَّلِيُّا لا أَخلف وعده، وإن كان ذكر المشيئة للتيمن، فإن الوعد كالوعيد إنشاء لا يحتمل الصدق والكذب. وأن قول البعض بأن ذكر المشيئة للتيمن وهو لا يدل على

٥ سنن أبي داود: (٢٨٣٩) باب الاستثناء في اليمين، قال الألباني: صحيح؛ والترمذي: (٤٧٣٣) باب من حلف فاستثنى.



١ البحر المحيط٦/١٤٨.

٢ التفسير الكبير ٢ / ١٥٣.

٣ الجامع لأحكام القرآن ١٠/٥٨٥.

٤ الجامع لأحكام القرآن ١٠/ ٣٨٦؛ وتفسير ابن كثير ٥/٤٩. وينظر الحديث: صحيح البخاري: (٥٢٤٢) ورقم (٦٧٢٠)؛ وصحيح مسلم: برقم (١٦٥٤).

#### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطْيِّكُلَّ والعبد الصالح وتوجيهها



التقييد، يرُدّه: أن الاستدلال جار أيضاً على احتمال التيمن؛ لأنه لا وجه للتيمن بما لا حقيقة له. (١) والحق أنه تعليق بالمشيئة حقيقة، فلا يمكن لمثل موسى العَلَيْ أن يأتي بالمشيئة على أمر مستقبلي، ولا يدري أيكون موافقا لشرعه، أم لا، ثم لا يعزم على المشبئة؟

وعلى القول بأن التعليق هو من باب الخبر، فيجاب عنه: أنه حتى إن قيل على وجه الخبر فلا إشكال، لعلمه بصعوبة الأمر، فإن مشاهدة الفساد والصبر على خلاف المعتاد شديد غير مستطاع فلا خلف. (٢) بيد أن القول بأن التعليق كان على سبيل الخبر أمر مستبعد جدا، ولا وجه له، لاسيما من نبي؛ لأنه يبعد من حال موسى الطَّيْكُان القطع بالصبر وعدم عصيان الأمر، بعد أن أشار له الخضر الطَّلِيُّكُم أنه ستصدر منه أمور منكرة مخالفة لشريعته، فلا يتصور منه غير اعتبار التعليق في الجملتين، ولذلك لم يأت به بعدهما، بل وسطه بين مفعولى الوجدان من الجملة الأولى لمزيد الاعتناء بشأنه، وللإشعار ابتداء بأن الأمر بيد الله. وبه يرتفع الإشكال.<sup>(٣)</sup>

وأما قول القشيري: إن موسى العَلَيُّ ﴿ وعد بشيئين: الصبر، وبأن لا يعصيه فيما يأمر به، فأمَّا الصبر فَقَرَنَه بالاستثناء بمشيئة الله فقال: ﴿سَتَجِدُنِي إِن شَآءَ اللهُ صَابِراً ﴾ فصبر حتى وُجِدَ صابراً، فلم يقبض على يدي الخضر فيما كان منه من الفعل، والثاني قوله: ﴿وَلاَ أَعْصِي لَكَ أَمْراً ﴾ أطلقه ولم يُقْرنه بالاستثناء، فما استثنى لأجْله لم يخالفه فيه، وما أطلقه وقع فيه الخُلْفُ. (٤) فهذا مبنى على أن جملة: ﴿وَلاَ أَعْصِي ﴾ معطوفة على: ﴿سَتَجِدُنِي ﴾. وهو خلاف الأولى، فجملة: ﴿وَلاَ أَعْصِي ﴾ معطوفة على ﴿ صَابراً ﴾، فيكون التقييد بقوله: ﴿ إِن شَاءَ اللَّهُ ﴾ شاملاً للصبر ونفي

١ روح المعاني ١/٣٣٥.

۲ تفسير البيضاوي ۲/۳۵.

٣ روح المعاني ١ /٣٣٤.

٤ لطائف الإشارات: القشيري ٤٠٨/٢؛ وروح المعاني ٥ ٣٣٤/١.

### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّلْقِيْلاً والعبد الصالح وتوجيهها



المعصية، قال ابن الأنباري: نفى العصيان منسوق على الصبر. والمعنى: ستجدنى صابراً ولا أعصبي إن شاء الله. (١) والفعل يعطف على المفرد المشتق كما في قوله: ﴿ صافات وَيَقْبِضْنَ ﴾ الملك: ١٩، بتأويل أحدهما بالآخر، أي: صابرا وغير عاص. (٢) والمراد بالصبر الثبات والإقرار على الفعل وعدم الاعتراض، كما تتبئ عنه المحاورات. (۳)

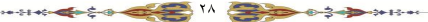
وأن المشيئة قد تقدمت على الأمرين معاً اللذين وعد بهما، فلم يقل مثلا: (ستجدني صابرا إن شاء الله ولا أعصى لك أمرا) أو: (ستجدني صابرا ولا أعصى لك أمرا إن شاء الله).

ووجه هذا التقديم: قدم ما فيه التيمن والاستعانة بالله تعالى؛ لعلمه بصعوبة الأمر، ولأن هذا أليق بشأنه العَلِيُّكُم، وكذلك حتى لا يتوهم بأن المشيئة متعلقة بالصبر فقط لو أخرها بعده، ولا يتوهم بأنها متعلقة بالوعد بعدم معصيته لو أخرها عنهما، بتوهم أنها تعود لأقرب مذكور، فلما تقدمت عليهما وجاءت معترضة بين الفعل ومفعوله وما عطف عليه، أكدت التعلق بهما معا، وأكدت ارتباط ما سبقها بما لحقها.

وعلل من قال بأن التقييد بالمشيئة مختص بالصبر؛ لأنه أمر مستقبلي ولا يدري كيف يكون حاله فيه، ونفى المعصية معزوم عليه في الحال. ويجاب عنه: بأن الصبر ونفي المعصية متفقان في كون كل واحد منهما معزوم عليه في الحال، وفي كون كل واحد منهما لا يدري كيف حاله فيه في المستقبل.<sup>(٤)</sup>

٢- إنه مقيد بقيد يعلم بقرينة المقام، مثل: إن أردت، أو إن لم يمنع مانع شرعى، أو غيره، فكذلك لا إشكال. يقول الرازي: «يحمل قوله: ﴿إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ

٤ فتح القدير ٣/٩٩٨.



١ روح المعاني ٥ ٣٣٤/١ نقله من قول ابن الأنباري.

٢ البحر المحيط ١٤٨/٦؛ وروح المعاني ٣٣٤/١٥.

٣ إرشاد العقل السليم٥/٢٣٥؛ روح المعاني٥ ١/٣٣٤؛ وفتح القدير ٣/٩٩٨.

#### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيُكُلِّمْ والعبد الصالح وتوجيهها



صَبْراً ﴾ على الأكثر الأغلب، يعنى: تأولا، وعلى هذا التقدير فلا يلزم ما ذكروه». (١)

٣- إن موسى العَيْنِ إذ وعد الخضر بالصبر، فقد كان منه وعد سابق عليه هو ألزم بوجوب الوفاء به، وهو وعده لله تعالى بأن يحمل رسالته، ويقوم على شريعته، فيأمر بما جاء بها من أوامر، وينهى عما جاء ت به من نواه، وقد تحرر أنه وفى بمقام الشرع الذي أقامه الله فيه، فلم يخل بمقام الصبر الذي ليس فيه ما يخالف ما يعرف ويمنع في الشرع، وكيف لا وهو من أولي العزم الذين قال الله تعالى لأشرف خلقه في التسلية بسيرهم: ﴿فَاصْبُرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُسُلِ ﴾ الأحقاف:٣٥، وقال تعالى: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَيهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ ﴾ الأنعام: ٩٠، وأخرج الشيخان عن ابن مسعود على أن النبي في أوذي من بعض من كان معه في حنين، فتاون وجهه وقال: «يرحم الله موسى! قد أوذي بأكثر من هذا فصبر ». (٢)

فيكون وعده بالصبر وعدم معصيته مقيدا بما يمكن معه ذلك، ويدخل تحت الاستطاعة، وهذا يدخل تحته الإمكان الذاتي والإمكان الشرعي، بل الأخير ألزم، يقول أبو حيان: (٣) «وعده بوجدانه صابرا، وقرن ذلك بمشيئة الله، عِلْماً منه بشدة الأمر وصعوبته، إذ لا يصبر على ما ينافي ما هو عليه إذا رآه». فيكون وعده بالصبر على ما لا يخالف أمر الله تعالى وشرعه وإن لم يصرح به، أما فيما خالفه ظاهرا بحسب علمه فلا؛ لأنه مأمور بالإنكار فيه، مثاله مثال وجوب النكث باليمين في معصية، (٤) بل عند رؤية ما هو خير مما حلف عليه، فعن أبي موسى الأشعري قال: قال رسول الله على: «وإني والله إن شاء الله لا أحلف على يمين فأرى غيرها

٤ ينظر في ذلك: الجامع لأحكام القرآن ٦٦٧/٦-٢٧٥.



١ التفسير الكبير ٢١/٥٣/١.

٢ صحيح البخاري: رقم (٣١٥٣) باب حديث الخضر مع موسى، ورقم: (٣٩٩٠) باب غزوة الطائف؛ ومسلم: رقم (١٧٥٩) باب إعطاء المؤلفة قلوبهم،.

٣ البحر المحيط٦/١٤٨.

#### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيُثِلاً والعبد الصالح وتوجيهها



خيرا منها إلا كفرت عن يميني وأتيت الذي هو خير». (١) وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه». (٢) وفي رواية له عن عدي بن حاتم: «فَلْيأت الذي هو خَيْرٌ ولْيَتُرُكُ يَمِينَهُ». (٣) وعند أبى داود: «من حلف على معصية فلا يمين له». (٤)

لكن قد يقال: هذا يصح في الأول والثاني، دون الثالث، فلا إنكار شرعيا فيه، لأن ترك أخذ الأجرة مباح لا معصية، بل طاعة لمن نواها. (٥) وجوابه: أنها كذلك في الثالثة؛ لأن إطعامهما مع حاجتهما الضرورية، وإضافتهما إذ طلباها منهم، أصبحت حقا عليهم. ويمكن أن تكون في شريعة موسى واجبة. (٦) والأكل من عمل اليد أشرف من السؤال، فكيف عند الحاجة. وفي الصحيح عن رسول الله على قال: «ما أَكَلَ أحدٌ طعاما قَطُّ خيرا من أنْ يأكل من عمل يده». (٧)

وأما قول النبي في «وَدِدْنَا أنّ موسى كان صبر فقَصّ اللَّه علينا من خبرهما». (^) فمعناه: صبر عن الإذن للخضر عليه السلام في مفارقته في قوله: ﴿إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلا تُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّي عُذْراً ﴾ يدل له رواية مسلم: «رحمة الله علينا وعلى موسى! لولا أنه عَجَّلَ لرأى العجَب، ولكنه أخَذَته من

٨ البخاري: (٣١٤٩) باب حديث الخضر مع موسى. وذمامة أي: استحياء. النووي على صحيح مسلم ١١٦٨٨.



١ صحيح مسلم: رقم (٣٠١٩) باب ندب من حلف يمينا فرأى غيرها خيرا منها أن يأتي الذي هو خير ويكفر عن يمينه.

٢ صحيح مسلم: رقم (٣١١٥) الباب السابق.

٣ صحيح مسلم: رقم (٣١١٧) الباب السابق.

٤ سنن أبي داود: رقم (١٨٧٣) عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، باب الطلاق قبل النكاح.

٥ تفسير ابن اطفيش ٥/٤٠٢.

٦ الجامع لأحكام القرآن ١ /٢٧.

٧ صحيح البخاري: رقم (١٩٣٠) باب كسب الرجل وعمله بيده.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيُكُلِّن والعبد الصالح وتوجيهها



صاحبه ذَمَامَةٌ». (١)

3- إنه مقيد بقرينة قولية هي قوله: ﴿مِمَّا عُلَّمْتَ رُشْداً ﴾ أي: علما ذا رشد، ويحتمل أن يكون الرشد راجعاً إلى الخضر، أي: مما علمك الله وأرشدك به. أو أن يرجع إلى موسى، ويكون المعنى: على أن تعلمني وترشدني مما علمت. (٢) فيكون قد وصف ما أراد معرفته وطلب منه تعليمه بأن يكون: ﴿رُشْداً ﴾، يعني: علما ذا رشد مما علمك الله؛ لأن العلم منه: غي يجتنب، ورشد يؤتى، فطلب منه تعليم الرشد الذي لا يعرفه، ولم يطلب تعلم الغي، وقد يكون علم ذلك في أفعاله، أو ظن ذلك من ظاهر قوله وحاله. (٣) فاستأذنه باتباعه له بشرط التعليم لعلم ذي رشد. والرشد عند موسى العَيْنُ وبحسب علمه، أن لا يخالف الشريعة المنزلة عليه، ولا يأتي على مضادة ما أمره الله به وأوحاه إليه.

وهو ما يفهم أيضا من تعدية الفعل: بحرف الاستعلاء (على)، فإن (على) مستعملة في معنى الاشتراط، لأنه استعلاء مجازي، فصيغة: أَفْعَلُ كذا على كذا، من صيغ الالتزام والتعاقد. (٤)

فقد قال الأصوليون: إنّ (على) قد يُستَعْمَل في معنى يفهم منه كون ما بعدها شرطا لِمَا قبلها كقوله تعالى: ﴿يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لا يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْئًا ﴾ الممتحنة: ١١، شرطا لِمَا قبلها كقوله تعالى: ﴿يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لا يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْئًا ﴾ الممتحنة: ١١، أي: بشرط عدم الإشراك، ولا خفاء في أنّها صلة للمبايعة، يقال: بايعناه على كذا. وفي "التلويح": ﴿وكونُها للشّرط بمنزلة الحقيقة عند الفقهاء لأنها في أصل الوضع للإلزام، والجزاء لازم للشرط». (٥) ولهذا قال أبو حنيفة: إذا قالت لزوجها: طلّقْنِي ثلاثا

١ مسلم: رقم (٤٣٨٦) باب من فضائل الخضر.

التفسير الكبير ٢١/١٠٠. وينظر: مشكل إعراب القرآن ١/٢٤٤؛ والتبيان في إعراب القرآن، أبو
البقاء ٢/٢٠١.

٣ النكت والعيون٣/٣٦؟؛ وتفسير ابن عبد السلام٣/٤/٣.

٤ التحرير والتنوير ١٥/١٥.

٥ شرح التلويح على التوضيح ١/٠٤٤. وينظر: كشف الأسرار ٢/١٧٥؛ البحر المحيط في أصول الفقه ٢/٤٤؛ وروح المعاني ١/١٦٥.

### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطْيِئلُا والعبد الصالح وتوجيهها



على ألف فطلقها واحدة لا يجب المال لأن الكلمة ههنا تفيد معنى الشرط فيكون الثلاث شرطا للزوم المال.(١)

وأكد السرخسي أنه معنى حقيقي لها لكن النحاة لم يتعرضوا له، ويقول: (٢) «وأما (على) فهو للإلزام باعتبار أصل الوضع، لأن معنى حقيقة الكلمة: من علو الشيء على الشيء وارتفاعه فوقه، وذلك قضية الوجوب واللزوم، ولهذا لو قال: لفلان علي ألف درهم، أن مطلقه محمول على الدين، إلا أن يصل بكلامه وديعة، لأن حقيقته اللزوم في الدين. ثم تستعمل الكلمة للشرط، باعتبار أن الجزاء يتعلق بالشرط، ويكون لازما عند وجوده. وبيان هذا في قوله تعالى: ﴿يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لا يُشْرِكُنَ بِاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه الممتحنة: ١٢، وقال تعالى: ﴿حَقِيقٌ عَلَى أَنْ لا أَقُولَ عَلَى اللّهِ إلاّ الْحَقّ اللّه على الممتحنة: ١٠، وقال تعالى: ﴿ وَالمَيْرِاتُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال الآلوسي: (٦) «والحق أنه استعمال صحيح، يشهد به الكتاب حقيقة كان أو مجازا، ولا ينافي انفهام الشرطية تعلق الحرف بالفعل الذي قبله، كما أنه لا ينافيه تعلقه بمحذوف يقع حالاً كما قيل به هنا، فيكون المعنى: هل اتبعك باذلا تعليمك إياي: ﴿مِمَّا عُلَمْتَ رُشْداً ﴾ أي: علماً ذا رشد، وهو إصابة الخير ». وعلى هذا فلا إشكال.

من العلماء من حمله على النسيان ليرد احتمال أن يكون التعليق من باب
الخبر، فقالوا: إن كان كذلك فإن ما صدر منه عليه السلام في المرتين الأخيرتين

٣ روح المعاني ١٥/١٣٣١.



١ ينظر: أصول البزدوي: ١١٠؛ وأصول الشاشي: ٢٢٩؛ وكشف الأسرار ٢/٥/١.

٢ أصول السرخسي ١/١ ٢٢-٢٢٢.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى الطِّيِّكُلِّ والعبد الصالح وتوجيهها



كانا نسياناً كما في المرة الأولى، ولا يضر مثل هذا الخلف بمقام النبوة لأن النسيان عذر.

لكنه يشكل على التعلل بالنسيان في المرتين الأخيرتين ما في البخاري وغيره: «كانت الأولى نسياناً، والوسطى شرطاً، والثالثة عمدا»،(١) وقال بعضهم: لك أن تقول: لم يقع منه العَلِيِّكُ ما يخل بمقامه، لأن الخلف في المرة الأولى معفو عنه، وحيث وقع لم تكن الأخيرتان خلفا، وفيه تأمل. (٢) وفي الإجابات السابقة كفاية، وبها يزول الإشكال.

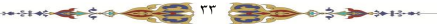
المسألة الثانية: واحتج الطاعنون أيضا في عصمة الأنبياء (عليهم السلام) بقوله تعالى: ﴿أَخَرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا ﴾ من جهة أنه ثبت بالدليل أن ذلك العالم كان من الأنبياء، ثم قال موسى التَكِيُّلا: ﴿أَخَرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا ﴾، فإن صدق موسى في هذا القول دل ذلك على صدور الذنب العظيم عن ذلك النبي، وإلا، دل على صدور الكذب عن موسى العَلَيْ الْأَسْ الْعَلَيْ الْمُلْكِ اللَّهِ الْمُلْكِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّلْعِلْمِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللّ

والجواب عن احتمال كون الخضر نبيا:

١- لما شاهد موسى التَّلَيْكُلِ منه الأمر الخارج عن العادة، وشاهد ذلك الأمر المنكر بحسب الظاهر نسى الشرط المتقدم، فلهذا المعنى قال ما قال، لا لأجل أنه اعتقد فيه أنه فعلا قبيحا، بل لأنه أحب أن يقف على وجهه وسببه، وقد يقال في الشيء العجيب الذي لا يعرف سببه: إنه إمر، يقال: أمر الإمر إذا عظم.

٢- إن الخضر فعل ذلك بتعليم من الله تعالى، فجاء فعله حقا وصدقا، وموسى

٢ روح المعاني٥ ١/٣٣٤.



١ صحيح البخاري: (٢٥٢٦) باب الشروط مع الناس بالقبول، ورقم (٤٣٥٧) باب فلما بلغا مجمع بينهما. قال الْعَيْنِيّ: قوله: (نِسْيَانًا) حيث قال: ﴿لا تُؤَاخِذْنِي بِمَا نَسِيتَ وَشَرْطًا ﴾ حيث قال: ﴿إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْءٍ بَعْدَهَا ﴾ وَعَمْدًا حيث قال ﴿لَوْ شِئْتَ لَاتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾. تحفة الأحوذي ٨/١٧٤.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّطَيِّكُانُمْ والعبد الصالح وتوجيهها



قال ما قال بحسب العلم الظاهر الذي عنده، فقال ما قال صدقا وحقا، فهو بحسب ما عنده من علم الوحي، وما تقتضيه شريعته لم يقل كذبا. فكأنه قال: لقد جئت بما ظاهره منكرا في الشريعة الموحاة على.(١)

# ثالثاً – إشكالية تعلم النُّبيّ تمن هو دونه:

هل يتنافى كون موسى العَيْكِي صاحب شريعة أن يتعلم ممن هو دونه؟ قال بعضهم: في ذلك إشكال. وللتخلص قالوا بأن الخضر أيضا رسول. والحق أنه لا تنافي نبوته وكونه صاحب شريعة أن يتعلم من غيره، ما لم يكن في باب من أبواب الدين المبعوث به، فإن الرسول يجب أن يكون أعلم ممن أرسل إليهم فيما بعث به. (٢) أما فيما سوى ذلك فلا إشكال أن يتعلم من غيره، فقد قال النبي في قصة تأبير النخل: «أنتم أعلم بأمور دنياكم». (٣) ورجع يوم بدر إلى قول المنذر بن الحارث في أن المنزل الذي نزله جيش المسلمين ببدر أول مرة ليس الأليق بالحرب، بعد أن قال لهم: أشيروا على في المنزل. (٤)

ومعنى كون هذا العبد أعلم من موسى الطّيّكِينِّ: أنه يعلم علوماً من معاملة الناس لم يعلّمها الله لموسى. كما أن موسى على علم علمه الله لا يعلمه الخضر، على نحو ما جاء في الحديث الصحيح من قول الخضر لموسى: «إنّي على علم من علم الله، ما علمكه الله، وأنت على علم من علم الله، ما علمنيه الله». (٥) فالتفاوت في العلم في هذا المقام تفاوت بفنون العلوم، وهو تفاوت نسبي. وهذا العلم الذي سأل موسى تعلمه هو من العلم الذافع الذي لا يتعلق بالتشريع للأمة الإسرائيلية، فإن

٥- صحيح البخاري: (٤٣٥٦).



١ التفسير الكبير ١٥٤/٢١؛ وتفسير البيضاوي ٥١٢/٣٥.

٢- التفسير الكبير: ٢١/ ١٥٢، فتح الباري: ١٩/١ وحاشية الجمل: ٣٦/٣.

٣- صحيح مسلم: رقم: (٤٣٥٨) باب وجوب امتثال ما قاله، وسنن ابن ماجه: (٢٤٦٢) باب تلقيح النخل. ومسند أحمد: (١٢٠٨٦) حديث أنس بن مالك..

٤- زاد المعاد: ٣/١٥٣.

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطْيِّكُلاً والعبد الصالح وتوجيهها



موسى مستغن في علم التشريع عن الازدياد إلا من وحي الله إليه مباشرة، وما عدا ذلك لا تقتضى الرسالة علمه. (١)

# رابعاً - إشكالية نسيان الحوت ومثله لا يُنسى:

﴿ فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا فَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَبًا (٦٦) فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ لِفَتَاهُ أَتِنَا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا (٦٢) قَالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ وَمَا أَنْسَانِيهُ إِلاّ الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا (٦٣) قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغ فَارْتَدًا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصًا (٦٤) ﴿

وهنا قد ينشأ سؤالان: الأول: كيف نسي يوشع الحوت في الحال والمعنى الذي مثله لا ينسى؟ فهو أمارة لهما على الطلبة التي تتاهضا من أجلها، وأنه خبر تضمن معجزات عدة بارهة لا يمكن للذهب الانشغال عنها، منها: حياة السمكة المملوحة الميتة، المأكول منها بعضها، حتى ورد أنها: ما كانت إلا شق سمكة، وانقلابها حية في مثل هذا غريب وعجيب، ومنها: أن تخرج من المكتل وتذهب في البحر حالة غريبة عجيبة أخرى، والمعجزة الثالثة: قيام الماء وانتصابه مثل الطاق، ونفوذها في مثل السرب منه. ثم كيف استمر به النسيان حتى خلفا الموعد وسارا مسيرة ليلة إلى ظهر الغد، وحتى طلب موسى السلالي الحوت (الغداء)؟ فكيف يعقل بعد كل هذا خصول النسيان له؟ وقد يجاب عنه بوجوه، ولا مانع من اجتماعها في النكتة، من أظهرها:

1- لما استعظم موسى علم نفسه أزال الله عن قلب صاحبه هذا العلم الضروري، تنبيها لموسى التَّلِيُّلُ على أن العلم لا يحصل إلا بتعليم الله وحفظه على القلب والخاطر، (٢) وأنه تعالى قادر على نزع ما أودع القلب من العلم مع شدة تحفظ صاحبه عليه. فلا ينبغى له أن يوكل العلم إلى نفسه كما سبق في الحديث الصحيح

٢ التفسير الكبير ٢١/٢٦.



١- التحرير والتتوير: ١٥/ ٣٦٣ و ٣٧٠.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّلْقِيْلاً والعبد الصالح وتوجيهها



«فَسُئِلَ أَيُّ النَّاسِ أَعْلَمُ: «فَقَالَ: أَنَا، فَعَتَبَ اللهُ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ يَرُدَّ الْعِلْمَ إِلَيْهِ».

٢- وقد يقال: إنه أنسي تأديبا وتعليما له بناء على ما تقدم منه من أن موسى العَلَيْ لله له: لا أكلفك الخ، قال له: ما كلفت كثيرا، حيث استسهل الأمر، ولم يظهر الالتجاء فيه إلى الله تعالى بأن يقول: أخبرك إن شاء الله تعالى.

٣- في نسيان يوشع عتاب لموسى، حيث اعتمد عليه في العلم بذهاب الحوت ولم يعتمد على نفسه وهو صاحب الحاجة، فلم يحصل له التذكر حتى حصل له النصب. (١)

٤- هذه الحال وإن كانت غريبة لا يُعهد نسيانُها، لكن يوشع كان قد شاهد من موسى في سفره هذا المعجزات القاهرة كثيرا، فاستأنس بأخواتها بمشاهدة أمثالها، فلما تعود على مشاهدة أمثالها وألفها قل اهتمامه بالمحافظة عليها، فأعان الإلف على قلة الاهتمام، ولم يبق لهذه المعجزة عنده وقع عظيم لا تؤثر معه الوسوسة، فجاز حصول النسيان. (٢)

٥- لعله شُغِل بوساوس في الأهل ومفارقة الوطن وغيرها، أي: شغله الشيطان بوساوسه فذهب بفكره كل مذهب، فكان ذلك سببا للنسيان بتقدير العزيز العليم. (٣)

7- في إنساء الله ليوشع أن يتيقظ موسى وفتاه لمنة الله على المسافر في طاعة الله وطلب العلم بالتيسير عليه، وحمل الأعباء عنه، وتلك سنة الله الجارية في حق من صحت له نية في عبادة من العبادات أن ييسرها ويحمل عنه مؤنتها، ويتكفل بها ما دام على تلك الحالة. وحالة الإيقاظ: أنه وجد بين حالة سفره للموعد وحالة تجاوزه بونا بينا، حيث لم ينصب إلا أن تجاوزه، وإن كان موسى متيقظا فالمطلوب تيقظ

٣ الكشاف ٢/ ٩١ ؟؛ البحر المحيط ٦/ ١٤ ؛ وروح المعاني ٥ ١/ ٣١٧.



مجلة جامعة الأنبار للعلوم الإسلامية

١ روح المعاني٥١/١٧-٣١٨.

٢ الكشاف٢/ ٩١)؛ التفسير الكبير ٢١/ ٢٤؛ البحر المحيط ٢/ ١٤٧؛ وإرشاد العقل السليم ٥/ ٢٣٣.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَكْفِيُّلان والعبد الصالح وتوجيهها



غيره ممن تقص عليهم قصته. (١)

ثم إن هذه الوسوسة لا تضر بمقام يوشع ولا بمقام موسى (عليهما السلام)، وإن قلنا إنه كان نبيا وقت وقوع هذه القصة. (٢) إذ الوسوسة والنسيان جائزان.

الثاني: إنه نسب أولاً النسيان إليهما معا (فنسيا حوتهما)، ثم نسب إلى فتاه وحده فيما بعد (فإني نسيت الحوت)، أوليس في هذا تتاقض؟ وجوابه:

- وقال تعالى: ﴿ نَسِيَا حُوتَهُمَا ﴾ ثم قال بعده: ﴿ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ ﴾ ، فنسب النسيان أولا إليهما، ثم ذكر على لسان فتاه بأن النسيان كان من أحدهما فقط، وهو فتاه موسى الطَيِّلُا، فما علة هذا الاختلاف في التعبير؟

وقد ذكر في ذلك وجوه، فقيل: كان النسيان حقيقة من فتى موسى، وقد يسند الشيء إلى الجماعة وإن كان الذي فعله واحد منهم، وهذا مستعمل في اللغة. (٣) وإنما جاز أن يقال: (نَسِيا) لأنهما كانا جميعا تزوّداه لسفرهما، فكان حمل أحدهما ذلك مضافا إلى أنه حمل منهما، كما يقال: خرج القوم من موضع كذا، وحملوا معهم كذا من الزاد، وإنما حمله أحدهما، ولكن لما كان ذلك عن رأيهم وأمرهم أضيف ذلك إلى جميعهم.

إلا أن مثل هذا التوجيه لا يعدو أن يكون تصحيحا للكلام لغة، دون بيان مزية التعبير ووجهه. فلو كان ممحضا من أحدهما فما الوجه في أن ينسبه أولا إليهما معا، ثم يخص يوشع وحده، فلِمَ لَمْ يقل: فلما جاوزا نسي حوته؟

والذي يدل له السياق أن النسيان وقع منهما معا، لكن التعبير اختلف نتيجة اختلاف القائل والحال والجهة المنظورة فيه، فإن القول الأول هو إخبار من الله عما

١ الإنصاف، ابن المنير ١/٢ ٤٩. على هامش "الكشاف".

۲ روح المعاني ۱ /۳۱۸.

٣ معاني القرآن، الفراء ٢/٤٥١؛ والبحر المحيط٦/١٤٥.

٤ جامع البيان١٨/١٥؛ والمحرر الوجيز ٣/٥٢٩.

### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التليثلة والعبد الصالح وتوجيهها



كان منهما لدى بلوغهما المجمع وارتحالهما عنه، فأخبر عزل وجل عن ما يعلمه سبحانه من وقوع النسيان منهما معا، فكل منهما نسي ما هو من شأنه، والقول الثاني هو قول يوشع يخبر به عما حصل له.

فموسى نسي أن يتحرى عنه بعد استيقاظه من نومه في مجمع البحرين، ونسي أن يسأل عنه ويتفقده عند الارتحال؛ أباق هو في مكتله أم لا؟ وترك أمر تعهده إلى فتاه، وهو القاصد لهذا العمل، فكان يهمّه تعهده ومراقبته. وما كان له أن ينشغل عنه، فهو شأنه وحاجته دون يوشع. (١)

وأما نسيان يوشع الأول فقد نسي أمر حفظه، وكان الحوت معه فانشغل عنه، فذهب في البحر، ونسي تفقده عند الارتحال عن مجمع البحرين، ونسي أن يخبر موسى عن حياته وعن ذهابه في البحر بعد استيقاظ موسى من النوم. ولم يتذكر حاله التي رآها منه. ولا يمنع من قوله (نسيت) أن لا يكون صاحبه نسي أيضا مثله.

فلما نسي كل منهما دوره وواجبه باتجاه الحوت صح نسبة النسيان إليهما معا. فإسناد النسيان إليهما كان حقيقة باعتبار هذه الحال. (٢) قال الزجاج: (٣) «كان النسيان من يوشع أن يقدمه، وكان النسيان من موسى أن يأمره فيه بشيء». وقال الزمخشري: أي: نسيا تفقد أمره، وما يكون منه مما جعل أمارة على الظفر بالطلبة. (٤)

ولما كان القول في الثانية من قول يوشع أخبر به عن نسيانه هو، باعتباره هو المكلف بحمله والموكول إليه شأن مراقبته، قال مخبرا عن نفسه: ﴿فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ﴾؛ لأنه هو الناسى لهذا حقيقة، فهو المشاهد لحياته دون موسى، فقد رأى

٤ الكشاف٢/١٩٤.



١ روح المعاني٥ ١/٤/١ و ٣١٧؛ والتحرير والتنوير ٥ ١/٣٦٥.

٢ روح المعاني٥ ١/٤ ٣١.

٣ معاني القرآن وإعرابه ٢٩٩/٣. وينظر: البحر المحيط٦/٥١٠.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيِثِلاً والعبد الصالح وتوجيهها

ذلك منه ونسي أمره، ونسي أن يخبر موسى بما حصل له. (١) وهذا نسيان آخر غير النسيان الأول، فهذا نسيان ذكر الإخبار عنه. (٢)

# خامساً - إشكالية الإقدام على الاستطعام:

قال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةٍ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا ﴾، وههنا سؤالات:

الأول: إن الاستطعام ليس من عادة الكرام، فكيف أقدم عليه موسى والخضر، وهل يليق بمثلهما؟

والجواب: أن إقدام الجائع على الاستطعام أمر مباح في كل الشرائع، وقد يجب عند خوف الضرر الشديد حفظا للنفس. (٢) وهما - فيما يظهر من سياق القصة والحال- كانا كذلك، فقد جاء برواية الشيخين أنهما لمّا جاوزا ما فيه المقصد من مجمع البحرين، «فَانْطَلَقَا بَقِيَّةَ يَوْمِهِمَا وَلَيْلَتهما حَتَّى إِذَا كَانَ مِن الْغَدِ قَالَ مُوسَى: ﴿لِفَتَاهُ آتِنَا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا ﴾». (٤) والمراد به الحوت على ما ينبئ عنه ظاهر الجواب. (٥) ومنذ تجاوزه للمجمع حتى التقى بالخضر لم يطعم؛ لأن ما تزود به موسى قد سرب في البحر، وهي مدة ليست قصيرة بقياس تتابع الأحداث حتى القدوم إلى القرية، ولا يظهر من السياق أنه والخضر تتاولا طعاما أو تزودا به بعد التقائهما، وهذا يدل على أنهما كانا بحاجة شديدة إليه، ولذلك طلباه.

٥ المحرر الوجيز ٣٢٣/٤ وذكر هنا لطيفة حيث قال: قال أبي: سمعت أبا الفضل الجوهري يقول في وعظه: مشى موسى إلى المناجاة فبقي أربعين يوماً لم يحتج إلى طعام ، ولما مشى إلى بشر لحقه الجوع في بعض يوم.



١ روح المعاني٥ ١/٤/١ و ٣١٤؛ والتحرير والتنوير ١٥/١٥.

۲ التحرير والتتوير ۲//۲۵.

٣ التفسير الكبير ١٥٦/٢١؛ والجامع لأحكام القرآن ١٥/١١.

٤ صحيح البخاري: رقم (٤٣٥٦) باب وإذ قال موسى لفتاه؛ ومسلم: رقم (٤٣٨٥) باب فضائل

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التلقيّلة والعبد الصالح وتوجيهها



السؤال الثاني: إن الضيافة من المندوبات، فتركها ترك للمندوب، وذلك أمر غير منكر، فكيف يجوز من موسى السَّائِيُّ مع علو منصبه، أنه غضب عليهم الغضب الشديد، الذي لأجله ترك العهد الذي التزم به مع ذلك العالم في قوله: ﴿إِن سَأَلْتُكَ عَن شَيْء بَعْدَهَا فَلاَ تُصاحِبْنِي ﴾؟ وأيضاً مثل هذا الغضب لأجل ترك الأكل في ليلة واحدة لا يليق بأدون الناس فضلاً عن كليم الله؟ لا سيما وأن موسى كان من عادته عرض الحاجة وعدم طلب الطعام، ألا ترى أنه تعالى حكى عنه أنه قال في قصته عند ورود ماء مدين: ﴿رَبّ إِنّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَىًّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ القصص: ٢٤.

#### والجواب من وجوه:

1- أما القول بأن الضيافة من المندوبات فنقول: قد تكون من المندوبات، وقد تكون من الواجبات، بأن كان الضيف قد بلغ في الجوع إلى حيث لو لم يأكل لهلك، وإذا كان التقدير هو هذا لم يكن الغضب الشديد لأجل ترك الأكل يوماً.

٢- ومع ذلك فإنه أراد مقابلة حرمانهم لحق الضيافة بحرمانهم من إقامة الجدار
في قريتهم توبيخا لهم وتربية، وإشعار بتقصيرهم وسوء أخلاقهم، فهو الطَيْكُالِ صاحب شريعة ومعلم. (١)

٣- إنه حق لهما تدعو إلى استيفائه حاجة ماسة، فلم يطلب من الخضر أن يستطعمهم مرة أخرى مقابل إقامة الجدار، وإنما أخذ الأجر على العمل، مع الحاجة إليه، وإن أكل المرء من عمل اليد أشرف وأعف، وهو منهج الأنبياء (عليهم والسلام)، وفي الصحيح عن رسول الله على قال: «ما أكل أحدٌ طعاما قط خيرا من أن يأكل من عمل يده وإن نبيّ اللّه داود العَلِيْلُ كان يأكل من عمل يده». (٢) والله أعلم.

>+-⊱1+¢-**(**-\$-\$-\$-\$-+-

١- التحرير والتنوير ٦ / ١٦. وقال: إن الضيافة عند مالك وأبي حنيفة والشافعي حق للضيف،
وعند أحمد فرض.

٢- صحيح البخاري: رقم (١٩٣٠) باب كسب الرجل وعمله بيده.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطْيِّكُلنَّ والعبد الصالح وتوجيهها



وقد يقال: إنه لم يبلغ في الجوع إلى حد الهلاك بدليل أن الخضر قد أقام الجدار، ولو بلغ بهما الجوع حدا بالغا ما كان أمكنه بناء الجدار؟ وأن موسى قال: ﴿لَوْ شِئْتَ لَاَتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾، فكيف يصح منه طلب الأجرة؟ والجواب من وجوه:

1- إن حد الجوع الشديد ليس معناه أن لا يقدر معه على شيء من الكلام، ولا على شيء من العمل، فمثل ذلك الحال هو وقوع في الهلاك فعلا، وحد الجوع هو ما يخشى معه الوقوع في الهلاك لا الوقوع فيه، والواجب هو توقي الوقوع فيه، ولعل ذلك الجوع كان شديداً إلا أنه ما بلغ حد الهلاك. (١)

٢- إن العمل قام به الخضر لوحده، والطلب كان من موسى وحده.

٣- إنه حصل بطريقة معجزة، ليس فيها إرهاق وجهد، فليس هو القيام بإعادة بنائه، وإنما تثبيته وإقامته من أن ينقض، ولذلك قال: ﴿فَأَقَامَهُ ولم يقل: (فبناه) أو نحوه، وقد نص الحديث الصحيح على أنه أقامه بمسحة من يده فاستقام، فلم يقتض أكثر من أن قال الخضر بيده هكذا فَأَقَامَهُ. (٢) والأجر يطلب على تنفيذ العمل كيفما تم به، لا على حصول المشقة بسببه. فلا منافاة في طلب الأجر وما يليق بسيدنا موسى العَلَيْيُلْ.

السؤال الثالث: إن هذه الآية تفيد حل الكدية، والسنة جاءت بتحريمها، وهذا تتاقض، والجواب:

١ - إن السؤال من غير حاجة ماسة وملجئة حرام، فهي تتعارض مع مقتضى
الاستخلاف في الأرض، وأكل المال بالباطل، وامتهان للكرامة التي قررها الله تعالى

٢ صحيح البخاري: رقم (١١٩) باب ما يستحب للعالم، و(٢٠٥٦ و ٤٣٥٨) كتاب التفسير، و(٢٠١٦) باب إذا استأجر أجيرا؛ ومسلم: (٤٣٨٥) فضائل الخضر؛ ومسند أحمد: (٢٠١٩) حديث ابن عباس.



١ التفسير الكبير ٢١/٢٥١؛ وروح المعاني ١١/٧.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَّلْقِيْلاً والعبد الصالح وتوجيهها



للإنسان بمجرد وصف الإنسانية، فكيف مع وصف الإيمان، يقول الشوكاني: (١) «فَمَن اسْتَدَلّ بهذه الآية على جواز السّؤال وَحِلّ الْكُدْيَة فقد أخطأ خطأ بَيّنا، ومن ذلك قول بعض الأدباء الذين يسألون الناس:

فَإِنْ رُدِدْتُ فَمَا فِي الرَّدِّ مَنْقَصَةٌ عَلِيَّ قَدْ رُدَّ مُوسَى قَبْلُ وَالْخَضِرُ

وقد تَبَتَ في السّنّة تحريم السّؤال بما لا يُمْكِن دَفْعُهُ مِنَ الأحاديث الصحيحة الكثيرة».

7- إن قوله: ﴿ فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةٍ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَنْ يُضيَقُوهُمَا ﴾ فيه دلالة على استبعاد أن يكون استطعامهما هو من باب الكدية، وإنما هو من باب طلب الضيافة، فلم يقل: (فأبوه) أو (أبو استطعامهما، أو إطعامهما) وإنما قال: (فأبوا أن يضيفوهما)؛ ليفيد حقيقة مقصدهما، وأما قوله أولا: (استطعما أهلها) بدلا من: (استضافا أهلها فأبوا أن يضيفوهما) فكان ليفيد به أنهما مع كونهما ضيفين، وطلبا حقهما في الضيافة، فإن طلبهما الضيافة لم يكن أكثر من طلب الطعام، وهو مطلق، أي طعام، دون الميل بهما إلى منزل، وإيوائهما في محل، أو استراحة، أو ضيافة إلى زمن، أو حمل زاد، فلم يثقلوا عليهم بالطلب، وإنما بما إليهما فيه حاجة، وما بمقدور أهل القرية في العادات تقديمه، ومع ذلك أبوا، لزيادة التشنيع على أهل القرية، ورسم صورة له في اللؤم في غاية التفضيع. (٢)

وقد يقال: إذا كان هذا كذلك فلماذا لم يقل: (استضافا أهلها فأبوا أن يضيفوهما)؟ ويجاب عنه بعكس السؤال: ولماذا لم يقال: (استطعما أهلها فأبوا أن يطعموهما)؟ والحق أن بنية الجملة جاء على نحو هذا النظم لإفادة معان لا تستفاد لو وحد بين الفعلين، أو أضمر بدل الإظهار فيما حقه في الظاهر الإضمار.

٢ نظم الدرر ٤٩٣/٤ - ٤٩٤؛ وروح المعاني ١٦-٥/١.



مجلة جامعة الأنبار للعلوم الإسلامية

١ فتح القدير ٣٥٨/٣.



# سادساً - الوجه في جعل الحوت دليلهما:

في اختيار الحوت تتحقق جملة من النكات، نوضحها في الآتي:

1- في الحوت يجتمع الدليل والزاد، فهو الغذاء في السفر، وهو الدليل على العبد الصالح، فكان زادهما هو الحوت نفسه الذي جعل لهما علامة ودليلا على الخضر، وهو يكفي زادا لأيام مناسبة لاحتمال طول مدة سفرهما، وفي ذلك تيسير عليهما في المطلوب والمحمول.

٢- إن أمر إحيائه بعد الأكل منه وذهاب بعض أجزاء جسمه أمر عجيب وغريب، يشد الانتباه إليه، فلا يفوتهما في العادات الاستدلال به على المطلوب، مع عناء السفر.

٣- إن جعل الدليل هو غذاؤهما نفسه يجعلهما غير منشغلين عنه، لحاجتهما إليه بوصفه زادا، وإن شغلا عن الاستدلال به فلا يمكن استمرار الانشغال عنه ونسيانه طويلا، لتجدد الحاجة إليه، ألا ترى أنهما لما نسياه تذكراه عند الحاجة إلى الغداء: ﴿فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ لِفَتَاهُ آتِنَا غَدَاءَنَا﴾، ولو كان زادهما غير ذلك لربما طال نسيانهما له، وازدادا مشقة.

٤- ثم أن يحيا وهو بمثل هذه الحالة مناسب للأحوال العجيبة التي سيشاهدونها من الخضر. فكان بذلك من التمهيد ما فيه لموسى الطَّيْكُيُّ لما سيفاجاً به مع الخضر.

0- الحوت حيوان مناسب لمكان العبد الصالح، كون الحوت من أحياء البحر، والعبد الصالح مكانه عند البحر، واللقاء به عند مجمع البحرين، على شاطئه أو في داخله أو في جزره، فهما لا يعلمان ذلك، فكان الحوت هو المناسب بأن يكون دليلا لهما على مكانه إن كان في داخل جزر البحر أو كان على شواطئه، فحيث ذهب في جهات البحر فثم هو.

٦- ذكر العسقلاني سببا آخر في جعل الحوت دليلهما لا غيره وهو: أن غيره لا



### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيِثِلاً والعبد الصالح وتوجيهها



يؤكل ميتا بخلاف الحوت، والنص ورد بما يفيد كونه ميتا، «تزود حوتا مالحا». (١)

٨- الحوت غذاء أهل الجنة، فأول ما يطعمونه كبد الحوت، جاء في الحديث عن أنس عَيْهُ: «وأما أول طعام يأكله أهل الجنة فزيادة كبد الحوت». (٢) وفي رواية مسلم في جوابه عِن الله عَلَي الله عَلَي الله: فما تُحْفَتُهم حين يدخلون الجنة قال: «زيادة كبد النُّون»،(٣) فكان في هذا تكريما لموسى التَّلِيُّلا)، ومناسبة لمقامهن وتأنيسا له في سفره.

٧- إن الحوت تتوفر فيه من الخصائص الغذائية المناسبة للمسافر ما لا يتوفر في غيره من الحيوانات، فهو يزيد من النشاط، والقدرة على الحركة، وتحمل البرد بسبب تأثيره في الشرابين. وهو سهل الهضم فلا يخلف بعد امتصاصه إلا القليل من الفضيلات.

وله قيمة غذائية عالية، ومردود بروتيني فائق، ويحتوى على مجموعة مهمة من الفيتامينات، فهو غنى باليود وبالفيتامينات الذوابة في الدسم، وغنى بالكالسيوم وبفيتامين (د) وفيتامين (أ) الضروري لسلامة البصر والجلد والأغشية المخاطية، ويمنع من الالتهابات الجلدية والمفاصل. وهو مصدر جيد للأملاح المعدنية، وخاصة اليود والصوديوم والبوتاسيوم والكالسيوم والفسفور والكلور والكبريت.

ونظرا لما يحتويه من نسبة كبيرة من الأحماض الأمينية ونسبة عالية من الفسفور المهم لبناء الأنسجة والعظام، فإن تتاوله له قيمة بالغة في تغذية ونمو الدماغ وتهدئة المصابين باضطراب الذاكرة، ويزود الجسم بطاقة هائلة من القوة والتحمل والوقاية لا تتوفر في غير لحمه، وهو يخفض نسبة الكوليسترول، ويقلل نسبة الدهون في الدم، ويقي من تجلط الدم، ويحفظ من أمراض ضغط الدم. (٤) وكل هذا يناسب حال

١ فتح الباري٨/٤١٤.

٢ صحيح البخاري: (٣٦٤٥) باب كيف آخي النبي عليه بين أصحابه.

٣ صحيح مسلم: (٤٧٣) باب صفة منى الرجل. والنون: الحوت.

٤ ينظر: الطب النبوي، ابن القيم ٢٤٥-٢٤٦؛ والأسرار الطبية الحديثة في السمك والحوت، د. حسن شمسي باشا، جدة (١٩٩٣م)؛ والإعجاز الطبي في القرآن، د. السيد العجيلي، دمشق

# الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَكْيَثِلاً والعبد الصالح وتوجيهها



المسافر في سفر شاق وطويل، وحاجتهما إلى شحذ الذاكرة، وفي أحوال من الطقس والمناخ المختلفة.

ثم إن لحمه له قابلية المحافظة للانتفاع به مدة طويلة فلا يتلف بسرعة، ألا ترى ما جاء في الحديث الصحيح عن جابِر عليه يقول: «غَزَوْنا جيش الْخَبَطِ، وَأُمِّرَ أبو عبيدة، فَجُعْنا جوعا شدِيدا، فألقى البَحر حوتا ميِّتًا لم نرَ مِثله يقال له: الْعَنْبَر، فأكلنا منه نصف شهر ... فلمّا قدمنا المدينة ذكرنا ذلك للنّبِي على فقال: كلوا رزقا أخرجه الله، أَطْعِمونا إن كان معكم، فآتاه بعضهم فأكله». (١) فبقي الأصحاب يأكلون منه نصف شهر، ثم قدموا المدينة بعدها وأكلوا منه وأكل النبي على منه أيضا.

# سابعاً - وجه الجمع بين الأمور الثلاثة الصادرة عن الخضر:

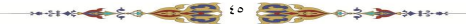
ما الوجه في أن كانت أفعال الخضر جارية مع موسى الطَّي في خرق السفينة، وقتل الغلام، وبناء الجدار؟ وما الوجه المشترك بين هذه الأمور الثلاثة؟

والجواب والله أعلم: إن هذه المسائل الثلاث التي كانت محور التعليم بين موسى والخضر (عليهما السلام) لها سر لطيف في الانتقاء من وجهين: أحدهما عام، والآخر خاص:

فالوجه الخاص: قال أرباب المعاني: هذه الأمثلة التي وقعت لموسى مع الخضر حجة على موسى وإعجاب له، وذلك أنه لما أنكر خرق السفينة نودي: يا موسى أين كان تدبيرك هذا وأنت في التابوت مطروحاً في اليم؟ فلما أنكر قتل الغلام قيل له: أين إنكارك هذا من وكز القبطي وقضائك عليه؟ فلما أنكر إقامة الجدار نودي: أين

(١٩٨٩م)، نقلا عن بحث للدكتور: محمد نزار الدقر: (السمك والحيتان)؛ وبحث د. عاطف الهندي: (حيوانات ذكرت في القرآن) منشوران على الإنترنت، موقع إعجاز القرآن.

١ صحيح البخاري: (٤٠١٤) باب غزوة سيف البحر.



### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطَيُّثُلِّ والعبد الصالح وتوجيهها



هذا من رفعك الحجر لبنات شعيب دون أجرة؟<sup>(۱)</sup>

فهو يلمح بالمقارنة بين حال موسى واعتراضاته، ومثال مضروب له، لما تضمنته من التنبيه من الله سبحانه وتعالى لموسى الكين بما فعل الخضر الكين على ما وقع له هو من مثله سواء بسواء، فنبهه بخرق السفينة بما كان في ظاهره من هلك، أو تقويت حق له، وبما في باطنه من نجاة، على التابوت الذي أطبق عليه وألقي في الليم، خوفاً عليه من فرعون الغاصب، فكان ظاهره هلكاً وباطنه نجاة، وبقتل الغلام؛ على قتله القبطي في كون كل منهما معصوم الدم في الظاهر؛ لأن موسى لم يكن إذ ذلك يعلمه، لكونه لم ينبأ، وجاء موافقا للحق في الباطن، وبإقامة الجدار من غير أجر: على سقيه لبنات شعيب (عليهم السلام) من غير أجر مع احتياجه لذلك، وكل منهما فيه تفويت لحقه في الظاهر، وكان في الباطن خيره أكبر نفعا، فقد أعقبه بسقيه لبنات شعيب أن زوجه شعيب إحدى بناته، ورزقه خيرا بالعمل معه، وآمنه من خوفه، وتلا ذلك أن وهبه الله النبوة، وأكرمه بالتكليم. (٢)

والوجه العام: أن هذه المسائل الثلاث مشتركة في شيء واحد، هو أن أحكام الأنبياء مبنية على الظواهر، والله يتولى السرائر، وهذا العالم ما كانت أحكامه مبنية على ظواهر الأمور، بل كانت مبنية على الأسباب الحقيقية الواقعة في نفس الأمر، لأن الظاهر أنه يحرم التصرف في أموال الناس وفي أرواحهم – كما في الأولى والثانية – من غير سبب ظاهر يبيح ذلك التصرف، لأن تخريق السفينة تتقيص لملك الإنسان من غير سبب ظاهر، وقتل الغلام تفويت لنفس معصومة من غير سبب ظاهر، وقتل الغلام تفويت لنفس معصومة من غير والمشقة من غير سبب ظاهر، وفي هذه المسائل الثلاث ليس حكم ذلك العالم فيها مبنياً على أسباب معتبرة في نفس مبنياً على أسباب معتبرة في نفس

٢ ينظر: نظم الدرر ٤/٥٩٤.



١ المحرر الوجيز ٤/٣٢٩؛ البحر المحيط٦/١٤؛ الجامع الأحكام القرآن ١١/٣٣؛ فتح الباري ١٨/٨٤؛ وروح المعاني ٦/١٦.

## الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطْيِكُلاً والعبد الصالح وتوجيهها



الأمر. وإذا كان كذلك، فإن المسائل الثلاث مبنية على أنه عند تعارض الضررين يجب تحمل الأدنى لدفع الأعلى، فهذا هو الأصل المعتبر في المسائل الثلاث. (١)

# ثامناً - وجه المفارقة عند الثالثة:

وقد ذكروا في ذلك وجوها، منها:

١- إنه بلغ عصيانه ثلاثا؛ والثلاثة آخرُ حدِّ القِلَّة، وأوّل حدّ الكثرة، فلم يجد المسامحة بعد ذلك. (٢)

 $^{(7)}$  حد الثلاثة معتبر في كثير من الأحكام والآداب الشرعية، يقول ابن عطية: $^{(7)}$ «ويشبه أن تكون هذه القصة أيضا أصلا للآجال في الأحكام التي هي ثلاثة، وأيام التلوم ثلاثة».

٣- لأن هذه الثالثة غير منكرة لا ظاهرا ولا باطنا، فإن ترك الأجرة إحسان، بخلاف الأوليين، فظاهرهما منكر. فلما أنكر عليه في الثالثة كانت المفارقة. (٤)

٤- إن موسى الطَّلِيُّا لا قد اشترط على نفسه المفارقة عند الثالثة بقوله: ﴿قَالَ إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلا تُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّي عُذْراً ﴾ فلما اعترض في هذه بعد الشرط والوعد قال له الخضر: ﴿هَذَا فِرَاقُ بِينِي وَبَيْنِكَ ﴾. فلأنك شرطت هذا، فهذا سبب الفراق. (<sup>(٥)</sup>

٥- إنَّ سفره هذا كان سفر تأديب، لأنه لما سئل: أيُّ الناس أعلم؟ قال: أنا. فرُدّ إلى تحمّل المشقة، وإلاّ فهو حين سقى لبنات شعيب فإنَّ ما أصابه من التعب، وما كان فيه من الجوع أكثر، ولكنه كان في ذلك الوقت محمولاً، وفي هذا الوقت

٥ تفسير القرآن العظيم، ابن كثير ١٨٤/٥.



١ التفسير الكبير ٢١/٩٥١.

٢ لطائف الإشارات، القشيري ٢/١٠٤.

٣ المحرر الوجيز ٣//٥٣٢. وينظر: الجامع الأحكام القرآن ٢٢/١١؛ وروح المعاني ٢٢/١٦.

٤ روح المعانى ١٥/١، وتفسير اطفيش ٥/٥١.

#### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التليُّكلِّخ والعبد الصالح وتوجيهها



مُتَحَمِّلاً. فلما قال موسى هذا قال له الخضر: ﴿هَذَا فِرَاقُ بِينِي وَبَيْنِكَ ﴾. (١)

7\_ ويقال: ما دام موسى العَلِيْلِ سأله لأجل الغير - في أمر السفينة التي كانت للمساكين، وقَتْلِ النَّفْس بغير الحق - لم يفارقه الخضر، فلمَّا صار في الثالثة إلى القول فيما كان فيه حظ لنفسه من طلب الطعام والأجرة ابتُلِيَ بالفرقة. (٢) وقد نقل عن ابن عباس في وجه قريب من هذا بقوله: لأن الثالثة لنفسه، والأوليين لله. ولعل هذا الخبر عن ابن عباس غير صحيح، لأنه لا يليق بأن يقال بحق نبي، ولا سيما من ابن عباس وهو المشهور بحسن الأدب في النقد للخصوم، فكيف مع الأنبياء. (٣)

#### الخاتمة

بعد هذه الوقفات المقتضبة من إيحاءات هذه القصة المقتضبة، يجدر بنا أن نلمح سريعا إلى ما تقرر في الدراسة:

1- إن العبد الصالح (الخضر) العَلِيَّة صاحب موسى العَلِيَّة في هذه القصة، هو نبي على الأرجح، وليس رسولا، ولا مجرد ولي، إذ غير ممكن أن يقع ما وقع منه من قتل النفس الزاكية دون وحي، فلا يقع مثل هذا بمجرد الإلهام.

Y- إن الإلهامات لا تقوم بها حجة واستدلال عند المحققين من الصوفية، ومن اعتبرها فهي عنده لا تلزم أحدا غير أصحابها، سواء بتصديقها أو بالأخذ بها، وكل خاطر لا يشهد له ظاهر فهو باطل.

٣- إن الغلام كان صبيا لم يبلغ الحلم، بدليل القراءة السبعية (زاكية)، وما ورد من
إشارات إليه في السنة، وما قال به بعض السلف تصريحا.

3- إن خلف موسى السَّلِيَّة لما وعد به الخضر بعدم الصبر لا يطعن في عصمته، ولا يقدح في مصداقية وعده؛ لأن وعده بالصبر معه وعدم معصيته له معلق على المشيئة، وأنه مشروط بتعليمه رشدا، وليس ما شاهده هو رشد بحسب ظاهره في

١ لطائف الإشارات ١/٢ ٤٠.

٢ لطائف الإشارات ١/١١٤.

٣ زاد المسير ١٠٢/٣؛ وروح المعاني ١٨/١، وقال: لا يصح الخبر هذا عن ابن عباس.

#### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَلْيَثِيرٌ والعبد الصالح وتوجيهها



شريعته، فاقتضى عليه شرعا إنكاره.

٥- إن استطعامهما أهل القرية لا يفيد دليلا على جواز الكدية، ولا يقدح في منصب موسى الطَّيْكُارٌ بعد الحاجة الشديدة إلى طعام الضيافة.

7- اجتماع تلك الأحداث الثلاثة في طريق تعليم موسى من الخضر (عليهما السلام) فيها إشارة إلى ما يوافق أحوال موسى السلام) فيها إشارة إلى ما يوافق أحوال موسى السلام، وأن أحكام الأنبياء مبنية على الظواهر، وأن البواطن موكولة إلى علم الله وحكمه. وتجتمع في تقرير القاعدة (عند تعارض الضررين يجب تحمل الأدنى لدفع الأعلى).

والله ولى التوفيق

#### قائمة المصادر

۱- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم: أبو السعود (٩٨٢هـ)، بيروت، دار إحياء التراث العربي.

٢-الأسرار الطبية الحديثة في السمك والحوت: د. حسن شمسي باشا: جدة،
١٩٩٣.

٣- أصول البزدوي (كنز الوصول إلى معرفة الأصول): أبو الحسن علي بن محمد فخر الإسلام البزدوي (ت ٤٨٢هـ)، كراتشى، جاويد بريس.

٤- أصول السرخسي: أبو بكر محمد بن أحمد السرخسي: بيروت، دار الكتب العلمية، ١٩٩٣.

٥- أصول الشاشي: نظام الدين أبو علي أحمد بن محمد الشاشي (ت٣٤٤ه)، بيروت، دار الكتاب العربي.

٦- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن: محمد الأمين الشنقيطي (ت١٣٩٣هـ)،
بيروت، عالم الكتب.

٧- الأغاني: أبو الفرج الأصفهاني (٣٥٦هـ)، طبعة بيروت، درا الفكر، ط٢.

٨- الإنصاف: ابن المنير، على هامش الكشاف للزمخشري، طبعة بيروت، دار
الفكر.



### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطَيُّكُم والعبد الصالح وتوجيهها



9- أنوار النتزيل وأسرار التأويل: عبد الله بن عمر البيضاوي (ت ١٨٥هـ)، بيروت دار الفكر، ١٩٩٦.

١٠ البحر المحيط: أبو حيان الأندلسي (ت٥٤٥هـ)، وبيروت، دار الكتب العلمية،
٢٠٠١.

11- البحر المحيط في أصول الفقه: أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (ت٤٩٧هـ)، تحقيق د. محمد محمد تامر، بيروت، دار الكتب العلمية، ٢٠١١هـ - ٢٠٠٠م.

۱۲- البدایة والنهایة: أبو الفداء إسماعیل بن عمر بن کثیر (ت ۷۷۶هـ)، تحقیق علی شیری، دار إحیاء التراث العربی، ط۱، ۱۶۰۸، هـ - ۱۹۸۸ م.

17- البدء والتاريخ: المطهر بن طاهر المقدسي (ت نحو ٣٥٥هـ)، بور سعيد، مكتبة الثقافة الدينية.

12- التبيان في إعراب القرآن: أبو البقاء العكبري (ت٦١٦ه)، دار إحياء الكتب العربية.

١٥- التحرير والتتوير: الطاهر ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ)، تونس، دار سحنون.

۱٦- تفسیر القرآن (وهو اختصار لتفسیر الماوردي): عز الدین بن عبد السلام (ت ۱۲-۱۶۸ه)، تحقیق د. عبد الله الوهبي، بیروت، دار ابن حزم، ط۱، ۱۶۱۸ه-۱۹۹۲م.

۱۷ – تفسير القرآن العظيم: ابن أبي حاتم الرازي، (ت ۳۲۷هـ)، تحقيق أسعد محمد الطيب، السعودية، مكتبة نزار مصطفى الباز، ط۳، ۱٤۱۹ هـ.

١٨- تفسير القرآن العظيم: ابن كثير (ت٤٧٧هـ)، دار طيبة، ١٩٩٩.

19 - التفسير الكبير (مفاتيح الغيب): الفخر الرازي (ت٢٠٦هـ): بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط٣.

• ٢- التفسير الوسيط للقرآن الكريم: محمد سيد طنطاوي، القاهرة، دار نهضة مصر، ط١.

٢١- التيسير في القراءات السبع: أبو عمر الداني عثمان بن سعيد (ت ٤٤٤هـ)

#### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطَيُّكُلُّ والعبد الصالح وتوجيهها



تحقيق اوتو تريزل، بيروت، دار الكتاب العربي، ط٢، ٤٠٤ه/ ١٩٨٤م.

٢٢ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان:عبد الرحمن السعدي، مؤسسة الرسالة، ٢٠٠٢م.

٢٣- تهذيب الأسماء واللغات: أبو زكريا يحيى بن شرف النووي (ت ٦٧٦هـ)، بيروت، دار الكتب العلمية.

۲۲- جامع البيان: ابن جرير الطبري (۳۱۰هـ)، بيروت، دار الفكر، ۱۹۸۸م. والطبعة المحققة، تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ۲۰۰۰م.

٢٥- الجامع لأحكام القرآن: القرطبي ٠ت ٢٧١هـ)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٨٧م.

77- حاشية الجمل (الفتوحات الإلهية بتوضيح تفسير الجلالين للدقائق الخفية)، سليمان بن عمر العجيلي الشهير بالجمل، مصر، عيسى البابي الحلبي.

۲۷ الحجة في القراءات السبع: الحسين بن أحمد بن خالويه (ت٣٧٠ه)، تحقيق
د. عبد العال سالم مكرم؛ بيروت، دار الشروق، ط٤، ١٤٠١ ه.

٢٨ حيوانات ذكرت في القرآن: بحث للدكتور عاطف الهندي منشور على
الإنترنت، موقع إعجاز القرآن.

٢٩ الرسالة القشيرية: القشيري عبد الكريم بن هوازن (ت ٤٦٥هـ)، تحقيق: الإمام الدكتور عبد الحليم محمود، الدكتور محمود بن الشريف، القاهرة، دار المعارف.

٣٠- روح المعاني: أبو الثناء الآلوسي (١٣٤٢هـ)، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ط٤، ١٩٨٥م.

٣١- زاد المعاد في هدي خير العباد: ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١هـ)، بيروت، مؤسسة الرسالة، ط٧٦،، ١٤١٥هـ -١٩٩٤م.

٣٢- السمك والحيتان: بحث للدكتور محمد نزار الدقر، منشور على موقع إعجاز القرآن.

٣٣ - سنن الترمذي: محمد بن عيسى الترمذي أبو عيسى (ت ٢٧٩هـ)، تحقيق بشار عواد معروف، بيروت، دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٨م.



#### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطَيُّثِلاً والعبد الصالح وتوجيهها



٣٤ - سنن أبي داود: أبو داود سليمان بن الأشعث السِّجِسْتاني (ت ٢٧٥هـ)، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد، صيدا، المكتبة العصرية.

٣٥- شرح النووي على صحيح مسلم: أبو زكريا يحيى النووي (٦٧٦هـ)، بيروت، دار المعرفة، ١٩٩٦.

٣٦- صحيح البخاري: محمد بن إسماعيل البخاري (ت٢٥٦ه)، اسطنبول، المكتب الإسلامي، ١٩٧٩م.

٣٧- صحيح مسلم: مسلم بن الحجاج (٢٦١هـ)، بيروت، دار إحياء التراث العربي . ٣٨- الطب النبوي: ابن القيم: تحقيق السيد الجميلي، بيروت، دار الكتاب العربي، ٩٩٠.

۳۹ فتاوی ابن الصلاح: ابن الصلاح: أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمن (ت ٦٤٠٣)، تحقيق د. موفق عبد الله عبد القادر، بيروت، عالم الكتب، ط١، ١٤٠٧.

٤٠- فتح الباري: ابن حجر العسقلاني (ت٥٢ه): القاهرة، مصطفى البابي الحلبي، ١٩٥٩.

٤١ – فتح القدير: الشوكاني (ت٢٥٠ه)، بيروت ، دار الفكر.

٤٢ - الكتاب: سيبويه عمرو بن عثمان بن قنبر أبو بشر (ت ١٨٠هـ)، تحقيق عبد السلام محمد هارون، القاهرة، مكتبة الخانجي، ط٣، ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م.

٤٣ - الكشاف: الزمخشري (ت٥٣٨ه)، بيروت، دار إحياء التراث العربي.

33- كشف الأسرار شرح أصول البزدوي: عبد العزيز بن أحمد علاء الدين البخاري (ت٠٧٠هـ)، دار الكتاب الإسلامي، بدون طبعة وبدون تاريخ.

٥٥ - لطائف الإشارات، القشيري، (ت٢٥٥ه)، تحقيق إبراهيم بسيوني، القاهرة، الهيئة المصرية للكتاب، ١٩٨١م.

23 - مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: الهيثمي (ت ٨٠٧هـ)، تحقيق حسام الدين القدسي، القاهرة، مكتبة القدسي، ١٤١٤هـ، ١٩٩٤م.

٤٧- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: ابن عطية الأندلسي (ت٤٢٥ه)، تحقيق عبد السلام عبد الشافي، لبنان، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.

#### الإشكاليات الموضوعية في قصة موسى التَطَيُّكُلُّ والعبد الصالح وتوجيهها



٤٨ - مسند أحمد: أحمد بن حنبل (٢٤١هـ): الرياض ، دار الدعوة ، ٢، ١٩٩٢.

93 - مسند أبي يعلى: أبو يعلى أحمد بن علي الموصلي (ت ٣٠٧هـ)، تحقيق حسين سليم أسد، دمشق، دار المأمون للتراث، ط١، ١٤٠٤ - ١٩٨٤.

٥٠ مشكل إعراب القرآن: مكي بن أبي طالب القيسي (ت٤٣٧ه): تحقيق حاتم الضامن، بيروت، مؤسسة الرسالة، ٥٠٤ه.

٥١- معالم التنزيل: الحسين بن مسعود البغوي (ت٥١٠ه)، الرياض، دار طيبة، تحقيق محمد النمر وآخرون، ١٩٩٧م.

٥٢ - المعارف: ابن قتيبة الدينوري أبو محمد عبد الله بن مسلم (ت٢٧٦هـ)، تحقيق: ثروت عكاشة، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط٢، ١٩٩٢ م.

٥٣ - معاني القرآن: أبو زكريا الفراء (٢٠٧ه)، تحقيق يوسف نجاتي ومحمد النجار، القاهرة، دار الكتب المصرية، ط٣، ٢٠٠١.

٥٤ - معانى القرآن وإعرابه: الزجاج (ت١١٦ه)، بيروت، عالم الكتب، ١٩٨٨.

٥٥- المقتضب: أبو العباس المبرد محمد بن يزيد (ت ٢٨٥هـ) تحقيق محمد عبد الخالق عظيمة. بيروت، عالم الكتب.

٥٦- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: إبراهيم البقاعي (ت٥٨٥هـ)، بيروت، دار الكتب العلمية.

٥٧- النكت والعيون: أبو الحسن علي بن محمد الماوردي (ت٥٠٥ه)، تحقيق السيد بن عبد المقصود، بيروت، دار الكتب العلمية.

