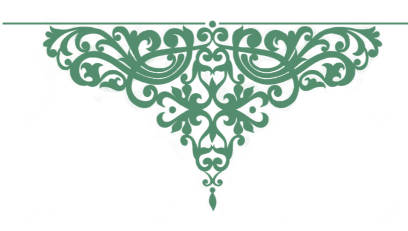


# دراسة نقدية في مراسلات ابن القصيرة السلطانيات انموذجا









Journal Homepage: http://studies.africansc.iq/ ISSN: 2518-9360 (Online) ISSN: 2518-9271 (Print)

# دراسة نقدية في مراسلات ابن القصيرة السلطانيات انمو ذجا

# د. أكرم كريم عبد الله كلية الامام الكاظم الشلا للعلوم الاسلامية الجامعة

#### ملخص البحث: تاريخ الاستلام:

7.78/8/40

تاريخ القبول:

7.78/8/4.

تاريخ النشر:

7.75/7/1

### الكلمات المفتاحية:

التقاليد الفنية، السلطانيات، الوظيفة التاريخية، البلاط، جماليات التعبير.

المجلد الثاني العدد (١٥) ذي القعدة - ١٤٤٥ هـ حزيران ٢٠٢٤م

أن الرِقاع والترسيلات التي كتبها ابن القصيرة - السلطانيات على وجه التحديد - لا تحمل قيمةً أدبيةً فحسب، بل قيمةً تاريخية أيضاً، لأنها عملت بها تحمله من أخبار وإخبار عن تدهور الحالة السياسية على أثر انقسام الدولة الأندلسية إلى دويلات صغيرة -عصر ملوك الطوائف والمرابطين - على إضاءة فترةٍ مهمةٍ للحياة الأندلسية، والتقلبات السياسية الكائنة في ذلك العصر، باسلوب بلاغى رصين مفعم بجماليات التعبير، تتضح من خلالها الخصائص الفنية العامة للنثر في تلك الحقبة الأدبية المهمة، وهذا ما سيعمل عليه البحث، كما تبدو فيها المرجعيات التاريخية جليةً واضحةً عبر ذكره فيها لشخصيات تاريخية حقيقية لا تخرج عن الواقع التاريخي بأي حالٍ من الأحوال، هذا الالتصاق الشديد بالواقع نتلمسه عبر ما قام به من تمثيل الأحداث في تلك الرقاع النثرية.

# A critical study of Ibn al-Qasir's correspondence Bowls are a model

# Dr. Akram Karim Abdullah Imam Al-Kadhim University College of Islamic Sciences

**Received:** 

25/4/2024

**Accepted:** 

30/4/2024

**Published:** 

1/6/2024

### **Keywords:**

artistic traditions, Al\_ Sultaniaat, the historical function, the court, beauty of expression.

# Journal of African Studies

volume (2) Issue (15) Dhul Qa'dah 1445 H

#### **Absrract**

The Patches (AL-Riqaa) and scripts which were written by Ibn-Al-Qaseera and Specially (AL-Sultaniaat) have just not literary value but historical value as well. These Patches (AL-Riqaa) and Scripts told the news and the news of the political collapse when the Andalusian state divided into small states at the age of creeds Kings lightening on the period of Andalusian life and the chang-es that took place politically with rigid, rhetorical-style so fascinating in ex-pression. Through these scripts and patches, the general and artis-tic, characteristics to the prose can be clear in that period, so the historical fig-ures look quite transparent and explicit, This cohesion in reality can be clearly seen in Ibn - Al-Qaseera's prose patches showing the events

تمهيد

إذا كان الشعرُ من أهم فنون القول وأعلاها، وهو صاحبُ الهيمنةِ الأدبية شرقاً وغرباً لِا يتمتع به من تأثير في النفوس، عزز ذلك طبيعة الإنسان العربي الفطرية والموهبة التي حباه الله من معرفةٍ أدبيةٍ، ولغةٍ فصيحةٍ، وآذانٍ مُوسيقيةٍ استعذبت الشعرَ، والعرب أصحابُ حافظةٍ قويةٍ، وهم للشعر أحفظ منهم للنثر، لذا هيمن الشعر بشكل مطلق على جانبي الحياة السياسي والاجتماعي، وهذا ما يفسّرُ تعدد أغراضه، وعلى الرغم من هذه الهيمنة الأدبية المطلقة للشعر في الثقافة العربية، كان النثر - على الدوام - محط اهتهام الأدباء والكتاب، وبمختلف انواعه وموضوعاته، ولا سيها كتّاب البلاط، حتى وصِفَت هذه الفترة - القرن الخامس والسادس الهجريين- بالغناء الثقافي والأدبي على الرغم من الضَعف السياسي الذي مُنِيت به البلاد بانقسامها إلى دويلاتٍ عديدةٍ، لأنَّ البذرة التي وضعها الأمويون قد نضجت فيما بعد عهد الطوائف، وانقسام الدولة في عهد ملوك الطوائف جعل الأُمراء يتنافسون على تَزيين إماراتهم بالعلم والأدب كالذي حدث في المشرق عند انقسام الدولة العباسية بين فاطمية وحمدانية، الأمر الذي أعطى للنثر فرصة للظهور والازدهار الفني(١)، وخاصة فيها يتعلق بالمكاتبات والترسيلات والتوقيعات الديوانية (السلطانيات)، وهي مجموعة من الرسائل النثرية التي كتبها ابن القصيرة على لسان المعتمد بالله الى قائد الملثمين، ملك المغرب، يوسف بن تاشفين يشرح فيها ويفصل ما دار بينهم وبين الفرنجة بقيادة ملك الروم أذفونش بن فرذلند من المعارك الطاحنة، وكيف نصرهم الله عليه، ولما لهذه الرقاع من أهمية كبيرة وقيمة تاريخية فسنتناولها في هذا البحث الموجز لنستجلى مكامن الحسن وجماليات التعبير فيها، فضلا عن تقصى خصائص النثر في تلك الفترة من خلال هذه الرقاع النثرية، التي ذكرها ابن بسام الشنتريني في ذخيرته، كما أنَّ دراستها تعطي انطباعاً عن حالة السياسة والأدب والمجتمع الأندلسي، لذلك سيُقسَّم البحث أقساماً متعددة لا ترقى إلى المباحث وإنها

<sup>(</sup>١) ينظر، ملامح التجديد في النثر الفني، د. مصطفى السّيُّو في، ص ٣٢١.

تبقى هكذا عنوانات ثانوية أو مناصات كما يقول عبد الحق بلعابد(١).

# ابن القصيرة في سطور

هو أبو بكر محمد بن سليمان الكلاعيُّ الإشبيليُّ الوَلْبيّ الأندلسيّ، لعل مولدِه كان نحوَ (٤٢٠ هـ) (١٠٢٩ م)، نشأ ابن القصيرةِ في دولةِ المُعْتَضِد بن عبّادٍ (٤٣٤ – ٤٦١ هـ) ثمّ بَقِيَ عند المعتمد ونُكِبَ مَعَه، سنة ٤٨٤ هـ (١٠٩١ م)، ولكنّ يوسفَ بنَ تاشفينَ عادَ فقرَّبهُ وضمَّهُ إلى كُتَّابه، فانتقل إلى مراكش وبَقِيَ فيها إلى أنْ تُوُفِّي سَنَةَ ( ٥٠٨ هـ) (١١١٤م - ١١١٥ م)(٢)، وهو (جمهور البراعة وبقية أئمة الصناعة، وعذوبة اللسان العربيّ، وسويداء قلبِ هذا الإقليم الغربيّ، بحرُ علم لا ينزح، وجبلُ حلم لا يُزَحْزَح، كاتب بارع، وجامع لشتى العلوم والفنون)(٣). وهذه شهادة واشادة من ابن بسام الذي اورد ترجمته في ذخيرته، وثمة شهادات أخرى ادلى بها الكثير ممن ترجموا له، وإشادات تنبى عن اعجابهم به وبنثره وبعلمه، كما تؤكد تفوقه على أهل زمانه، وذياع صيته، في كتابة الرسائل والرقاع والتوقيعات النثرية، من ذلك ما قاله الفتح بن خاقان المتوفى( ت٥٢٩٥): (غرة في جبين الملك، ودرة لا تصلح الا لذلك السلك، باهت به الأيام، وتاهت في يمينه الأقلام، واشتملت عليه الدول اشتهال الكهام على النور، وانسر بت اليه الأماني انسر اب الغمام ال النور)(٤)، كما ذكره العمري، ابن فضل (ت ٢٤٩ه) فقال: (ابن القصيرة ذو يد ليست بالقصيرة ... كان فرقد تلك السماء، وفرد تلك الاسماء، مقدما في ذلك الجيل، مقلدا دونهم بالجميل)(٥)، كما ذكره ابن بشكوال (٥٧٨٥) في صلته، والقفطي (ت٦٤٦هـ) في مصنفه حول الشعر والشعراء، وغيرهم الكثير من علماء زمانه ومن تلاهم، وهي شهادات تؤكد تفوقه وعلو شأنه، فضلا عن المكانة التي يحظى بها في

<sup>(</sup>١) ينظر :عتبات، جيرار جينيت من النص إلى المناص، عبد الحق بلعابد، ص٤٣ - ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب العربي، عمر فرّوخ، ج٥، ٥٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) الذخيرة في محاسن اهل الجزيرة، علي بن بسام الشنتريتي، مج٢، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٤) قلائد العقيان، ج١، ص ٣٠٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) مسالك الابصار، ج١٢، ص٣٠.

البلاط، والمرحلة التاريخية المهمة من حياة الامة، والأزمة التي مرت بها في تلك الحقبة.

صياغة الرقعة النثرية

البدء والختام:

ما أنْ يُمعِن الباحثُ النَظرَ في مُفتَتَح الرُّقاع و الترسيلات النثرية حتى يتلمس أو يدرك سمةً عامةً للنثر الأندلسي في تلك المرحلة، رسائله وكتبه، التي تكاد تخلو من الاستفتاح بالحمد لله والصلاة على رسوله، وهنا يتجلى وجه الاختلاف بين الاندلسيين وبين كتَّاب المشرق الذين درجوا فيه على افتتاح كتبهم وخطبهم بالبسملة والحمد والصلاة، حتى أصبحت عادةً وتقليداً لايتخطاه كاتب، ومن يفعل فخطبته تسمى (البتراء) كخطبة زياد بن أبيه لأنها لم تفتتح بالبسملة والحمد(١)، ولم يعبأ الأندلسيون بالعادات المتبعة في كتابة الرقاع والرسائل النثرية، فجاءت في أغلبها خاليةً من تلك الافتتاحيات وكانوا يَلِجونَ إلى موضوع الكتاب مباشرة، لأن وظيفة الرقاع مركبة ( تاريخية / جمالية) تنم عن حاجة المجتمع آنذاك الى تأرخة أحداث المأزق الاجتماعي والسياسي الذي يعيشه إثر انقساماته وتفرقه في تلك الفترة، وعلى هذا المبنى تتراجع الوظيفة الجمالية التي عنى بها أهل الشرق في هذا الباب أولاً، وكسر الافق الثقافي المهيمن، بل العمل على تبديله أو تجديد اسلوب الكتابة النثرية بها يبرّز شخصية الكاتب الاندلسي من خلال تجديد الخطوط العامة المتبعة في هذا اللون من الأدب ثانياً، ثم ان هنالك مسألة اخرى، نفسية اكثر منها فنية، وهي اشعار المتلقى بها تمر به البلاد وشُعوبها وشِعابها جراء الحروب والفرقة والانقسام، مما يستجلب انتباه المتلقى ليقف ذهنيا على تلك الضفاف المحتدمة، يعيش مشاعر الرعب والقتل والسبي والانكسار والهزيمة، كما يعيش الفرح والنصر وغيرها من المشاعر، وهذا لغاية عامة في الأدب وهي إثارة اهتمام المتلقين، وفي الرقاع النثرية خاصة، وهي استجلاء الهمم والحث على تقديم المساعدة في تلك الظروف الراهنة بما يسلط الضوء على نبذ التفرق والانقسام، والتشجيع على الوحدة في مواجهة صروف الدهر، من ذلك ما كتبه من رقعةٍ وردت على الجناح بهزيمة

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين، الجاحظ، ج٢ ص٤٦.

الطاغية اذنفوش (١٠) قَصَمَهُ الله، يوم الجمعة المشهور، الذي أباد الله فيه عَبَدة الطواغيت على يَديْ أمير المسلمين وناصر الدين أبي يعقوب يوسف بن تاشفين، رحمه الله تعالى قال فيها: ((كتَبَثُ صَبيحة يوم السبت الثالث عشر من رجب، وقد أعز الله الدين، وأظهر المسلمين، وفتح لهم بفضله على يَديْ مَسْعانا الفتح المبين، بها يسر الله في أمسه وسنّاه، وقد سبحانه وقضاه، من هزيمة أذفونش بن فرذلند، أصلاه الله إن كان طاح - الجحيم، ولا أعدمه - إن كان أمهل - العيش الذميم، كها قنّعه الخزي العظيم، وإتيان القتل على أكابر رجاله وحماته، وأخذ النهب في سائر اليوم والليلة المتصلة به الى جميع محكلاً ته، وحضور العدد الوافر بين يدي من رؤوسهم، ولم يحتز منها إلا ما قرب، وامتلاء الأيدي ممّا قبض ونهب، واتخذ الناس هاماتهم صوامع يؤذنون عليها، ويشكرون الله تعالى على ما صنع فيها، والتتبع بعد في آثارهم، وتمادي الطلب من وراء فرارهم ؛ والذي لا مرية فيه أن الناجي منهم قليل، والمفلت من سيوف الهند بسيوف الجوع والبعد مقتول، ولم يصبني بحمد الله إلا جرح أشوى، وعنت رغب حُسن المال عندي وزكّى، فلا يَشْتَغل لك بذلك بال، ولا تتوهم فيه غير ما أشرتُ إليه، والحمد لله على ما صنع حق حمده، وهو بذلك بال، ولا تتوهم فيه غير ما أشرتُ إليه، والحمد لله على ما صنع حق حمده، وهو أهل المزيد الذي لا يرجى إلا من عنده)) (١٠).

أنَّ هذه الرقعة وان خليتْ مِنَ المفتتح إلا أنّها وفي الثلاثة الأسطر الأولى تبوح بمعنى الحمد والشكر على النصر الذي يسره الله للمسلمين على يَدَيْ قائِدهم يوسف بن تاشفين وذلك واضح جلي في قوله: (فتح لهم بفضله، بها يسَّر الله، وقدَّر سبحانَهُ وقضاه) فهذه عبارات تدل على الشكر والإقرار بفضل الله تعالى والذي حصل هو أنَّ الكاتب قدم قوله: (كَتَبتُ صَبيحة يوم السبت الثالث عشر من رجب) فهو يكتب ليؤرخ حادثة مهمة وهي هزيمة أذفونش على يد المسلمين، ووظيفة الرقعة هنا هي وظيفة تاريخية، فثمة علاقة وطيدة بين النثر والتاريخ، لاتصاله بالخبر، والكاتب يعمل على توثيق وقائع واحداث تاريخية جرت بالفعل في الزمان، مما يحيل الى فهم خصوصية هذه الرقاع النثرية

<sup>(</sup>١) ينظر تاريخ الاسلام ووفيات المشاهير الاعلام، الذهبي، ج٣٣/ ٢٦٦ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) الذخيرة، مج٢، ص١٤٩.

والظروف التي نشأت فيها والحالات الخاصة التي كتبت من أجلها، كما إن (بساطة الأندلسيين وبعدهم عن التكلف والتعقيد يعد سبباً من أسباب الدخول في الموضوع ما الأندلسيين أرادوا التفوق على المشارقة بالخروج من التقاليد الكتابية التي التزم بها إخوانهم في المشرق ومنها هذا التقليد الاستفتاحي الذي لم تخل منه رسالة واحدة من الرسائل المشرقية مهما اختلف موضوعها وتنوع غرضها) (٢٠)، ولم تخل الخاتمة من الحمد فقد كان يختتم فصول الرقع النثرية التي يكتبها بالحمد لله ولو ضمناً ومنها ما كان الحمد فيها صريحاً كقوله: (ونَحمَدُ الله على ما يسَّر من هذا الفتح الجليل وسناه، وَمَنَحَهُ من هذا الصنع الجميل وأولاه) (٣) وقوله في الأخرى: (والحمد لله على ما صنع حقَّ حمدِه، وهو أهْلُ المزيدِ الذي لا يُرجى إلاً من عنده) (١٠).

### الدعاء بالجمل المعترضة

جاء في (تهذيب اللغة) لأبي منصور محمد بن احمد الأزهري (ت ٣٧٠هـ)، «يقال اعترض الشيء، إذا مَنَع، كالخشبة المعترضة في الطريق تمنع السالكين سلوكها. واعترض فلانٌ عِرضَ فلانٍ، إذا وقع فيه وتنقّصه في عرضه وحَسَبه. ويقال اعترض له بسهم، إذا أقبل به قُبْله فأصابه. واعترض الفرسُ في رَسَنه، إذا لم يستقِمْ لقائده». (٥)

أما اصطلاحا: فقد عرّفه أبو هلال العسكري (ت٥٩٥هـ) بأنه: » اعتراض كلام في كلام لم يتم، ثم يرجع إليه فيتمّه »(٢٠)، وتبرز هذه الخصيصة في رسائل النثر الأندلسي

<sup>(</sup>١) النثر الأندلسي في عصر الطوائف والمرابطين ،حازم عبد الله خضر، ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>٢) النثر الأندلسي في عصر الطوائف والمرابطين، ص٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) الذخيرة، مج٢، ص١٥١.

<sup>(</sup>٤) الذخيرة، مج٢، ص١٤٩.

<sup>(</sup>٥) تهذيب اللغة، مادة عرض، وينظر معجم مقاييس اللغة.

<sup>(</sup>٦) كتاب الصناعتين الكتابة والشعر/ ٤٤١. وينظر: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده ٢/ ٤٥، و المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ٢/ ١٦٣.

بشكل عام وهي عادة ما تكون -الجمل الدعائية- عبارات متضمنة دعاء بدوام النعم على المرسل إليه أو المُتَحَدَّث عنه في جنبات الرسالة أو الرقعة النثرية، أما الجمل الإعتراضية التي تأتي بين ثنايا الكلام فهي غالباً ما تكون جملاً تحمل معاني الدعاء أيضا، وان نظرة سريعة لنهاذج من النثر الاندلسي يتضح من خلالها خلو الرسائل الدينية من هذا النوع من الجمل بشكل مطلق وذلك يعود لأمور الاول: انها خطاب موجه الى الجماعات وليس لفرد معين، والثاني ان هدفها الاساس هو اقرار القواعد والاصول لموضوعات ومعاني مختلفة تتعلق بتثبيت الحقائق او الفرائض الدينية، أما الامر الثالث: ان وجود الجمل الدعائية المعترضة من عدمه مرتبط بالغرض الاساس الذي من اجله كتبت الرسالة النثرية، فرسائل الديوان التي تتضمن عزل الولاة وتوليتهم، ومخاطبة المتمردين على السلطة ... وغيرها لاحاجة لتضمينها جملا دعائية معترضة لانها غالبا ما تتضمن اوامر ونواهي صادرة من السلطة العليا للدولة، في حين تزخر رسائل الشفاعة والاستغاثة والتعازي وما يرتبط مذه الموضوعات من ذم ومدح، والدعاء بالويل والثبور على الأعداء، والبركات والخير لولاة الأمر وبلادهم المحروسة، ومكاتبات ابن القصيرة تحفل بعدد غير قليل من الجمل الاعتراضية المتضمنة معنى الدعاء من ذلك قوله في شرح جمل الفتح الذي منَّ الله به على المسلمين ونصرهم على عدوهم وهو قوله: ( وقد علم ما كنا قبل مع عدو الله اذفونش بن فرذلند، قصمه الله، من تطأطئنا واستعلائه، وتقامئنا وانتخائه، وأنا لم نجد لدائه دواء، ولا لبلائه انقضاء، ولا لمدة الامتحان به فَناء، إلى أن سنَّى الله تعالى من استصراخ أمير المسلمين وناصر الدين، أبي يعقوب يوسف بن تاشفين، معقلي الأحمى - أيده الله - ما اسنى، وأدنى من نأى دياره ما أدنى، فلم أزل اصل بيني وبينه بالأسباب، وأستفتح إلى ما كنتُ أتخيل من نصره الأبواب، إلى أن ارتفعت الموانع قِبَلَهُ، وانتهجت السبل القصية له؛ ثم أجاز - على بركة الله وعونه - يريش ويبري، وصار بعدُ قُدُماً يَخْلُقُ ويفري، ويتبع وجوه الحزامة كيفها اتجهت ويستقرى، وأنا أنجده بوسعى، وأسعده على حسب ما يطيقه ذرعى، إلى أن صرنا معشر الحلفاء ببطليوس - حرسها الله - واتفق رأينا بعد تشاور على قصد قورية

- حرسها الله - وسمع العدو - لعنه الله - بذلك، فصمد من مُحتَشَدِه إليها في جيوش تملأ الفضاء، وتسد الهواء، وتمنع أن تقع على ما تحت راياته ذكاء، قد تحصنوا بالحديد من قرونهم إلى أقدامهم، واتخذوا من السلاح ما يزيد في جرأتهم وإقدامهم، ولما أشرف على جنابها، ولسنا بها، ودنا من أعلامها، ولم يتجه لنا بعدُ ما أردنا من إلمامها، دعاه تعاظمه إلى مواجهة سبيلنا، وحمله نفجه وتهوره على السلوك في مدرج سيولنا)(١)، فقوله: (قصمه الله)، و(أيَّدَهُ الله، على بركة الله وعونه، حرسها الله، بحمد الله)(١) فهذا الجزء من الرقعة النثرية، زاخر بجمل الدعاء الإعتراضية التي تعد (من أساليب التعبير الأدبي لدى أدباء العرب في المشرق والأندلس، وهو أصل تقوم عليه الرسائل النثرية في شتى الأغراض والموضوعات، وكأنه أصبح من مقومات الكلام ومتطلبات التخاطب)(١).

### الإطناب

هو زيادة اللفظ على المعنى لفائدة، أو هو تأدية المعنى بعبارة زائدة عن متعارف أوساط البلغاء لفائدة تقويته وتوكيده (٤) كقوله تعالى: رَبِّ إنِيَّ وهنَ الْعظمُ مني واشتعل الرَّأسُ شَيْباً (٥)؛ أي كبرتُ، وقد اهتم النقاد والبلاغيون بهذا الاسلوب ايها اهتهام فضعوا له القواعد وفصلوا فيه القول تفصيلا، فهذا ابو هلال العسكري يذكر حجة أهل الإطناب في الكلام فيقول: ((المنطق انها هو بيان، والبيان لا يكون الا بالاشباع، والشفاء لايقع الا بالإقناع، وأفضل الكلام ابينه، وابينه اشده احاطة بالمعاني، ولا يحاط بالمعاني احاطة تامة إلا بالاستقصاء، والإيجاز للخواص، والإطناب مشترك فيه الخاصة والعامة، والغبي والفطن، والريض والمرتاض، ولمعنى ما أطيلت الكتب السلطانية والعامة، والغبي والفطن، والريض والمرتاض، ولمعنى ما أطيلت الكتب السلطانية

<sup>(</sup>١) الذخيرة، مج٢، ص١٤٩ - ١٥٠ .

<sup>(</sup>٢) الذخيرة، مج٢، ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) النثر الأندلسي، ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٤) المثل السائر، ابن الاثير، ج٢/ ص١٢٨، وينظر: الجامع الكبير، ١٤٦.

<sup>(</sup>٥) سورة مريم، آية ٤.

في افهام الرعايا))(() وهذا ما تتميز به الرقاع النثرية من حيث البناء الشكلي، وعامة النثر الأندلسي قد اتسم بهذه الصفة لأنه يميل إلى بسط القول وتفصيل المعاني في جمل عديدة وعبارات متنوعة، الأمر الذي يدفع إلى التأمل والنظر في أسباب هذه السمة، فحرص الكتّاب عليها راجع إلى البساطة والسهولة في عرض الأفكار بشئ من التفصيل والإيضاح مجانيين بذلك الإيجاز والتعقيد، ليحققوا الغرض المنشود من وضع القطعة النثرية والوظيفة التاريخية التي تضطلع بها تلك الرقاع النثرية، والكاتب فيها كتب من قطع نثرية قد مال إلى الإطناب في توصيف الجيش وكيفية اندحار العدو وانحساره وتقهقره منكوس الرايات (٢) إلى بلاده، حيث يقول: فدنونا إليه بمحلاً تنا – نصرها الله وتقهقره منكوس الرايات و أطللنا عليه براياتِنا حتى كِدْنا نركزُها بفِنائِه، ورأى – لعنه لله – ما اعتمدناه من إصغاره وإخزائه، فأجمع مضطراً على اللقاء، وقدَّم بعض أخبيته دَهِساً في الرقعة التي كانت بيننا على صغرها من بساط الفضاء ... (٣)، فقد حوت هذه المقطوعة جملة وافرة من الجمل المترادفة والمكررة المعنى، التي أراد بها الكاتب تأكيد معاني النصر له ولجيشه على الطاغية أذفونش بن فرذلند، كما أنَّ رغبة الكتاب الأندلسيين في منافسة كتاب المشارقة بل التفوق عليهم كان دافعاً باعثاً إلى أن يكتبوا بهذا الشكل في التعبير عن المعاني والأفكار و تفصيل الوقائع للشعور بلذة الانتصار.

# الاقتباس من القرآن الكريم

الاقتباس: تضمين النثر أو الشعر شيئا من القرآن الكريم، أو الحديث النبوي الشريف، من غير دلالة على انه منها ويجوز ان يغير في الاثر المقتبس قليلا، ومن امثلة ذلك قول البحترى: نعمى من الله اصطفاه بفضلها والله يرزق من يشاء ويقدر.

<sup>(</sup>١) كتاب الصناعتين، ص١٨٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: النثر الأندلسي في عصر الطوائف والمرابطين، ص ٣٧٧.

<sup>(</sup>٣) الذخيرة، مج٢،١٥٠٠ .

فقد ضمن الشاعر بيته آية من القران الكريم (يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ)(١)، وكذلك قول ابي جعفر الاندلسي: لا تعاد الناس في اوطانهم قلما يرعى غريب الوطن

وإذا ما شئت عيشا بينهم خالق الناس بخلق حسن

اشارة الى الحديث الشريف (٢)، ولقد حرص ابن القصيرة في كتاباته ورقاعِه النثريّة على الاقتباس والتضمين من القرآن الكريم، غير أنه لم يقتبس نصاً بألفاظه، بل عمد إلى اقتباس المعاني دون الألفاظ، ولكن ما أن نقرأ له حتى نشعر أنا نقرأ معنى من معاني القرآن الكريم وذلك واضح في رقاعه النثرية ومنه قوله (( وموعد الجزاء غداً وانه لقريب ))(٣)، فإنّ هذا المعنى مقتبسٌ من قوله تعالى: ((الله الذي أَنْزَلَ الْكِتَابَ بالحُقِّ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَة قَرِيبٌ))(٤) وهذه الخصيصة في النثر بشكل عام والنثر بالخصِّ ومغربيّه في الأندلسي بشكل خاص، بل في الأدب بصورة عامة شعره ونثره مشرقيّه ومغربيّه في مختلف المراحل، وبها أنَّ النثر الأندلسي هو نثر عربي أيضاً فلا يتوقع منه الخروج عن الموازين العربية، ثم إنَّ في الاقتباس معنى آخر: وهو بيان مقدار ثقافة الكاتب الإسلامية وقدرته على المهارة العالية وقدرته على المهارة العالية والمعتوبة الدامغة .

# الفواصل المسجوعة

تكمن جمالية لغة المنظوم والمنثور في زخرفة ألفاظها وهذا يتم من خلال الاستعانة بفنون البديع غالبا، ولا سيها السجع والجناس، وقد اعتنى الكاتب الأندلسي أيّها عناية في زخرفة ألفاظه ولا غرابة في ذلك فان العرب قد دأبوا على سجع الكلام منذ العصر الجاهلي ولمِا لَهُ مِنْ جَمَاليّةٍ فقد تضمن القرآن الكريم هذا المعنى، وقد جاءت بعض

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢١٢ و آل عمران: ٣٧ و النور: ٣٨ والشورى: ١٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الايضاخ في علوم البلاغة، الخطيب القزويني، ٥٧٨-٥٨٢.

<sup>(</sup>٣) الذخيرة، مج٢، ص١٦٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى، آية ١٧.

الفواصل القرآنية مسجوعة، وكذلك احتوت أعمال الأدباء والخطباء في العصور التالية، فقَعَدوا له حتى استوى فناً بذاته لما يتمتع به من أثر في تحسين القطعة النثرية وتزيينها باعتدال لا تجاوز فيه مما يضفي على القطعة النثرية جمالية وسحراً يَسْتَجلِبُ النظر ويسترعي الانتباه، وموطن السجع النثر، إلا أنه قد يقع في الشعر أحياناً، وهو: اتفاق فواصل الكلام في الحرف الأخير من دون تقيد بالوزن، وأفضله ما تساوت فقره، وله أضرب هي:

١- المرصع: ما اتفقت فيه ألفاظ إحدى الفقرتين أو أكثرها في الوزن والحرف الأخير، ومثاله قوله تعالى: (إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيمٍ)، حيث كل لفظة في الآية الأولى يقابلها لفظة في الآية الثانية على وزنها وفي الحرف الأخير. وسمي بالمرصع تشبيهاً له يجعل إحدى اللؤلؤتين في العقد في مقابلة الأخرى مثلها.

٢- المتوازي: وهو أن تتفق اللفظة الأخيرة من المقطع الأول، مع نظيرتها في المقطع الثاني، في اللفظ والحرف الأخير، كقوله تعالى: ( فِيهَا سُرر. سُرُرٌ مَّرْفُوعَةٌ وَأَكْوَابٌ مَّوْضُوعَةٌ)، فالسجع واقع بين اللفظتين (مرفوعة) و (موضوعة)، وهما متفقتان في الوزن والحرف الأخير.

٣- المطرف: وهو ما اختلفت فاصلتاه في الوزن، واتفقتا في الحرف الأخير، نحو قوله تعالى: (أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَدًا، وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا) وسمي مطرفاً لأنه خارج في التوغل في الحسن إلى الطرف بخلاف غيره، أو لأن ما وقع به التوافق وهو الاتحاد بين الفاصلتين إنها هو الطرف، وهو الحرف الأخير دون ما يعم وهو الوزن.

٤- أما المشطور (التشطير): وهو أن يكون لكل شطر من البيت قافيتان مغايرتان لقافية الشطر الثاني، وهذا القسم خاص بالشعر، كقول أبي تمام:

تدبير معتصم بالله منتقم لله مرتغب في الله مرتقب

حيث للشطر الأول قافيتان (معتصم ومنتقم رويهم حرف (الميم)، وللشطر الثاني قافيتان (مرتغب ومرتقب) قافيتهم حرف (الباء)، وهما مغايرتان للقافيتين في الشطر

الأول. ونلاحظ أن موطن السجع النثر، إلا أنه قد يقع في الشعر أحياناً. وفي القرن الخامس الهجري ازدهر الفن النثري فعمد الكتّاب في الأندلس إلى استعمال هذا الفن وركزوا على مواطن الجيّال فيه وأصبح لهم باعٌ طويلٌ في هذا المضمار، فلا نكاد نقرأ قطعةً نثريةً واحدةً تخلو من هذا الفن، بل أصبح من شرطها وشروطها، ولم يكن كاتبنا بخارج عن هذه النمطية في استعمال العبارات المسجوعة، من ذلك قوله: (... وكل ما سفك من دم وانتهك من محرم، واستهلك من ذمم، فإليك منسوب، وعليك محسوب، وفي صحيفتك مكتوب ... )(١)، فالفاصلتين الأولى والثانية تختتهان بحرف الميم، أما الباقية فهي تختتم بحرف الباء؛ وهي فواصل موحدة تنسجم مع الطبع والذوق، كما إنها أسجاع لا تبدو ثقيلةً أو مستهجنةً على الرغم من كَثرتها وتواليها في حرفي الميم والباء وهكذا لو استعرضنا القطع النثرية الأخرى نجد نهايات الجمل فيها تحفل بالعبارات المسجوعة كقول ابن القصيرة: ( ولما أشرف على جانبها، ولسنا بها، ودنا من اعلامها، ولم يتجه لنا بعد ما اردنا من المامها، دعاه تعاظمه إلى مواجهة سبيلنا، وحمله نَفجُه وتهوره على السلوك في مدرج سيولنا)(٢)، والحقيقة أن ما تقدم يدل دلالة واضحة على ( أنّ العربيّ بذوقه الفطري وحسِّه الموسيقيّ يميل إلى السجع في الكلام، وبخاصة ما أتى من عفوَ الخاطرِ فإنْ لم يكن سجعٌ استعاض عنه بالمزاوجة، لقرب موقعها من موقعه على الأُّذن )(٣)، فابن القصيرة لم يتكلف في ايراد الفواصب المسجوعة بل كان ذلك كله عفو الخاطر، وهو ينم عن ثقافة الكاتب وامتلاكه ناصية اللغة وهذا ما يؤكده صاحب المعجب في معرض حديثه عن كاتبنا إذ يقول فيه انه: (أحد رجال الفصاحة، والحائز قصب السبق في البلاغة؛ كان على طريقة قدماء الكتاب من إيثار جزْلِ الألفاظ وصحيح المعاني من غير التفات إلى الأسجاع التي أحدثها متأخرو الكتاب، اللهم إلا ما جاء في

<sup>(</sup>١) الذخيرة، ص ١٦٠ .

<sup>(</sup>٢) الذخيرة، ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) الأدب العربي في الأندلس، عبد العزيز عتيق، ص ٤٢٩.

رسائله عفواً من غير استدعاء، من رأيت له عن المعتمد رسائل تدلّ على ما وصفته به)(۱) الجناس

يرتبط الجناس ارتباطاً وثيقاً بموهبة الكاتب وقدرته على تقديم ما من شأنه ان يفاجئ المتلقي فيحرك مشاعره (٢)، وهو أحد العناصر الجالية التي يعمد اليها الكاتب بأن يورد لفظتين متناغمتي الجرس والموسيقى حتى ليخيل للمتلقي انها تحمل معنى واحداً، لكنها ذات دلالتين مختلفتين، وهذا الاختلاف هو لون من الوان الخيال الذي لا يستطيعه إلا المُجيد من الكتاب والشعراء، وعلى هذا الاساس فان البلاغيين يميزون بين درجات الجناس المتعددة، التي منها ما يخلو من الاشارة لافتعال الكاتب إياه، ولم يترك مجيئه عفو الخاطر اذ ((لم يقنع باليسير الذي يسمح به الخاطر ))(٣)، فالخاطر هنا كلمة فاصلة بين ما يثير دهشة المتلقي واستغرابه فيجذب سمعه بها يحمل من الجدّة والطرافة، وبين ما سواه، كما يراد بها الخيال وما له من أثر في الخطاب، والذي يعد سبباً رئيساً في توليد الطاقات التعبيرية ووضعها في قوالب جمالية تجعل منها مجبة للنفس لاشتهالها على دواعي الانفعال واثره، مما يجعله ((غرة شادخة في وجه الكلام))(٤).

والجناس: تشابه لفظين في النطق واختلافهما في المعنى (٥)، كقوله تعالى: (يوم تقوم الساعة، يقسم المجرمون ما لبثوا غير ساعة) (٢)، وهذا ما يدعى بالجناس التام، وله أنواع كثيرة يضيق المقام عن ذكر تفصيلاتها. وهو من أدوات الزخرفة اللفظية والعناية بها، والذي لم يفت الكاتب الأندلسي تزيين كلامه به، وبفنون البلاغة، غير أنَّ العناية

<sup>(</sup>١) المعجب في تلخيص اخبار المغرب، عبد الواحد بن علي المراكشي، ص١١٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: منهاج البلغاء، حزم القرطاجني، ص٩٦٠.

<sup>(</sup>٣) سر الفصاحة، ابن سنان الخفاجي، ص١٩٦ او٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) المثل السائر، ابن الاثير، ج١/ ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: جواهر البلاغة، ص ٣٦٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الروم، آية ٥٥.

كانت تتوجه - كها يبدو - إلى العبارات المسجوعة أكثر من عنايتها بالجناس، إذ لم يحض الجناس بها حضي به السجع في تزيين فواصل الكلام في القطع النثرية إلاّ النزر اليسير كقول ابن القصيرة في رسالة كتبها إلى الفتح بن خاقان ومنها: (ولو أَنْفَقَت بِحَسْبِ الرِّتَب لما ضَرَبَتْ إلا عليك قِبابها ولا عَطَفت إلا عليك أثوابها )(۱)، وهذا الجناس يدعى (مطرفاً)(۲) كقوله تعالى: (ذلكم بها كنتم تفرحون في الأرض بغير الحق وبها كنتم تمرحون)(۳)، وهو نوع من أنواع الجناس غير التام ومن ذلك ايضا قول ابن القصيرة: (ليس فيكم زاجر، ولا منكم إلا غويٌ فاجر)(٤)، وقوله: (والعدو في كل ذلك ثَلِجُ الفؤاد، رابط الجأش، لا يرقبُ سنان دافع، ولا يبدو له سيف وضح مدافع)(٥)، وقوله: (واعلم أنَّ غائلتهم لا تُطفأ أبداً نائِرتُها، ولا يؤمنُ على حالٍ ثائِرتُها)(١)، في هذه الأمثلة من صور الجناس ما لا يخفى أنه جناس غير تام، وهي بصورةٍ عامة قليلة بالقياس إلى السجع، لا تكاد تتجاوز الثلاث صور في النص الواحد وتكون متباعدة الفواصل، وعلى كل حال فإن صور الجناس على قلتها في السلطانيات إلا أنها تبين مهارة الكاتب الأندلسي على التعبير وتأليف الصور الجناسية ليزيِّن بها قطعته النثرية .

### الخاتمة

إنَّ للإضطراب السياسي في عصر ملوك الطوائف والمرابطين أثراً إيجابياً يتمثل بإذكاء روح التنافس بين الأُدباء لِيشمروا عَنْ سَواعِدِهمْ، وتَنْدى أقلامهم بمداد عقولهم الخصبة، مستمدين ذلك من طبيعتهم الخلابة، فَسطّروا أروع القطع النثرية، متبارين في ذلك بحسن الصياغة، ولطافة التعبير، وتنوع الموضوعات في ميادين الحياة السياسية

<sup>(</sup>١) تاريخ الأدب العربي، ص٩٤.

<sup>(</sup>٢) جواهر البلاغة، ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، آية ٧٥.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الأدب العربي، ص ٩٤.

<sup>(</sup>٥) الذخيرة، مج٢/ ص١٥٧.

<sup>(</sup>٦) الذخيرة، مج٢/ ص١٥٧.

والاجتهاعية والثقافية.

لقد عمد ابن القصيرة إلى رسم لوحة فنية، تاريخية عسكرية في رقاعه النثرية، مُخلداً بذلك مشهد العصر السياسي الذي فني عمره فيه، مقدما لنا مثالاً واقعياً في مرجعيته التاريخية عن الضعف الذي ناب الأمة في تفرقها، والقوة التي هزمت أذفونش في تجمُّعها.

لم يتبع الكُتّاب الأندلسيون العرف المتبع في استفتاح الرسائل والكتب بها هو متعارف عليه من الحمد والصلاة شأن إخوانهم كتّاب المشرق، بل عمدوا إلى الدخول في الغرض الرئيس للقطعة النثرية مباشرة، وهي سمةٌ غالبةٌ على النثر الأندلسي، غير أنَّ القارئ يشعر بذلك الحمد في ثنايا القطعة النثرية، وفي خاتمتها كها رأينا ذلك.

امتازت السلطانيات بكثرة الجمل الاعتراضية المتضمنة معنى الدعاء، ويمكننا القول أن النثر الأندلسي يتمتع بهذه الصفة بشكل عام والجزم بألّا وجود لقطعة نثرية واحدة تخلو من هذه الصفة في النثر الأندلسي .

سهولة الألفاظ و وضوح المعاني والابتعاد عن الغريب، وعدم التكلف والتعقيد في صياغة العبارات.

ميل الكاتب إلى التفصيل وبسط القول وتوضيح المعنى بأكثر من عبارة مستعيناً على ذلك بالإطناب لتوكيد المعنى وتثبيته وعرض الأفكار بوضوح.

الاقتباس من القرآن الكريم سمة عامة في فن النثر غير أنَّ ابن القصيرة كان مقلاً في الاقتباس من آي الذكر الحكيم مخالفاً بذلك خصائص النثر في عصره.

السجع سمة كانت لدى الكاتب مقبولة مستساغة تميل إلى الطبع، ولا تصل إلى حد الصنعة والتكلف، وقد بلغت من الكثرة حتى لا تكاد تجد فاصلتين مختلفتين، وهذا ما لم نجده في سمة الجناس فهى قليلة في قطعه النثرية وما ورد منها فهو جناس ناقص.

# المصادر والمراجع:

١- الأدب العربي في الأندلس، عبد العزيز عتيق، دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٧٦م.

٢- الايضاح في علوم البلاغة، جلال الدين محمد بن عبد الرحمن المعروف بالخطيب القزويني (ت٧٣٩هـ)، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، د.ط، الشركة العالمية للكتاب، ١٩٨٩م.

٣- البيان والتبيين، ابي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت٥٥٥هـ)، تحقيق عبد السلام هارون، القاهرة، مكتبة الخانجي، ط٥،٥٨٩١م.

٤- تاريخ الأدب العربي، عمر فرُّوخ، ١٤١٩ هـ - ١٩٩٨ م. دار العلم للملايين ،الطبعة الأولى، ۱۹۸۲م.

والأعلام، للحافظ المؤرخ شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت٧٤٨ه) تحقيق: الدكتور عمر عبد السلام تدمري، ١٣٧٢هـ ١٩٥٣م. دار الكتاب العربي، بيروت، ط٣، ١٩٩٤م

٦- تهذيب اللغة، لأبي منصور محمد

بن أحمد الأزهري، حقّقه وقدّم له: عبد السلام هارون، راجعه: محمد على النجار، د.ط، د.ت.

٧- الجامع الكبير في صناعة المنظوم من الكلام والمنثور، ضياء الدين بن الاثير، تحقيق: د. مصطفى جواد وجميل سعید، بغداد ۱۳۷۵ه – ۱۹۵۲م.

٨- جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع ،أحمد الهاشمي، ط١٢، ١٩٦٠م

٩- الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، لأبي الحَسَن عليّ بن بَسَام الشَّنْتَريني، تحقيق: سالم مصطفى البدري، دار الكتب العلمية / بيروت – لبنان ،الطبعة الأولى

١٠- سر الفصاحة، للأمر أبي محمد عبد الله بن محمد بن سعید بن سنان ٥- تاريخ الاسلام ووفيات المشاهير الخفاجي الحلبي (ت٢٦٦هـ)، صححه وعلق عليه: عبد المتعال الصعيدي، د.ط، مكتبة ومطبعة محمد علي صبيح وأولاده،

١١- عتبات، جيرار جينيت من النص إلى المناص، عبد الحق بلعابد، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، الطبعة الأولى،

۸۰۰۲م.

17- العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، تأليف: أبي علي الحسن بن رشيق القيرواني الأزدي، حققه وفصّله وعلّق حواشيه: محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الجيل للنشر والتوزيع والطباعة، بيروت، ط٤، ١٩٧٢م.

١٣ - القرآن الكريم.

۱٤ قلائد العقیان ومحاسن الأعیان،
 الفتح بن خاقان (ت۵۲۹ه)، تحقیق:
 الدكتور حسین یوسف خربوش، مكتبة
 المنار، الأردن، ط۱، ۱۹۸۹م.

10 - كتاب الصناعتين الكتابة والشعر، تصنيف: أبي هلال الحسن بن عبدالله بن سهل العسكري، حققه وضبط نصّه: مفيد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ١٩٨٩م.

17 - لسان العرب، جمال الدين الفضل المعروف بابن منظور (ت٧١١هـ)، تصحيح: أمين محمد عبد الوهاب ومحمد الصادق العبيدي، ط٣، دار احياء التراث الاسلامي ومؤسسة التاريخ العربي، بيروت، لبنان، د.ت.

۱۷- اللغة والعصر ضمن كتاب اللغة العربية آراء ومناقشات، ابراهيم اليازجي، القسم الأول، قضايا وحوارات النهضة العربية ۲۷، ط۱، دمشق، منشورات وزارة الثقافة، ۲۰۰٤م.

11- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تأليف: ضياء الدين نصر الله بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم ابن الأثير الجزري، حققه وعلّق عليه: الشيخ كامل محمد محمد عويضة، منشورات: محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٨م.

19 - مدخل الى البلاغة العربية، يوسف ابو العدوس، دار المسيرة للنشر، عمان، ٢٠١٠م.

• ٢- مسالك الابصار في ممالك الأمصار، لابن فضل الله العمري الأمصار، لابن أحمد بن يحيى (ت ٧٤٩ه)، تحقيق: كامل سلمان الجبوري، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٠١٠م.

۲۱ المعجب في تلخيص اخبار المغرب،
 عبد الواحد بن علي المراكشي (ت٧٤٧٥)،
 وضع حواشيه: خليل عمران المنصور، دار
 الكتب العلمية، بيروت، ط١٤١٩، ٥

۱۹۹۸م.

77- معجم مقاييس اللغة، تأليف: أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا الرازي، وضع حواشيه: إبراهيم شمس الدين، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٩م.

۲۳ ملامح التجديد في النثر الفني خلال القرن الخامس الهجري، د. مصطفى
 محمد احمد علي السيُّوفي، دار عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٥م،

75- منهاج البلغاء وسراج الادباء وسراج الادباء وسراج الادباء، أبي الحسن حازم القرطاجني (ت٦٨٤هـ)، تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، د.ط، دار الكتب الشرقية، د.ت

٢٥ النثر الأندلسي في عصر ملوك الطوائف والمرابطين، حازم عبد الخضر،
 وزارة الثقافة والإعلام،١٩٨٠م.