# مفهوم العامل الخلقي في الاقتصاد الإسلامي

**△ッ**╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱ッ╱

أ.د.شكري ناصر عبد الحسن م.م.شاكر وادي جابر الاسدي جامعة-البصرة التربية للعلوم الانسانية قسم التاريخ

#### اللخص

إنَّ التفحص والتدقيق في مفهوم العامل الخلقي في الاقتصاد الإسلامي يضعنا أمام حقيقة واقعية مرتبطة بالرعاية والحرص على الإنسان، وهذه الحقيقة نابعة من المصدر التشريعي وأحكامه الإلهية التي لا يمكن أن ينظر اليها بأي حال من الأحوال على أنها أحكام آنية تتعامل بالزيادة والنقصان والاسلوب الكمي، وإنما تتعامل مع المبدأ الضامن لتحقيق الكرامة الإنسانية بعيداً عن التقدير والمحاصصة للوصول الى العدالة برمزيتها التي تؤدي الى تنوعها وتعددها.

الكلمات المفتاحية: مفهوم، العامل، الخلقي

## The concept of the Moral Factor in Islamic Economy

Prof. Dr. Shukri Nasir Abdul Hassan
Assist. Lect. Shaker Wade Jabir AL-Aside
University of Basra -College Education for Human Sciences
Dept. History

#### **Abstract**

An adequate analysis of the concept of the moral factor in Islamic economy can clarify a realistic truth connected to caring about the human being. This truth stems from the legislative resource and its divine provisions that cannot be considered as temporary provisions dealing with increase, decrease or quantity. Rather, it deals with the principle of realizing the human dignity away from guessing, estimation, or allocation in order to apply the concept of justice in all its kinds and varieties.

**Key words: Concept, Factor, Mora** 

# المبحث الأول المفهوم والمعنى

### ١ - المعنى اللغوي

الخُلق بسكون اللام وضمهًا السجية (١)، وبالضمتين تعني السجية والطبع والمروءة والدين (٢)، وحقيقة الخُلُق أنّه وصف لصورة الإنسان الباطنة، وأوصافها، ومعانيها المختصة بها، والجمع أخلاق (٣)، قال الماوردي: "وحقيقة الخُلُق في اللغة هو ما يأخذ الإنسان به نفسه من الأدب يُسمَّى خُلُقًا؛ لأنه يصير كالخِلْقة فيه، وأما ما طبع عليه من الأدب فهو الخيم (بالكسر): السَّجيَّة والطبيعة، لا واحد له من لفظه، فيكون الخُلُق الطَّبع المتكلَّف، والخيم الطبع الغريزي "(١)، وقد أوضح ذلك الأعشى في شعره فقال:

وإذا ذو الفُضول ضَنَّ على المو له وعادت لخيمِها الأخلاق له وعادت لخيمِها الأخلاق

أي: رجعت الأخلاق اللي طبائعها (٥).

ويرى الرَّاغب الأصفهاني أنَّ: "الخَلْقُ والخُلْقُ في الأصل واحد... لكن خص الخَلْق بالهيئات والأشكال والصور المدركة بالبصر، وخصَّ الخُلْق بالقوى والسجايا المدركة بالبصيرة" (٢٠).

أنَّ أهل اللغة فرقوا بين الخُلق المكتسب والغريزي، فالاستعداد الفطري موجود عند كل إنسان، والفطرة هي الدين، والأخلاق جوهر الدين و وروحه ، فالأخلاق الحميدة هي الصفات الطبيعية التي تكون مستقيمة ومتناسقة، على حين الصفات الذميمة هي أخلاق مكتسبة أصبحت وكأنَّها خُلِقَ ت مع طبيعة الإنسان، وأنَّ سوء الخلق إذا كان فطرياً فهذا يعارض قول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ حَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ عَقْوِيمٍ ﴾ (١)، فسوء الخلق إذن ليس من طبيعة الإنسان التي خلقه الله بها، وإنّما هي من الأخلاق المكتسبة تبدو وكأنها فطرية.

## ٢ - المعنى الاصطلاحي:

وضع الفلاسفة والمفكرون معاني عدة للخُلق فُعرف على أنّه عبارة عن هيئة راسخة في النفس، تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر، من غير حاجة إلى فكر وروية، بمعنى أنَّ الخُلق هو عبارة عن هيئة النفس وصورتها الباطنة تتكرر كلما حانت الفرصة، وأنَّ الخُلُق حسن و قبيح، فإنْ كان الصادر عنها فعلا عن النفس فعلا جميلا محمودا عقلا وشرعا، سُمِّيَ هذا الفعل خُلُقاً حسناً، وإنْ كان الصادر عنها فعلا قبيحا سُمِّيَ خُلُقاً سِبِّناً (^).

وعرفه ابن مسكويه قائلا إِنَّ الخُلُق حال للنفوس داعية إلى أفعالها من غير فكر ولا روية (٩)، أي من غير تردد او تأخير عن الوقت المناسب، لأنه صار عادة له يفعله تلقائيا من دون جهد ذهني، ومنها ما يكون طبيعيا من أصل المزاج، أي فطري يولد الانسان مجبولا عليه كالحلم والحياء، ومنها ما يكون مكتسبا بالعادة والتدرب والبيئة كالشجاعة والكرم (١٠)، وهذا يؤكد ما ذكرناه من أنَّ مخالفة الفطرة هي التي تؤدي إلى الابتعاد عن الخُلق.

إذا تأملنا التعريفات السابقة فإنَّنا نلاحظ أنَّها عامة لا تختص بالأخلاق الإسلامية فحسب، بل يدخل



مفيهوم العامل الخلقي في الاقتصاد الإسكوم

تحتهما كل خُلُق مهما كان فكر صاحبه أو عقيدته أو مبادؤه، وهذه التعريفات تمثل القواسم المشتركة بحسب المفهوم الإنساني العام بعيدا عن الاعتقادات.

وهنا يجدر بنا أن ندرس الأخلاق بحسب المفهوم الاسلامي، فقد عرّف بعض الباحثين الأخلاق في نظر الإسلام بأنّها عبارة عن "مجموعة المبادئ والقواعد المنظمة للسلوك الإنساني، التي يحددها الوحي، لتنظيم حياة الإنسان، وتحديد علاقته بغيره على نحو يحقق الغاية من وجوده في هذا العالم على أكمل وجه" (۱۱)، وهذا التعريف يحمل بين طياته إشكالات كبيرة تتعلق بالحسن والقبيح فهما ذاتيّان لا يحتاج الإنسان إلى وحي حتى يعرف القانون الإخلاقي من عدمه، وهذا ما يعتقد به الإمامية (۱۲)، نعم قد تكون هناك تشريعات وأحكام إلّا أنّها لا تحصي كل التفاصيل الخلقية لأنّ العقل حاكم قبل هذه الأحكام.

وعُرّف ايضا على أنه كلُّ ما يتصل بعمل المسلم ونشاطه، وما يتعلق بعلاقته بربه، وعلاقته مع نفسه، وعلاقته مع نفسه، وعلاقته مع غيره من بني جنسه، وما يحيط به من حيوان وجماد (١٣).

ويبدو ان هذا التعريف إجمالي لايمكن الاعتماد عليه؛ لأنَّ صفة العموم أدخلت حتى الجانب التشريعي الذي هو حكم قطعي ينظم الدين والفطرة، أمّا الأخلاق فهي اشبه بالملكة التي يصلها بعض الأشخاص، أي إنَّها مترسخة ولا تعد اكتسابية لوجود أساسياتها.

لذلك يمكننا أنْ نقول إِنَّ الأخلاق الإسلامية هي السلوكيات والصفات الفطرية الراسخة على وجه العموم، وكذلك التي دعا اليها الإسلام وأقرها وطالب بالتحلي بها وحذر من العمل بما يناقضها، لقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَلتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْكَانُولِمِنْ تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِينِ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ آيَلتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْكَانُولِمِنْ قَالِمُ مَينٍ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَيَلتِهِ وَيُولَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَيَلتِهِ وَلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّالِيلُولُولُلَّا الللللَّالِيلُ

## ٣- الخلق في القرآن والسنة

لم يختلف معنى الخلق في القرآن الكريم والسنة النبوية عن المعنى اللغوي والاصطلاحي، وقد أولى الاسلام اهتماماً كبيراً بالجانب الخُلقي كغيره من الجوانب الأساسية في شخصية الانسان المسلم، والقرآن الكريم هو كتاب دين وتشريع و عقائد وعبادات وهو في الوقت نفسه كتاب أخلاق ، وقد قسم الغزالي الاخلاق بعد أن حصر الآيات القرآنية التي تناولتها على قسمين رئيسين: يشمل القسم الأول الاخلاق النظرية وبلغ عددها ٧٦٦ آية، أمّا القسم الثاني فيشمل الاخلاق العملية وقد بلغ عددها ٧٤١ آية مباركة (١٧)، وهذا يدلل على مدى اهتمام القرآن الكريم وتركيزه على الاخلاق، أي إنَّ القرآن يثقف في البداية للأخلاق ويعتمد في تثقيفه على الوقائع والامثال حتى يجمع الجانبين النظري والعملي.

والامر نفسه ينطبق على السنة النبوية الشريفة التي أكّدت على اهمية الاخلاق في حياة الانسان من خلال العدد الكبير من الاحاديث الشريفة، فضلا عن سيرة الائمة المعصومين عليهم السلام،



ويمكننا أنْ نحدد بعض هذه المعانى والدلالات التي وردت في الكتاب والسنة النبوية بمايأتي:

الأول: جاءت كلمة الخلق بمعنى الدين او الاسلام، لقوله تعالى مخاطب الرسول الكريم (مآلَكُ مَا): ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (١٨)، إذْ يقول الإمام الباقر (الكلام) في تفسير الآية هو الاسلام (١٩)، وقيل: على دين عظيم (٢٠).

وهذا ما أكده النبي (و النبي (و النبي الذُه عن يمينه فقالَ: ما الدين عقالَ: عين يديه فقالَ: يا رسولَ الله ما الدين عقالَ: حُسنُ الخُلق . ثُمَّ أتاهُ عن يمينه فقالَ: ما الدين عقالَ: حُسنُ الخُلق . ثُمَّ أتاهُ عن يمينه فقالَ: ما الدين فقالَ: عا الدين فقالَ: أما تَفْقَه ؟! الدين فقالَ: ما الدين فقالَ: ما الدين فقالَ: أما تَفْقَه ؟! الدين فقالَ: ما الدين فقالَ: ما الدين فقالَ: فقال

الثاني: وجاءت ايضا بمعنى العادات والتقاليد لقوله تعالى على لسان قوم هود: ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا خُلُقُ الْأَوَلِينَ ﴾ ( "" )، فخُلُق الأولين هنا بمعنى عاداتهم وأخلاقهم ومذهبهم ( "" )، أي إنَّ هذا الذي جئتنا به إلا عادة الاولين الذين تقدمونا من الآباء وغيرهم ( "" )، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا لَّنِزُلَ اللَّهُ قَالُولْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاعِنَا لَوَلَقُ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْعًا وَلاَ يَهْتَدُونَ ﴾ ( "" ).

الثالث: وجاءت مفردة الخلق بمعنى الآداب: فقد قيل عن الرسول (و النهري): «كان خلقه القران » (٢٠) ، أي كان متأدبا بآداب القرآن ومتمسكا بأوامره ونواهيه (٢٠)، لقوله تعالى: ﴿ خُدِ الْعَفْوَ وَلَٰهُرُ بِالْعُرْفِ وَلَعْرِضْ عَنِ الْمُعْدِينَ ﴾ القوام بقوله والدب الخلق، للثائدية ألله المقام بدوره وادب الخلق، لذلك الْحَاهِلِينَ ﴾ (٢٠ أ)، فالمقصود الاول بالتأديب هو (و النهري المناه المنا

الرابع: وجاءت كلمة الخلق بمعنى كمال الايمان: فعن الرسول (والنظريم): أنّه سُئِلَ عن أكثر ما يدخل الناس الجنة؟ قال: « تَقُوى الله، وَحُسُنُ الخُلُق» (٣١)، وقد قرن الله سبحانه وتعالى أركان الإيمان مع خصال الأخلاق الحميدة والعبادات بقوله تعالى: ( لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُوا وُحُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَعْرِ وَلَكِنَّ الْبَرَّ عَنْ الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسْكِينَ وَالْمَالِ وَالنَّبِينِ وَقِي اللَّقَابِ وَالنَّبِينِ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَسْكِينَ وَالْمُسْكِينَ وَفِي اللَّقَابِ وَالنَّبِينِ وَفِي اللَّقَابِ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَالَ وَلَيْ السَّيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي اللَّقَابِ وَالْمُسْكِينَ وَالْمَالُ وَالْمَالِ الإيمان عَلَى النَّاسَاءِ وَالصَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أَوْلِيَكَ السَّيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي التَّقَابِ وَالنَّبِينَ وَفِي اللَّقَابِ وَالنَّبِينَ وَلَى السَّيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي اللَّقَابِ وَالْمَسْكِينَ وَالْمَالِ الإيمان عند العدام الخُلُق او نقصه فقال: «لا إيمان لمَن لا أَمُنتَقُونَ ﴿ (٣٢)، كما نفى الرسول (والنَظِيلِ ) كمال الإيمان عند انعدام الخُلُق او نقصه فقال: «لا إيمان لمَن لمَن لا أَمانَةُ لَهُ، ولا دِينَ لَمَن لا عَهْدَ لهُ \* (٣٣)، إذن هناك ارتباط وثيق بين الاخلاق والايمان، فأي تقصير في المُومنين إيمانا أحسنهم خلقاً ﴿ (النَّهُ ) : «إنَّ أكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم خلقاً ﴿ (النَّهُ ) : «إن أكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم خلقاً ﴿ (٣٤)، وقال (النَّهُ ): «من كان عاقلا، كان له دين، ومن كان له دين دخيل الجنه النوان في الاخلاق، ويكون التوازن إذا عمين سيطة العقيل على الغرائيز، في الأخلاق السليم.



### المبحث الثاني

## دلالات المفهوم الفكرية

أنَّ الإطار اللفظي يعكس صورة واحدة من صور الاخلاق، إلا أنَّ الإطار والدلالة الفكرية تمثل العمق الحقيقي للمفردة، فالدلالة الفكرية في هذا المقام تعكس الابعاد الخفية التي يمثلها المفهوم، فهو يقوم على سلوك ظاهري إلا أنَّ باطنه وهدفه يمثل الفكر المقصود، أي البناء الذي يراد من الاخلاق وهو بناء ذو أبعاد محمودة على المستوى القريب والبعيد، ولا بد من تطابق الظاهر والباطن حتى يكون السلوك الأخلاقي كاملا، وحتى تتحقق القيمة المنوطة به، فقيمة الأخلاق مرتبطة بالقيمة المادية والقيمة المعنوية لارتباط السلوك الأخلاقي بهما معا، غير أنَّ ارتباطه بالقيمة المعنوية أكبر؛ لأن هذه القيمة هي التي تضفي على السلوك الصفة الأخلاقية، أما السلوك بغير الصفة الأخلاقية فيعد سلوكا عاديا لا يقاس بمعايير الأخلاق. فمثلا لو ساعد رجل رجلاً آخر وهو يقصد من وراء ذلك مقابلا فإنَّ هذا السلوك لا يدخل في مجال العمل الأخلاقي على الرغم من توافر صورة الأخلاق فيه؛ لأنَّه يعد صفقة تجارية تتم في إطار الأخلاق ظاهريا(٢٧).

فالأثار المعنوية التي تتركها الاخلاق على المستويات كافة مبنية اساسا على فلسفة وهدف يصاغ بالصياغة المناسبة في كل زمان ومكان، ومن ثم فإن هذا التأثير هو الذي يمثل الدلالة الفكرية او العمق الدلالي لمفردة الاخلاق.



وأشار علماء الاخلاق إلى أنَّ الاخلاق تتكون من ملكات نفسية وسلوك، فالملكات تتصف بالاعتدال وتقبل التحوير والتهذيب، أمّا السلوك فهي الاعمال التي يصدرها الانسان باختياره والتي يُحكم عليها بالخير او الشر، وهي المظهر الخارجي للخلق الكامن، و أنَّ الخلق لا يمكن أنْ يكون وليد مصادفة؛ لأنَّ الاخلاق ملكات، ولابد للملكات من أسس، وأسس الخلق: الغريزة، والوراثة، والبيئة، والتربية، والعادة (٢٨).

إِنَّ الاخلاق عبارة عن سلوك تتفاعل في صنعه العقيدة والعقل والعاطفة والانفعال والارادة والعادة المألوفة، وهذا السلوك يتأصل ويتأكد ويترسخ حتى تصبح تصرفات ومواقف واتجاهات الفرد الخلقية تلقائية سهلة وكأنها طبع جوهري فيه، وليست تطبعاً عارضاً لديه (٣٩).

وبهذا فإنَّ الخلق يتكون من مبدأين: الاول، اختياري، ويكون بإرادة الانسان واختياره مثل: العادة، والتربية، والبيئة، والثاني، اضطراري لا حكم للإنسان على وجوده مثل: الغريزة، والوراثة، وبعض المفردات من البيئة والتربية. والإمام الصادق (الكلام)، يبين أنَّ (الخُلُق منيحة يمنحها الله عز وجل، فمنه سجية ومنه نية)، ويفسر لفظ السجية بالجبلة، فيقول (صاحب السجية، هو مجبول لايستطيع غيره، وصاحب النية يصبر على الطاعة تصبراً، فهو افضلهما (نئ)، وقال (الكلام): «ما ضعف بدن عمّا قويت عليه النيّة» (ائ)

ومن حديث الامام الصادق (الله نستشف أنَّ الخُلق الحسن الذي ينبع من الفطرة والغريزة لايجد

الانسان صعوبة في تهذيبه والاستمرار عليه، أمّا تكوين الخلق الحسن بسبب العادة والذي يخالف ميول الانسان ورغباته ويكون اكثر يسراً.

ويبين الراغب الاصفهاني: أنَّ العادة تكرير للفعل او الانفعال، وبهما يكمل الخلق، اما اذا كان خلاف السجية فمحال أنْ تجذبها الى خلاف ما خُلِقَت ْله، فالسجية فعل الخالق والعادة فعل المخلوق، ولايبطل فعل المخلوق فعل الخالق، ولكن ربما تصبح العادة بفعل الممارسة بحكم السجية، لذلك قيل "العادة طبيعة ثانية" (٤٢).

إنَّ مفردة الخُلُق والاخلاق تدل على الصفات النبيلة التي يتصف بها الانسان ليكون محل تقدير واحترام، وتنقسم الاخلاق الى ماهو محمود وماهو مذموم، التي تظهر على سلوك الانسان وتصرفاته، وتكون صفة مستقرة في النفس فطرية كانت او مكتسبة والتي تتميز بآثارها، فاذا كان الخلق حميداً اثمر عن سلوك حميد، واذا كان خلاف ذلك جاءت النتيجة تبعا لذلك.

لكن هذا لا يعني أنَّ كل صفة مستقرة في النفس تُعد من الاخلاق، فهناك كثير من الغرائز والدوافع النفسية التي لا والدوافع لا صلة لها بالأخلاق كالأكل والشرب والنوم، وهكذا سائر الغرائز والدوافع النفسية التي لا تدخل في باب الاخلاق، انما يميزها عن الاخلاق كون آثارها في السلوك امور طبيعية ليست مما تحمد إرادة الإنسان عليه او تذم (٣١).

## ١- خصوصية الخُلق في الاقتصاد الاسلامي

قبل البحث في خصوصية الخُلق في الاقتصاد الاسلامي، يحسن بنا ان نعرف المعنى اللغوي للاقتصاد وماذا نعنى بالاقتصاد الاسلامي.

جاء في لسان العرب: القصد استقامة الطريق، والقصد العدل، والقصد في الشيء خلاف الافراط وهو مابين الاسراف والتقتير، والقصد في المعيشة أنْ لايُسرف ولا يُقتر، وقيل هو التوسط في الأمور، واستقامة الطريقة، وعدم مجاوزة الحد فيها (١٠٠)، والقصد في المشي: الاعتدال فيه (١٠٠)، كما في قوله تعالى: ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ ﴾ (٢٠١)، وقوله تعالى: ﴿ مِنْهُمْ لُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ ﴾ (٢٠٠)، ومنه ايضا قوله (والسلام) «ما عال من اقتصد» (٢٠٠).

من خلال ما تقدم فإنَّ كلمة اقتصاد في اللغة والاسلام تعني الوسطية، والاستقامة، والحياد، وابتغاء الرزق والسعي في تحصيله، وأنَّ هذه المعاني التي تبدو مختلفة إلا أنَّها اجتمعت كلها في مفهوم واحد وهو الاعتدال.

أما الاقتصاد الاسلامي فقد عرقه السيد محمد باقر الصدر، بأنّه المذهب الذي تتجسد فيه الطريقة الاسلامية في تنظيم الحياة الاقتصادية، بما يملك هذا المذهب ويدل عليه من رصيد فكري، يتألف من العكار الاسلام الاخلاقية والافكار العلمية الاقتصادية او التاريخية، أي إنّه المذهب الاقتصادي منظور اليه في اطاره الكامل، وفي ارتباطه بالرصيد الفكري الذي يعتمد عليه، ويفسر وجه نظر المذهب في المشاكل التي يعالجها (٤٠)، أي إنّ السيد الصدر عدّ الاقتصاد الاسلامي مذهبا، وإنّه الطريقة التي يفضل المجتمع اتباعها في حياته الاقتصادية وحل مشاكلها العلمية (٠٠)، على حين يرى الفنجري أنّ الاقتصاد



الاسلامي عبارة عن مذهب ونظام، مذهب من حيث الأصول، ونظام من حيث التطبيق، وإنه ليس في الاسلام سوى مذهب اقتصادي واحد، وهي تلك الاصول الاقتصادية التي جاءت بها نصوص القرآن والسنة، وهي صالحة لكل زمان ومكان، وغير قابلة للتغير أو التبديل، على حين تختلف التطبيقات او الاجتهادات باختلاف الازمنة والامكنة، سواء كانت في صورة نظام أم نظم على المستوى العلمي أم النظري، فهي كلها اجتهادية يجوز الاختلاف حولها، وقابلة للتغير والتبديل باختلاف الازمنة والامكنة (٥٠).

وعُرّف ايضا: بأنّه مجموعة الاصول العامة الاقتصادية التي نستخرجها من القران والسنة والبناء الاقتصادي الذي نقيمه على اساس تلك الاصول بحسب كل بيئة وكل عصر (٢٠)، كما يعنى العلم بالأحكام الشرعية العملية وأدلتها التفصيلية فيما ينظم كسب المال وإنفاقه وأوجه تنميته (٣٠).

وعرّفه آخر: قائلاً بأنَّ الاقتصاد الاسلامي جزء من كل، يرتبط ويتفاعل ويتكامل في تناسق وتوازن مع بقية الاجزاء المكونة للإسلام كدين ونظام حياة كامل، يحكم بضوابط الاسلام، ويسير وفقا لأحكامه، لذلك يطلق عليه الاقتصاد الديني، او الاقتصاد الاخلاقي (١٥٠).

ولم تخرج آراء الكتاب والباحثين عن كون الاقتصاد الاسلامي جزءاً من الشريعة السماوية التي جمعت كل جوانب العقائد والعبادات والاخلاق ... ليشمل القواعد والضوابط والاسس التي ترسم الإطار القانوني والاجتماعي والسياسي للنظام الاقتصادي (٥٠)، وإنَّ مصدر هذا النظام هـو القـرآن والسنة ، وهو جزء من منهج شامل يرتكز على أسس عقائدية وأخلاقية (٢٠)، فلم يدع احداً ممن عرف الاقتصاد الإسلامي أنّه علم وضعي يبتعد عن القيم الاسلامية، وإنّما اكد الجميع على أنّه اقتصاد قيمي يتاثر بالقيم الاسلامية.

إنَّ الله سبحانه وتعالى وضع أسساً وقواعد تضبط سلوك الانسان في مجال النشاط الاقتصادي ففرض بعض هذه القواعد كالزكاة، ومنع الربا والاحتكار وغيرهما، وحثَّ على الامور المندوبة كالوقف والصدقة ودعانا للالتزام بهذه القواعد، فالنظام الاقتصادي الاسلامي هو نظام صوره البشر وفقا لفهمهم وتفسيرهم للقواعد الشرعية التي انزلها الله في القران والسنة.

يمكننا القول أنَّ الاقتصاد الاسلامي هو النظام الذي يعتمد على الدين الاسلامي والمستمد من الشريعة الاسلامية في احكامه وآدابه، وهو جزء لا يتجزأ من النظام الاسلامي العام والشامل، وأنَّ أي نهج اقتصادي خارج نصوص القرآن والسنة ، فأنَّه لا يمت للاقتصاد الاسلامي بأيَّة صلة ولا يمكن وصفه بأنَّه اقتصاد إسلامي، وبمعنى اخر ان الحكم على تطبيق اقتصادي معين بأنه إسلامي أو غير إسلامي مرده إلى مدى الالتزام بأصول الإسلام ومبادئه الاقتصادية.

وبما أنَّ الاقتصاد الاسلامي الهي المصدر، فهو يجمع بين الثبات في المبادئ، والمرونة في التطبيق في اطار تلك الاسس والاركان، وبهذا فأنَّ الاقتصاد الاسلامي يصلح لكل زمان ومكان.

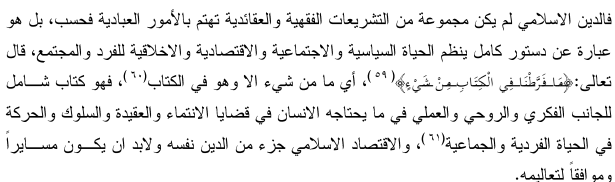
ويرتبط الاقتصاد بالإسلام عن طريقين: الاول، من خلال مجموعة مقررات وقوانين تتعلق بالملكية والضرائب والمواريث والصدقات والوقف والعقوبات المالية او الامور التي تتعلق بالثروة،



وغير ذلك، والثاني، عن طريق الاخلاق التي يوصي بها الاسلام مثل: الامانة، والعفة، والعدالة، والاحسان، والايثار، وينهي عن السرقة، والخيانة، والرشوة، وغيرها (٥٠)، أي أنَّ الاقتصاد الاسلامي يعتمد على الدين في الأحكام والآداب.

ونحن هنا لسنا في موقف الدفاع عن الاقتصاد الاسلامي أو النظام الاقتصادي الاسلامي أو نحاول أنْ نثبت أنّه يماثل او يتماشى مع احد الانظمة الوضعية المعاصرة، وإذا ما فعلنا ذلك فأنّه من دون شك ضعف وعجز من قبلنا سواءً كان بقصد ام من دون قصد، فالإسلام نظام حياة يعد اكمل واشمل من أي نظام وضعي، لقوله تعالى: ﴿ اللّيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دِيناً ﴿ ( ^ ° ) ، لذلك لا يمكن المقارنة مع أي من الانظمة الوضعية لأنّه نظام الهي، فالإسلام لم يقدم دينا فحسب، بلل وضع نظاماً واقعياً شاملاً وعلى اساس متين وواضح من الكتاب والسنة، فالمقارنة تكون بين مثلين، وبالإمكان أنْ تكون مقابلة الاقتصاد الاسلامي بالنظم الاقتصادية التقليدية، لأنّ المقابلة تكون بين هذه النظم لنرى مدى الفرق بينهما.

وسنحاول هنا أنْ نسلط الضوء على عامل مهم من عوامل الاقتصاد الاسلامي وهو العامل الخلقي، وما مدى الارتباط بينه وبين الاقتصاد الاسلامي، وكيف ينظر الاقتصاد الاسلامي لهذا العامل، وهل هو جزء لا يتجزأ من المعاملات الاقتصادية الاسلامية؟، وهل هو الصفة التي تميز هذا الاقتصاد عن غيره من الاقتصاديات الاخرى؟.



وتميز التشريع الاسلامي عن التشريعات الوضعية بأنه لا يفصل بين الجانب الأخلاقي والجانب التشريعي، بل أنه جعل القاعدة الاخلاقية اساساً للتشريعات، و أنَّ النظرية الاسلامية في الاقتصاد لا تنفصل عن الجانب الاخلاقي سواءً من حيث الوسائل ام من حيث الاهداف، لذا فإنَّ ربط المبادئ الاقتصادية بالأسس الاخلاقية من أهم أهداف الشريعة السَّمْحة ومقاصدها (٢٢)، ﴿وَلِبْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ

فالعامل الخلقي يقيد التشريعات الاقتصادية بالاخلاق، أي يشرعها على اساس خلقي بهدف منع الكذب، والغش، والتدليس، والنجش (٦٥)، وأنْ يبيع المسلم على بيع اخيه، والاحتكار، وغير ذلك من الصفات



السيئة التي تصاحب النشاط الاقتصادي (٦٦).

وبهذا لا يمكن باي حال من الاحوال فصل العامل الخلقي عن العوامل الاقتصادية الاخرى، او غيرها من العوامل والنظم الاسلامية، بل أنَّ هذا العامل هو الحاكم والموجه لكل جوانب الحياة الانسانية، فالمسلم مقيد بأخلاقيات حددها الاسلام في كل نشاط اقتصادي يقوم به ولا يمكن تقديم هذه المعاملات والانشطة على المثل والفضائل التي امر بها الاسلام.

والاقتصاد الاسلامي وان كان مادياً الا انه مصبوغ بطابع ديني وروحي، وان رضا الله سبحانه وتعالى وخشيته والتزام تعاليمه هي التي تصوغ علقات الافراد بعضهم ببعض، ومن شمَّ تجعل النشاط الاقتصادي ذا سمة اخلاقية تسمو فوق الاهداف المادية البحتة (٢٠).

إنَّ عناية الاقتصاد الاسلامي بالجانب المادي والجانب الروحي (الأخلاقي) معاً، والتوفيق بينهما فلا يطغى أحدهما على الاخر، جعل نوعاً من التوازن بين الجانبين مما اعطى دافعاً كبيراً للمجتمعات والفكر الانساني للتطور من دون التعدي على حقوق الاخرين واستغلالهم، فيعيش الانسان في ظلل الاسلام مطمئننا لأنّه يعلم أنَّ رزقه وحقوقه محفوظة لن يتجاوز عليها احد، فضلا عن أنَّ هذا المرزج بين البعدين المادي والروحي يمثل عبادة يثاب عليها الفرد طالما يبتغي مرضاة الله تعالى.

والجانب الاخلاقي في الاقتصاد الاسلامي ذو اهمية قصوى، بل هو ما يميز هذا النظام عن الانظمـة الاقتصادية الاخرى، فقد حظي الاقتصاد الاسلامي بكثير من القواعد الخلقية في الاسلام التـي تطبع سلوك الفرد المسلم بالطابع الذي ينفي عنه سيطرة المال على المالك وعلى الجماعة وتحكمه فيهم، مما يؤدي الى تقطيع روابط العلاقات الانسانية وانعدام عمل الخير والمودة في المجتمع (١٨).

فالاقتصاد الاسلامي هو الاقتصاد الوحيد الذي يشترط وجود صلة عضوية مع البعد الاخلاقي والاجتماعي، فاذا ما انفكت الابعاد الاخلاقية المنبعثة عن العقيدة خرج عن كونه اقتصادا اسلامياً (١٩٠)، ويقوم ذلك وفقا للتوجيه الالهي ﴿وَلِبْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَاتَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ اللَّهُ يَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَاتَنشَ فَطِيبَكَ مِنَ اللَّهُ يَا وَاللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَاتَنشَ فَصِيبَكَ مِنَ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴿(٧٠).

وإنَّ الضمان الوحيد لنجاح النظام الاقتصادي في اداء مهمته وتحقيق الرفاهية للفرد والأمة، هو أنْ يحتكم الافراد الى قواعد الاقتصاد الاسلامي التي ستقودهم الى الالتزام بالجوانب الأخلاقية في المعاملات الاقتصادية، لأنَّ العامل الخلقي يؤثر في سلوك الانسان ويجعل تعامله مع المال والاقتصاد يتفق مع منهج الاقتصاد الاسلامي في خلق توازن بين الجوانب المادية والجوانب الروحية.

وقد عنى الاسلام عناية مهمة في تنظيم العلاقات الاقتصادية بين الناس فقرر الاصول والقواعد العامة لهذا الاقتصاد؛ ومنها:

1- الايمان الراسخ بان الاقتصاد الاسلامي يقوم على مجموعة من القيم الايمانية والاخلاقية التي تُعَـدُ الأساس لنجاحه والتي تضفي على المعاملات الاقتصادية ميزة خاصة لاتوجد في النظم الاقتصادية الاخرى، يكون هدفها الانسان لتحفظ حقوقه المشروعة في حفظ الدين، والنفس، والعقل، والعرض، والمال (۱۲)، إنَّ الالتزام بهذه الاخلاق له الاثر المباشر في تحقيق البركة في الرزق والطمأنينة



النفسية، فضلا عن الثواب العظيم في الاخرة، بل أنه لايمكن تصور قيام معاملة او فعالية او مؤسسة مجردة من القيم الاخلاقية التي تميزه عن غيره من الاقتصاديات.

- ٧- إنَّ ارتباط الاقتصاد الاسلامي بالعامل الخلقي ولد رقابة ذاتية نابعة من الفرد نفسه، وهي رقابة الضمير القائمة على الايمان بالله (٢٠)، وهي الله واكثر فعالية من الرقابة التي تمارسها الدولة، كونها قائمة على الايمان بالله تعالى والحساب في اليوم الاخر، قال تعالى: ﴿يَعْلَمُ حَلِئِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ (٢٠)، وقول الرسول (والله من (والله من بأمر فتَدَبَّر عاقبَتَهُ، وإن كان رُشْدًا فَأَمْضِهِ، وإن كان غيًّا فَانْتَه عَنْهُ (٤٠)، لاشك ان في ذلك ضمانة قوية لسلامة السلوك الاجتماعي وشرعية النشاط الاقتصادي، لشعور الفرد المؤمن الذي يستطيع التخلص من رقابة القانون او الشريعة لا يستطيع التخلص من الرقابة النابعة من ذاته والمستمدة من العقيدة (٥٠).
- ٣- عدم الاعتداء على حقوق الاخرين واداء حقوق المجتمع وجعل السلوكيات الانسانية هي السائدة في التعاملات الاقتصادية، مثل الرحمة، والتعاطف، والمؤازرة، والتضامن، والابتعاد عن الظلم، والجور، والغش، والمكر والخداع، والتآمر، واكل اموال الناس بالباطل، والسرقة، وتطفيف الكيل والميز ان (٢٦).
- 3-ينفرد الاقتصاد الاسلامي بسياسة اقتصادية متميزة يستمدها من الشريعة الاسلامية تقوم على التوفيق والموازنة بين مصلحة الفرد والمجتمع، وهذا ما عبرت عنه الآية الكريمة ﴿لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تَظْلَمُونَ ﴿(٧٧)، وقول الرسول (والْكِيمِ): «لا ضرر ولا ضرار »(٨٧)، وهي التوفيق بين المصلحتين الخاصة والعامة، وان كلا المصلحتين تكمل احداهما الاخرى، و في حماية احداهما حماية للآخرى، وإنَّ الحكم الفصل في مدى الضيق والسعة باتجاه احدهما هي ظروف المجتمع والمصالح العامة (٩٧).

يقول المستشرق الفرنسي روجيه غارودي: إنَّ الاقتصاد الاسلامي الصادر عن مبادئ الاسلام يهدف للتوازن ولا يمكن ان يتفق مع الرأسمالية والشيوعية بحال من الأحوال وميزته الأساسية أنه لا يخضع للآليات العمياء، وإنما هو متسق ومحكوم بغايات انسانية ومقاصد إلهية مترابطة لا انفصام فيها (^^).

٥- كفل الاسلام حد الكفاية لكل افراد المجتمع الاسلامي، وفي الظروف التي يختل فيها التوزيع و لا يتوافر حد الكفاية، فقد اباح الاسلام التمدد على الملكية الخاصة والتضحية بالمصالح الفردية في سبيل تحقيق المصلحة العامة فيؤخذ من الاغنياء بالقدر الذي يضمن حد الكفاية للفقراء، قال تعالى: هُوَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقُّ لِّلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ (١٨)، وإنَّ آمرا كهذا لا يتم اللجوء إليه إلا في الظروف الاستثنائية بوصفه علاجاً مؤقتاً وبقدر الضرورة، فعن الامام علي (السَّيُ)، قال: (إنَّ الله تعالى فرض على الأغنياء في اموالهم بقدر ما يكفي فقراءهم، فإنْ جاعوا او عروا وجهدوا فبمنع الاغنياء، وحق على الله تعالى ان يحاسبهم يوم القيامة، ويعذبهم عليه) (١٨)، فذلك الصحابي ابو ذر الغفاري يقول (عجبت لمن لا يجد قوت يومه كيف لا يخرج على الناس شاهرا سيفه) (١٨)، يقول



الفيلسوف توماس كارليل، إنَّ في الاسلام خلة من أشرف الخلال وأجلها وهي التسوية بين الناس، بل إنَّ الاسلام لا يكتفي بجعل الصدقة سنة محبوبة بل يجعلها فرضا حتما على كل مسلم وقاعدة من قواعد الاسلام تعطى للفقراء والمساكين ( ١٠٠٠).

7- إنَّ التعاملات الاقتصادية التي يكون العامل الخلقي جزءاً من سلوكياتها تجعل من العلاقات الاقتصادية بين الناس تقوم على اساس التعاون والتواصي بعمل الخير والعدل والاحسان، والبعد عن الاعتداء والظلم، واكل حقوق الاخرين، والصدق، والسماحة في المعاملات، والاعتدال، والتيسير، والايثار، وغيرها، فلا اقتصاد اسلامي بدون اخلق ومثل هياللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا وَالتيسير، والايثار، وغيرها، فلا اقتصاد اسلامي بدون اخلق ومثل هياللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْ وَالنَّهُم بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ تِحَارَةً عَن تَراضٍ مِّنكُمْ ( ٥٠ )، وإنَّ الالتزام بهذه القيم الايمانية والاخلاقية هي عبادة وطاعة لله يثاب عليها المسلم وتضبط سلوكه (٢٠١ )، وفي هذا يقول الرسول (والله الله الله الله أنه الله الله الله أجرت عليها...» (١٠٠ )، واساس ذلك قول تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلالًا طَيَّا وَاشْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّه إِن كُنتُمْ إِيَّامُ تَعْبُدُونَ ﴿ ١٨٨ ).

٧-إنَّ اساس الكسب المشروع هو بذل الجهد والتعرض للمخاطر، فلا ربح بلا جهد، فلكل فرد الحق في الحصول على المال الحلال بسعيه وجهده (٩٩)، لأنَّ مباشرة النشاط الاقتصادي ضرورة لاكتساب الرزق الطيب لتمكين الفرد من الحياة والعيش بكرامة، ويأمرنا الله تبارك وتعالى بذلك فيقول: ﴿هُوَ الَّذِي حَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوامِن رَّمْقِهِ وَلِلَاهِ النَّشُورُ﴾ (٩٠)، وقال سبحانه وتعالى: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانَتْشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَالْبَعُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَادْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُم مُنْفِلِ فِي الْأَرْضِ وَالْبَعُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَادْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُم مُنْفِلُونَ (٩٠)، وقال سبحانه إنَّ الاسلام حفز على العمل ومزج بين التوجه الاقتصادي والعقيدة الدينية فغرس في الفرد الايمان بانَّ العمل يقرب الانسان الى الله وبذلك ينال الثواب الأخروي فضلا عن الثمرة الاقتصادية (٩١٠)، يقول الرسول (والَّيُسِم): «من احيا ارضا ميتة فله اجر »(٩٠)، وقال (والَّيُسِم): «طلب الحلال فريضة بعد الفريضة» (٩٠)، إنَّ الشريعة حرمت المتعطل بإرادته من الحصول على أي دخل من مالية الدولة، فعن الرسول (والَّهُم): «لاتحل صدقة لغني ولا لذي مرة (قوي) سوي» (٩٠).

٨- أقر الاسلام الحرية الاقتصادية للفرد والجماعة، ولكنه جعلها مقيدة وليست مطلقة، فحين يقرر حرية الافراد في ممارسة النشاط الاقتصادي، نجده يضع قيودا على هذا النشاط، فلا يجوز ميثلا انتاج الخمور، والتعامل بالربا، أو الاحتكار، أو حبس المال عن الانتاج، أو صرفه في غير محله، أو الاضرار بحقوق الاخرين، أو المغالاة في تحديد الاسعار، وإن الإسلام لايكتفي بتنفيذ ذلك بمقتضى العقيدة الدينية أو الرقابة الذاتية، بل انشأ الانظمة التي تراقب سلامة النشاط الاقتصادي (١٠)، فالضوابط الاخلاقية والقيمية هي التي تحدد طبيعة الحرية الاقتصادية وأهدافها ووسائلها بوصفها نظاماً أو سلوكاً.

9- أعطى الاقتصاد الاسلامي الاولوية لإشباع الحاجات الضرورية من خلال التوظيف الامثل للموارد الاقتصادية من مأكل، ومشرب، ومأوى،...، فضلا عن الجانب الروحي الذي يتعلق



بكرامة الانسان و يحقق اهداف الشريعة الاسلامية في حفظ الدين، والنفس، والعرض، والمال، (<sup>۹۷</sup>)، وبذلك فهو يهدف لتحقيق الاشباع المادي والروحي للإنسان، واساس ذلك قوله تعالى: هُمُو أَنشَأَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَعْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُّحِيبٌ (<sup>۹۸)</sup>.

## ٢- الاتجاه الوضعى وعلاقته بالجانب الخلقى

يدور موضوع علم الاقتصاد الوضعي حول دراسة سلوك الناس في ممارستهم للأنشطة الاقتصادية وتحليل هذا السلوك من حيث دوافعه وأهدافه والمتغيرات المؤثرة فيه وعلاقتها ببعضها ثم استنباط القواعد التي تحكم هذا السلوك وهو ما يطلق عليه في الأدب الاقتصادي "دراسة ما هو كائن" ( ٩٩ ).

تتنافس في الاقتصاد الوضعي فلسفتان هما: الفلسفة الفردية التي تقوم على الحرية الاقتصادية وتحقيق المصلحة الخاصة، والمصلحة الجماعية التي تقوم على تدخل الدولة وتحقيق المصلحة العامة، وهو عادة ما يحمل بين طياته اتجاها منظرفا لوجه ما مثل تحيز الفكر الرأسمالي لذوي الدخول المرتفعة والمنشآت الانتاجية التي تحقق أرباحا مؤكدة، على حين يتحيز الفكر الاشتراكي الى طبقة العمال ومؤسسات القطاع العام (۱۱۰۰)، ففلسفة النظام الرأسمالي تقوم على أساس الحرية الفردية التي تتيح لكل إنسان أنْ يسعى لتحقيق مصالحه النفعية الذاتية، وإنّه بتحقيق المصلحة الذاتية تتحقق المصالح العامة الفرد (۱۰۰)، أي إنّه ربط بين المصلحة الشخصية للفرد والمصالح العامة، بل وأدت إلى طغيان مصلحة الفرد على المحماعة، على حين تقوم فلسفة الاقتصاد الاشتراكي على نكران الملكية الفردية والحرية الاقتصادية وأدت الى ذوبان الفرد في الجماعة (۱۰۰)، وبذلك اصبح الفرد مجرد رقم يضاف إلى المجموع وأصبحت مصلحته أمرا ثانويا.

ويميل بعض الاقتصاديين إلى قصر مجال علم الاقتصاد على "دراسة ما هو كائن " ومن ثمَّ يكون دور الاقتصاد تحديد السياسات من دون أن يمتد هذا الدور إلى تأييد سياسة معينة تتفق مع القيم والمثل العليا، نظر الأنهم يختلفون حول ما هي القيم والمثل العليا التي يجب الالتزام بها، ولأنَّ مصدر هذه القيم في الأصل هو الدين، لذا جاء قولهم إنَّ الأخلاق والدين لا يمتّان للاقتصاد بصلة (١٠٣).

فعلم الاقتصاد الوضعي يتجاهل الدين والعقيدة والأخلاق، ويستبعدهم عمدا عن تحليلاته ومعالجته ومتضمناته وقد يسعى الى تحريف بعض الاسس الدينية او نبذها مطلقا تحقيقا لأفكار مادية ودنيوية بحتة، وإنَّهم يعملون على اخضاع عقيدتهم لمتطلبات الحياة بمفهومها الحديث، فأبيحت الحرمات، وأعيد النظر في تقيم الانسان على اساس ما يتحقق منه من نفع مادي (١٠٤).

فآدم سمث يرى أنَّ المصلحة الذاتية والانانية والمنافسة هي التي تقود الى العمل وتحقيق مزيد من الانتاج، إذْ يقول: فنحن لا نتوقع من الجزار أو صانع النبيذ أو الخباز أنْ يوفروا لنا طعاما من قبيل الاحسان، بل من قبيل حرصهم على مصالحهم، لذا فنحن نناشد حبهم لذاتهم وحرصهم على مصالحهم، فلا نحدثهم عن حاجاتنا نحن، بل نحدثهم عن مكاسبهم هم ما من أحد سوى الشحاذ يختار العيش معتمدا على صدقات الاخرين، إذْ إنَّ صدقات المحسنين توفر له تمويلا يسد به رمقه أو حاجاته الاساسية فقط،



مف هوم العامل الخلقي في الاقتصاد الإسكوم

لكن على الرغم من أنَّ هذا المبدأ يمكن أنْ يوفر له مستلزمات العيش الضرورية التي سمحت له الفرصة بالحصول عليها، فأنَّ الجزء الاكبر من احتياجاته الطارئة يشبعها عن طريق اتباع أسلوب الأخرين، عبر الاتفاقات والمقايضة والشراء (١٠٠٠).

لقد أسهمت الفلسفة الاقتصادية الرأسمالية المعاصرة في الانحطاط الأخلاقي الذي كان من الممكن أن يكون اقل درجة بكثير لو أنَّ المعتقدات الدينية والقيم الأخلاقية بقيت تقوم بدور المصفاة الأخلاقية المقبولة على الصعيد الاجتماعي (١٠٦).

فالنشاط الاقتصادي في المذاهب والنظم الاقتصادية الوضعية كافة فردية كانت أم جماعية يقتصر على تحقيق المصالح المادية البحتة وإنْ اختلفت صورته باختلاف النظام المطبق، فالنظام الرأسمالي يهدف لتحقيق أكبر قدر ممكن من الكسب المادي، او اشباع الحاجات العامة والرخاء المادي كما هو في الاقتصاد الاشتراكي، وإنَّ هذه الحاجات المادية هي التي تصوغ علاقات الافراد بعضهم ببعض  $(10^{1/3})$ ، فهو يعد الانتاج والاستهلاك غاية في ذاتها، أي إنتاج أكثر واستهلاك اسرع بغض النظر عن كون هذا المنتج مفيداً ام غير مفيد فهو لا يضع المقاصد الانسانية أي اعتبار  $(10^{1/3})$ ، فالنظم الوضعية تتعامل مع الانسان على انه مادة فحسب، وإنَّ الهدف الاساس في حياة البشر تحقيق اكبر قدر من الربح بغض النظر عن الجوانب الاخلاقية حتى وان كان هذا النشاط يضر بالمجتمع او الفرد.

نرى أنَّ الاقتصاد الرأسمالي ينظر الى الانسان نظرة مادية بحتة مجردة من الميول الروحية والافكار الاخلاقية، وهو لا يبالي بما يجب أنْ يكون عليه المجتمع من رفعة معنوية بجعل الفضائل اساس علاقاته وما ينبغي أنْ يسوده من سمو روحي، بل همه الكسب المادي، فهو لا يغش في البيع لأنَّه يرى انَّ الغش صفة ذميمة، وإذا ربح بالغش يصبح الغش مشروعا، وهو لايطعم الفقراء إجابة لأمر الله بالصدقة، وإنمّا يطعمهم حتى لا يسرقوه، وهكذا يكون هم الاقتصادي النظر الى المنفعة بوصفها تشبع حاحة مادية فحسل (١٠٩).

يتسم المذهبان الاقتصاديان الرأسمالي والاشتراكي،أنَّ أفكارهما وآراءهما متأثرة بنوازع بشرية في حدود ظروف خاصة، حتى وإن اختلفا في ظاهرهما بتركيز الأول على الفرد والثاني على الجماعة، فإنهما يصدران عن أصل واحد وهو الفصل بين النشاط الاقتصادي والأخلاق، فلا يعنيهما أنْ يكون النشاط الاقتصادي أخلاقيا أو غير أخلاقي، ولا يهمهما الحلال والحرام، العدل أو الظلم، وإنّما يعنيهما تحقيق المنفعة فحسب (۱۱۰)، أي يمكننا أنْ نقول إنَّ الاقتصاديات الوضعية تهتم بالحاجات الانسانية وكيفية اشباعها وان اختلفت الوسائل من دون النظر الى الجوانب الاخلاقية.

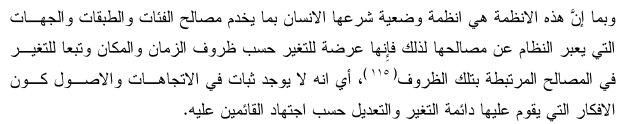
وإنَّ هذه الانظمة وإنْ كانت لا تنكر المقدمات الدينية والخلقية فأنها تبعدها تماما عن القيام بدور ايجابي في النظم الاقتصادية، الى الحد الذي اطلق الحرية الفردية في الاقتصاد الرأسمالي إذْ أصبح متحررا من الضوابط الدينية والاخلاقية، وإنَّ عدم الالتزام بها أدى بالاقتصاد الاشتراكي الى التضحية بحريات الافراد وحقوقهم من اجل مصالح الجماعة وإقامة اقتصاد جماعي يستأصل النزعة الفردية (١١١).

وعلى الرغم من أنَّ العلم الوضعي يتجاهل الاخلاق القائمة على اسس دينية إلَّا أنَّه يبتدع اخلاقا فلسفية



ينسجها متبنيا هذه الافكار وفقا لأهوائهم وماربهم الدنيوية والمادية البحتة، وعادة ما تتناقض هذه الاخلاق البشرية مع المبادئ الواردة في الاديان السماوية ولا تتوافق بالفعل مع النظرة الانسانية وحقيقة الحياة والوجود (۱۱۲)، أي إنه لا يمكن القول بحيادية الاقتصاد الوضعي وبعده عن القيم الاخلاقية كونها انظمة مادية، وإنّما تتأثر هذه الانظمة بالقيم الاخلاقية خارج ميكانيكية النظام وليست متغيرا داخليا كما في الاقتصاد الاسلامي (۱۱۳)، فهم لا ينظرون الى الاخلاق في الاقتصاد على اساس أنّها احكام شرعية او اوامر الهية، او انها قواعد اخلاقية ثابتة لها قدسيتها، وإنّما الباعث الذي يدفعهم الى التظاهر بهذه الاخلاقيات لاتخاذها وسيلة لتحقيق الربح المادي.

ويقول أوليفر: إنَّ الشخص الرأسمالي يميل الى خرق قواعد الاخلاق، وليس الى الانصراف عنها، وإنّه يعي الاخلاق المسيحية الصرفة، ولكنه في العادة يستغلها استراتيجيا لتحقيق مصالحه المادية الكبرى، اذن يمكن عدُّ اخلاقيته انتهازية ومرتبطة بالمقتضيات الاقتصادية للامة، ويضيف اوليفر أنَّ الاخلاقية الرأسمالية دخلت في صدام شديد مع الاخلاق المسيحية في علاقاتها الخارجية، اما بالنسبة للعلاقات الداخلية فإنَّ وسائلها تميل إلى التعديل لكي تتلاءم بشكل عام مع قوانين اللعبة في عالم الاعمال (۱۱۶).



مما تقدم يتبين لنا ان الاقتصاد الاسلامي يختلف عن الاقتصاديات الوضعية في مدى الارتباط بين المعاملات الاقتصادية وبين المنظومة الخلقية، فالاقتصاد الوضعي هو اقتصاد موضوعي وغير معياري ولا يدخل البعد الاخلاقي في معاملاته سواء في الانتاج أم الاستهلاك، وإنّما تقوم على مبدأ (الغاية تبرر الوسيلة)، وفصل الدين والأخلاق عن المعاملات الاقتصادية، وإن اضطرت احيانا اخرى للحديث عن الجانب الخلقي والربط بينه وبين الاقتصاد كون ذلك يساعد على تحقيق المزيد من الثروة والأرباح، أمّا الاقتصاد الإسلامي فيتميز بكونه معيارياً واخلاقياً وإنّ الأخلاق جزء لا يتجزأ منه بل هي الصفة التي تميزه عن الاقتصاديات الوضعية.

## الهـــــوامش

<sup>(</sup>۱) الجوهري: الصحاح، ۱٤٧١/٤؛ ابن فارس: معجم المقاييس اللغة، ٣٢٩؛ الرازي: مختار الصحاح،١٨٧٠.

<sup>(</sup>٢) الفيروز ابادي: القاموس المحيط، ١٨٨١؛ الفيومي: المصباح المنير ، ١٨٠/١.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور: لسان العرب، ١/٦٦؛ ابن الاثير: غريب الحديث والاثر، ٧٠/٢.

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> النكت والعيون، ٦١/٦؛ وينظر: القرطبي: الجامع لاحكام القران، ٢٢٧/١٨.

<sup>( ° )</sup> ميمون بن قيس: ديوان الاعشى الكبير، ٢١٣.

- (٦) مفردات الفاظ القران الكريم، ٢٢٢؛ وينظر: الفيروز آبادي: القاموس المحيط، ٧٩٣.
  - (<sup>٧)</sup> سورة التين: الآية ٤.
- (^) الجرجاني: التعريفات، ٨٩؛ الغزالي: احياء علوم الدين، ٩٣٤؛ شعبان عبد العاصى، واخرون: المعجم الوسيط،
  - (۹) مذاهب اخلاقیة، ٤٤.
  - (١٠) الجاحظ: تهذيب الاخلاق، ١٢؛ محمود حمدي زقزوق: مقدمة في علم الاخلاق،٣٩.
  - (١١) مقداد يالجين: التربية الاخلاقية الاسلامية، ٧٥؛ صالح بن عبد الله، واخرون: نظرة النعيم، ٦٦/١.
  - (١٢) الاشتري: تنبيه الخواطر، ٢٧٨/١؛ وينظر: عبد الامير كاظم زاهد: نظرية المعرفة عند الامامية،١٠٦٠.
    - (١٣) خالد الخراز: موسوعة الاخلاق، ٢٢.
      - (١٤) سورة الجمعة: الآية ٢.
      - (۱۵) مسلم: صحیح مسلم، ۲/۱۹۰۸.
  - (١٦) ابن ابي شيبة: المصنف، ٦/٨٨؛ احمد بن حنبل: مسند احمد، ١٩٣/٤؛ ابن ابي الدنيا: التواضع والخمول، ٢٢٦.
    - (۱۲) جواهر القرآن، ۸٦-۲۱۰.
      - ( ۱۸ ) سورة القلم: الآية ٤.
    - (١٩) الصدوق: معاني الاخبار ١٨٨٠، ح١؛ الريشهري: ميزان الحكمة، ٣/١٠٧٥، ح٩٠١٥.
    - (۲۰) الماوردي: النكت والعيون، ٦/١٦؛ الطبرسي: مجمع البيان، ٩٣/١٠؛ الحويزي: نور الثقلين، ٩٩٢/٥.
      - (٢١) الاشتري: تنبيه الخواطر، ٢٧٥/١؛ الريشهري: ميزان الحكمة، ٣٠٧٦/٣.
      - (٢٢) مسعود أميد: الأخلاق وتحوّلات المعرفة الإنسانيَّة، مجلة المنهاج، العدد ٢٩/٧.
        - (٢٣) سورة الشعراء: الآية ١٣٧
      - ( ٢٤ ) الطبري: جامع البيان، ١١/٩/١؛ القرطبي: الجامع لأحكام القران، ١٢٥/١٣-١٢٦.
        - (۲۵) الالوسي: روح المعاني، ١٦٧/١١.
          - (٢٦) سورة البقرة: الآية ١٧٠.
      - ( ۲۷ ) احمد ن حنبل: مسند احمد، ١/٦٩؛ البخاري: الادب المنفرد، ٧٤؛ الاشتري: تنبيه الخواطر، ٢٧٤/١.
        - (  $^{7\Lambda}$  ) ابن الجوزي: زاد المسير في علم التفسير،  $^{(7\Lambda)}$ 
          - (٢٩) سورة الأعراف: الآية، ١٩٩.
        - ( ٣٠ ) ابن ابي شيبة: المصنف، ٧/ ٤٤٠ البخاري: الادب المفرد، ٦٧؛ البيهقي السنن الكبرى، ١٩٢.
          - ( ٣١) ابن ابي الدنيا: التواضع والخمول، ٢١٨؛ الشيخ المفيد: الاختصاص، ٢٢٨.
            - (٣٢) سورة البقرة: الآية ١٧٧.
      - ( ٣٣ ) النسوي: كتاب الاربعين، ٥٣؛ ابو يعلي: مسند ابي يعلي، ٦/٦٠؛ ابن ابي شيبة: المصنف، ٢٢٣/٧.
        - ( $^{\pi\xi}$ ) الكليني: أصول الكافي،  $^{7/7}$  المجلسي: بحار الانوار،  $^{\pi\xi}$
    - (٣٥) الكليني: الكافي، ٣٢٩؛ الفيض الكاشاني: الوافي، ١٠٩/١؛ الريشهري: العقل والجهل في الكتاب والسنة، ١٤٠.
      - ( ٣٦) الكليني: اصول الكافي، ٤/١) الشيخ الصدوق، ثواب الاعمال، ١٤؛ الفيض الكاشاني: الوافي، ٨٢/١.
        - (۳۷) رشاد قائد مهدي: الفكر التربوي عند مقداد يالجين، ۳۳۱-۳۳۲.
- (٢٨) محمد امين: الاخلاق عند الامام الصادق، ٢٠؛ ينظر: اسعد الحمراني: الاخلاق في الاسلام والفلسفة القديمة، ١٨.
  - ( ٣٩) الزنتاني عبد المجيد: اسس التربية الاسلامية في السنة النبوية، ٦٥١.



- ( \* \* ) الكليني: اصول الكافي، ٢/٣٤ ؟ ابن شعبة الحراني: تحف العقول عن ال الرسول(ص)، ٣٧٣.
- (٤١) الصدوق: الامالي، ٤٠٨؛ الحر العاملي: وسائل الشيعة، ٧/١، المجلسي: بحار الانوار، ٧/٠٠/٠.
  - (٢٤) الذريعة الى مكارم الشريعة، ٩٧؛ مصباح اليزدي: فلسفة الاخلاق، ٢٣.
- (٢٠) الميداني عبد الرحمن حسن حنبكة: الاخلاق الاسلامية، ١/١؛ ايمان عبد المؤمن: الاخلاق في الاسلام، ٢٤.
- ( <sup>33 )</sup> الجوهري: الصحاح، ٢٥٢٥؛ ابن الاثير: النهاية في غريب الحديث والاثر، ٦٨/٤؛ الفيومي: المصباح المنير، ٩٢٠؛ ابن منظور: لسان العرب، ٣٦٤٢/٤٠.
  - ( ٤٠ ) فضل الله السيد محمد حسين: من وحي القران، ١٩٨/١٨.
    - (٢٦) سورة لقمان: الآية ١٩.
    - (۲<sup>۷)</sup> سورة المائدة: الآية ٦٦.
  - ( ١٤٠ ) ابن ابي شيبة: المصنف، ٦/٢٥٢؛ الطبراني: المعجم الوسيط، ٢٠٦/٥.
    - ( ٤٩ ) اقتصادنا، ٢٩.
  - ( ° · ) اقتصادنا، ٣٥٧؛ وينظر: احمد الوائلي: استغلال الاجير وموقف الاسلام منه، ٣٢٣.
  - ( °۱) الوجيز في الاقتصاد الاسلامي، ١٩-٢٠؛ و ذاتية السياسة الاقتصادية الاسلامية، ١٨.
- ( ° ° ) عمر بن فيحان المرزوقي واخرون: النظام الاقتصادي في الاسلام ، ١٣؛ حمد بن عبد الرحمن: منهاج الباحثين في الاقتصاد الاسلامي، ١٣/١.
  - (۵۳) الطريقي: الاقتصادي الاسلامي اسس ومبادئ واهداف، ۱۸.
    - ( ٥٤ ) الغزالي عبد الحميد: اساس المنهج الاسلامي، ٥.
- (°°) عبد العليم عبد الرحمن خضر: اسس المفاهيم الاقتصادية في الاسلام، ١٦؛ وينظر: احمد الوائلي: استغلال الاجير وموقف الاسلام منه، ٣٦١.
  - (٥٦) السيد الصدر: اقتصادنا، ٣٤.
  - (۵۷) مرتضى مطهرى: الاسلام والاقتصاد، ١٦.
- (^^) سورة المائدة: الآية، ٣؛ نزلت هذه الاية في حجة الوداع، فعن ابن كثير، قوله: انها من اكبر النعم من الله سبحانه وتعالى على هذه الامة، حيث اكمل تعالى لهم دينهم فلا يحتاجون الى دين غيره، فلا حلال الا ما احله ولا حرام الا ماحرمه، ولادين الا ما شرعه، وكل شي اخبر به فهو حق وصدق ولاكذب فيه ولاخلف، ومات رسول الله (وآلهم) بعدها باحد وثمانيين يوما، وينقل عن ابن جرير ان ابن عباس قرأ هذه الاية فقال يهودي: لو نزلت هذه الاية علينا لاتخذنا يومها عيدا، فقال ابن عباس فانها نزلت في يوم عيدين، ينظر: تفسير القران العظيم، ٣/٣٠-٢٤؛ ويقول صاحب تفسير الامثل، ان اكمال الدين واتمام النعمة تعني، انها اعطت للمؤمنين الخلافة على الارض، وتحقيق الامن والاستقرار لكي تكون العبادة لله وحده، واستقرار الدين الذي يرضاه الله سبحانه وتعالى. ينظر: ناصر مكارم الشيرازي: ٣/٢٢٤.
  - ( ٥٩ ) سورة الانعام: الآية ٣٨.
  - (٦٠) الطبري: جامع البيان، ١٨٨/٧؛ البيهقي: شعب الايمان، ٢٨١/٧.
    - (٦١) فضل الله السيد محمد حسين: من وحي القران، ٩٢/٩.
- ( <sup>۲۲</sup> ) احمد النجار: المدخل الى النظرية الاقتصادية في المنهج الاسلامي، ٤١، وينظر: محمد عمر شابرا: الاسلام والتحدى الاقتصادي، ٣٤-٣٥.
  - (٦٣) سورة القصص: الآية٧٧.



جلة امجا ق البصرة للعلوم المزنسانية

- (٦٤) رفيق يونس المصري: اصول الاقتصاد الاسلامي، ٤٦.
- ( $^{70}$ ) والنجش: هو التصرف المنهي عنه في البيع، بان يحضر الرجل السوق فيرى السلعة تباع بثمن فيزيد في ثمنها وهو لايرغب في ابتياعها ليقتدي به الراغب فيزيد لزيادته ظنا منه بان تلك الزيادة لرخص السلعة اغترارا به وهذه خديعة محرمة. الجوهري: الصحاح،  $^{70}$  النووي: تهذيب الاسماء واللغات،  $^{70}$  ابن منظور: لسان العرب،  $^{70}$   $^{70}$ .
  - (٢٦) خالد عبد الرحمن احمد: نحو اقتصاد اسلامي، ١٧٠.
- ( <sup>۲۲</sup> ) الفنجري: ذاتية السياسة الاقتصادية الاسلامية، ٤٧؛ وينظر: زينب صالح الاشوح: الاقتصاد الوضعي والاقتصاد الاسلامي، ٣٤٢.
  - ( ۱۸ ) الشاذلي: الاقتصاد الاسلامي مصادره و اسسه، ۳۷.
  - ( ٦٩ ) منال محمد متولى: الاستهلاك الكلي من المنظور الاسلامي، ٩-١١.
    - ( ٧٠ ) سورة القصص: الآية ٧٧.
    - ( ۷۱ ) حسين شحاتة: الاقتصاد الاسلامي بين الفكر والتطبيق، ١٣-٢٠.
- ( ۲۲ ) محمد فاروق النبهان: ابحاث في الاقتصاد الاسلامي، ۲۱؛ احمد العسال و فتحي عبد الكريم: النظام الاقتصادي في الاسلام مبادئه واهدافه، ۲۲.
  - (<sup>٧٣)</sup> سورة غافر: الآية ٩.
  - ( $^{44}$ ) البرقى: المحاسن،  $^{1}$ 1؛ الصدوق: من لايحضره الفقيه،  $^{1}$ 1.
- ( ° ) الوائلي احمد: استغلال الاجير وموقف الاسلام منه، ٤٠٥؛ الفنجري: الوجيز في الاقتصاد الاسلامي، ٧٠؛ عمر المرزوقي: النظام الاقتصادي في الاسلام، ٦٣.
  - (٢٦) الزحيلي: القيم الإسلامية والقيم الاقتصادية، ٥.
    - ( ٧٧ ) سورة البقرة: الآية ٢٧٩.
  - ( ^ / ) الصدوق: المقنع، ٥٣٧؛ الطوسي: الخلاف، ٣/٢٤؛ ابن زهرة الحلبي: غنية النزوع، ٣٣٣.
- ( <sup>۷۹ )</sup> الفنجري محمد: الوجيز في الاقتصاد الاسلامي، ۵۷، وينظر: يوسف البحراني: الدرر النجفية في الملتقطات اليوسفية، ۲/ ٤٠٠؛ عمر المرزوقي: النظام الاقتصادي في الاسلام، ٦٥.
  - ( <sup>۸۰)</sup> و عود الاسلام، ۷۳.
  - ( <sup>۸۱ )</sup> سورة الذاريات: الآية ۱۹.
  - (  $^{\Lambda \Upsilon}$  ) ابن حزم: المحلى،  $^{\Lambda \Upsilon}$  (  $^{\Lambda \Upsilon}$  ) الهيثمي: مجمع الزوائد،  $^{\Lambda \Upsilon}$  .
- ( <sup>۸۳ )</sup> محمد جواد مغنية: في ظلال نهج البلاغة، ٢٨٤/٤؛ باقر القرشي: النظام السياسي في الاسلام، ٢١٧، لم اعثر على هذه المعلومة في مصدر او مرجع اخر.
  - ( ١٨٠ ) الابطال، ٩٢-٩٣؛ وينظر: سعيد مرطان: مدخل للفكر الاقتصادي في الاسلام، ٥٨.
    - ( <sup>۸۵ )</sup> سورة النساء: الآية ۲۹.
  - ( ٨٦ ) عبد الهادي النجار: الاسلام والاقتصاد، ١٥؛ محمد ابراهيم خيري: الازمة المالية وكيفية علاجها: ٣٣٢.
- (  $^{\wedge \wedge}$  ) البخاري، صحيح البخاري،  $^{\vee}$  ۱۲۰/۱؛ يحيى بن الحسين: الاحكام،  $^{\vee}$  ۲۳۲/۱؛ ابن حبان: صحيح ابن حبان،  $^{\wedge \wedge}$  ۳۵۸/۱۳.
  - ( <sup>۸۸ )</sup> سورة النحل: الآية ٤ ١ ١.
  - ( ۸۹ ) ناصر مكارم الشيرازي: تفسير الامثل،١١٢/٣٠

- (<sup>۹۰)</sup> سورة الملك: الآية ١٥.
- (٩١) سورة الجمعة: الآية ١٠.
- (٩٢) شوقي احمد دنيا: الاسلام والتنمية الاقتصادية، ١٣١؛ عمر المرزقي: النظام الاقتصادي في الاسلام، ٦٢.
  - (۹۳) ابو يعلى الموصلي: مسند ابي يعلي، ١٣٩/٤؛ ابن حبان: صحيح ابن حبان، ١/٥١١.
- (٩٤) الطبراني: المعجم الكبير، ٢٤/١٠؛ القضاعي: مسند الشهاب، ٢/٤٠١؛ الريشهري: ميزان الحكمة، ٢/٥٧٥.
- ( °° ) ابن ماجة: سنن ابن ماجة، ١/٥٨٩، ح١٨٣٩؛ ابو داود: سنن ابي داود، ٧٦/٣، ح١٦٣٤؛ الترمذي: سنن الترمذي، ١٦٤، ح٢٥٢؛ المقيد: المقنعة، ٢٤١. والمراد بالمرة: القوة، والسوي: مكتمل الأعضاء صحيح البدن، تام الخلقة، ينظر: محمد بكر إسماعيل: القواعد الفقهية بين الأصالة والتوجيه، ٣٩٥.
- (٩٦) الفنجري: الوجيز في الاقتصاد الاسلامي، ٦٠؛ وينظر: سعد بن حمدان اللحياني: مبادئ الاقتصاد الاسلامي، ١٩.
- ( <sup>۹۷)</sup> حسين شحاتة: الاقتصاد الاسلامي بين الفكر والتطبيق،١٢؛ سعيد مرطان: مدخل للفكر الاقتصادي في الاسلام، ٥٨.
  - (۹۸) سورة هود: الآية ٦١.
  - (٩٩) جيمس جوارنتي: الاقتصاد الجزئي، ٢٧.
- ( ۱۰۰ ) زينب صالح الاشوح: الاقتصاد الوضعي والاقتصاد الاسلامي، ٣٥٣-٢٥٤؛ وينظر: النبهاني: النظام الاقتصادي في الاسلام، ٢٥-٢٦.
  - (١٠١) السيد الصدر: اقتصادنا، ٢٤٠؛ عمر المرزوقي: النظام الاقتصادي في الاسلام، ٥٢.
  - (١٠٢) السيد الصدر: اقتصادنا، ٢٣٣؛ عمر المرزوقي: النظام الاقتصادي في الاسلام، ٥٧.
- ( ۱۰۳ ) محمد عبد الحليم: التجديد في الفكر الاقتصادي الاسلامي، ٥٠ وينظر: عمر المزوقي: النظام الاقتصادي في الاسلام، ٦٦-٢٧؛ سعيد سعد مرطان: مدخل للفكر الاقتصادي في الاسلامي، ٥٤.
- ( ۱۰۰ ) حسن علي الشاذلي: الاقتصاد الاسلامي مصادره واسسه، ١٠١٠؛ وينظر: زينب صالح الاشوح: الاقتصاد الوضعي والاقتصاد الاسلامي، ٣٥٠.
  - (١٠٥) ثروة الامم، ترجمة حسني زينه، ٢٥.
- (١٠٦) محمد عمر شابرا: الاسلام والتحدي الاقتصادي، ٤٥٤ وينظر: جاسم الفارس: في الاقتصاد الاسلامي البعد المعرفي والقيمي، ٥٣.
- ( ۱۰۲ ) الفنجري: ذاتية السياسة الاقتصادية الاسلامية، ١٨؛ عبد الوهاب الامين: النظم الاقتصادية، ٤٧؛ فليح حسن خلف: النظم الاقتصادية، ٤٣٥.
  - (١٠٨) روجيه غارودي: وعود الاسلام، ٧٢؛ وينظر: عمر المرزوقي: النظام الاقتصادي في الاسلام، ٥٣-٥٤.
    - (١٠٩) النبهاني: النظام الاقتصادي في الاسلام، ٢٧؛ وينظر: امارتيا سن: فكرة العدالة، ٢٨١.
- (١١٠) احمد النجار: المدخل الى النظرية الاقتصادية، ١٥-١٦؛ وينظر: حسين شحاتة: الاقتصاد الاسلامي بين الفكر والتطبيق، ١٦.
  - (۱۱۱۱) احمد محمد محمود نصار: مبادئ الاقتصاد الاسلامي، ٨.
- ( ۱۱۲ ) زينب صالح الاشوح: الاقتصاد الوضعي والاقتصاد الاسلامي، ٣٥٠–٣٥١؛ وينظر: سمير محمد نوفل: دور العقيدة في الاقتصاد الاسلامي، ٤٠.
  - (١١٣) الغزالي عبد الحميد: اساس المنهج الاسلامي، ٥؛ وحول المنهج الاسلامي في التنمية الاقتصادية، ٩.
    - (۱۱٤) الرأسمالية نظاما، ١٠٠.



(١١٥) فليح حسن خلف: النظم الاقتصادية، ٤٣١؛ وينظر: احمد الوائلي: استغلال الاجير، ٣٢٠.

## المصادر الأولية

- القرآن الكريم.
- ابن الاثير الجزري ، مجد الدين المبارك بن محمد (ت ٢٠٩/٥٦٠٦م).
- ۱- النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد، المكتبة الاسلامية،
   د-مك، ط۱، ۱۳۸۳ ه/۱۹۲۳م.
  - المد بن حنبل ، أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (٤١هـ /٥٥٨م) .
    - Y مسند أحمد بن حنبل ، ( دار صادر ، بیروت لبنان ، د: ت ).
      - الاعشى: ميمون بن قيس (٧ه/٢٩م).
    - ٣- ديوان الاعشى الكبير، تحقيق: محمد حسين، المطبعة النموذجية، القاهرة، د-ط، د\_ت.
      - الجاحظ، عمر بن بحر (٥٥٥ه/٨٦٨م).
  - ٤ تهذيب الاخلاق، تحقيق: ابراهيم بن محمد، دار الصحابة للتراث، طنطا، ط١٠ ، ٤١٠ ١ه/٩٨٩م.
    - ابن زهرة الحلبي، عز الدين أبو المكارم حمزة بن علي بن زهرة الحسيني (٥٨٥ه/١٨٩).
      - ٥- غنية النزوع، تحقيق: الشيخ إبراهيم البهادري، مطبعة اعتماد، قم، ٤١٧ ١ه/٩٩٦م.
        - الاشتري، الزاهد ورام بن ابي فراس المالكي (١٠٥/٥٦٠٥).
- 7- تنبيه الخواطر ونزهة النواظر، تحقيق: باسم محمد مال الله الاسدي، العتبة الحسينية المقدسة، كربلاء، ط١، ٤٣٤ه/ ٢٠١٣م.
  - البخاري ، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم الجعفى (٥٢٥٦/ ٨٦٩ م).
    - ٧- صحيح البخاري، دار الفكر ، بيروت \_ لبنان ،١٠١١هـ /١٩٨١م.
    - ﴿ البرقي ، أبو جعفر أحمد بن محمد بن خالد (ت ٢٧٤ هـ /٨٨٧ م ) .
- $\Lambda$  المحاسن، تحقيق، السيد جلال الدين الحسيني، دار الكتب الإسلامية طهران 1770 1770 ش .
  - البيهقي، احمد بن الحسين ن عي بن موسى (ت٥٨٥ ١٥/ ١٠٦٥).
- 9- شعب الايمان، تحقيق ابي هاجر محمد السعيد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۱۶ اه/۱۹۹م.
  - الترمذي، محمد بن عيسى (ت ٢٧٩ه / ٢٩٨م).
  - ١- سنن الترمذي، تحقيق: محمد ناصر الدين الالباني، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، ١٤١٧ه.
    - ابن الجوزي، جمال الدين ابو الفرج عبد الرحمن بن علي (ت٩٧٥م/٢٠٠م).
    - ١١- زاد المسير في علم التفسير، دار ابن حزم، بيروت، ط١، ٤٢٣ ١ه/٢٠٠٢م.
      - ابن حبان، أبو حاتم محمد البستى (ت٤٥٣٥ / ٩٦٥).
    - ١٢- صحيح ابن حبان، تحقيق: شعيب الارنؤط، الرسالة، بيروت، ط٢، ١٤١٤/ ١٩٩٣.



## الحر العاملي، محمد بن الحسن بن علي بن الحسين (١٠٤ ٥/ ١٩٢م).

-17 وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة ، تحقيق: ، مؤسسة آل البيت (3) لأحياء التراث، المطبعة مهر، قم المشرفة، ط -1818 هـ -1998 م .

ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد الأندلسي (٥٦ ٥٤ م/٦٠ م).

١٤ - المحلى، دار الفكر، بيروت، د-ط، د-ت.

الجوهري، اسماعيل بن حماد (ت٣٩٣٥/٢٠٠٨).

١٥- الصحاح، تحقيق: احمد عبد الغفور العطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط٢٥،

٤٠٤ هـ / ١٩٨٤ م .

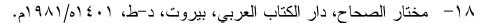
🕸 ابو داود سليمان بن الاشعث، السجستاني (ت ۲۷٥ / ۸۸۸م).

17 − سنن ابي داود، تحقيق: شعيب الارنؤوط، دار الرسالة العالمية، دمشق، ط۱، ٤٣٠ اه/٢٠٠٩م.

ابن ابي الدنيا، عبد الله بن محمد بن عبيد البغدادي (ت٢٨١ه/ ٩٤مم).

۱۷- التواضع والخمول، تحقيق: محمد عبد القادر، ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۱۹/ ۱۶۱۸.





الراغب الاصفهاني، ابو القاسم الحسين بن محمد (ت٢٠٥هـ/١١٨).

١٩ - الذريعة الى مكارم الشريعة، تحقيق: البو يزيد العجمى، دار السلام، القاهرة، ٢٨ ١٥/٧٠٠٠م.

· ٢- المفردات في غريب القرآن الكريم، مكتبة الاميرة، بيروت، ط١، ١٤٣١هـ/ ٢٠١٠م.

ابن زهرة الحلبي، حمزة بن علي بن ابي المحاسن (٥٨٥ / ١٨٩م).

٢١- غنية النزوع، تحقيق: ابراهيم البهادري، ط١، الاعتماد، قم، ١٤١٧.

الشريف الجرجاني، على بن محمد السيد (ت١٦٨هـ/١١٤م).

٢٢- التعريفات، تحقيق محمد صديق المنشاوي، دار الفضيلة، القاهرة، د-ط، د-ت.

العاطي عطية، واخرون.

۲۳ المعجم الوسيط، مكتبة الشروق، مصر، ط٤، ٢٥٠٤ه/٢٠٠٤م.

ابن شعبة الحراني ، أبو محمد الحسن بن الحسين (ت ق٤٥/ق١٠م) .

3٢- تحف العقول عن آل الرسول (ص) ، تحقيق: علي أكبر غفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين قم المشرفة، ط٢، ٤٠٤ ١ه/١٩٨٤م.

ابن ابي شيبة، ابو بكر عبد الله بن محمد الكوفي (ت٥٣٥ه / ٩٤٩م).

٢٥ - المصنف، تحقيق: سعيد اللحام، ط١، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٩/١٤٠٩.

الصدوق، محمد بن علي بن الحسين القمي (٣٨١ / ٩٩١).



٢٦- الأمالي، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة، قم، ط١، ١٤١٧هـ.

۲۷ - ثواب الأعمال، تحقيق: السيد محمد مهدي السيد حسن الخرسان، مطبعة امير، قم، ط٢، ٣٦٨ش.

٢٨ - المقنع، تحقيق: مؤسسة الامام الهادي، الاعتماد، قم، د-ط، ١٤١٥م ١٩٩٤م.

79 - معاني الأخبار، تحقيق: علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الاسلامي، قم، د-ط، ١٣٧٩ه/٣٣٨ش.

•٣- من لا يحضره الفقيه ، تحقيق: علي أكبر غفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين قم المشرفة، ط٢، د-ت.

الطبراني، سليمان بن أحمد (٣٦٠ / ٩٧٠م).

٣١ – المعجم الكبير، تحقيق: حمدي عبد المجدي، دار احياء التراث، ط٢، ٤٠٦ ١ه/٩٨٥م.

٣٢- المعجم الوسيط، تحقيق: دار الحرمين، دار الحرمين للطباعة، القاهرة، (د-ط)، ١٤١٥/ ١٩٩٥م.

الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن (ت ٥٤٨ هـ / ١١٥٣ م).



٣٣− تفسير مجمع البيان ، تحقيق ، لجنة من العلماء والمحققين الأخصائيين ، ط١ ، الناشر ،

مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت - لبنان  $^{\circ}$  ١٤١٥ هـ  $^{\circ}$  ١٩٩٤ م .

الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ / ٩٢٢ م) .

٣٤ تاريخ الطبري (تاريخ الامم والملوك) ، تحقيق محمد ابو الفضل ابراهيم، دار المعارف ، القاهرة، ط٢، د-ت.

الغزالي، ابو حامد محمد بن محمد الطوسى (ت٥٠٥هـ/١١١م).

٣٥− احياء علوم الدين، تحقيق: زين الدين ابي الفضل العراقي، دار ابن حزم، بيروت، ط١، ٢٦٥ه/٥٠٠م.

ابن فارس ، ابو الحسين بن زكريا (ت ٣٩٥ هـ / ١٠٠٤م ).

٣٦ – معجم مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، ط٢، ٢٠٠هـ/٩٩٩م

الفيض الكاشاني، محمد محسن بن مرتضى بن محمود (١٩٩١ه / ١٦٨٠ م).

٣٧ - الوافي، تحقيق: ضياء الدين الحسيني، افسيت نشاط، اصفهان، ط١، ٤٠٦ه/ ١٩٨٤م.

الفيروز ابادي، مجد الدين محمد بن يعقوب (١٨ ٧ه/١٥ ١٤ م).

٣٨ - القاموس المحيط، تحقيق: محمد نعيم العرقوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ٤٢٦ ١ه/٥٠٠م.

الفيومي، احمد بن محمد بن علي المقري (ت ٧٧٠ هـ / ١٣٦٨م).

٣٩ - المصباح المنير ، مكتبة لبنان ، بيروت، د-ط، ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م.

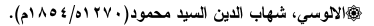
- القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (١٧٦هـ/١٢٧ م).
- ٤ تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، تحقيق: أحمد عبد العليم البردوني، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط٢، ١٤٠٥ هـ / ١٩٨٥ م.
  - القضاعي، محمد بن سلامة (ت ٤٥٤ه / ١٠٦٢م).
  - ٤١ مسند الشهاب، تحقيق: حمدي عبد المجيد، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ٥٠٥ ١ه/٩٨٥م.
    - ابن كثير، ابو الفداء اسماعيل بن عمر الدمشقي القرشي (ت ٧٧٤ هـ / ١٣٧٢م).
- 73- البدایة والنهایة، تحقیق عبد الله عبد المحسن الترکي، دار هجر، القاهرة، ط۱، 15- ۱ البدایة والنهایة، تحقیق عبد الله عبد الله عبد المحسن الترکی، دار هجر، القاهرة، ط۱، 15- ۱ الهدایة والنهایة، تحقیق عبد الله عبد ا
  - الكليني، أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الرازي (ت ٣٢٩ هـ /٩٤٠ م) .
- ٣٤- الكافي ، تصحيح وتعليق ، علي أكبر غفاري ، الناشر : دار الكتب الإسلامية المطبعة : حيدري، طهران، ١٣٦٧ هـ/ ١٩٤٧ م .
  - 🕸 ابن ماجة، محمد بن يزيد القزويني (٢٧٣ه/ ٨٨٦م).
  - ٤٤ سنن ابن ماجة، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت، د ط، د\_ت.
    - الماوردي، علي بن محمد (٥٠٥م/ ١٠٥٨م)
  - ٥٤ النكت والعيون، تحيق: السيد بن عبد المقصود، دار الكتب العلمية، بيروت، د-ط، د-ت
    - المجلسي ، العلامة محمد باقر (ت ١١١١ هـ / ١٦٩٩ م ) .
- -27 مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول (3)، تصحيح : هاشم الرسولي ، إيران، -27 هم الم المعقول في شرح أخبار آل الرسول -27
  - ابن مسكويه، احمد بن يعقوب (۲۱ هه/۳۰،م).
  - ٤٧ مذاهب اخلاقية، اعداد: كامل محمد عويضة، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣ه/٩٩٣م.
    - النيسابوري، مسلم بن الحجاج بن مسلم (٢٦١ه/٥٧٥).
      - ٤٨- صحيح مسلم، دار الفكر، بيروت، د-ط، د-ت.
      - المفيد، محمد بن محمد النعمان (ت ١٣ ٤ هـ/ ١٠٢٢م)
    - 9 ٤ الاختصاص، تحقيق: على اكبر الغفاري، دار المفيد، بيروت، ط٢، ١٤١٤ / ٢٠٠٠.
    - ٥- المقنعة، تحقيق: مؤسسة النشر الاسلامي، مؤسسة جماعة المدرسين، قم، ط٢، ١٤١٠.
      - ابن منظور ، جمال الدين محمد بن مكرم (ت ٧١١ هـ / ١٣١١م ).
    - ٥١ لسان العرب، تحقيق: عبد الله علي الكبير، واخرون، دار المعارف، القاهرة، د-ط، د-ت.
      - النسوي، الحسن بن سفيان (٣٠٣٥/٢١٩م).
- ٢٥ كتاب الأربعين، تحقيق: محمد بن ناصر العجمي، دار البشائر الإسلامية، الكويت، ط١،
   ٤١٤ اه/٩٩٣م.



- النووي، ابي زكريا يحيي بن شرف الدمشقي (٢٧٦ه/ ٢٧٧م).
- ٥٣ تهذيب الاسماء واللغات، دار الكتب العلمية، بيروت، د-ط، د-ت.
  - پیدیی بن الحسین (ت ۲۹۸ / ۹۱۰م).
- ٥٥- الاحكام، تحقيق: ابو الحسن على بن احمد، (د-مك)، ط١، ١٤١٠/ ١٩٩٠.
- ابو يعلي، أحمد بن علي بن المثُنى بن يحيى الموصلي ( ٣٠٧ هـ / ٩١٩ م ) .
- 00- مسند ابي يعلى، تحقيق: حسين سليم اسد، ط٢، دار المامون، (د-مك)، ١٤١٢ ١٩٩٢م.

## المصادر الثانوية:

- احمد، خالد عبد الرحمن.
- ٥٦ نحو اقتصاد اسلامي، دار الدعوة، مصر، د-ط، ١٣٩٧ه/١٩٩٨).
  - ادم سمث
- ٥٧- ثروة الامم، ترجمة حسنى زينه، معهد الدراسات الاستراتيجية، بغداد، ط١، ٢٨ ١ه/٢٠٠٧م.
  - الاشوح، زينب صالح.
- 00 الاقتصاد الوضعي والاقتصاد الاسلامي نظرة تاريخية، كتب عربية، القاهرة، د-4، 157 16



09- روح المعاني، احياء التراث العربي، بيروت، د-ط، د-ت.

- هامارتيا سن
- ٠٠- فكرة العدالة، ترجمة: مازن جندلي، الدار العربية للعلوم، بيروت، ط١، ٤٣١ ١ه/١٠٠م.
  - الأمين، عبد الوهاب.
- 17- النظم الاقتصادية دراسة مقارنة الرأسمالية، الاشتراكية والاسلام، مطبعة الوطن، الكويت، د-
  - ط، ۲۰۱۱ه/۱۹۸۹م.
  - اوليفير س كوكس.
  - ٦٢- الرأسمالية نظاما، ترجمة ابراهيم كبة، مطبعة العاني، بغداد، د-ط، ١٣٩٣ه/١٩٧٣م.
    - 🕸 توماس كارليل (۱۸۸۱م).
- ٦٣- الابطال، ترجمة: محمد السباعي، المطبعة المصرية بالازهر، القاهرة، ط٣، ١٣٤٩ه/١٩٣٠م.
  - الخراز، خالد بن جمعة بن عثمان.
  - ٦٤ موسوعة الاخلاق، مكتبة اهل الاثر، الكويت، ط١، ٤٣٠ ١ه/٢٠٠٩م.
    - الرحمن. عبد العليم عبد الرحمن.
  - ٥٦- اسس المفاهيم الاقتصادية في الاسلام، د-مط، المنوفية، د-ط، ١٤٠١ه/١٩٨١م.
    - هجنيدل، حمد بن عبد الحمن.

٦٦- منهاج الباحثين في الاقتصاد الاسلامي، شركة العبيكان، الرياض، ط١، ٤٠٦ ١ه/٩٨٥م

#### هجيمس جوارنتي، واخرون.

٦٧- الاقتصاد الجزئي، ترجمة محمد عبد الصبور، دار المريخ، الرياض، ٤٠٨ ١ه/١٩٨٧م.

## دنیا، شوقی أحمد .

٦٨- الاسلام والتنمية الاقتصادية، دار الفكر العربي، القاهرة، ط١، ٣٩٩ اه/١٩٧٩م.

## 🕸 روجیه غارودی.

79- وعود الاسلام، دار الرُقي، بيروت، ط٢، ٤٠٥ ١ه/١٩٨٥م.

## الريشهري، محمد بن إسماعيل

٧٠- العقل والجهل في الكتاب والسنة، تحقيق: دار الحديث، مطبعة دار الحديث، بيروت، ط١، ۲۲۱ه/۰۰۰م.

٧١ - ميزان الحكمة، تحقيق: دار الحديث، مطبعة اعتماد، قم، ط١، ٤٢٢ ١ه/٢٠٠١م.

### الزحيلي، وهبة

٧٢- القيم الاسلامية والقيم الاقتصادية، دمشق، دار المكتبى للطباعة والنشر، ط١،



## الزنتاني: عبد الحميد الصيد.

٧٣- احياء علوم الدين، دار ابن حزم، بيروت، ط١، ٢٦٦ه/٥٠٠م.

٧٤ - اسس التربية الاسلامية في السنة النبوية، الدار العربية للكتاب، تونس، ط٢، ١٤١٣ه/٩٩٣م.

## هزين الدين، محمد امين.

٧٥- الاخلاق عند الامام الصادق، سبهر، طهران، د-ط، ٤١٧ ١ه/١٩٩١م.

## السحمراني، اسعد.

٧٦ - الاخلاق في الاسلام والفلسفة القديمة، دار النفائس، بيروت، ط١، ١١٨ ١ه/١٩٨٨م.

## الدين، ايمان عبد المؤمن.

٧٧- الاخلاق في الاسلام، مكتبة الرشيد، الرياض، ط١، ٤٢٤ ١ه/ ٢٠٠٢م.

## الله شابرا، محمد على.

٧٨- الاسلام والتحدي الاقتصادي، ترجمة: محمد زهير السمهوري، المعهد العالمي للفكر الاسلامي، عمان، ط۱، ۱۱۲ ۱۵/۱۹۹۱م.

## الشاذلي، حسن على

٧٩- الاقتصاد الاسلامي مصادره واسسه المال وتنميته دراسة مقارنة، دار الاتحاد العربي للطباعة، القاهرة، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.

## 🕸 شحاتة، حسين حسين.

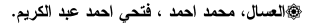
٨٠- الاقتصاد الاسلامي بين الفكر والتطبيق، دار النشر للجامعات، القاهرة، ط١، ٤٢٩ ١ه/٢٠٠٨م.



#### الشيرازى ، الشيخ ناصر مكارم

- 1 الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ، ط- 1 ، مطبعة سليمان زادة ، قم المقدسة ، ايران، - 1878 = - 1877 .

- الله، واخرون. عبد الله، واخرون.
- ۸۲ نظرة النعيم في مكارم اخلاق الرسول الكريم (ص)، دار الوسيلة، جدة، ط١، ٨٢ نظرة النعيم في مكارم اخلاق الرسول الكريم (ص)، دار الوسيلة، جدة، ط١، ٨٢ ١٤١٨ م.
  - الصدر، السيد محمد باقر.
  - ۸۳ اقتصادنا، دار التعارف، بیروت، ط۲۰، ۲۰۸ ۱ه/۱۹۸۷م.
    - الطريقي، عبد الله بن عبد المحسن.
- ٨٤- الاقتصاد الاسلامي اسس ومبادى واهداف، مكتبة الملك فهد، الرياض، ط١١،
  - ٠٣٤ ١٥/٩٠٠ ٢م.
  - 🕸 العجلان، حامد الحمود.
- ٥٥- الربا والاقتصاد والتمويل الاسلامي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط١، ٢٠١٥م.



٨٦ النظام الاقتصادي في الاسلام مبادئه واهدافه، مكتبة وهبة، القاهرة، ط٢، ٣٩٧ اه/١٩٧٧م.

## الفارس، جاسم.

٨٧ في الاقتصاد الاسلامي البعد المعرفي والقيمي، دار مجدلاوي، عمان، ط١، ٤٣٢ ١ه/٢٠١.

هفلیح حسن خلف.

 $- \wedge \wedge$  النظم الاقتصادية: الراسمالية – الاشتراكية – الاسلام، عالم الكتب الحديثة، د – مك، ط  $- \wedge \wedge$ 

## الفنجري، محمد شوقي

- ٨٩ المذهب الاقتصادي في الاسلام، دار الصحوة، القاهرة، ط١، ٥٠٥ هـ/١٩٨٥م.
- ٩٠ الوجيز في الاقتصاد الاسلامي، القاهرة، دار الشروق، ط١، ١٤١٤هــ/١٩٩٤م.
  - القرشي، باقر شريف.
  - 91- النظام السياسي في الاسلام، دار التعارف، بيروت، ط٤، ٤٠٨ ١ه/١٩٨٧م.
    - اسماعیل.
- ٩٢ القواعد الفقهية بين الاصالة والتوجيه، دار المنار، القاهرة، د-ط، ٤١٧ ١ه/١٩٩٦م.
  - همحمد حسين فضل الله.
  - ٩٣- تفسير من وحي القرآن، دار الملاك، بيروت، ط١، ١٩١٨ه ١٩٨م.
    - الحليم عمر. عبد الحليم عمر.



- 9٤- التجديد في الفكر الاقتصادي الاسلامي، جامعة الازهر، القاهرة، د-ط، ٢٠١١ه/٢٠٠٠م.
  - المرزوقي، عمر بن فيحان، واخرون.
  - 90- النظام الاقتصادي في الاسلام، مكتبة الرشيد، الرياض، ط٢، ٢٧ ١٥/٢٠٠م.
    - ا مرطان، سعید سعد.
    - 97 مدخل للفكر الاقتصادي في الاسلام، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ٢٥ ١ ١٥/٤ م.
      - مطهری، مرتضی.
      - 9 V الاسلام والاقتصاد، دار الارشاد، بيروت، ط١، ١٤٣٢ه/ ٢٠١١م.
        - همغنية ، محمد جواد.
      - ٩٨- في ظلال نهج البلاغة، دار العلم، بيروت، ط٣، ٩٩٩١ه/٩٧٩م.
        - الميداني، عبد الرحمن حسن حنبكة.
      - 9 9 الاخلاق الاسلامية واسسها، دار القلم، دمشق، ط٥، ٢٠ ١ ١ه/٩٩٩م.
        - النبهان، محمد فاروق.
      - • ١ ابحاث في الاقتصاد الاسلامي، مؤسسة الرسالة، بيروت، (د-ط)، ٢٠١١ه/١٩٨٦م.
        - النبهاني، تقي الدين.
        - ١٠١ النظام الاقتصادي في الاسلام، دار الامة، بيروت، ط٦، ٢٥ ١٥/٤ ١٥. ٢م.
          - النجار، احمد.
    - ٢ ١ المدخل الى النظرية الاقتصادية في المنهج الاسلامي، دار الفكر، جدة، ط٢، ١٩٧٤م.
      - احمد محمد محمود.
      - ۱۰۳ مبادی الاقتصاد الاسلامی، دار النفائس، الاردن، ط۱، ۳۰ اه/۱۰ م.
        - 🏶 نوفل، سمير محمد.
        - ٤ ١ دور العقيدة في الاقتصاد الاسلامي، كتب عربية، القاهرة، د-ط، د-ت.
          - الوائلي، أحمد بن حسون بن سعيد بن حمود.
  - ٥٠٠ استغلال الاجير وموقف الاسلام منه، دار المؤرخ العربي، بيروت، ط١، ٤٣٤ ١٥/٢٠١٥م.
    - هيالجن، مقداد.
    - ٦٠١ التربية الاخلاقية، دار عالم الكتب، الرياض، د-ط، ١١٤١٥/١٩٩٧.
      - اليزدى، محمد تقى مصباح.
      - ١٠٧ فلسفة الاخلاق، مطبعة در راه حق، قم، د-ط، د-ت.
        - 🕸 يسري احمد، عبد الرحمن.
- $\Lambda \cdot 1 1$  الاقتصاد الاسلامي بين منهاجية البحث وامكانية التطبيق، المعهد الاسلامي للبحوث، جدة، د-ط، 19 ا  $1 \cdot 1 \cdot 1 \cdot 1 \cdot 1$ 
  - ﴿ وَمِي سِفُ البحراني ، ابن أحمد بن إبراهيم بن أحمد بن صالح بن عصفور (١٨٦ ١٥/٢٧٧م).
  - ٩ ١ الدرر النجفية في الملتقطات اليوسفية، دار المصطفى، المنامة-البحرين، ط٢، ٢٨ ١٥ /٥٠ ٢م.

الرسائل والاطاريح



مف يوم العامل الخلقي في الاقتصاد الإسكامي

همهدي، رشاد قائد.

- ١ ١ الفكر التربوي عند مقداد يالجين، صنعاء، رسالة ماجستير منشورة في المكتبة الشاملة، جامعـة صـنعاء،
  - ٠٣٤١٥/٩٠٠٢م.
  - المحمد محمد محمد.

-111 الاستهلاك الكلي من المنظور الاسلامي، جامعة القاهرة، رسالة ماجستير غير منشورة، -1110 م.

#### المجلات:

امید، مسعود.

٢١١ - الأخلاق وتحوّلات المعرفة الإنسانيَّة، مجلة المنهاج، المركز الاسلامي للدراسات الاستراتيجية، النجف الاشرف، العدد ٢٩، ٢٤٤هـ/٢٠٠٣م.

هزاهد، عبد الامير كاظم.

١١٢ - نظرية المعرفة عند الإماميّة مرويات الكافي مستنداً ، مجلة المنهاج، المركز الاسلامي للدراسات الاستراتيجية، النجف الاشرف، العدد ٢٠، ٣٣٠ هـ/٢٠١٢م.

https://books.google.iq/books

