

# العفووأثره في الدعوة

م. م. خالد حمید احمد







#### القدمة

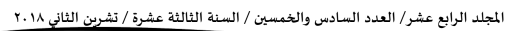
الحمد لله القائل: {خُذِ الْعَفْوَ وَأُمُرُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الجُاهِلِينَ} ''، والصلاة والسلام على سيدنا محمد القائل ثلاث: (والذي نفسي بيده لو كنت حلافاً لحلفت عليهن، ما نقص مال من صدقة فتصدقوا، ولا عفا رجل عن مظلمة يبتغي بها وجه الله إلا زاده الله بها عزاً يوم القيامة ولا فتح رجل على نفسه باب مسألة إلا فتح الله عليه باب فقر) '' وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### و بعد:

فإن الله سبحانه وتعالى وعد عباده الصالحين بالسعادة في الدنيا والآخرة كقوله تعالى: {إِنَّ الأَرْضَ للهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ} ". وقال تعالى: {إِنَّا لَنَصُرُ لَسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ} ". وقال تعالى: {وَعَدَ اللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُم فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الْأَشْهَادُ} ". وقال تعالى: {وقال تعالى عَريباً وسيعود كما بدأ الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ} ". وقال رسول الله ﷺ: (بدأ الإسلام غريباً وسيعود كما بدأ غريباً فطوبى للغرباء) ".

من هذه النصوص الكريمة، نعلم علم اليقين بأن المسلمين سيكونون خلفاء الله في الأرض سواء أكان في المستقبل القريب أم البعيد، وواجب المسلم أن يدعو بالرحمة والمسلم يحتاج إلى حلم وعفو كالذي كان من سيدنا هود السلام وهو يستمع إلى إجابة قومه بعد ما دعاهم إلى توحيد الله وقالوا: {قَالَ المُلأُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَظُنُكُ مِنَ الْكَاذِبِينَ ، قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ ، أُبلِّعُكُمْ رِسَالاتِ رَبِّي وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ أَمِينٌ } في الشائم هؤلاء الجهال لم يشتط لها سيدنا هود غضباً ولكنه كان المعلم الذي اصطفاه الله رسولاً.

في هذا البحث الموجز أردت توضيح عفو رسول الله عن المشركين وأهل الكتاب عندما مكنه الله في الأرض، وكذلك عفو السلف الصالح، وبخاصة في هذه الأيام تدور في أذهان أهل الكتاب لوثة شنعاء بأن المسلمين لا يقبلون الأديان الأخرى ولا يقبلون العيش جنباً إلى جنب مع اليهود والنصارى، رغم أنه لم تشر أيٌ من الحقائق التاريخية إلى اضطهاد المسلمين لغيرهم، وكذلك توضيح أثر ذلك العفو في الدعوة وعلى دخول الناس الإسلام.







وتكمن أهمية البحث في إبراز أن الرحمة بشقيها العفو والتسامح صفتان من صفات المسلمين، وأن دخول كثير من الناس الإسلام بسبب العفو والتسامح، وأن العفو والتسامح لا ينهان عن الخوف والذل بل عن مكارم الأخلاق.

وقد يظن كثير من الناس أن معظم الدول الإسلامية دخلت الإسلام تحت ظلال السيوف ونحن لا ننكر دور السيف في إدخال الناس الإسلام ولكن دوره تركز في رفع الغشاوة التي حجبت الضوء عنهم، وكان انتشار الإسلام يتم بين الناس بالمعاملة الحسنة والعفو والتسامح، وذلك كله تحت شعار الآية الكريمة: {لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ } ...

ويحتوي البحث من مقدمة وتمهيد ومبحثين وخاتمة وفهرس للمصادر والمراجع.





### نمهيد:

**العفو**: (هو التجاوز عن الذنب وترك العقاب عليه وأصله المحو والطمس) ، ومعناه كذلك : (أن يستحق حقاً فيسقطه ويبري عنه من قصاص أو غرامة ، وهو غير الحلم وكظم الغيظ) ....

(في هذه الآية الكريمة أمر الله سبحانه وتعالى نبيه محمداً الله بالتبليغ والإعراض عن الجاهلين، وهما متلازمان، والجمع بينهما في الحياة العملية يحتاج إلى حكمة وفطنة، وفيها كذلك الحض على التعلق بالعلم والإعراض عن أهل الظلم والتنزُّه عن منازعة السفهاء ومساواة الجهلة الأغبياء) (١٠٠٠).

ويؤكد ذلك مناظرة سيدنا إبراهيم الله مع ملك بابل النمرود بن كنعان، حينها طلب النمرود من إبراهيم الله دليلاً على وجود الرب الذي يدعو إليه، فقال إبراهيم عليه السلام: (ربي الذي يحيي ويميت، فقال النمرود: أنا أُحي وأُميت، وذلك أني أُوتَى بالرجلين قد استحقا القتل فآمر بقتل أحدهما وآمر بالعفو عن الآخر. هنا سيدنا إبراهيم عليه السلام لم يشعر بالهزيمة أمام هذا الطاغية ولكنه علم قصر فهمه وأعرض عنه، وجاء بحجة أخرى حتى لا يجعل للجدال مقاماً فقال له: فإن الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فبهت الذي كفر) ٥٠٠٠.

والله سبحانه أمر نبيه محمداً بلاعراض عن المشركين في قوله تعالى: {فَاصْدَعْ بِهَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ المُشْرِكِينَ} (أي اعفُ عنهم واصفح واحتمل حتى يفتح الله لك وينصرك عليهم) (١٠٠٠).

ولعلَّ من المهم القول إنَّ مقتضيات الحياة وضرورة استقرار المجتمع وتنظيم علاقات الأفراد وضمان حقوقهم، دعا إلى أن يكون مع الجزاء الأخروي جزاء دنيوي، وهذا الجزاء هو العقوبة التي توقعها الدولة على من يرتكب محرماً كشرب الخمر والزنا، وقتل النفس، أو يترك واجباً كقتال الخليفة أبي بكر هم مانعي الزكاة "".





وأيضا العفو والتسامح لا يكونان في كل الأحوال، وإنها الشدة مطلوبة أحياناً كقتل رسول الله هي يهود بني قريظة بعد أن دكَّ حصونهم، امتثالاً لأمر الله؛ وذلك لأنهم نقضوا الميثاق وعاونوا الأحزاب على إبادة المسلمين في أحرج الأوقات، كها أنهَّم جمعوا لإبادة المسلمين ألفاً وخمسهائة سيف، وألفين من الرماح، وثلاثهائة درع، وخمسهائة ترس، حصل عليها المسلمون بعد فتح ديارهم "".

وقد كان رسول الله ﴿ أحلم الناس وأرغبهم في العفو مع القدرة، قال أسامة بن زيد ﴿ ذَان رسول الله ﴿ وَاصْحَابِه يعفون عن المشركين وأهل الكتاب كما أمرهم الله، ويصبرون على الأذى، قال الله تعالى: {فَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (""، وكان رسول الله ﴿ يتأوّل من العفو ما أمره الله به حتى أذِن الله فيهم بالقتل فقَتَل اللهُ به مَنْ قَتَلَ مِنْ صناديد قريش) ("").

ويؤكد ذلك قوله ﷺ عندما سئل عن الإيمان قال: (الصبر والسماحة وحسن الخلق). 🐃





# المبحث الأول:

# العفو وأثره في الدعوة

### المطلب الأول:

### عفو الرسول ﷺ عن الأفراد

كان السبق حلمه جهله، ولا تزيده شدة الجهل عليه إلا حلماً وكان السيعفو عن اليهودي أو المشرك طمعاً منه في دخوله الإسلام، وكان يعفو كذلك إذا جهل عليه أحد الأجلاف من الأعراب حتى يثبت الإيمان والإسلام في قلبه، وكذلك كان يعفو عن أصحابه ليز دادوا حُباً له (٢٠٠٠).

### المسألة الأولى: عفوه عن اليهود:

عن أنس ابن مالك ﴿ (أن امرأة يهودية أتت رسول الله ﷺ بشاة مسمومة فأكل منها فجيء بها إلى رسول الله ﷺ فسألها عن ذلك فقالت: أردت لأقتلك، قال: ما كان الله ليسلطك على ذاك، قالوا: ألا نقتلها ؟ قال: لا) ٠٠٠٠.

ومن عفوه وصفحه عن اليهود (أنه استلف تمراً من يهودي إلى أجل معلوم، فخرج رسول الله هؤ في عبد جنازة فلما وضع الميت في قبره قام اليهودي فقال: يا محمد ألا تقتضيني في تمري؟ فو الله ما أعلمكم يا بني عبد المطلب إلا تمطلون الناس بحقوقهم، رغم سب هذا اليهودي الرسول شي ثم سب بني عبد المطلب جميعاً، وطلب دينه في وقت غير مناسب، إلا أنه كان حلياً معه والتمس له العذر، وكان ثمرة ذلك العفو والصفح دخول اليهودي الإسلام) (١٠٠٠).

و (سحره رجل من اليهود فأخبره جبريل الله بذلك حتى استخرجه وحل العقد فوجد لذلك خفة وما ذكر ذلك لليهودي ولا أظهره عليه قط. عن زيد بن أرقم قال: سحر النبيَّ الرجلٌ من اليهود فاشتكى لذلك أياماً، فأتاه جبريل الله فقال: إن رجلاً من اليهود سحرك عَقَدَ لك عُقَداً في بئر كذا وكذا، فأرسل رسول الله فالتخرجوها، فجيء بها، فقام رسول الله في كأنها نشط من عقال، فها ذكر ذلك لذلك اليهودي ولا رآه في وجهه قط) (۱۰۰۰).

وفي رواية ابن كثير (ولا رآه في وجهه قط حتى مات) ٣٠٠.





### المسألة الثانية: عفوه ﷺ عن المشركين:

عن أبي هريرة الله قال: قيل: يا رسول الله، أدعُ على المشركين، قال (إني لم أُبعث لعَّاناً وإنَّما بُعثتُ رحمة) س

وهذا يدل أنه كلم ربا الإيمان في القلب ربت معه السماحة وازداد العفو والصفح، ونفر المرء من طلب الهلاك والغضب للمخطئين في حقه.

ففي الحديث تَعرَّض الله لطرف حرج إلا أنه لم ينتقم لنفسه، رغم حرج الموقف لم ينس الله دعوة هذا المشرك الدخول في الإسلام، ولكن أبت العناية الإلهية إلا أن يظل هذا المشرك على شركه، ولكن كانت نتيجة عفوه الدخول في الإسلام، ولكن أبت العناية الإلهية إلا أن يظل هذا المشرك على شركه، ولكن كانت نتيجة عفوه الدخول في الإسلام، ولكن أبت العناية الإلهية إلا أن يظل هذا المشرك على شركه، ولكن كانت نتيجة عفوه الدخول في الإسلام، ولكن أبت العناية الإلهية إلى أن يظل هذا المشرك على شركه، ولكن كانت نتيجة عفوه الدخول في الإسلام، ولكن أبت العناية الإلهية إلى أن يظل هذا المشرك على شركه المنابقة المؤلفة المشركة على شركه المنابقة المؤلفة المنابقة المؤلفة المؤلف

### المسألة الثالثة: عفوه ﷺ عن الجفاة وأصحاب النفوس الشريرة:

إن الرسول على الناس مَرَدوا على الجفوة في التعبير والإسراع في الشر-، لذلك لم تأخذه الدهشة والحساسية في الانتقام، وعلم أن أمثال هؤلاء لو عوجلوا بالعقوبة لقضت عليهم. وكان على يشتري رضا أمثال هؤلاء، لأنه لا يَبعدُ أن تراه بعد أيام وقد كُلِف بعمل خطير يقدم فيه عنقه عن طيب خاطر.



### المسألة الرابعة: عفوه ﷺ عن أصحابه:

عن على بن أبي طالب في يقول: (بعثني رسول الله في أنا والزبير والمقداد بن الأسود قال: انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ، فإنَّ بها ظعينة ومعها كتاب فخذوه منها، فانطلقنا تعادي بنا خيلنا حتى انتهينا إلى الروضة، فإذا نحن بالظعينة، فقلنا: أخرجي الكتاب، فقالت: ما معي من كتاب، فقلنا: لتخرجنَّ الكتاب أو لنلقينَّ الثياب، فأخرجته من عقاصها، فأتينا به رسول الله في، فإذا فيه: من حاطب بن أبي بلتعة إلى أناس من المشركين من أهل مكة يخبرهم ببعض أمر رسول الله في، فقال رسول الله في: يا حاطب ما هذا؟ قال يا رسول الله لا تعجل عليَّ إني كنت أمرأ ملصقاً في قريش ولم أكن مِن اَنفْسَها، وكان معك من المهاجرين لهم قرابات بمكة يحمون بها أهليهم وأموالهم، فأحببت إذْ فاتني ذلك من النَّسب فيهم أن أثَّذ عندهم يداً يحمون بها قرابتي، وما فعلت كفراً ولا ارتداداً ولا رضا بالكفر بعد الإسلام، فقال رسول الله في: لقد صدقكم، قال عمر: يا رسول الله دعني أضرب عنق هذا المنافق، قال: إنه قد شهد بدراً، وما يدريك لعل الله أن يكون قد اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم)نه.

إن ما قام به حاطب في يُعّدُ من الخيانة العظمى في لغة عصرنا الحاضر، وعقوبته الإعدام، إلا أن الرسول التمس له العذر لأنه من أهل بدر، وكذلك علم أنه صادق فيها قال إمّا عن طريق الوحي إليه أو بفراسته ، ودعم موقف الرسول التنزيل الحكيم حين قال في صدر سورة الممتحنة: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاء تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِالمُودَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِهَا جَاءكُم مِّنَ الحُقِّ إِنَّ وهذه الآية نزلت في شأن حاطب بن أبي بلتعة في وأكدت أن حاطباً ما زال من ضمن المؤمنين "".



ومن عفوه كذلك عن أصحابه ما رُوى عن أبي وائل عن عبد الله هما قال: لَّا قسم النبي الله قسمة حنين قال رجل من الأنصار: ما أراد بها وجه الله، فأتيت النبيّ الله فأخبرته فتغيّر وجهه ثم قال: (رحمة الله على موسى لقد أُوذي بأكثر من هذا فصبر) ٨٠٠٠.

لا شك أن هذا العفو كان له تأثيرٌ كبيرٌ في نفس مسطح، لأن القرآن نزل في شأنه، وكذلك جاء العفو من رجل ذي مكانة ومنزلة في الإسلام، وهذا مما يقوي إيهانه وإسلامه في آن واحد.

# المطلب الثاني:

# عفو الرسول على عن الجماعات

عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت للنبي ( هل أتى عليك يوم كان أشد من يوم أحد؟ قال: لقد لقيت من قومك ما لقيت، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة إذ عرضت نفسي على ابن عبد ياليل بن عبد كلال فلم يجبني إلى ما أردت فانطلقت وأنا مهموم على وجهي فلم أستفق إلا وأنا بقرن الثعالب فرفعت رأسي فإذا أنا بسحابة قد أظلتني فنظرتُ فإذا فيها جبريل فناداني فقال: إن الله قد سمع قول قومك وما ردوا عليك، وقد بعث الله إليك ملك الجبال لتأمره بها شئت فيه، فناداني ملك الجبال فسلم عليّ، ثم قال: يا محمد، فقال ذلك فيها شئت إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين ( ) ، فقال النبي ( ) بل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئاً ) ( ) ...

هذا عطف النبي الله وهو مالم يستطع عليه حتى الأنبياء ففي مثل هذا الموقف قال سيدنا نوح الله بعد أن جلس في قومه ألف عام إلا خمسين: {وَقَالَ نُوحٌ رَّبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً ، إِنَّكَ إِن تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِراً كَفَّاراً } "".

فعندما نُحيّر الرسول الله أن يطبق على أهل مكة الجبلين، رغم مرور أكثر من عشر سنوات من بعثته، وقد لقي القي من مشركي قريش خاصة بعد ما توفى عمه أبو طالب وزوجه خديجة، وكانت هذه فرصة متاحة للانتقام، إلا أنه الله لم ينتقم لنفسه راجياً أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده ولا يشرك به شيئاً. وهذا العفو الشامل كان نتيجته دخول الناس الإسلام رويداً رويداً حتى كان الفتح المبين ودخول الناس أجمعين في الإسلام في فتح مكة.

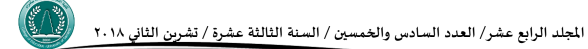


حينها كان النبي العلم، وقرروا أن يخرجوا ليلاً ويتسللوا إلى معسكر المسلمين ويحدثوا أحداثاً تشعل الحرب، يحول بينهم وبين الصلح، وقرروا أن يخرجوا ليلاً ويتسللوا إلى معسكر المسلمين ويحدثوا أحداثاً تشعل الحرب، وفعلاً قد قاموا بتنفيذ هذا القرار، فقد خرج سبعون أو ثهانون منهم ليلاً فهبطوا من جبل التنعيم، وحاولوا التسلل إلى معسكر المسلمين، غير أن محمد بن مسلمه الله قائد الحرس اعتقلهم جميعاً، ورغبة في الصلح أطلق سراحهم النبي الله وعفا عنهم ""

وفي ذلك أنزل الله تعالى: {وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكَّةَ مِن بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ بَهَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً} "".

من نتائج هذا العفو توقيع صلح الحديبية، هذا الصلح الذي كان نقطة تحوُّل للمسلمين، فقد كفى الله المسلمين شرَّ قريش، وبذلك كانت الفرصة متاحة لدعوة القبائل الأخرى، وبالفعل زاد عدد المسلمين أضعافاً، بينها كان عددهم في عمرة الحديبية لا يتجاوز الألف وأربعهائة، وأصبح عددهم في فتح مكة حوالي عشرة آلاف، وهذه الاتفاقية وهذا العفو منه لله يدل على بعد نظره وكهال خلقه لله وكانت المحصلة النهائية دخول الآلاف الإسلام، فها فُتِح في الإسلام فتحُّ قبله كان أعظم منه، إنها كان القتال حيث التقى الناس، فلها كانت الهدنة ووضعت الحرب أوزارها، وأمِن الناس، وكلم الناسُ بعضُهم بعضاً، والتقوا فتفاوضوا في الحديث، والمنازعة، فلم يكلم أحد بالإسلام يعقل شيئاً إلا دخل فيه، ولقد دخل في تلك السنتين مثل من كان في الإسلام قبل ذلك أو أكثر "".

قال ابن هشام: (والدليل على ذلك أن رسول الله ﷺ قد خرج إلى الحديبية، في ألف وأربعهائة، في قول جابر بن عبد الله ﷺ، ثم خرج في عام فتح مكة بعد ذلك بسنتين في عشرة آلاف)٠٠٠.





تكاثر الناس حوله في المسجد فخطبهم وتلا عليهم قول الله عز وجل: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ الله الله عليه عليه خَبِيرٌ } "". ثم سألهم: يا معشر قريش ما تظنون أني فاعل بكم ؟ قالوا: خيراً أخ كريم وابن أخ كريم، قال: فإني أقول لكم ما قال يوسف لإخوته: لا تثريب عليكم اليوم اذهبوا فأنتم الطلقاء "".





# المبحث الثاني:

# التسامح وأثره في الدعوة

بعد أن استعرضنا عفو النبي وتسامحه هله مع كل الناس مؤمنهم وكافرهم كان لابد أن نرى حال أصحابه وكيف كان لهذا العفو والتسامح اثرهما في الدعوة إلى الله.

ويتضمن هذا المبحث ثلاثة مطالب هي:

### المطلب الأول:

### التسامح عند الرسول ﷺ:

كان الرسول ﷺ يسامح الجاهل الذي لا يعرف أدب الخطاب، وكذلك يسامح المسيء الذي يمكن إصلاحه وأيضاً يسامح المنافق الذي يتظاهر بغير ما يبطن، إذ لا يشك أحدٌ أن رسول الله ﷺ لو أمر بقتل أحد أو عقابه لتبادر المئات إلى تنفيذ أمره، ولكن كان ﷺ يتحمل ويعفو ويسامح ("").

بعد أن هاجر النبي إلى المدينة، وأقام بها الوحدة العقائدية والسياسية والنظامية بين المسلمين، رأى أن يقوم بتنظيم علاقاته مع اليهود لأنهم كانوا أقرب من كان يجاور المدينة، وكان همه في ذلك توفير الأمن والسلام والسعادة والخير للبشرية جمعاء وخاصة أن اليهود لم يُظهِروا أيَّ مقاومة أو خصومة بعد للمسلمين؛ لذلك عقد رسول الله على معاهدة معهم ترك لهم فيها مطلق الحرية في الدين والمال، ولم يتجه إلى سياسة الإبعاد أو المصادرة والخصام.



وكان أول بنود المعاهدة: أن يهود بني عوف أمة مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم مواليهم وأنفسهم، كذلك لغير بني عوف من اليهود، وبإبرام هذه المعاهدة صارت المدينة وضواحيها دولة عاصمتها المدينة وقائدها هو الرسول الله المرسول المرسول الله قد رضي بمجاورة اليهود وعمل على بِرَهم، رغم قدرته على إبعادهم من المدينة، وهذا التسامح كان سبباً لدخول بعض من اليهود الإسلام.

وقد (أرسل رسول الله ﷺ خالد بن الوليد ﷺ إلى أكيدر بن عبد الملك صاحب دومة الجندل، وكان نصر انياً من كنده، وقدم به خالد ﷺ على رسول الله ﷺ فحقن دمه وصالحه على الجزية وخلى سبيله فرجع إلى قريته، وكان أثر ذلك العفو حُبَ ذلك النصر اني للرسول ﷺ وتبادل معه الهدايا) "".

فعن علي بن أبي طالب الله أن أكيدر دومة - وهو من أهل الكتاب أهدى إلى النبي الله ثوب حرير فأعطاه علياً فقال: ( شقِّقه خُمراً بين الفواطم ) ٥٠٠٠.

### المطلب الثاني:

### التسامح عند الصحابة

(ونظراً لأن عمرو بن العاص الله كان على علم بالأساليب الوحشية التي يستخدمها كثير من الغزاة عادة مع أهالي البلاد المفتوحة، من سفك للدماء وهتك للأعراض، ونهب للأموال والثروات، فإن عَمْراً وجَّه أمراً صريحاً إلى جنوده بأن يُكفُّوا أيديهم عن أموال المصريين وأعراضهم وأن يتحلَّوا بالعِفة وغضّ الأبصار عن النساء) "".

وقد أتاح الفتح الإسلامي لأقباط مصر حقَّ التمتُّع بحريتهم الدينية، وقد تركهم عمرو الحرارا وكفل لهم الحرية في إقامة شعائرهم الدينية، ولم يضع عمرو الهيئة على شيء من ممتلكات الكنائس، ولم يرتكب عملاً من أعمال السلب والنهب، وفي هذا يقول أرنولد: (إن حالة القبط في الأيام الأولى من حكم المسلمين كانت معتدلة،



وإنَّ كثيراً من نصاري مصر قد تركوا النصرانية بمثل السرعة والسهولة التي اعتنقوها بها في مستهل القرن الرابع الميلادي) ١٠٠٠.

وهكذا نجد أن الأقباط لم يجدوا في المسلمين عدواً لدينهم، بل كفلوا لهم الحرية التامة في إقامة شعائرهم الدينية، وكانوا يقيمون احتفالات بأعيادهم الدينية كل عام، فقد كان للأقباط بمصر عند الفتح الإسلامي أربعة عشر عيداً في كل عام من أعوامهم القبطية، ولم يحد المسلمون من حرية الأقباط في احتفالاتهم بهذه الأعياد والمواسم (٥٠٠).

ونستطيع القول إنَّ الفتح العسكري الذي تم لمصر، لم يكن هو السبب في انتشار الإسلام بها، بقدر ما كان وسيلة ليكشف لأبناء مصر النقاب عن هذا الدين الجديد، وأن هذا التسامح كان يهييء الأذهان لقبول هذا الدين حين توجه لهم، مما نجم عنه بعد ذلك انتشار الدين وازدياد عدد المسلمين عن رضا واقتناع كاملين وليس عن خوف أو رهبة من وطأة ضغط معين.

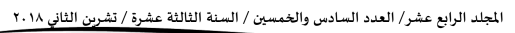
### المطلب الثالث:

### التسامح عند القادة الفاتحين بعد الصحابة

لم يغب عن بال الخليفة عمر بن عبد العزيز فأن بقاء دور العبادة من صلاح الأمة، وأن الكنائس من دور العبادة التي تتهذب فيها النفوس وتصفو، لذلك كتب إلى عامله عبد الرحمن بن نعيم: لا تهدموا كنيسة (١٠٠٠)، وأيضاً قدم إليه اثنان من الخوارج فسألاه أن يخرب الكنائس فأبي عمر على عليهم وقال لهم: هي من صلاح رعيتي (١٠٠٠).

لعل الخليفة عمر أدرك أن أهل الذمة " لا يعاشرون المسلمين سنة أو سنتين، وإنها هو لبقية الزمن كله، لذلك عاملهم معاملة قامت على أساس الاحترام والود " ، بل أن حرسه كانوا يدفعون عن أهل الذمة المظالم دون أن يأذن لهم عمر، ولقد تفقد يوماً حارسه عمر بن مهاجر ثم جاءه فقال له: أين كنت ؟ قال: كنت خارجاً أدفع مظلمة عن رجل من أهل الكتاب " ، وحين أراد أمراء بني أمية أن ينساحوا في البلدان أخذ عليهم ألا يفسدوا على أهل الذمة، وألا يتناولوا أحداً من الأمة " .

لعل هذا التسامح وهذه الحرية في العبادة التي كفلها الخليفة عمر لأهل الذمة، يدل أن الإسلام لا يأبي مجاورة غير المسلمين من أهل الكتاب وكذلك لا يرمي إلى استئصال الأديان الأخرى.







على الرغم من أن السمة التي اتسم بها العصر- الأيوبي، هي الحروب الصليبية، فإن الأدلة تؤكد أن هذه الحروب لم تنعكس إطلاقاً على تصرفات صلاح الدين وخلفائه في تعاملهم مع النصارى المصريين، بل على العكس من ذلك فقد كانت العلاقات تزداد تحسناً، وضرب صلاح الدين المثل الرائع في هذا الصدد، فكان قدوة حسنة في التسامح، وكانت العلاقات بين المسلمين والنصارى تزداد تحسناً في كثير من الأحيان.

ومن أبرز الأمثلة على ذلك أن صلاح الدين بعد أن انتصر على الصليبيين نصره الحاسم في حطين، كان كريهاً غاية الكرم، نبيلاً غاية النبل، فأكرم رجال الدين المسيحي، وأعطى بطريك القدس كل أمواله، وأموال الكنائس وذخائرها، كما سمح للنصارى بالبقاء ضمن رعايا الدولة (١٠٠٠).





### ختاما أقول:

إن العفو والتسامح الديني صفتان أساسيتان في الإسلام، ونتائج العفو دائماً إيجابية في دخول الناس الإسلام في الدول سواء كان ذلك العفو قبل الحرب أو بعد الانتصار الساحق، وليس بالسيف وحده دخل الناس الإسلام في الدول التي تم فتحها عنوة ولكن العفو والتسامح كانا عاملين مهمين في دخول الناس الإسلام، ولم تشر أيّ من الحقائق التاريخية والدلائل إلى اضطهاد المسلمين لأهل الملل والديانات الأخرى، الإسلام لا يرمي إلى استئصال الأديان الأخرى، ولا يأبي مجاورة أهل الكتاب من اليهود والنصارى بل يأمر بالبر والإقساط إليهم ودعوتهم إلى الدخول في الدين الحق.

ونسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، وأن يتقبله مني، وأسأله أن يتجاوز عن الخطأ فيه، وأن يرشدني إلى الصواب، وأستغفره وأتوب إليه إنه غفور رحيم.





# قائمة المصادر والمراجع والهوامش.

# بعد القران الكريم.

- (١) سورة الأعراف:١٩٩
- (٢) سنن الترمذي: محمد بن عيسى أبوعيسى الترمذي السلمي دار إحياء التراث العربي بيروت / تحقيق أحمد محمد شاكر وآخرون ٤/ ٥٦٢ - حديث رقم (٢٣٢٥).
  - (٣) سورة الأعراف:١٢٨
    - (٤) سورة غافر: ٥١
    - (٥) سورة النور:٥٥
- (٦) صحيح مسلم: مسلم بن الحجاج أبوالحسين القشيري النيسابوري دار إحياء التراث الشعبي بيروت تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي - ١/ ١٣٠ حديث رقم ١٤٥
  - (٧) سورة الأعراف:٦٦-٦٦
    - (٨) سورة البقرة:٢٥٦
  - (٩) لسان العرب ـ ابن منظور دار صادر بيروت ١٥/ ٧٢، مادة عفا
  - (١٠) إحياء علوم الدين. الإمام الغزالي تحقيق سيد إبراهيم، دار الحديث القاهرة -١٩٩٤م، ٣/ ٢٨٣.
    - (١١) سورة الأعراف:١٩٩
- (١٢) وقد رواه ابن أبي حاتم أيضا، عن أبي يزيد القراطيسي كتابة، عن أصبغ بن الفرج ، عن سفيان، عن أمي عن الشعبي . نحوه ، وهذا على كل حال مرسل ، وقد روي له شاهد من وجوه أخر ، وقد روي مرفوعا عن جابر وقيس بن سعد بن عبادة ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ، أسندهما ابن مردويه وقال الإمام أحمد :حدثنا أبو المغيرة ،حدثنا معاذ بن رفاعة ،حدثني علي بن يزيد ، عن القاسم ، عن أبي أمامة الباهلي، عن عقبة بن عامر ، رضي الله عنه ، قال : لقيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فابتدأته، فأخذت بيده ، فقلت : يا رسول الله ، أخبرني بفواضل الأعمال . فقال " : يا عقبة ، صل من قطعك ، وأعط من حرمك ، وأعرض عمن ظلمك "
- مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ٢٤١هـ)، المحقق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م، رقم الحديث ٢٨/ ٥٧٠(١٧٣٣٤)
- (١٣) تفسير القرطبي: محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح القرطبي دار الشعب القاهرة ط ٢ عام ١٣٧٢هـ تحيق أحمد عبد العليم البردوني ٧/ ٣٤٤
  - (١٤) تفسير ابن كثير: إسهاعيل بن عمر بن كثير الدمشقي أبو الفداء دار الفكر بيروت عام ١٤٠١هـ، ١/ ٣١٤
    - (١٥) سورة الحجر: ٩٤





- (١٦) تفسير ابن كثير ١/ ١٦٤
  - (١٧) سورة النجم:٢٩
  - (١٨) سورة النساء: ٦٣
- (۱۹) تفسیر ابن کثیر ۱/ ۵۲۰.
- (٢٠) ينظر: أصول الدعوة د. عبدالكريم زيدان مكتبة القدس بغداد ط ٦ ١٩٩٢ ص ٢٨١.
  - (٢١) ينظر: الرحيق المختوم، صفى الرحمن المباركفوري، مؤسسة الريان، بيروت، ١٩٩٧م ص ٣١٦.
    - (٢٢) سورة البقرة: ١٠٩.
- (٢٣) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه = صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي، المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي)، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ، شرح وتعليق د. مصطفى ديب البغا، ٢/ ٣٩ رقم الحديث(٤٥٦٦) و(يتأول العفو) يفسر العفو بها أمر الله به من الصبر والاحتمال قبل الإذن بالقتال. (أذن الله فيهم) أي في قتالهم وترك العفو إجمالا بترك القتال.
- (٢٤) المستدرك على الصحيحين، محمد بن عبد الله أبو عبد الله الحاكم النيسابوري، دار الكتب العلمية، بيروت ١٤١هـ: ط١، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، المستدرك على الصحيحين، ٣/ ٧٢٥.
  - (٢٥) ينظر: موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان، أبو الحسن نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي (المتوفى: ٨٠٧هـ)، المحقق: محمد عبد الرزاق حمزة، دار الكتب العلمية، ١/ ٥١٦.
    - (۲٦) صحیح مسلم ٤/ ۱۷۲۱ حدیث رقم ۲۱۹۰
    - (٢٧) سيرة ابن اسحق، تحقيق وتعليق محمد حميد الله تقديم الأستاذ محمد القاسمي، ص١٧٢ ٢٧٣.
- (٢٨) سنن النسائي: أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي مكتب المطبوعات الإسلامية حلب ١٤٠٦هـ، ط ٢، تحقيق عبد الفتاح أبو غدة ٧/ ١١٢ - حديث رقم ٤٠٨٠
  - (۲۹) تفسیر ابن کثیر، ٤/ ٥٧٥
  - (۳۰) صحیح مسلم، ٤/ ۲۰۰٦ حدیث رقم ۲۵۹۹
- (٣١) محارب هو ابن خصفة وخصفة هو ابن قيس بن عيلان بن إلياس بن مضر والمحاربون من قيس ينتسبون إلى محارب بن خصفة (٣١) محارب هو ابن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني ٧/ ٤١٨ حدار المعرفة بيروت ١٣٧٩هـ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي ومحيى الدين الخطيب.
- (٣٢) صحيح ابن حبان: محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي مؤسسة الرسالة بيروت ١٤١٤هـ ط ٢ تحقيق شعيب الأرنؤوط ٧/ ١٣٨ حديث رقم ٢٨٨٣ والحاكم في المستدرك على الصحيحين ٣/ ٣١ حديث رقم ٤٣٢٢.
- (٣٣) صحيح مسلم ٢/ ٧٤٠ حديث رقم ١٠٦٣، و(الجعرانة) موضع قريب من مكة وهو بتسكين العين والتخفيف وقد تكسر-العين وتشدد الراء
- (٣٤) سنن أبو داؤود: سليمان بن الأشعث أبو داؤود السجستاني الأزدي دار الفكر بيروت تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد -

# المجلد الرابع عشر/ العدد السادس والخمسين / السنة الثالثة عشرة / تشرين الثاني ٢٠١٨



١/ ١٠٣ حديث رقم ٣٨٠، وأخرجه الترمذي ١ / ٢٧٥ - حديث رقم ١٤٧

(٣٥) صحيح البخاري: تحقيق د٠ مصطفى ديب البغا- ٣/ ١٠٩٥ - حديث رقم ٢٨٤٥. حَتَّى تَأْتُوا رَوْضَة خَاخٍ (قال ابن الأثير: هي موضع بين مكة والمدينة)

- (٣٦) سورة المتحنة:١
- (۳۷) ینظر تفسیر ابن کثیر، ۶/ ۳٤٦.
- (٣٨) صحيح البخاري ٤/ ١٥٧٦ حديث رقم ٤٠٨٠.
- (٣٩) الأخشبان: هما جبلا مكة، أبو قبيس والذي يقابله وهو قعيقعان، الرحيق المختوم، ص١٢٧.
  - (٤٠) صحيح البخاري ٣/ ١١٨٠ حديث رقم ٣٠٥٩.
    - (٤١) سورة نوح:٢٦،٢٧.
    - (٤٢) ينظر الرحيق المختوم، ص٣٤٠-٣٤١.
      - (٤٣) سورة الفتح:٢٤
    - (٤٤) صحيح مسلم ٣/ ١٤٤٢ حديث رقم ١٨٠٨
- (٤٥) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام دار الجبل بيروت ١٤١١هـ ط ١ تحقيق طه عبدالرؤوف سعد، ٤/ ٢٩١.
  - (٤٦) المصدر نفسه ص ٢٩١
    - (٤٧) سورة الحجرات:١٣
  - (٤٨) ينظر: زاد المعاد في هدى خير العباد ابن قيم الجوزية مؤسسة الريان ط ١ ١٩٩٨م، ٣/ ٣٢٤.
    - (٤٩) ينظر: الرسول ﷺ ، سعيد حوى مكتبة وهبة القاهرة- ص ١٢٧.
- (٥٠) المعجم الكبير، للطبراني مكتبة العلوم والحكم الموصل ١٤٠٤هـ -١٩٨٣م تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي ٠-٨/ ٢٠٠، وينظر: مجمع الزوائد، على بن أبي بكر الهيثمي، دار الريان للتراث ودار الكتاب العربي – القاهرة – بيروت -١٤٠٧هـ، ٩/ ٢١.
  - (٥١) ينظر: الرحيق المختوم، ص ١٩٢ ١٩٣
  - (٥٢) الكامل في التاريخ ابن الأثير مكتبة الرياض الحديثة دار الفكر بيروت ٢/ ١٩٢
    - (٥٣) صحيح مسلم -٣/ ١٦٤٥ حديث رقم ١٥٧٧
- (٤٥) سنن ابن ماجه، ابن ماجة أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، وماجة اسم أبيه يزيد (ت:٣٧٣هـ) تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية، فيصل عيسى البابي الحلبي،١/ ٤٨٤.
  - (٥٥) شرح سنن ابن ماجة السيوطي ١ / ١٠٩.
  - (٥٦) القبائل العربية في مصر في القرون الثلاثة الأولى للهجرة عبدالله خورشيد البري ص٤٧.
- (٥٧) الدعوة للإسلام سير توماس أرنولد ترجمة حسن إبراهيم حسن، عبد المجيد عابدين، إسماعيل النحراوي ص ١٢٣ -١٢٥
  - (٥٨) ينظر: مصر في العصور الوسطى من الفتح العربي إلى الفتح العثماني، على إبراهيم حسن، ص٩٦٦ ع٧٩٤.





- (٥٩) ينظر: تاريخ الطبري، محمد بن جرير الطبري دار الكتب العلمية، بيروت، ط١،٧٧١هـ، ٤/٧٧.
- (٦٠) ينظر: سيرة عمر بن عبد العزيز، لابن عبد الحكم، عبد الله ابو محمد، تحقيق احمد عبيد، عالم الكتب، ١٩٨٤، ص ١٧٤.
- (٦١) الذمة لغة العهد لأن نقضه يوجب الذم ومنهم من جعلها وصفاً وعرَّفها بأنها وصف يصير الشخص به أهلاً للإيجاب له وعليه والذمام بالكسر ما يذم الرجل على إضاعته من عهد (التعاريف محمد عبد الرؤوف المناوي دار الفكر المعاصر بيروت ط ١ تحقيق د٠ محمد رضوان الداية. ١/ ٣٥٠.
  - (٦٢) ينظر: تاريخ الشعوب الإسلامية بروكلهان ترجمة منير البعلبكي ونبيه فارس، طبعة بيروت، ١/١٨٤.
    - (٦٣) ينظر: سيرة عمر بن عبد العزيز، لابن عبد الحكم، ص ٦٨.
  - (٦٤) ينظر: سيرة عمر بن عبد العزيز، لابن الجوزي، تحقيق نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠١، ص٧٧.
    - (٦٥) ينظر: تاريخ مصر الإسلامية، العصران الأيوبي والمملوكي جمال الدين الشيال ص٥٠.