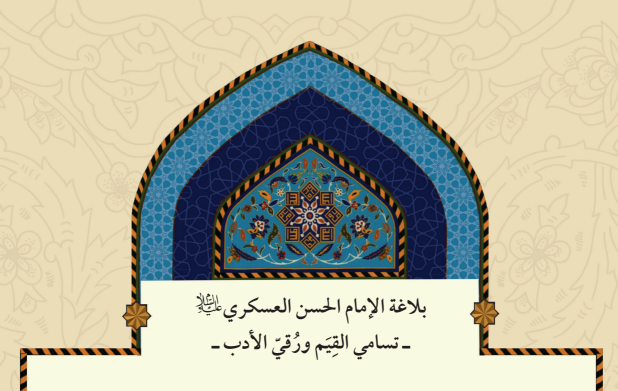


بلاغة الإمام الحسن العسكري التلا ـ تسامي القِيَم ورُقيّ الأدب \_

Imam Al-Hasan Al-Askari's (PBUH)
Eloquence (Supremacy of Values and Good
Manners)

أ.م.د. عباس إسهاعيل الغراوي جامعة واسط كلية الآداب

Asst. prof .Dr. Abbas Ismael Al-Gharawi
Wasit University
college of Arts

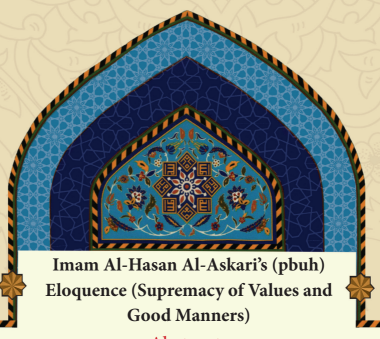


### الملخص:

كل ما في هذا الكون يجدر أنْ يسير بالوُجهة السّليمة، وفيها عدا ذلك تكون المشكلات والعواقب الوخيمة، والقارئ في الخطابات الأدبية يجد أن منها ما يرتفع في القيمة البلاغية ويوظف أساليبها ومساراتها لأجل سلامة الفكر وتسامي النهج، ومنها ما ينسجم مع الهوى والميول الذاتية لا بها لا يستقيم مع الحقيقة، ومن هنا وجدنا في الموروث البلاغي المبالغة، والغلو، والمضامين المناهضة للواقع السليم والعقل النير، وهذا الأمر دفع الباحث ليركز الضوء على المنحى الأول وهو أن تكون البلاغة من الادب الملتزم والخلق السامي، ولأن الخطابات الواردة عن الإمام العسكري المناهم عن جهة، ولأنها لم تدرس من جهة أخرى، وفع هذا الأمر للدراسة (بلاغة الإمام الحسن العسكري الناهي القيم ورقي الأدب).

### الكلمات المفتاحية:

الإمام العسكريّ الثيلاء البلاغة، القيم، الكلام.



### **Abstract:**

Everything existed in this universe should run in the right course or the results and consequences are catastrophic. The reader of literary speeches finds that some speeches have high rhetoric significance, which can be used to employ their styles and courses to introduce sound thought and approach supremacy. Some of these speeches coincide with prejudice and self-tendencies rather than truth. Based on this idea, we have found in the rhetorical heritage exaggeration, extremism, and counter concepts of sound and brilliant mind. Since imam Al-Askari's speeches are, on one side, characterized by such brilliant approach, and on the other side, they never been studied, it motivated the researcher to study (Imam Al-Hasan Al-Askari's (pbuh) Eloquence (Supremacy of Values and Good Manners).

### key words:

imam Al-Askari (pbuh), rhetoric, values, speech.

يلمح فيه ما يمكنه أنْ يكون منطلقاً إلى رسم تلك الخريطة التي يمكنها تحديد مسارات الدّراسة البلاغيّة وتوجهاتها؛ لأنّها توظف البلاغة لخدمة الجانب الرّوحي الذي يتجلّى بالتّمسّك بالقيم السّماويّة مع عدم الرُّكون للقضايا الدنيويّة، وهذا يُولُد أدباً أصيلاً خالياً من التكسب والتنابز والتفاخر أو نحو ذلك من القضايا التي حرفت الأدب وجعلته يضفى على القضايا ما ليس فيها، فتجد الشّاعر يلبس الخليفة ثوبا ليس له، فلأجل ذلك يغيِّر كثيراً من الحقائق، وقد يغمض بكلامه ويعقد لأجل كسب ود المتلقى من دون أنْ يكونَ سببٌ يدعوه إلى ذلك، وهذا خلاف ما يرتضيه الذوق السّليم، ومن هنا تكون الحاجة ماسة للافادة من أمراء الكلام، فكان هذا البحث (بلاغة الإمام الحسن العسكري التلا \_ تسامي القيم ورقي الادب\_).

وقد قسّم البحث على تمهيد وثلاثة الأمرُ أمراً اعتقدتموهُ ودِنْتُمْ بهِ إلى وقْتٍ ثُمَّ مباحث، أما التمهيد فأوضح علاقة تراث ينقطعُ فللشكِّ موضعٌ. وإنْ كانَ متصلاً ما

أهل البيت على المسلط القيم، ثم انتقل إلى المباحث التي ضمت: المستوى الايقاعي والمستوى البياني (الصوريّ)، والمستوى الدلاليّ، والاقتصار على هذه المستويات بسبب كونها الأهم ولضيق المقام، وركز البحث في الكشف عن أثر البلاغة العسكرية في بيان المقاصد الروحية التي يسعى الإمام لإيصالها إلى الناس.

وصولاً إلى الخاتمة والتي تتضمن نتائج البحث.

# التّمهيد: تراث أهل البيت وسمو القيم البلاغية

عانى آلُ الرسول علمها كثيراً من ويلات الطّغاة، وبدأ هذا الأمر يتزايد مع مرور الزّمن لأجل استئصال ذلك النّور المحمديّ، وكانت حقبة الإمام العسكريّ عليّ من أصعب الحقب؛ إذ شهدت مضايقات وتربصات، ومحاولات متكررة لقطع حبل الدين، ومن جهة أخرى شهدت حقبته تخاذلاً من الأصحاب حتى قال في بعض أقواله عليّلا: «ما مُنِيَ أحدٌ من آبائي بمثل ما مُنيتُ به الأمرُ أمراً اعتقدتموهُ ودِنْتُمْ بهِ إلى وقْتٍ ثُمَّ مِنْ فللشكِّ موضعٌ. وإنْ كانَ متصلاً ما ينقطعُ فللشكِّ موضعٌ. وإنْ كانَ متصلاً ما



العدد: السادس السنة: الثالثة ١٤٤٤هـ/ ٢٠٢٢م

﴿ بلاغة الإمام الحسن العسكوي الله - تسامي القيَم و رُقيَّ الأدب-

اتصلت أمورُ اللهِ فها معنى هذا الشّكُ؟ "(۱)، وما كان على الإمام العسكري الثياة المولود في الإمام العسكري الثياة المولود في (٢٣١ هـ)(۱) إلّا أنْ يكافح ويُغامر بحياته لأجل رفع علم الدين مرفرفاً، ولم يهتم لسجن أو ظلم أو مضايقة ما دام أمر الله كان هو الهدف، والصّلة بالله إذا قويت ضعف ما دونها من الصعوبات والعقبات، ومن هنا وجدناه الثياة يتكلم والعقبات، ومن هنا وجدناه الثياة يتكلم بالرغم من أنّهم أرادوه أنْ يسكت، يُغاطب ويُعلِّم ويوضح ويُفسِّر ويساند ويساعد ويكرم وينصر، كلّ هذا بأسلوب موجز وطرح لطيف وعمل متقن التّدبير يحوطه وطرح لطيف وعمل متقن التّدبير يحوطه الحذر وترافقه السرّية، وتشيع فيه العلاقة العظيمة بالمعبود، فكان منهاج إقامة الدين يتسيد الأمل بتشييد الحق لغد منشود

(١) الحراني، ابن شعبة، تحف العقول عن آل الرسول، ص٣٦٠\_٣٦١.

(٢) جاء في كتاب وفيات الاعيان بعد الحديث عن نسب الإمام العسكري «وكانت ولادة الإمام الحسن المذكور يوم الخميس في بعض شهور سنة إحدى وثلاثين ومائتين وقيل سادس شهر ربيع الأول، وقيل الآخر، سنة اثنتين وثلاثين ومائتين. وتوفي يوم الجمعة، وقيل يوم الأربعاء لثماني ليال خلون من شهر ربيع الأول، وقيل جمادى الأولى سنة ستين ومائتين بسر من رأى، ودفن بجنب قبر أبيه »، ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، بحمد، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ج٢، ص٩٤.

بأسلوب بليغ، من أحد امراء البلاغة، يقول أمير البلاغة أمير المؤمنين المله (وَإِنَّا لأَمَرَاءُ الْكَلام، وَفِينَا تَنَشَّبَتْ عُرُوقُهُ، وَعَلَيْنَا تَهَدَّلُتْ غُصُونُهُ (٣).

فالجمال الخطابي لا يكمن فقط في تزويق شكله أو تنميق طرحه ومحاولة تعذيب تذوقه بما لا يستساغ، لكن كيف يكون الامر اذا اجتمع جمال النص بجمال الروح؟

إذا كان من البدهيّ أنّ القويّ يكونُ مدعاة لأنْ يكون محلَّ دراسة، فبلاغة الإمام العسكريّ عليَّلِا تأتي في الصّدارة، فكم هو جميل أن نستمع إلى مقدمة كتاب الإمام العسكريّ عليَّلا إلى اسحاق بن اسماعيل النيسابوري الذي جاء في مقدمته: «فهمتُ كتابَكَ يرحمك الله ونحن بحمد الله ونعمته أهل بيت نرق على أوليائنا ونسرُّ بتتابع إحسان الله إليهم وفضله لديمم، ونعتدُّ بكلِّ نعمة ينعمها الله تبارك وتعالى عليهم»(١).

(٣) نهج البلاغة، ص٣٥٤، وتنشّبَت العروق: عَلِقت وثبتت، والمراد من العروق الأفكار العالية والعلوم السامية، وتهدّلت: أي تدلت علينا فأظلتنا.

(٤) الحراني، ابن شعبة، تحف العقول عن آل الرسول، ص٣٥٨.

الله تبارك وتعالى عليهم»(١)، وهل بعد هذا المزوّقات البلاغيّة، ولكن بالتّأمل والتّمعّن من شفقة تذكر، إن الخطاب اذا كان غنيا نجده يحقّق معنى البلاغة بحقيقته، وهو بالحبّ كان سبباً لأنْ يصبح مقبولاً مؤنساً

يمكن القول: إنّ بلاغة هذا النّصّ بوضوحها وسمو مقاصدها تنساب مع البلاغةُ إيضاحُ الْمُلتبَساتِ، وَكَشْفُ عَوذارِ الجَهالاتِ، بأسْهلِ ما يكونُ منَ العِباراتِ»(۲).

ومثالً آخر من سمو البلاغة العسكريّة قوله عليّلًا: «ما ترك الحقّ عزيزٌ إلَّا ذلَّ، ولا أخذ به ذليلٌ إلَّا عزَّ »(")، وهنا نجد أنّ هذا الحديث واضح مفهوم، يُبيِّن قضايا قد تغيب على السّامع دون غموض أو تعقيد، فعزّة الإنسان تكون بتمسّكه بالحقّ، وفيها عدا ذلك تكون الذلَّة، وهذا المضمون مهم لإيجاد مجتمع ناضج ناجح، مجتمع يُشخِّص الصّواب من الخطأ، مجتمع لا يرضى بفساد أو بأمر محرّم لا يرضى بأخلاق ذميمة تعمل على نهش المجتمع

(١) الحراني، المصدر السابق، ص٥٨٨.

فهذا الخطاب ظاهره أنّه خال من البُلوغ إلى القلب لما فيه من ارتباط روحي مستعذباً. يتجلى بالآتى:

> ١\_ أنّ سمة الاتصال بالله التي عليها مدارُ هذه الخليقة مُنسابة في هذا النص المبارك، فتجد الجمل الاعتراضية التي تترجم الصّلة الوثيقة بالله تعالى: (... يرحمك الله... بحمد الله ونعمته... تبارك وتعالى...)، وهذه الجمل الاعتراضية ربّما يقال: إنَّها يمكن أنْ تسقط من الكلام كونها تشكل جزءاً يمكن الاستغناء عنه، ومن هنا قيل باعتراضيّتها على أنّها أعطت النص سمة مهمة لا يمكن الاستغناء عنه؛ إذ مزجته بالتعلق بالله تعالى وجعلته أمام كلِّ شيء، فهو الَّذي يَرحم، وهو وحده الَّذي يستحقُّ أَنْ يُحمَدَ، وهو الذي يُنزُّه و يُمجَّد.

> ٢ \_ أنّ سمة الشفقة بعباد الله سمة غالبة، فالإمام يتفهم كتاب المخاطب، ويرجع يرد عليه بأسلوبه اللطيف: «نرقّ على أوليائنا ونسرُّ بتتابع إحسان الله إليهم وفضله لديهم. ونعتدُّ بكلِّ نعمة ينعمها



<sup>(</sup>٢) العَسْكريّ، أبوهلال، كتاب الصِّناعتين (الكتابة والشعر)، ص٦٣.

<sup>(</sup>٣) الحراني، المصدر السابق، ص٣٦٢.

الحقيقة أنّ الفوائد التي تتولّد بسبب تطبيق سبباً في أداء المعني. ذلك الحديث لا تقف عند حدّ، ولو طُبِّقَ بتهامه لكان مجتمعنا مجتمعاً مثاليّاً ناجحاً قادراً على إيجاد السّعادة لأفراده، إنّ كلّ الَّذي نلقاه اليوم من تخلف إنَّما يعود إلى الفهم الخاطئ لمفهوم العزة؛ إذ بات كثيرٌ من النّاس يراها كامنة في المناصب وكسب الأموال والاستحواذ على الخيرات الدنيويّة، وهذا بعيد كلّ البعد من العزّة، إذ ربّها تلقاه مُحترماً ما دام موجوداً في ذلك المنصب فإذا نزل منه ألفيته ليس هو ذلك الذي كان بالأمس، قال أمير المؤمنين عليَّا إ: «إيّاك والأذاعة وطلب الرئاسة، فإنها يدعوان إلى الهلكة»(١).

> إنّ التفكير في بناء الإنسان مبدأ أساس في كلامهم علهكافي، ومن هنا فالبلاغة كانت عندهم بأنْ تجمع بين الجمالية والإصلاحية، وإذا عدنا إلى النّص السّابق نجد البلاغيّات واضحة «ما ترك الحقّ عزيز إلا ذل، ولا أخذ به ذليل إلا عز» وسنجد أكثر من فن من مثل: التوازي، والتّقديم والتّأخير، والمقابلة بين ثلاثة لثلاثة والإيجاز... مثلها

> > (١) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٠.

وإبادة قواه، مجتمع يعمل على تعزيز التآلف سيبان في القادم... لكنَّها هنا لم تأتِّ تكلفاً وحسن التّعايش وتحقيق كلّ ما هو مفيد، أو تقصداً على حساب المعنى، بل كانت

# المحث الأول المُسْتوى الإيقاعيُّ

يعرف الإيْقَاع بـأنّه «ترَدُّد ارتِساماتِ سمعِيَّة مُتجانسَة بعدَ فَتَرَاتِ ذَاتِ مدًى مُتشَابِهِ، فيُمكِنُ التَّحْصِيلُ على الإِيْقَاع بوَساطة وسائِلَ جدُّ نُختلفةٍ»(٢)، وهذا التنظيم في الخطاب يشي بالمتعة عند السّامع، ويجعله يستأنس إلى هذه النّمطيّة التي جعلته يرى الرّصف في الكلمات لتخرج له بنصّ منسبك، وهناك أكثر من وسيلة يتحقّق بها هذا المستوى، وعلى النّحو الآتي:

١\_ السَّجْع: وهو توافق الفاصلتين من النَّثر على حرف واحد في الآخر<sup>٣).</sup> ويشترط ألّا يكون تكلفاً وألّا يكونَ على حساب المعنى؛ لأنّه «إذا سلِّمَ من التّكلّف وبرئ من التعسّفِ لم يكن في

(٢) كانتنو، جان، دروس في عِلْم أصوات العَرَبيَّة، ص١٩٧.

(٣) ينظر: العلويّ، يحيى بن حمزة، الطّراز المُتضمِّن لأسرار البَلاغة وعُلُوم حقائقِ الإعْجاز، ص ۲۲٥. أنّنا بتأحل يسير في القرآن الكريم من سورة القيامة: ﴿أَيُسُبُ الْإِنْسَانُ أَلَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ (٣) بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ (٣) بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ (٤) بَلْ يُرِيدُ الْإِنْسَانُ لِيَفْجُرَ نَسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ (٤) ﴾، فهنا نجد هذه الآيات سُبقت وكان بالإمكان الاتيان بدلاً من (بنانه) براهمه)؛ ليستقيم النّسَق الصّوتي ولكن المعنى فرض استعال (بنانه) التي تعني (أطراف الأصابع) كونها ترجمة لما جاء في العلم الحديث من تباين الخلائق فيا بينهم بالبصات، وهذا لا يتأتى من استعال (ابهامه)، ومن هنا نجد أنّ من السّق الصّوتي لا يكون على حساب النسق الصّوتي لا يكون على حساب المعنى، وهذا مثله مثل القول في خطاب المعنى، وهذا مثله مثل القول في خطاب

المسيبي: أين يبلغ ابن عباد في عشقه للسجع؟ قال: يبلغ به ذلك لو أنه رأى سجعة تنحل بموقعها عروة الملك ويضطرب بها حبل الدولة ويحتاج من [أجلها] إلى غرم ثقيل وكلفة صعبة وتجشّم أمور وركوب أهوال لما كان يخفّ عليه أن يفرج عنها ويخلّيها بل يأتي بها ويستعملها ولا يعبأ بجميع ما وصفت من عاقبتها» الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت، معجم الأدباء، ج٢،

ص۸۷۸.

الإمام العسكريّ بوصيته لإسحاق بن

اسهاعيل النّيسابوريّ: «سترنا اللهُ وإيّاكُ

جميع صنوفِ الكلامِ أحسن منه»(۱) على النّحو من القول المبارك النّيافي: «من كان الورع سجيّته والإفضال حليته، انتصر من أعدائه بحسن الثناء عليه، وتحصّن بالذكر الجميل من وصول نقص إليه»(۱)، وهنا السجع بين (سجيته) و(حليته)، وبين (عليه) و(إليه)...، وقد أنتج هذا السّجع ين أطراف النّصّ وتماسكاً متسقاً يتني بالجهال النّغميّ، فمثلها يكون للقلب عظي من المعنى يكون للأذن حظّ من اللفظ على أنّ هذا لا يكون على حساب المعنى أو على حدّ التّفريط به وجعله غاية لا وسيلة، على حدّ التّفريط به وجعله غاية لا وسيلة، ومن هنا نجد قلة السّجع في الكلام العسكريّ على العكس مما شاع في المجتمع في ذلك الوقت (العصر العباسيّ)(۱) على ذلك الوقت (العصر العباسيّ)(۱) على



العدد: السادس السنة: الثالثة ١٤٤٤هـ/ ٢٠٢٢م

<sup>(</sup>۱) العسكري، أبو هلال، كتاب الصناعتين، ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) المجلسيّ، الشّيخ مُحَمَّد باقر، بحار الأنوار، ج٦٦، ص٤٠٧.

<sup>(</sup>٣) فهذا الاديب العباسيّ الصاحب بن عباد (ت٥٨٥هـ) ـ على سبيل المثال ـ مع ما له من فضل، توغّل في السجع، وصار لديه غاية لا وسيلة، ولم يصل إلى هذه الحالة لولا شيوع السجع في وقته وتفشيه في خطاباتهم لكنه زاد عليهم وبالغ به، يقول بعضهم عنه: « وكان كلفه بالسجع في الكلام والقلم عند الجد والهزل، يزيد على كلف كلّ من رأيناه في هذه البلاد، قلت لابن

بستره وتولَّاك في جميع أمورك بصنعه $(^{(1)}$ ؛ إذ كان بالإمكان ان يقول: (بأمره) ليستقيم سجعيّاً مع (بستره) سوى أنّ الذي جاء هنا بـ (بصنعه) هو نفسه الذي جاء بـ (بنانه)، وهو ان المعنى لا يكون تبعاً للفظ في جميع الاحوال، نعم يتعاونان فيها بينهما على اداء المقصد لا ان يتحكم احدهما بالآخر.

إنّ لفظة (صنعه) تذكرنا بها جاء في قوله تعالى: ﴿وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِّي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي ﴾ (طه: ٣٩)، ونجد هنا «استعارة تمثيلية للحفظ والصون... قال النحاس: يقال صنعت الفرس إذا أحسنت إليه. والمعنى وليفعل بك الصنيعة والإحسان وتربى بالحنو والشفقة وأنا مراعيك ومراقبك كما يراعي الرجل الشيء بعينه إذا اعتنى به<sup>(۲)</sup>.

فهنا (الصنع) مع أنّه ينطوي تحت أمر الله إلا أنّه أخصّ منه وينسجم أكثر درسنا وجود الفاصلة فيه. مع ما جاء إليه وهو الاكتناف والعناية والمعونة والمدّ بالطَّاقة والحياة، وكلُّ ما منه تهيئة المستلزمات اللازمة للإنسان، وها هو العلم كل يوم يكتشف مزيداً من

(٣) ابن حنبل، مسند الإمام أحمد بن حنبل، ج٢، ص۲۱۷.

العجائب، فكأنّ ذلك الشّخص صار تحت

مصنعه تعالى، وقد بات أنّ الصانع يعمد

إلى الإجادة فيها يصنع جهد إمكانه، فكيف

أن يأتي ليحقق التوافق في السجعة، فهذا

اللفظ يأتي في سياقات الرهبة: ﴿فَالْكُبِّرَاتِ

أَمْراً (٥) يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ(٦)﴾ من

سورة العاديات، وقوله: ﴿يَوْمَ لَا تَمْلِكُ

نَفْسٌ لِنَفْس شَيْئاً وَالْأَمْرُ يَوْمَئِذِ للهِ ﴾

(الانفطار: ١٩)، ﴿أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا

أَصْحَابَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللهِ مَفْعُولاً ﴾

لا يمكن أنْ يعوضها القول (بأمره)، وهذا

يعنى أنّنا بحاجة إلى أنْ ندرس مخالفة

الفاصلة القرآنية في القرآن الكريم مثلما

زوجات النبي: «قالت اجتنب السجع

من الدعاء فإن رسول الله (صلى الله عليه

[وآله] وسلم) وأصحابه كانوا لا يفعلون

ذلك»(٣)، على ان ما جاء في كلام الامام

أي ان تغليب (بصنعه) جاء لغاية

جاء في مسند أحمد عن بعض

(النساء: ٧٤).

اما لفظ (الأمر) الذي كان يمكن

إذا كان ذلك الصانع هو الله تعالى ؟!



<sup>(</sup>١) الحراني، ابن شعبة، تحف العقول، ص٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) الآلوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، ج٨، ص٥٠٣.

ملائم تمام الانسجام مثلها رأينا فيها سبق أو يمكن أن نراه في قوله الله (جرأة الولد على والده في صغره تدعو إلى العقوق في كبره (() بين (كبره) و (صغره) أو في قوله الله له (من وعظ أخاه سرا فقد زانه، ومن وعظه علانية فقد شانه (() بين (زانه) و (شانه)، كونه جاء هنا مناسباً لمقصد الكلام دون تكلف أو مبالغة.

۲ ـ التوازي: «وهو أنْ يتوازن اللَّفْظِ معَ المصراعان أو الجزآن، وتتعادل عُذُوبةً (٧). أقسامها مع قيام كلِّ واحد منها بنفسه واستغنائه عن صاحبه (٣). ويعمل السالف العلى توليد نصِّ متَّسق؛ إذ يبحث ولا أخَذَ بوفي كيفيّة وُجود روابط من نوع خاصّ بينَ استعال الجُملِ، تتمثّلُ في التشابهِ التركيبيّ المُدْعَم بالجدول: بالتّماثلِ الصّوتيّ لنهايتِها، وهذا التشابهُ بينَ بالجدول: من التراكيبِ المُتوازية يَخلقُ نَوْعاً من التّراكيبِ المُتوازية يَخلقُ نَوْعاً من التّوحد يشي بترابطِ النّصّ (٤) ترابطاً

هندسيًّا يوحي بالجمال وروعة الأداء.

والتوازي على رأي ياكوبسن «يُمتلُّ المنزلة الأولى بالنسبة للفنِّ الأدبيّ» (٥)، و «إذا قامتِ الأنساقُ النّحويّةُ على التّوازي النّحويّ... هيئا هذا التّوازي إلى تماثُل صويًّ بالتّتالياتِ» (٢)، وقد يُظنُّ أنّ في ذا تُحْجياً لُوريّة المتكلم، وهذا إنْ صَدَقَ فلا يَصْدُقُ معَ مَن تَمكَّنَ مِنَ اللَّغَةِ وعَركها على أنْ مُراعاةَ مئن تَمكَّنَ مِنَ اللَّغَةِ وعَركها على أنْ مُراعاةً اللّهْظِ معَ الحفاظِ على المعنى أمرٌ يَزيدُ المَعنى عُذُوبةً (٧).

ومن أمثلة التوازي قوله عليه السالف الذكر: «ما ترك الحقّ عزيزٌ إلّا ذُلَّ، ولا أَخَذَ به ذليلٌ إلّا عَزَّ» (^)، فهنا تفنُّن في استعمال الكلمات بشكل هندسي، يتجلى بالجدول:



<sup>(</sup>١) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٣، وسيأتي هذا الحديث في موضوع الطباق.

<sup>(</sup>٢) الحراني، المصدر نفسه، ص٣٦٣، وسيأتي هذا الحديث في موضوع المقابلة.

<sup>(</sup>٣) العسكريّ، أبوهلال، كتاب الصناعتين، ص٤٦٣.

<sup>(</sup>٤) الفرج، حسام أحمد، نظريّة علم النَّصّ، ص١٠١.

<sup>(</sup>٦) عنّوز، صباح عبّاس جودي، أثر البواعث في تكوين الدلالة البيانيّة، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٧) ينظر: ابن جعفر، قدامة، نقد الشعر، ص٠٥.

<sup>(</sup>٨) الحراني، المصدر السابق، ص٣٦٢.

| النسق الايقاعي                                      | الجزء النصي              |
|-----------------------------------------------------|--------------------------|
| أداة نفي + فعل ماض + مفعول به + فاعل + اداة استثناء | «ما ترك الحقَّ عزيزٌ ا   |
| ملغاة + فعل ماض                                     | إلّا ذُلَّ»              |
| أداة نفي + فعل ماض + شبه جملة(جار ومجرور) + فاعل    | «ولا أخَذَ به ذليلٌ إلّا |
| + اداة استثناء ملغاة + فعل ماض                      | عَزَّ»                   |

فهذا التقسيم الهندسيّ الْمبيِّن لقواعد الحُبِّ والبغض بين الأبرار أنفسهم وبينهم ويين الفُجَّار، يمكن تبينه بالمخطط:

ونلحظ هنا تقاربا شديدا في بناء الشطرين على الفُجَّار» (١). (الجزئين) مع تقابل بين المفعول به في الشطر الأول و(شبه الجملة) في الشطر تنمويّة، يكشف حقائق مهمّة عن معطيات الثاني، ومن اللطيف ان الفعلين اللذين جاءا في تقفية الكلام (ذلّ، عزّ) قد جاءا على نمط الفعل الثلاثي المضعف، ثم انّ هذا التوازى رافقه تقابل بين المتضادّات لبيان الفرق بين الفعلين المتخالفين من جهة التّمسك بالحقّ.

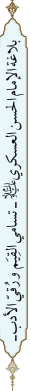
> ترك ← أخذ ذلّ عزّ

ومن هذا الباب قول الإمام الحسن العسكري النَّلِا: «حُبُّ الأبرارِ للأبرار ثواب للأبرار. وحبُّ الفُجَّار للأبرار فضيلةٌ للأبرار، وبُغْضُ الفُجَّار للأبرار زينٌ للأبْرارِ. وبُغضُ الأبرارِ للفُجُّارِ خزيُّ



(١) الحراني، تحف العقول، ص٣٦١.





| النسق الايقاعي                                                                                       | الجزء النصي                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
|                                                                                                      | حب الابرار للأبرار ثواب للأبرار |
| و المعاملة و | حب الفجار للأبرار فضيلة للأبرار |
| مبتدأ + مضاف البه + جار ومجرور + خبر +<br>جار ومجرور                                                 | بغض الفجار للأبرار زين للأبرار  |
|                                                                                                      | بغض الابرار للفجار خزي على      |
|                                                                                                      | الفجار                          |

### الطباق والمقابلة

الطباق: هو «الكلمةُ المُقابلةُ، أي كلمةٌ تُعبِّرُ عن العَكْس مِنْ كلمَةِ أَخْرى، وتُوْجَدُ بوَجْهِ خاصٌّ صِفاتٌ مُتَضادّةٌ وأَفْعَالُ مُتضادّةُ (حسن \_ سيّئ، يَتَكلّم ـ يَصْمُت»)(١)، ومنَ الْمَأْلُوفِ أَنَّ الضِّدُّ يُذَكِّرُ بِضِدِّه؛ لذا كانَ جِهَةً جامِعَةً تَضُمُّ ومع أنَّ هذا النَّص مع كلِّ ما فيه من أَجْزاءَ النَّصِّ، فمنْ تَحْليلاتِ التَّفتازانيّ اتقان هندسي إلا أنّه لم يكن متكلفاً، يكفي (ت ٧٩٢هـ) أن يكونَ «بين الجملةِ الأوْلى والثّانية جهةً جامعةً، نحو (زيد... يُعْطى أشطر، ولكنه جاء بستة مع اهمال حب ويَمْنَعُ) لِمَا بينَ الإعْطاءِ والمَنْع مِنَ التَّضادِّ الفجار للفجار أو بغض الفجار للفجار، بخِلافِ: زيدٌ يَكتبُ ويَمْنعُ، أو: يَشْعَرُ ولعل السبب هو كونهم لم يكونوا بؤرة ويُعْطى»(٢). ومن أمثلة الطباق قوله التيلا:

فهنا جاء التَّكرار هذه الأنباط أربع مرّات، وقد منحت هذه النّمطيّة المُتكررة إيقاعيّة للنّصّ. يستشعر القارئ به تكراراً جميلاً ونغماً قويّاً بسبب كثرة استعمال اصوات قوية (الباء، الراء، الجيم، الضاد..) ولا سيّما الراء ـ التي هي صوت للتّكرير \_ في عشرين موضعاً.

أنّه لو كان متعمداً فيه التكلف لجاء بستة الحديث كما كان الأبرار، ومن هنا أعرض عنهم وكأنّ الأمر بينهم مسكوتٌ عنه.

<sup>(</sup>١) زتسيسلاف، مدخل إلى علم النَّصّ، ص ۱۳۳.

<sup>(</sup>٢) التفتازاني، المُطوَّل، ص٤٣٤.

«جرأة الولد على والده في صغره تدعو إلى العقوق في كبره»(١)، وهنا نجد الطباق بين الولد والوالد، مثلها نجد هناك طباقاً آخر في (صغره) و(كبره) ومع أنَّ الطباق الاخير من السجع، بل انّ النّصّ كله فيه فنّ التّوازي، عاضد هذا الجمال الايقاعي جمال آخر بالطباق، فكون الشيء يذكر بضده يعطى هذا نغماً إيقاعيّاً بسبب هذا التّضادّ؛ لذا ذكر الباحث الطباق ضمن المستوى الايقاعي، ونجد في هذا النص ايقاعية الكلمة واضحة جدا (الولد ـ والده، صغره \_ كبره) حتى يمكن القول: إنّه إذا كانت الفاصلة في القرآن والقافية في الشعر والسَّجْعة في النثر تعمل على أنْ تكون الايقاعية في نهاية الأشطر، أو لنقل انها نغم خارجيّ فانّ الطّباق يعمل على المستوى الدّاخليّ بها يمكن التعبير عنه بالإيقاع الداخليّ، وربها يجتمع الأمران مثلها في المطابقة بين صغره وكبره، وهذا الحديث من الأحاديث المنبئة بالمستقبل، إذ عقوق الطفل وتصرفه السيئ مع والده ينبئ عن صورة مصغرة لما سيكون عليه في المستقبل، ومن هنا يحتّ الإمام على لزوم حسن التربية للطفل في صغره، وهذا لا يكون ما لم يسبق باختيار

أمّ صالحة قبل الإقدام على ارتباط غير مناسب، وقد عمل الطباق في هذا النص على إيضاح مقصد النص بعقد علاقة بين المتضادات فكان النّصّ متناغماً من جهة ومترابطاً من جهة ثانية ومتفرساً لقابل ذلك الوليد من جهة ثالثة..

أما المُقابلة فتكون بالمقابلة بين أكثر من شيء، وهي بهذا تخالف المطابقة التي تكون بين الشيء وضده (٢)، والذهن مجبول على الربط بين المتضادات بسبب التداعي الموجود بينها، ولكون المقابلة تعمل على بناء نص بشكل هندسي جميل عند المتلقين بسبب ايقاعه النغميّ، راجت في الكلام وتسيدت كثيراً من مفاصله، قال عبدالقاهر الجرجاني (ت٢٧١هـ): "قُلْت: العِلْمُ حَسَنٌ، والجَهْلُ قَبِيحٌ؛ لأنّ كون الجَهْلِ العِلْمُ حَسَنٌ، والجَهْلُ قَبِيحٌ؛ لأنّ كون الجَهْلِ قَبِيحاً» (٣)، وهذا الذي يقوله الجرجاني أيّده قد «توصّلت العلم الحديث؛ إذ تبيّن أنّه قد «توصّلت العلم الحديث؛ إذ تبيّن أنّه قد «توصّلت اللّراساتُ التّشريحيّةُ والدّراساتُ التّشريحيّةُ والدّراساتُ

(۲) يُنْظُر: العبد، محمد، النَّصِّ والخطاب والاتّصال، ص١٦٣-١٦٣، و الخفاجيّ، مجيد جابر محسن، البحث الدلاليّ عند الشَّرِيْف الرضي، ص١٢٢.

(٣) الجرجانيّ، عبد القاهر، دلائل الإعجاز، ص٢٢٦.

(١) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٣.



العدد: السادس السنة: الثالثة المد/ ۲۲۰۲۸

ونجد ثلاث مقابلات ثنائية في خاصّةً للتَّكلُّم وَربطِ الكلام»(١). واذا كان قوله المبارك: «اتّقوا اللهَ وكونوا زيناً ولا عقلُ الْمنتج مجبولاً على هذا الرّبط، فنجدُ تكونوا شيناً، جرُّوا إلينا كلّ مودّةٍ وادْفعُوا عقل المتلقِّي مستأنساً اليه أيضاً، ومن هنا عنّا كلّ قبيح، فإنّهُ ما قيلَ فينا مِنْ حُسْن تجد العقل يستأنس إلى النّص إذا كان «بين فنحنُ أهلُهُ، وما قيلَ فينا من سُوعٍ فها نحنُ كذلكَ»(٤)، والجدول الآتي يوضح تلك المقابلات ببيان المقابل وما يقابله:

الفَسْلجيّةُ لدِماغ الإنسانِ إلى أنّ فيهِ مَناطقَ الجملةِ الأوْلى والثّانيةِ جهةٌ جامِعةٌ، نحو (زيد... يُعْطى ويَمْنَعُ) لِمَا بينَ الإِعْطاءِ والمَنْع مِنَ التَّضادِّ بخِلافِ: زيدٌ يَكتبُ ويَمْنعُ، أو: يَشْعَرُ ويُعْطى »(٢)، ومع أن المتمثل به هنا من الطباق فهو كذلك في المقابلة بسبب الاشتراك بوجود التداعي في الفنين (الطباق، المقابلة) كونهما مبنيين على علاقات التّضاد بين أجزاء النّص.

والمقابلة قد تكون ثنائية نحو قوله التَّالِدِ: «من وعظ أخاه سرا فقد زانه، ومن وعظه علانية فقد شانه»(٣)، فهنا قابل بین (سرا) و (علانیة) وبین (زانه) و (شانه)...، وهذه اللوحة الإمامية نجد المقابلة قد عملت مها على تزيين إيقاعها وتقوية مضمونها، حتى أنَّ المتلفظ لها يجد أنساً في تلفظها مُطابقاً لأنسه في مضمونها.



بلاغة الإمام الحسين العسكري ﷺ - تسامي القِيم ورُققي الأدب-

(٤) الحراني، المصدر السابق، ص٣٦٣.

<sup>(</sup>١) البياتي، سناء حميد، قواعد النحو العربي في ضوء نظريّة النظم، ٢٢.

<sup>(</sup>٢) التفتاز اني، المُطوَّل، ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) الحراني، المصدر السابق، ص٣٦٣.

| مقابل المقابل<br>الثاني | المقابل الثاني | مقابل المقابل<br>الأول | المقابل الأول |                  |
|-------------------------|----------------|------------------------|---------------|------------------|
| شينا                    | زينا           | ولا تكونوا             | وكونوا        | المقابلة الأولى  |
| قبيح                    | مودة           | ادفعوا                 | جرُّوا        | المقابلة الثانية |
| فها نحن كذلك            | فنحنُ اهلُه    | سوء                    | حسن           | المقابلة الثالثة |

وهذا النّصّ الروحيّ هو توجيه مباشر للعباد بملازمة التّقوي، وحرّص م الإمام قاد إلى أنْ يأمر بالشيء الإيجابي الممدوح وينهى كذلك عن ضدِّه، عن الشّيء السّلبيّ المذموم الذي يعود بالسّوء على صاحبه، انّها مقابلة بين الفضائل والرذائل، وهذه المقابلات جعلت النص متسقاً بسبب هذه المتواليات المتضادّة، وفتحت الذُّهن على مصراعيه على تلك المتناقضات، وعلى العبد أنْ يجعلَ نفسه مع الصّالح منها، ويعمل على تجنب كل طالح، وقد جمع النّص بين الأمر والنهى بأسلوب واضح غير معقَّد وبنسق صوتيّ جميل متّشح بجوِّ إيهانيّ بسبب تلك القيم الرُّوحيّة الموجودة فيه، نسأل الله أنْ يجعلنا ممن يسمع الحسن الجميل فيتبعه.

ومن أمثلة المقابلة الثلاثية عند الإمام العسكريّ عليَّلاِّ: «مَنْ أُعطيَ خيراً فالله أعطاه. ومن وقي شرّاً فالله

وقاه»، فهنا مقابلة بين ثلاث لثلاث، بين (أعطى) و (وقى)، وبين (خيراً) و(شرّاً)، وبين (أعطاه) و(وقاه)...، ويرى بعض الباحثين أنّ هكذا مُقابلات ثلاثيّة تدلّ على القضايا المنطقيّة المُقنعة للسّامع، إذْ يقولُ: «تَدُلَّ الثّلاثُ وَحْداتِ (ثلاث كلمات أو ثلاث جمل) على الأمور المنطقيّةِ والطّبيعيّةِ والمقبولة عادةً»، بسبب أنّ هذه المقابلة الثلاثية وللدت تكراراً بثنائيّات متضادّة عزّزت من مضمون النّصّ للمتلقّى.

### الترديد، ورد العجز على الصّدر

الترديد: «وهوَ أَنْ يُعلِّقَ الْمُتكلِّمُ لفظةً منَ الكلام بمَعنى، ثُمَّ يردُّها بعينها، ويعلَقُها بمعنِّي آخرَ، كقولِهِ تعالى: ﴿حتَّى نُؤْتَى مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ اللهِ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رسَالَتَهُ ﴾)، ويلحظ هنا صيرورة لفظ الجلالة محوراً يدور عليه الكلام، مما يجعل القارئ بالنص يستشعر أنسا إيقاعيا بسبب هذا التكرار، ويقاربه في هذا أيضاً فن (رد



أ.م.د. عباس إسهاعيل الغراوي

قوله عليه الله يعرف النعمة إلا الشاكر، وهذا ولا يشكر النعمة الا العارف»(١)، وهذا يوجد فيه التوازي، وأساليب أخرى سيأتي ذكرها من مثل القصر.

# المبحث الثاني المُستوى الصّوريّ

يراد به التّصوير أو «هو العنصر التّخييليّ، أي: إيجاد علاقة بين شيئين لا علاقة حقيقية بينهما» (٢)، وممّا يتأتّى منه في الخطاب العسكري الفنون الآتية:

التشبيه: وهو عقد مقارنة بين طرفين، الأول منها غامض والثاني معلوم لدى السّامع، وبه يفهم المراد من الأول، وقد قِيلَ: "إخراجُ الأغْمضِ إلى الأظهرِ»(٣)، ويقولُ عبد القاهر الجرجانيّ

(۱) الديلميّ، الشيخ الحسن بن أبي الحسن (من اعلام القرن الثامن الهجريّ) اعلام الدين في صفات المؤمنين، ص٣١٣.

(٢) البستاني، محمود، البلاغة الحديثة في ضوء المنهج الإسلاميّ، ص١٦٥.

(٣) الرّماني، ثلاث رسائل في إعجاز القرآن الكريم، النكت في إعجاز القرآن، ص٨١، و يُنظَر: الزملكاني، البرهان الكاشف عَنْ إعجاز القرآن، ص١٢١، وينظر: طبانة، بدوي، البيان العربيّ، ص٢٦٢.

العجز على الصدر)، وهو «كلّ كلام بين صدره وعجزه رابطة لفظية ... تحصل بها الملاءمة والتلاحم بين قسمي الكلام الملاءمة والتلاحم بين قسمي الكلام الشّيء من أبرز مُكوّنات النّصّ، فهو مَوضِعُ الشّيء من أبرز مُكوّنات النّصّ، فهو مَوضِعُ على الصّدر في قول الإمام العسكري الثيلا: «قلب الأحمق في قول الإمام العسكري الثيلا: «قلب الأحمق في فمِه، وفَمُ الحكيم في قلبه»، فهنا يُوجد الترديد بين (فمه) و(فم)، ويوجد رد العجز (قلبه) على صدر الكلام ويوجد رد العجز (قلبه) على صدر الكلام (القلب)، وللتوضيح أكثر:

# رد العجز على الصدر العجز على الصدر العجز على الصدر العجز على الصدر الأحمق في فمه، وفمُ الحكيمِ في قلبهِ»

على أنّ النّصّ لا يقتصر على هذين الفنين، بل به مقابلة ثلاثة لثلاثة بين (قلب) و(فم) وبين (الاحمق) و(الحكيم) وبين (فمه) و(قلبه) ويوجد أيضاً التوازي والسجع، بل نجد به فنوناً أخرى من المستويات القادمة من مثل الكناية...، بل يمكن أنْ يقرأ بأكثر من دراسة. ومثله في الجمع بيت الترديد والعجز والصدر



العدد: السادس السنة: الثالثة ١٤٤٤هـ/ ٢٠٢٢م (ت ٤٧١هـ): «كان الأعرفُ الأشهرُ في المُشبَّهِ بهِ أَنْ يَكُونَ مَعرفةً كقولِكَ: (هو كالأُسَدِ، وهوَ كالشَّمْسِ»)(١)، وذلك لأنّ المعرفة تكون معلومة، وتحقق فائدة في الكلام.

وقد قسّم التّشبيه في البلاغة تقسيات متعدّدة، ومنها التشبيه البليغ، وعندهم هو الذي حذفت أداته (٢)، وهذا مصطلح فيه نظر؛ لأنّ البليغ هو الذي يحيء في محله سواء أكان بأداة أو من دون أداة، والقرآن الكريم استعمل التشبيه المشتمل على أداة وغير المشتمل، وكل منها جاء بليغاً؛ لأنّه جاء في مكانه وأدّى وظيفته، ولو كان حذف الأداة يجعل التشبيه أبلغ لكان في حذف الأداة غاية المعتوث عليها، توصل بنا في يوم من الأيام إلى انقراض أدوات التشبيه نهائياً.

ومن أمثلة التشبيه المحتوي على أداة، قوله عليه (وطبقة لم تأخُذِ الحق من أهله، فهم كراكبِ البحرِ يموجُ عند موجِه، ويسكُنُ عند سُكونِهِ»(٣). فهنا

شبّه أولئك المُتلقين للحقّ من أناس ليسوا بأهله بمن يركب البحر، فهؤلاء يعيشون حالة من الاضطراب فتارة يموج البحر وتارة يسكن، دون أن يستقر على حال معين مع خوف وشعور بالخطر، وقد جاءت أداة التشبيه (الكاف) لتعقد تلك المقارنة وايرادها أبلغ من حذفها؛ لأنَّها لو حذفت لتبيّن أنَّ التّطابق تامّ بين الطُّرفين، والإمام لا يريد ذلك وانَّما يريد إثبات وجود حالة اضطراب متأتية من عدم الركون إلى مصدر سليم لأخذ الحقّ. ويلحظ أنّ هنا صورة حركية تكشف عن لزوم أخذ الحق من أهله الحقيقيين الّذين لا يحيدون عنه طرفة عين، وهذا الحديث يُلزم توافر العصمة بمن يؤخذ عنه، فهو الفلاح والصلاح، إنّ الامام يقرر حقيقة للمسلمين بحسن الاختيار بأنْ لا يُسلموا رقابهم إلى أهل الزّيغ، وكأنّ في هذا الحديث تنبيهاً للنّاس على لزوم التّحرّي والتّحقّق ممّن يتبعونه، وهذا بصورة أخرى ترجمة للزوم الأخذ من أهل البيت فحسب كونهم أهلاً للحقّ، ولا أحدَ يوازيهم أو يدانيهم في ذلك، فسلام الله عليهم ولا حرمنا الله من شفاعتهم.

ومن الغريب أنّ أغلب الدراسات البلاغية ذهبت إلى أنّ حذف وجه الشّبه

VI VI

العدد: السادس السنة: الثالثة السنة: الثالثة

<sup>(</sup>١) الجرجاني، أسرار البلاغة، ص٢٤٦

<sup>(</sup>٢) ينظر: الشيرازي، الشيخ أحمد أمين، البليغ في المعاني والبيان والبديع، ص١٩٨.

<sup>(</sup>٣) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٠.

عن إرادة معنى ما وضع له»(٢). وهذان التّأويل وفي هذا تقوية بلاغيّة، ولكن ليس التعريفان جمعا الصُّورة القريبة لهذا الفنّ، ومن أمثلتها قوله عليَّا إِ: «لولا محمدٌ عَلَيْظِ والأوصياء مِنْ وُلْدِهِ لكنتم حَيارى كالبَهائِم لا تَعرفونَ فَرْضاً منَ الفرائِض وهل تُدُخَلُ مدينةٌ إلّا مِنْ بابِها؟ ١٠٥٠، وهنا قصد الدخول إلى الإسلام وإلى قيمه الحنيفة، فحذف هذا الذي هو المشبه وأبقى على المشبه به (مدينة) مثلها حذف المشبه النبي والأوصياء وأبقى على المشبه به (بابها)، وهذا يعرف بالبلاغة بالاستعارة التصريحية، يريد التِّه أنْ يبين أنَّ المدينة هي الإسلام، والباب هو النّبيّ وآله، فمن لا يُواليهم يبقى خارجاً عن المدينة تائها لا يعرف السّعادة ولا الرّاحة ويبقى مشرداً

والاستعارة يمكن أنْ تكون من باب التّلاعب بالحقل الدّلاليّ لأجزاء النّصّ بعد اجراء تغيير عليه بتبديل بعض الاجزاء عن الصف التي هي فيه، فالحقل المفترض مثلا:

غير مستقر على وضع آمن.

(٢) الشيرازي، الشيخ أحمد أمين، البليغ في المعاني والبيان والبديع، ص٢١٤، وينظر: المجلسي، تهذيب البلاغة، ص٧٠٧ ـ ٢٠٨.

(٣) الحراني، تحف العقول، ص٥٩ ٣٠.

يعمل على فتح الباب على مصراعيه لأجل الأمر كذلك، بل انّ عدم ذكر وجه الشبه احتاج لذلك، وإلَّا فإنَّ ذكره في النصوص البليغة أبلغ من حذفه، بسبب أنّ فتح التأويل على مصراعيه ليس مطلوباً دائماً، فأحياناً يؤدي إلى الغموض والإبهام، فمثلاً النَّصّ: «وطَبَقةٌ لمْ تأخذِ الحقّ من أهْلِهِ، فهمْ كراكِبِ البَحْرِ»، لم نعرف العلة من التشبيه براكب البحر؟ هل لأجل المغامرة؟ أم لأجل ماذا؟

لكن حين يأتي وجه الشبه، يصبح الكلام واضحاً مؤدياً لغرضه الذي أراده الإمام التِّلام، فوجه الشبه مهم هنا؛ لأنَّه يقطع الاحتمالات التي يمكن أن يؤول الكلام اليها، والامام لا يريد إلا ما ذكر في و جه الشُّه.

### \_الاستعارة

الاستعارة: «هي ذكر الشّيء باسم غيره وإثبات ما لغيره له؛ لأجل المبالغة في التشبيه»(١)، وقيل أيضاً: «استعمال اللَّفظ في غير ما وُضِع له لعلاقة المشابهة بين المعنى المنقول عنه والمستعمل فيه مع قرينة صارفة



<sup>(</sup>١) الحموي، خزانة الأدب وغاية الأرب، ص۲۰۲.

| المفعول | الفاعل | الفعل |
|---------|--------|-------|
| الارض   | الفلاح | زرع   |

فهذا النسق مألوف وحقيقي لا غبار على تقبله، لكن لو تغير المفعول: (زرع الفلاح عملاً صالحاً)، فهنا استعير أمرٌ آخر، فالعمل الصالح ليس نباتاً كي يزرع، ولكن جامعة النّمو في الاثنين (النبات والعمل)، سوّغت استعارة المتكلم، فصار النبات مستعاراً منه، والعمل الصالح مستعارا له، ومن الامثلة الإمامية المقاربة لذلك قوله للتِّلا: «من يزرع خيراً يحصدُ غبطةً، ومن يزرع شرًّا يحصد ندامةً، لكلّ زارع ما زرعَ» (١)، فالمستعارُ منه هنا هو (النّبات) والمستعار له هو (العمل)، والاستعارة هنا عرفت بالتبعيّة. وكذا مع القول (يحصد غبطة)، فالحصاد يكون للمنتوج من ثمر أو حبوب، وهذا هو المستعار منه وقد استعير للغبطة. ومثلما يوجد في هذا الشطر استعارتان توجد أيضاً استعارتان مقاربتان لما ذكر في (ومن يزرع شرّاً يحصد ندامة)، أي إن المجموع هو أربع استعارات، ونجد في الخاتمة (لكل زارع ما زرع) اجمالاً لما سبق من كلام مفصل من باب التأكيد.

ف (جرّوا) عادة ما يكون للأمور

الماديّة، أمّا مفعوله (المودة) فهي أمر معنويّ، وهذا من باب كسر النسق المألوف لأجل كسب السّامع، فالحرص كلّ الحرص من الإمام لغرض التّأثير ليكون الحرك المخاطبون ممتثلين لتعاليم القرآن والسنة الشريفة؛ فبهذا يكون العبد إنساناً ناجحاً قادراً على مواكبة الحياة ونهجاً مستقياً لا يحيد لباطل.

### \_الكناية

الكناية: لفظ أُطلق وأريد به لازمُ معناهُ مع جوازِ إرادة ذلك المعنى (۲)، وقد مرّ علينا في الحديث: «قلبُ الأحمق في فمه، وفم الحكيم في قلبه» (۳)، والقول إنّ (قلب الاحمق في فمه) كناية عن أنّه لا يجاوز ما في فيه، ولا يهتم بها يصدر عنه ولا يخضع بأقواله لعقل منصف، فهو إنسان سطحي ساذج، يقول بلا وعي ولا فكر نابع من تدقيق وتبصر، أما القول: (وفم الحكيم في قلبه) كناية عن أنّه لا يقول شيئاً إلا وهو عتكم في ذلك إلى قلب متبصر، يتطابق ما يقوله مع جنان ثابت، ولهذا تجده يقول ما يقول عن حكمة وروية ولا يقع بخطأ على يقول عن حكمة وروية ولا يقع بخطأ على

(٢) ينظر: العسكري، أبو هلال، كتاب الصناعتين، ص٤٠٧، والتفتازاني، المطول، ص٠٣٣.

(٣) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٢.

<sup>(</sup>١) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٢.

العكس من الأحمق.

# المستوى الثّالث: المُسْتوى الدّلاليّ

الدلالة هي علم يدرس المعنى (١)، وأبرز ما جاء منها في الخطاب العسكريّ:

### ١ \_الإيجاز

يتدخّلُ المقامُ في بناءِ النَّصِّ، ففي مواقفَ سريعة يقصر النَّصِّ في ظِلِّ المواقفِ الخاطفة، أما طولُهُ فمَتروكُ لسَعة الأحوال(٢). والإيجاز: «هو الأداء بأقلَّ من المتعارف أو ممّا يليق بالمقام من كلام أبسط من الكلام المذكور»(٢).

ومن هذا الباب قوله الله المُؤمن وحجّة على المُؤمن وحجّة على الكافر وحجّة على الكافر وحجّة من الكافر والله الله المحاديث المهمة جدّاً، والأهمّ أنْ تنشر هذه الأحاديث وتأخذ صداها في المناهج الاكاديمية أو الندوات والورش التربوية ونحو ذلك، كونها تعجّ بمعان واسعة، فمثلاً حينها يأتي القول «المُؤمنُ بركةٌ على فمثلاً حينها يأتي القول «المُؤمنُ بركةٌ على

(٤) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٢.

المَوْمنِ»، ينطوي هنا تحت لفظة (بركة) كل ما يتجسّد بالخيرات والإحسان والفعل الطيب والتعاون والتآلف والتواد والتّساند... بسبب وجود العامل النوري المشترك بين المؤمنين (الايمان)؛ فهذا يجعلهما يتفقان وينسجمان ويمنع وقوع الشحناء أو الغل أو التنافر بينهما، اما اذا رأى الكافرُ المؤمنَ وقد تسامي الاخبرُ بأخلاقه وتزيى بأفعال طيبة قويمة فانه سيكون حجة على الكافر؛ لأنّه يعيش حياة العابثين، لا أمل له في الحياة إلَّا اللهو والمرح منتظراً الموت دون التّفكير بها بعده. إنّ الكافر إذا لحظ المؤمن وهو بتلك الحيويّة والسلاسة فسيكون بلا شكّ في ريبة من أمره، فليس له هدف كالمؤمن، وليس له معيار في التّصرف مثل المؤمن الذي يرى

وحينها نسمع القول العسكري: «أقلُّ النّاسِ راحةً الحقودُ»(٥)، يتجلّى أنّ الحقد سبب في إتعاب صاحبه إذ سيرهقه، ويجعله كئيباً لما يجري من حوله لا يستطيع العيش بأمان واستقرار، بل ينعى على النّاس كلّ خيريمرُّ ون به، والحقد سيتسبب بهدم داخليّ يصيرِّه رهنَ مشاعره البغيضة (٥) الحران، تحف العقول، ص٣٦٢.

أنّ هناك حسابات متراكمة وراء أعماله

صغيرةً كانت أو كبيرةً.



<sup>(</sup>١) يُنْظَرُ: الدايه، فايز، علم الدلالة العربي، ج٦، ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) يُنْظَرُ: هابشايد، شتيفان، النَّصَّ والخطاب، ص٢٨.

<sup>(</sup>٣) التفتازاني، مختصر المعاني، ص١٧٠.

فتعكُّرُ مزاجه وتعيق آماله وتُضعف علاقاته بالناس، وإذا كان الفرد مجبولاً على الظاهرة فيكون حبيس نفسهِ الحقودة.

### ٢ ـ التّوكيد

التّوكيد: «تمكين الشّيء في النّفس وتقوية أمره، وفائدته إزالة الشَّكوك وإماطة الشّبهات عمّا أنت بصدده»(١)، وهو من الأساليب العربيّة المهمّة؛ لأنّه يعمل على تعزيز الحجّة والتّأثير في المتلقّى، «وإنَّما يُحتاج إليه، ويَحسن استعماله في الأمور المهمّة التي قد تعظم العناية بها، ويخاف بتركه وقوع الغلط والنسيان فيها والاستهانة بقدرها»(٢). وجاء في كلام الإمام العسكريّ عليَّا لا بأكثر من نمط، وعلى النّحو الآتي:

### - التوكيد بالحرف: ويشمل:

(إنَّ): وهو حرف يفيد التوكيد، ويؤكد مضمون جملة فرق بين قولك: إنّ زيداً قائمٌ، وبينَ قولك: زيدٌ قائمٌ إلا معنى

التأكيد»(۱ت)، فالقيد (انّ) يأتي «لتوكيد نسبة الجزء إلى المبتدأ، أو لنّفى الشكّ التّعامل مع النّاس، فانّه مع الحقد تذهب عنها، أو إنكار لها»(٤)، والمراد بالجزء الخبر منه تلك الحالة، وتصبح معاقة فيه تلك \_ لأنّه الجزء الّذي يتمّمُ مع المبتدأ جملة (٥)، وتتأكّد نسبته إلى المبتدأ بدخول (انّ) على هذه الجملة، ففي القول: (زيدٌ قائمٌ) أُسند القيام إلى زيد، لكنْ قد يَظنّ السامع خلاف ذلك لعجز من زيد، أو نحوه، فيلجأ القائل إلى التوكيد بـ(انّ) مثلاً؛ لإقناع السامع، فيقول: (إنّ زيداً قائِمٌ).

ومن ذلك قوله السُّلاِ: «إنَّ اللهُ بمنَّهِ ورحمته لمَّا فرضَ عليكم الفرائضَ لم يَفْرضْ ذلكَ عليكم لحاجةٍ منهُ إليكم، بل برحمةٍ منه ـ لا إلهَ إلَّا هو ـ عليكم ليَميزَ الخبيثَ منَ الطّيب»(٦)، فهنا عملت (إنّ) على تدعيم المضمون الخطابيّ وتوثيقه. وكذا في القول المبارك: «إنّكم في آجالٍ منقوصةٍ وأيام معدودةِ والموت يأتي بغتة» (٧).



<sup>(</sup>١) العلوي، ابن طباطبا، الطراز، ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) الرماني، ثلاث رسائل في إعجاز القرآن \_ بيان إعجاز القرآن، ص٢٨.

<sup>(</sup>٣) ابن يعيش، شرح المفصل، ج٣، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) الدمياطي، محمد بن محمد، المشكاة الفتحية،

<sup>(</sup>٥) ينظر: السيوطى، البهجة المرضية، ج١، ص۸۳.

<sup>(</sup>٦) الحراني، تحف العقول، ص٥٩ ٣٠.

<sup>(</sup>٧) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٢.

هنا من أهمية استشعار الإنسان لليسر على الخبريّ المثبت المجرد من جازم وناصب الرّغم من كل عسر، فالبلايا التي تصيب وحرف تنفيس، وهي معه كالجزء منه الإنسان هي مكتنفة أيضاً بنعمة تُحيط بها، بشيء اللهم إلا بالقسم»(١)، ومن أمثلتها وقد يستبعد الإنسان ذلك، ومن هنا جاء النّصّ مؤكداً بأكثر من توكيد؛ ففضلاً عن (مِنْ) المؤكدة تأكّد أيضاً بالنّفي (ما) والاستثناء، وبالتقديم للخبر (لله) على المتدأ (نعمة)...

### التوكيد بالجملة الاسميّة

إنّ القارئ في الخطاب العسكري يجد النّمط الاسميّ نمطاً واضحاً، وهذا النَّمط يفيدُ الثُّبوتَ مُقارنةً بِالفِعْلِيِّ الَّذِي يُدلُّ بِالتَّجِدُّدِ وِالتَّغَيُّر<sup>(١)</sup>، فميّا جاء من ذلك «قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ آمَنُواْ قَالُواْ آمَنَّا وَإِذَا خَلَوْاْ إلى شَيَاطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ﴾ [سورة البقرة: ١٤] فإنهم إنّم خاطبوا المؤمنين بالجملة الفعلية وشياطينهم بالجملة الاسميّة المحققة بإنّ المشدّدة؛ لأنّهم في مخاطبة إخوانهم بها أخبروا به عن أنفسهم من الثبات على اعتقاد الكفر والبعد من أن ينزلوا عنه على صدق ورغبة ووفور نشاط، فكان ذلك متقبلاً منهم ورائجاً عند

(٦) يُنْظَر: الجرجاني، عبدالقاهر، دلائل الإعجاز، ص١٧٣، وشُعير، مُحَمَّد رزْق، الوظائف الدلاليّة للجملة العربيّة، ص٨٧.

قَدْ: وهي «مختصّة بالفعل المتصرف في الخطاب العسكري: «مَنْ وعظَ أخاهُ سرّاً فقد زانَهُ، ومَنْ وعظهُ علانيةً فقد **شانه** (۲)، فهنا وردت (قد) في موضعين تقوية للكلام وتثبيتاً.

(من المؤكدة): وقد تسمّى (منْ) هنا بالزائدة أو المزيدة (٣)، نحو قولك: «(ما جاءني مِنْ أَحَدِ) المعنى: (ما جاءني أحَدُّ)، وكذا (ما رأيتُ مِنْ أَحَدِ) تريد (ما رأيتُ أَحَداً») (٤). ومما ورد في الخطاب الإماميّ على هذا الباب قوله التَّلا: «ما مِنْ بليّة إلّا وللهِ فيها نعمةُ تُحيطُ بها»(٥)، فهنا (مِنْ) يمكن اسقاطها ويستقيم نسق النظام، بيد أنّه يقل توثيقاً وتوكيداً، إذ عززت (مِنْ)

<sup>(</sup>١) الأنصاري، ابن هشام، مغنى اللبيب، ج١، ص ۲۲۷.

<sup>(</sup>٢) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الاخفش الاوسط، سعيد بن مسعدة، معاني القرآن، ص٧٢، والأنصاري، ابن هشام، مغني اللبيب، ج١، ص٤٢٥.

<sup>(</sup>٤) الجرجاني، عبدالقاهر، المقتصد، ج٢، ص ۲۲۸.

<sup>(</sup>٥) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٣.

إخوانهم وأما الذي خاطبوا به المؤمنين، فإنّا قالوا تكلفاً وإظهاراً للإيان خوفاً ومداجاة، وكانوا يعلمون أنّهم لو قالوه بأوكد لفظ وأسدِّه لما راج لهم عند المؤمنين إلا رواجاً ظاهراً لا باطناً، ولأنّهم ليس لهم في عقائدهم باعث قويّ على النّطق في خطاب المؤمنين بمثل ما خاطبوا به إخوانهم من العبارة المؤكدة، فلذلك قالوا في خطاب المؤمنين (آمنّا)، وفي خطاب المؤمنين (آمنّا)، وفي خطاب المؤمنين (آمنّا)، وفي خطاب المؤمنين (آمنّا)،

ومن هذا قوله عليه المحدية الجاهل تَعبُ (مهدية الحاهل تَعبُ (٢) فالصداقة يجدر أنْ تكونَ مع مَن يتأهل لأنْ يكونَ مصدراً للسعادة والحياة السعيدة، وهذا لا يكون إلّا إذا كان الصديق يتسم بسهات النّضج الفكري والسلوك السليم النّابع من المعرفة الواعية إذ إنّ مثل هذا يعرف كيف يتصرّف السلوك الحسن، ويقوم بالأعمال الواعية النّاضجة، ولا يوقع صاحبه بمغبة عناء السحبة كونه قد هضم التّصرّف الصّحيح التعمّل فيما يفعل، على العكس ممن غابت والتعمّل فيما يفعل، على العكس ممن غابت عنه شمس المعرفة فهذا يتخبّط بظلام والمعرفة ويجعله عنه المنس يتسبب في إيذاء من يرافقه ويجعله دامس يتسبب في إيذاء من يرافقه ويجعله

يتعب كثيراً، لا يستنير إلى سبيل صحيح بل يتيه في غياهب الأفعال الخاطئة التي تكلفه كثيراً من الخسائر، وهذا شيء ممّا يُستجلى من الحديث أعلاه (صديقُ الجاهِلِ تَعِبُ) الذي كشف عن عاقبة الركون إلى رفقة الجاهل، وقد جاء بالنمط الاسمي:

| تعب | الجاهل    | صديق  |
|-----|-----------|-------|
| خبر | مضاف إليه | مبتدأ |

وهذا النمط يُدلى بثبوت هذه الحقيقة التى طالما خفيت عن النّاس أو لم يُولو الهاعناية تستحقّ، وإذا عمّمنا الصّديق إلى كل مصادقة، سواء أكانت مصادقة الرفيق أو الموجّه الفلانيّ أو الزوجة أو صاحب الرّأي الفلانيّ... أو نحو ذلك، يكون هذا الحديث عامًّا وواحداً في النّتائج. ومن هنا يكون لزوم جعل العلم السّليم مقياساً لعقد المصادقة، ويلحظ في الحديث دقة الاختيار (صديق) دون ما يحتمله هذا اللفظ من مرادفات (صاحب، مصاحب، مرافق، خليل..)؛ لأنّ هذه الألفاظ لا تحتمل ما احتملته (الصديق) من تصديق، أي إنّ الشخص يرافق صديقه ويصدقه مع ما فيه من جهل، لكن لو قال (صاحب) فلربّم صاحبه دون أنْ يصدقه على جهله، وهنا يمكنه تجنب ما يقود إلى نتائج سيئة.

<sup>(</sup>۱) الجزري، ابن الاثير، المثل السائر، ج٢، ص٢٣٤\_٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٢.

المخاطب، أو لِمَا هو متنزِّل هذه المنزلة»(٣)، نحو قوله الميالة: «ليست العبادة كثرة الصِّيام والصّلاة وإنّما العبادةُ كثرةُ التّفكّرِ في أمر اللهِ»(٤)، ووظيفة (انها) هنا أنَّها قوَّت مضمون النّصّ، وجعلتهُ قويّاً يقرّر أنّ الأهم في العبادة هو التفكير في عبادة الله لا أنْ تكون لقلقة لسان أو أقوالاً بلا فهم

ـ النفى والاستثناء: وهذا النمط وأمثلة استعمال النّمط الاسمى «يكون للأمر ينكره المخاطب، ويشكّ فيه، فإذا قلت (ما هو إلا مُصيبٌ)، أو (ما هو إلا نَحْطيٌّ) قلتَه لمن يدفع أنْ يكونَ الأمر على ما قلتُهُ، وإذارأيتَ شخصاً من بعيدِ فقلتَ: (ما هو إلّا زيدٌ) لم تقلهُ إلّا وصاحبك يتوهّم أنّه ليس زيد، وأنه إنسان آخر، ويجد في الإنكار أن يكون زيداً»(٥)، من مثل قوله التِّلاِ: «لا يَعرفُ النّعمةَ إلّا الشّاكرُ، ولا يَشْكرُ النّعمة الله العارفُ»(١)، وهنا كان بالإمكان الاستغناء عن النفي والاستثناء، ولكن

(٣) الزملكاني، التبيان في علم البيان، ص٦٥.

وقد يقول بعضٌ أنّ هذا المعنى يمكن أنْ يكون فيها لو جاء بالنمط الفعليّ: (يتعب صديق الجاهل) كونه فعلاً مضارعاً، والمضارع يفيد التّجدد، والجواب: ليس الأمر كذلك، فالتَّجدُّد ليس كالثّبوت الذي يُدلي بحقيقة لا يمكن أنْ تمحى أو تتغير فهي قانون ثابت وقاعدة راسخة تترجم أن مصادقة الجاهل لا تجنى لمضامينها. غبر التعب<sup>(۱)</sup>.

> غالبة في الخطاب العسكري، ومن هذا الوهج قوله عليُّلا: «أورعُ النَّاسِ مَنْ وقفَ عندَ الشُّبْهةِ، أعبدُ النَّاسِ من أقامَ على الفرائض، أزهدُ النّاس من تركُ الحرامَ، أشد النَّاسِ اجتهاداً من تركَ الذُّنوبَ<sup>(٢)</sup>.

> - التوكيد بالأسلوب: هناك أكثر من اسلوب على تقوية الكلام، ومن ابرزها:

- أسلوب القصر: ويكون بالآت:

## (إنَّما) وهذه «تجيء لخبر لا يجهله

(١) وقضية أخرى في هذا الحديث إيثار الصيغة الصرفيّة (تعب) وهي من صيغ المبالغة، التي توضح كثرة التعب المبالغ فيه على العكس مما لو قيل: (تاعب، متعوب، تعبان) فهذه الصيغ تدلُّ على حدث التعب بوضوح ولكنها ليست كالـ (تَعِب) المُوحى بعظمة ذلك التعب.

(٢) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٢.



العبدد: السادس

<sup>(</sup>٤) الحراني، تحف العقول، ص٣٦١.

<sup>(</sup>٥) الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص٢٥٦، وينظر: عباس، فضل حسن، البلاغة فنونها وأفنانها، ص٢٨٦-٢٨٧.

<sup>(</sup>٦) الديلمي، اعلام الدين في صفات المؤمنين، ص۱۳۳.

سيكون الكلام أقلُّ توكيداً، ولا يتناسب هذا مع الشّغف الإماميّ في تعليم النّاس لزوم شكر النّعمة، فالشّاكر هو الوحيد العارف لقيمة النّعمة ومن هنا قام بالشَّكر، فشكراً لله على نعمهِ كلُّها.

-الاجمال والتّفصيل: وهذا الأسلوب يعدُّ من العلاقاتِ الَّتي تُسْهمُ في تَحْقيق آنْسِجام النَّصِّ (١)، وتعمل على تقوية النص وتوثيقه، وهِي أَنْ يرد مقْطعٌ نصّيٌّ مُجْملٌ الدَّلالةِ مُرْدفاً بها يُفصِّلُ ذلك الإجمال أو على العكْس ، نحو قوله عليَّا في : «خُصْلتان ليسَ فوقَهُما شيءٌ: الإيمانُ باللهِ، ونفعُ الإخوان»(٢)، فهنا حينَ قال (خصلتانِ ليس فوقَهما شيء) جاء بكلام مُبهم مُجمل يحتاج إلى ما يُوضِّحه، والسّامع عند سماع هكذا كلام يتشوّقُ لمعرفة ما هما تلكما الخصلتان؟ فيأتي التفصيل لذلك (الإيمان بالله، ونفع الاخوان)، وهذا الإخراج للنّصّ بهذه الصّورة يوثّق الكلام ويقويه، ويجعله أكثر تأكيداً مما لو خرج بصورة اعتيادية، ومن هنا نجد أنّ هذا الاسلوب يكثر في الكلام النّبويّ والعترة الطّاهرة.

(٣) الحراني، تحف العقول، ص٣٦١.

يعرف بالمخصوص بالذم، فها الذي جعل

يبين الإمام عليه أنّ لبعض الناس

الامام علي يرميه بهذا الوصف؟

ومن امثلة هذا الأسلوب قوله عليَّا إِ: «بئسَ العبدُ عبدٌ يكونُ ذا وَجْهين وذا لسانين»(٣)، وهذا الكلام حتى الآن فيه إبهام، يعمل على إشراك المتلقى كيف يكون العبد بلسانين وبوجهين مع أنّ للعبد لساناً واحداً ووجهاً واحداً ؟! فلما يسمع تتمة الحديث «يُطْرِي أخاه شاهداً ويأكله غائباً، إِنْ أَعْطَى حَسَدَهُ، وإِنْ أُبْتِلِيَ خَذَلهُ » يجد هنا تفصيلاً لما سَبَقَ، وهذا التفصيل عَمِل على تفسير بداية النّص، فيتلقى المتلقى النصّ بصورة أكثر تأثيراً، ولكن ربّم يستشعر السّامع أنّ الذمّ لذلك العبد هو ذمٌّ شديدٌ، في الذي جعل الإمام يجعله مختصّاً بالذم (بئس)، والاسم الواقع بعد هذه الاداة

> (١) يُنْظُر: عبد البديع، أشْرف، الدَّرس النحويّ النَّصِّيّ، ص١١٣.

بسبب تقلبه في الحكم لأخيه فأمامه شيء وخلفه شيء آخر أنّ له لسانين، بحسب المقام فعند حضور المعنىّ يكون مدّاحاً مُطرياً يُنزل على صاحبه ألفاظ الثّناء والتّبجيل، وإذا ما غابَ عنه ذلك الممدوح تحوّل إلى حقيقته المخفية الحيوانيّة؛ إذ يقومُ بأكل صاحبه والتّعبير عن الغيبة بأنّها (أكل) بسبب العاقبة الوخيمة المترتبة

<sup>(</sup>٢) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٢.

على هذه الرذيلة فهي أكل للحم الأخ؛ إذ من المعلوم أنّ اقتطاع اللحم يسبب أثراً بعدم التّعويض عن الجزء المفقود مما يسبّب تشوها، وكذلك الغيبة فهي مرض اجتهاعيّ خطير تؤدّي إلى أن تسبب حرجاً شديداً للشخص المستغاب بتشوه سمعته وانتقاص قدره في المجتمع.

وهذا العبد ذو اللسانين، بسبب الغل الموجود فيه اتجاه أخيه، لا يقف عند هذا الحدّ، بل تجده ينظر لأخيه نظر الريبة، فرإنْ أُعْطِيَ حَسَدَهُ، وإنْ أُبْتِلِي خَذَلهُ)، والحسد لا يقل سوءاً عن رذيلة الغيبة لما فيه من تمن لزوال نعمة الآخر، وهذا التّمني يولد نفساً خبيثاً عند الحاسد يتسبب بإيذاء المحسود، ومن هنا كان المحسود متعرضاً للمخاطر، ثم انّ هذا العبد الحاسد المغتاب للمخاطر، ثم انّ هذا العبد الحاسد المغتاب تجده خاذلاً لأخيه إذا ما رآه واقعاً في محنة الابتلاء.

إنّ هذا الذمّ في نصّ الإمام العسكريّ الثيلا للعبد المتربص سوءاً بأخيه هو ذمٌ مبالغ فيه، وقد وصل إلى اعلى درجات التحقير والتيئيس، وهو يهدف إلى بناء مجتمع خالٍ من الأمراض الاجتماعيّة، ويعزّز من العمل على نشر الفضائل وبناء مجتمع متراصّ متهاسك متآلف. فبعد

رسم الصّورة البشعة لذلك العبد البائس السيئ، نجد الأمر لا يخرج عن حالتين:

الأولى: أنّ الوصف الإماميّ قد بيّنَ لزوم تجنُّب هكذا عبد وعدم الاستئناس له، ومن هنا يقع ذلك العبد بواقع الانعزال، وهذا ربّها يجعله ينتبه إلى نفسه، ويحاول إصلاحها.

الثانية: أنّ العبد إذا رأى إمامَهُ وهو يصف العبد بهذه الصورة المزرية فإنّه سيعمد على تجنب تلك الصفات السيئة مما يتسبب بإنتاج عبد صالح، ناشر للفضائل والحسنى في سلوكياته وتصرفاته.

ومن هنا ندرك أنّ هذا التّفصيل بعد ذلك الاجمال أبان الكلام بصورة أكثر توثيقاً وتثبيتاً للمعلومة في ذهن السّامع، إلى درجة يصبح وكأنّه يرى النّتيجة السّيئة لذلك العبد المخصوص بالذم الإمامي بسبب الفعل الشّنيع الصّادر منه.

# \_التقديم والتأخير

في العربية نجد أنّ رتب الكلام محفوظة، فالمبتدأ يسبق الخبر، والفعل يسبق المفعول...، يسبق المفعول...، ولكن هذه الرُّتب قد تتغير؛ فيؤخَّر ما حقه التقديم لأجل أغراض بلاغيّة، ونجد في كلام الإمام العسكري نمطاً



العدد: السادس الســنة: الثالثة المــانة: الثالثة المــانة: الثالثة

قوله التلاء (مِنَ التواضع السّلامُ على ا كلِّ منْ تمرُّ بهِ، والجُلوسُ دونَ شَرَفِ المُجْلس» (١)، فهنا تقدّم الخبر الذي هو شبه جملة (من التّواضع) على المبتدأ (السلام على كل..) وكان بالإمكان تأخير الخبر كأن يقال: (السلام على كل من تمرّ به من التواضع) ولكن في الحالة الأخيرة يحتمل أنْ يكون هذا من التّواضع، أو يكون من شيء آخر كأنْ يكون من الاستذلال أو الخضوع والخنوع أو أي شيء محتمل، لكن حين تقدَّم الخبر، انحصر المبتدأ به وصار من التواضع لا غير، وهذا فائدة من فوائد التقديم التي تعمل على توكيد الكلام وقصره على دلالة موثقة قطعية لاتحتمل التأويل.

والأمر مثله في قوله عليَّالِا: «منَ الجَهْل الضَّحكُ من غير عُجْب »(٢)، وكذا قوله عليه إلا «منَ الفَواقر التي تقصمُ الظُّهرَ جارٌ إنْ رأى حسنة أطفأها وإنْ رأى سيئةً أفشاها»(٣)، ويلحظ أنّ في هذه النّمطية بتقديم الخبر على المبتدأ إنّم جاء لتوكيد

بارزاً، وهو تقديم الخبر على المبتدأ نحو اقتصار الخبر المقدم على المبتدأ من باب التّوكيد.

ومثله الأمر فيها لو كان المبتدأ اسماً لأحد النّواسخ، إذ جاء اسماً لـ(ليس) مؤخرا في قوله عليَّالإ: «ليسَ منَ الأدب إظهارُ الفَرَح عند المَحزون (٤٠)، وهنا تقدّم الخبر (من الأدب) على اسم ليس (إظهارُ الفَرَح)، وهذا التقديم قصَرَ هذا الوصف (إظهار الفرح) على أنّها لا تكون من الأدب أبداً. ولو قيل: (ليس اظهار الفرح من الادب...) لما كان فيه ذلك التوكيد على ذمّ إظهار الفرح عند المحزون.

(١) الحراني، تحف العقول، ص٣٦١.

(٤) الحراني، تحف العقول، ص٣٦٢.

<sup>(</sup>٢) الحراني، تحف العقول، ص٣٦١.

<sup>(</sup>٣) الحراني، تحف العقول، ص٣٦١.

والصفات الطيبة.

٥\_ أعرب البحث عن أنّه يمكن الإمام العسكريّ الطُّلا واستجلاء ما به أنْ يجتمع أكثر من فنِّ في القول الواحد من بلاغة تتناغم مع التعاليم الحقّة والقيم للإمام التلا حتى أن حديثاً قصيراً يلقانا النبيلة وصل بنا الامر لبيان مجموعة من عبارة عن حشد فنَّى من الفنون البلاغيّة، وما ذلك إلا لأنّ أهل البيت هم أمراء الكلام على حد تعبير أمير المؤمنين التَّالْدِ.

٦\_ أوضح البحث افتقاد الدّراسات النحو من إطلاق بعض المصطلحات البلاغيّة من مثل التّشبيه البليغ أو القول بفائدة حذف وجه الشبه والبحث قد بيَّنَ الإشكال في هكذا آراء، وأنّ البلاغة تكمن في أداء الفن البلاغي لوظيفته بصورة مناسبة ومن هنا فوجود أداة التشبيه قد يكون أبلغ من حذفها في المواضع التي لا تحتاج إلى التطابق بين طرفي التشبيه.

الخاتمة:

بعد هذه الرحلة بالتأمل في كلام النتائج:

١\_ كشف البحث عن أن بلاغة الإمام العسكري للشِّلْا بلغت القمة العظمي في التأسيس للمُثل الإنسانية السليمة المعاصرة والقديمة عن قضايا مهمّة على تهدف إلى بسط القيم الروحية وتعزيز المادئ الحقة.

> ٢\_ المتأمل في الفنون بلاغة الإمام العسكرى التال الواردة يجدها قد خرجت بصورة طبيعية بلا تكلّف ولا تعقيد.

> ٣ كشف البحث عن أن التعريف الوارد عن أمير المؤمنين للبلاغة هو الذي يتناغم مع متطلبات المجتمع بصورة أكثر فاعلية ويوطد الاتجاهات المنبرة؟ لتغدو البلاغة الروحية طريقا لتأسيس مجتمع ناجح وصالح وقادر على الإنجاح والإصلاح.

> ٤\_ كشف البحث عن لزوم تعليم النشء الجديد على الأدبيات المكتظة بالخطابات المُلتزمة كونها سبباً راسخاً في بناء جيل واع متزن يتحلى بحسن السلوك



### المصادر والمراجع

القرآن الكريم

ابن جعفر، قدامة (ت ٣٣٧هـ)،
 نقد الشِّعْر، تحقيق كهال مُصطفى، مكتبة
 الخانجي، القاهرة، ط٣، ١٣٩٨هـ ـ
 ١٩٧٨م.

۲) ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم
 (ت ۲۸۱هـ)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تح: إحسان عباس، دار صادر، بيروت.

٣) ابن يعيش، موفق الدين يعيش بن علي (ت٦٤٣هـ)، شرح المفصل، تحقيق أحمد السيد وإسماعيل عبد الجواد، المكتبة التوفيقية، القاهرة، (د.ت).

الأخفش الأوسط، سعيد بن مسعدة (ت ٢١٥ هـ)، معاني القرآن،
 تحقيق إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت ن ط١٤٢٣ هـ.

الآلوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني (ت ١٢٧٠هـ)، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، تحقيق على عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ.

الإمام علي بن أبي طالب التيلاء نهج
 البكلاغة، تحقيق صبحي الصالح، مركز
 البُحوث الإسلاميَّة، قم، ١٣٩٥ هـ.

الأنصاري، أبو محمد عبد الله جمال الدين بن يوسف ابن هشام (ت٧٦١هـ)،
 مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، تحقيق مازن المبارك، ومحمد علي حمد الله، مؤسسة الصادق، طهران، ط١، ١٣٧٦هـ.

٨) بدوي، محمد، بلاغة الكذب
 (نصوص على نصوص)، الهيئة العامة
 لقصور الثقافة، ١٩٩٩.

٩) البُستانيّ، محمود، البلاغةُ الحديثةُ في ضوءِ اللَّهجِ الإسلاميّ، دار الفِقْه لِلطِّبَاعَةِ والنَّشْر، مطبعة سُليهان زاده، قُم، ط١، ١٤٢٤هـ.

10) البياتي، سناء حميد، قواعد النَّحو العَرَبِيِّ في ضوءِ نظريَّة النَّطْم، دار وائل لِلنَّشْرِ، عمَّان ـ الأردن، ط١، ٢٠٠٣م.

11) التفتازاني، العلّامة سعد الدِّيْن مسعود بن عمر (ت ٧٩٢ هـ)، مختصر المعاني، دار الفكر، قم، ط١،١٤١١ هـ.

۱۲) التفتازانيّ، مسعود بن عمر بن عبدالله (ت ۷۹۲ هـ)، المطوّل (شرح تلخيص مفتاح العُلُوم)، تحقيق عبد

الحميد هنداوي، دار الكُتُب العِلْمِيَّة، بيروت، ط١، ١٤٢٤ هـ.

17) الجُرجانيِّ، عبد القاهر (ت٤٧١ أو ٤٧٤هـ)، دلائلُ الإعْجاز، تحقيق محمود ثُحَمَّد شاكر، شركة القدس، مطبعة المَدنيّ، مِصْر، ط٣، ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٢م.

18) الجرجاني، عبد القاهر، المقتصد في شرح الإيضاح، تحقيق كاظم بحر المرجان، منشورات وزارة الثقافة والإعلام، الجمهورية العراقية، ١٩٨٢م. (١٥) الجزري، نصر الله بن محمد المعروف بابن الأثير (ت٦٣٧هـ)، المشلُ السّائر في أدبِ الكاتبِ والشّاعر، تحقيق أحمد الحوفيّ، وبدويّ طبانة، دار نهضة مِصْر لِلطّبَاعَةِ والنّشر، الفجالة، القاهرة، للطّبَاعةِ والنّشر، الفجالة، القاهرة، (د. ت).

17) الحرّانيّ، أبو مُحَمَّد بن الحسن بن علي (من أعلام القرن الرّابع)، تُحَف العُقُول عن آلِ الرَّسول، المكتبة الحيدريّة، ط١، 1٤٢٦هـ.

١٧) الحمويّ، تقي الدين أبو بكر عليّ المعروف بابن حجة (ت ٨٣٧ هـ)، خزانة الأدب وغاية الأرب، دار القاموس الحديث، بيروت، (د. ت).

1۸) الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت (ت ٢٢٦هـ)، معجم الأدباء، إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تحقيق إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤١٤هـ، ١٩٩٣م.

19) الخفاجيّ، مجيد جابر محسن، البحث الدّلاليّ عند الشّرِيْف الرَّضِيّ، رسالة ماجستير، كلية التربيّة، الجامعة المستنصريّة، ١٤١٩هـ، ١٩٩٨م.

٢٠) الدّايه، فايز، علم الدّلالة العَرَبِيّ
 النّظريّة والتّطبيق، دار الفكر، دمشق، ط٢، ١٩٩٦م.

(ت) الدمياطي، محمد بن محمد (ت ١١٤٠ هـ)، المشكاة الفتحية على الشمعة المضيئة في علم العربية، تحقيق يحيى مراد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٠٠٤هـ، ٢٠٠٤.

الديلميّ، الشيخ الحسن بن أبي الحسن (من اعلام القرن الثامن الهجريّ)، اعلام الدين في صفات المؤمنين، تحقيق مؤسسة آل البيت علم المؤلِّثُ لتحقيق التراث، ط٣، ١٤٣٦هـ، ٢٠١٥م.

(ت ٨٨٦هـ)، والجَطّابي (ت ٢٨٨هـ)، والخَطّابي
 (ت ٨٨٨هـ)، والجرجاني (ت٤٧١هـ ـ ٤٧٤هـ)، ثلاثُ رَسائلَ في إعجاز القرآن،



العدد: السادس السنت: الثالثة ١٤٤٤هـ/ ٢٠٢٢م

السينة: الثالثة

تحقیق نُحَمَّد خلف الله، ونُحَمَّد زغلول سلام، دار المَعارف، مِصْر، (د. ت).

۲٤) زتسيسلاف، واورزنياك، مدخل إلى عِلْمِ النَّصِّ، ترجمة عِلْمِ النَّصِّ مُشكلات بِناء النَّصِّ، ترجمة سعيد حسن بحيرى، مؤسَّسة المُختار \_ القاهرة، ط١، ١٤٢٤هـ\_٣٠٠٠م.

۲۵) الزمخشريّ جار الله محمود بن عُمَرَ
 (ت ۲۸۵هـ)، أساس البلاغة، دارُ الفِكْرِ،
 بیروت، لُبْنان، ۱٤۲٤هـ\_۲۰۰۶م.

٢٦) الزّملكانيّ، كهال الدِّيْن عبد الواحد بن عبد الكريم (ت ٢٥١هـ)، البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن، تحقيق: خديجة الحديثيّ، وأحمد مطلوب، مطبعة العاني، بغداد، ط١، ١٣٩٤ هـ، ١٣٩٤ م. ٢٧) الزملكاني، كهال الدين عبد الواحد بن عبد الكريم (ت٢٥هـ)، التبيان في علم البيان المطلع على إعجاز القرآن، تحقيق أحمد مطلوب، وخديجة الحديثي، مطبعة العاني، بغداد، ط١، ١٩٦٤م.

۲۸) السبحاني، العلامة جعفر بن محمد
 حسين، تهذيب البلاغة، دار جواد الأئمة،
 بيروت، ط۱، ۱۶۳۵هـ، ۲۰۱۳م.

۲۹) السكاكي، يوسف بن أبي بكر بن محمد بن علي (ت ٦٢٦هـ)، مفتاح

العلوم، ضبطه وكتب هوامشه وعلق عليه نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط۲، ۱٤۰۷ هـ، ۱۹۸۷م.

(٣٠) السيوطي جلال الدين عبد الرحمن
بن أبي بكر (ت ٩١١هـ)، البهجة المرضية
على ألفية ابن مالك، تحقيق مصطفى
الحسيني الدشتي، قم، ط١٤٢٤هـ.
(٣١) السيوطي، جلال الدين، الإتقان
في علوم القرآن، تحقيق محمد أبو الفضل
إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب،
إبراهيم، 19٧٤هـ، ١٩٧٤م.

٣٢) شُعير، مُحَمَّد رِزْق، الوَظائف الدَّلاليَّة للجُملةِ العَرَبِيَّة (دراسة لعَلاقاتِ العَمَلِ النَّحويِّ بينَ النَّظريَّة والتَّطبيق)، مكتبة الآداب، بيروت، ط١، ١٤٢٨هـ، ٢٠٠٧م.

٣٣) الشيباني، أحمد بن حنبل أبو عبدالله (ت٢٤١هـ)، مسند الإمام أحمد بن حنبل، مؤسسة قرطبة، القاهرة.

٣٤) الشيرازي، الشيخ أحمد أمين، البليغ في المعاني والبيان والبديع، مؤسسة النشر الإسلامي، ط١، ١٤٢٢ هـ.

٣٥) الضالع، مُحَمَّد صالح، الأسلوبيّة الصوتيّة، دار غريب، القاهرة، ٢٠٠٢م.

البواعثِ في تكوينِ الدّلالة البيانيّة (شعر جميل بثينة نموذجاً)، دارُ الضِّياءِ لِلطِّبَاعَةِ والتَّصْميم، العِراق، النّجفُ الأشْرفُ، ط١، ١٤٢٨هـ، ٢٠٠٧م.

٤٣) الفرج، حسام أحمد، نظريّة علم النّصّ (رُؤية منهجيّة في بناءِ النّصّ النّريّ)، مكتبة الأنجلو المِصْريّة، ط١، ١٤٢٨هــ٧٠٠م.

٤٤) كانتينو، جان، دروس في علم أصوات العربيّة، ترجمة صالح القرماديّ، الجامعة التونسية، ١٩٦٦م.

23) المَجْلسيّ، الشّيخ مُحَمَّد باقر (ت ١١١٠ هـ)، بحارُ الأنْوارِ الجامعةِ لدُررِ أخْبار الأئمَّةِ الأطْهار، دار إحياء التُّراث العَرَبِيّ، بيروت، لُبْنان، ط٣، ١٤٠٣هـ، ١٩٨٣م.

23) هابشاید، شتیفان، النّصّ والخِطاب، ترجمة موفق مُحَمَّد جواد المصلح، دار المأمون للتّرجمة والنَّشْر، بغداد، ٢٠٠٣م. ٤٧) یاکوبسن، رومان، قضایا الشعریّة، ترجمة مُحَمَّد الولي ومبارك حنوز، دار توبقال، الدار البیضاء، المغرب، ط۱، ۱۹۸۸م.

٣٦) طَبانة، بدويّ، البيانُ العَرَبِيّ ـ دراسة تاريخيّة فنيّة في أُصُول البّلاغة العَرَبِيّة، مَطبعة الرّسالة، مَكْتبة الانجلو المِصْريّة، ط٢، ١٩٥٨م.

٣٧) عباس، فضل حسن، البلاغة فنونها وأفنانها، دار الفرقان، عمان، ط١، ١٩٨٥م.

٣٨) عبد البديع، أشْرف، الدّرسُ النّحويّ النّصيّ في كُتُبِ إعْجازِ القُرآن الكريم، مَكتبةُ الآداب، القاهرة، ٢٠٠٨م. ٣٩) العبد، مُحَمَّد، النّصّ والخِطاب والاتّصال، الأكاديميّة الحديثة للكتابِ الجامِعيّ، القاهرة، ط١، ١٤٢٦هـ، الجامِعيّ، القاهرة، ط١، ٢٠٠٥م.

العَسْكريّ، أبوهلال (ت ٣٩٥هـ)،
 كتاب الصِّناعتين (الكتابة والشعر)، تحقيق مفيد قميحة، دار الكُتُب العِلْمِيَّة، بيروت،
 ط۲، ١٩٨٩، ١٤٠٩م.

(٤١) العلويّ، يحيى بن حمزة (ت٥٤٧هـ)، الطِّراز المُتضمِّن لأسرار البَلاغة وعُلُوم حقائقِ الإعْجاز، تحقيق مُحَمَّد عبد السّلام شاهين، دار الكُتُب العِلْمِيَّة، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ، ١٩٩٥م.

٤٢) عنّوز، صباح عبّاس جودي، أثرُ



العدد: السادس السنة: الثالثة ١٤٤٤هـ/ ٢٢٠ ٢م