

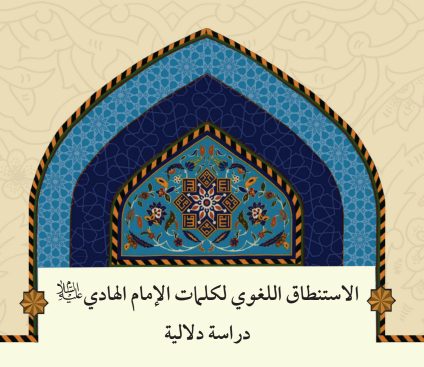
الاستنطاق اللغوي لكلمات الإمام الهادي التلا الاستنطاق اللغوي لكلمات الإمام الهادي التلا التلا المام المادي التلا التلا

The linguistic Inquiry of for Imam Ali Al-Hadi's (PBUH) words: A Semantic Study

> م.د. كاظم حنون صجم مديرية تربية البصرة

Lect.Dr. Kadhim Hanoon Sachim
Basra Directorate of Education



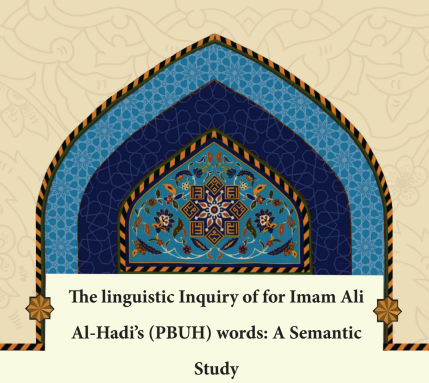


#### الملخص:

في الكلمات دلالات هامشية ومركزيَّة، وطاقة لا تفنى على مرور الأيام حملت معها أجواء قولتها، واحتفظت بقصة ولادتها، وحالة قائلها، وأثرها في محيطها، ذلك قليل من كثير، وهذه هي الفكرة المركزية في البحث التي تقوم على استنطاق الكلمات التي قالها الإمام علي الهادي التي الفادي التي قالها الإمام على التأريخية فقد تناولت في هذا البحث عمق مظلومية الإمام علي الهادي الميالي ليس في ضوء الوقائع التأريخية التي تؤكد هذه الحقيقة فحسب، بل في ضوء استنطاق كلمات الإمام علي الهادي (هذه الفكرة ترفع شعار: دع الكلمات تتحدث بها حمَّلها قائلها ما يريد أنْ تَحْمِلَ).

#### الكلمات المفتاحية:

الاستنطاق اللغوي، الأسلوب، الإمام على الهادي الثيلا، الدلالة.



#### Abstract:

Words have marginal and central connotations, and an energy that does not dissipate over time, which carried the atmosphere of their utterance, and preserved the story of their birth, the state of their speaker, and their impact on their surroundings. The idea of the study is based on inquiring Imam Ali Al-Hadi's (PBUH) words.

In this study, the researcher explored the depth of the injustice inflicted Imam Ali Al-Hadi (PBUH) not only based on the historical facts that confirm this truth, but also in light of inquiring Imam Ali Al-Hadi's words. This idea raises the motto: (Let the words speak of what their speaker intended them to convey).

#### key words:

linguistic inquiry, style, Imam Ali Al-Hadi (PBUH), semantic.

#### مُقدِّمَةٌ:

لو نظر المتأمل المنصف في أحكامِهِ إلى حياة أئمة الهدى لرآها تسير في خط عكسى من التضييق عليهم من قبل أئمة الجور، وتدور في فلك مفرغ من الاضطهاد والمظلومية التي لا حدلها مع تقدم الزمن.

فقد كانت المساحة من حرية الاعتقاد التي عاشها أمير المؤمنين على التيالج لا نظير لها، ولعلَّ ذلك مردّهُ إلى أنَّ الإسلام (إنَّما بُنِي بسيف على) ؛ لكن كلما تتابعت المسيرة الزمنية كلم اشتد التضييق على آل بيت النبي محمد عَلَيْواللهُ.

ومن هذا نستنتج أنّ أشد الأئمة ابتلاءً في هذه الأمة هما الإمامان على الهادي والحسن العسكري لللِيَّلِيُّا؛ بل إنَّ الإمام الحسن العسكري اليُّلاِّ صرَّح بهذه الشدة التي مرت بها إمامته بقوله: «ما مُنِيَ أحدٌ من آبائي بمثل ما مُنِيتُ به من شك هذه العصابة فِيَّ، فإنَّ كان هذا الأمرُ أمراً اعتقدتموهُ ودنتم به إلى وقتٍ ثم ينقطع فللشكِ موضعٌ، وإنْ كان متصلا ما اتصلت أمورٌ فم معنى هذا الشك ؟ ١٠٠٠ .

ولعل معترضاً يعترضُ تأريخياً قائلاً

(١) الحراني، تحف العقول عن آل الرسول، ص۲۶۰ \_ ۳۲۱.

إِنَّ الإمام الباقر عليُّ إلى كان مُضيقاً عليه في فترة حكم بني أمية، فلم جاء بنو العباس زال الضغط عن آل محمد، وهذا ما مكّن الإمام الصادق عليها من نشر علوم آل البيت وخصوصاً مذهبهم الفقهي.

أو إنَّ الإمام الرضا عليُّلا أخذ قسطاً من المكانة التي يستحقها نتيجة قبوله بولاية العهد بخلاف الظلم الذي وقع على أبيه الإمام الكاظم التَّالُّا، وهو راهب آل محمد، سمى الكليم المعذب في ظلم المطامير وقعر السجون كما ورد في زيارته الشريفة.

ومع هذا فإنَّ الباحث يرى أنَّهما غيرُ صحيحين فلا الإمام الباقر كان مظلوماً أكثر من الإمام الصادق ولا الإمام الرضا كان موسعاً عليه أكثر من أبيه الإمام موسى الكاظم علهيكاني.

بل الواقع يقول إنَّ هذه المسألة كانت تراتُبيَّة، فالإمام الصادق التَّلْ عاني من ظلم المنصور الدوانيقي أكثر من الإمام الباقر علي في ظلم بني أمية له.

والإمام الرضا تأذى من ولاية العهد أكثر من أبيه في سجون هارون وهذه القاعدة لم يستثنَ منها إلا اثنين من أئمة الهدى، وهما (أولهم وآخرهم)، أي







عن هذه الأمة.

ولو نظرنا إلى الإمام العاشر، وهو الإمام على النقى للتِّلْإِ نجده في أجواء حربية، وفي حالة تعبئةٍ تامةٍ واستعدادٍ كامل في أعلى درجات الجاهزيّة لرد كيد الأعداء وردعِهم ليس عنه، بل عن

فهو كأجداده في التضحية بكل ما فلو نظر المنصف إلى التراث اللغوي يمكن وما يملك من أجل هذا الإسلام العزيز، ولعل تضحيات آبائه الكرام، وصورة جده سيد الشهداء كانت حاضرة ناظرة لحاله وهو المُعذَّبُ في سجون الظالمين.

# الاستنطاق اللغوي الدلالي لألقاب الإمام علي الهادي التيالِ وكناه

اكتفت أغلب الكتب القديمة – وتبعتها على ذلك الكتب المعاصرة(٢)-بذكر ألقاب الأئمة دون النظر إلى مرجعية هذه الألقاب وأثرها الدلالي والتداولي على الإمام والمأموم ومرجعيتها الدلالية وآلية الانتفاع بهذا اللقب أو هذهِ الكنيّة للمعصومين (سلام الله عليهم).

إنَّ مسألة وجود لقبين أو أكثر لآل

أمير المؤمنين على الطِّيلاء وهذا ثابتٌ تأريخيا، فالإمام على عليه للسلام في عنقه بيعة إلا لرسول الله، وأمّا الإمام الحجة صاحب العصر والزمان على فكذلك (ليس في عنقه بيعة إذا قام بالسيف) كما عللَ ذلك الإمام الرضا لليُّلالا)،وهذه إحدى النقاط الكثيرة التي تجمع بين أمير المؤمنين والإمام الإسلام العزيز. الحجة عليتيلها.

> الذي تركه أئمة الهدى لوجد الحالة التي كانوا عليها فأمير المؤمنين على عليه كان خطيباً مفوَّها، ولكنّه لم يكن معروفاً بهذه البلاغة يوم كان النبي ملأ السمع والبصر رسولاً يملأ نورُهُ المدينة، فلم دارت الأيام دورتها ؛ ورأى الباطلَ قد أقبلتْ أيامُهُ استحالَ خطيباً لسِناً لا لأنَّهُ يلتذ بالخطابة ؟ بل لأنَّ الخطابة أصبحت جزءا من الدفاع عن تأويل القرآن الذي قاتل على تنزيله يوم كان في مقتبل العمر؛ بدليل أنَّ أغلبَ خُطبِهِ و جدتْ بعد رحيل النبي الأكرم عَلَيْواللهُ

> (١) الرواية عن على بن موسى الرضا عليَّا قال: «كأني بالشيعة عند فقدهم الثالث من ولدي كالنعم، يطلبون المرعى فلا يجدونه. قلتُ: وَلَمَ ؟ قال: لئلا يكونَ في عنقِهِ لأحدٍ بيعَةٌ إذا قامَ بالسيف» يَنظر: الصافي، لطف الله، منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر، ج٢، ص٢٦٦.



<sup>(</sup>٢) للمزيد ينظر: الشيرازي، السيد محمد الحسيني، من حياة الإمام الهادي، ص٧.

حديث التزويج النور، وفي التوراة عابدة، وفي الأنجيل مخدومة، وفي كتاب ذوهر تاج النساء، وفي كتاب البراهمة شمة الكبرى، وفي كتاب اليونانيين حبيبة الله »(") ويرى الباحث أمرين هامين في هذا الموضع يجب الاشارة إليهما:

> أ \_ ضرورة قيام دراسات خاصة بألقاب الأئمة وكُناهم، وظروف ولادة هذهِ الألقاب، وإرثها الأركِلوجي، وأثرها الاستعمالي.

ب\_ضرورة تفعيل هذه الألقاب في الحديث عن الأئمة، ففي ألقاب الزهراء عليهما مثلا إنْ سألت الله حاجة وقصدت شفاعة الصديقة الطاهرة الكبرى فقل: (أسماء الزهراء المرتبطة بعالم الملكوت، مثل منصورة، وكذلك التي في الكتب المقدسة)؛ وإنْ أردت زيادة ً في أمر خاص ومحدد فقل (اسم الزهراء الخاص في القرآن وهو الكوثر وهكذا)، وإنْ كان الأمر متعلقا بالأمور الأجتماعية (الزواج خصوصاً) فيفضل الدعاء والتوجه إلى الله إلى يوم القيامة مددهم» الطبرسي، تفسير مجمع باسمها الخاص في هذهِ الحالة وهو (النور).

(٣) الزنجاني، إسهاعيل، الموسوعة الكبرى عن فاطمة الزهراء، ج١٨، ص٣٢٥.

بيت العصمة أمرٌ طبيعي ؛ فقد كان للسيدة وفي كتاب جاماس وزند شاه زنان، وفي فاطمة الزهراء (سلام الله عليها )\_ وهي أم الأئمة والحجة عليهم \_ أكثرُ من تسمية ملكوتية أو مقدسة ؛ وإن ْ كان اسمها بين أهل الأرض ـ في عالم الملك ــ فاطمة هو الأشهر، وفي المقدس القرآني (الكوثر)(١) كما هو متعارف في كتب التفاسير وفي معاجم اللغة(٢)، ومعنى هذا أنَّ فاطمة بنت محمد (وهذا الاسم المشهور بين أهل الأرض ) يقابله اسم قرآني مقدس هو (الكوثر بنت أحمد) في إشارة إلى قوله تعالى في الآية السادسة من سورة الصف.

> وفي المقدس التوراتي (عابدة)، وفي المقدس الانجيلي (مخدومة) ....

> ففي كتاب (سرور الشيعة) وهو كتابٌ مخطوط \_ كما ذكر ذلك العلّامة الزنجاني الأنصاري في موسوعته الكبرى عن فاطمة الزهراء \_ « إنَّ فاطمة في السَّماء اسمها منصورة، وفي الأرض فاطمة،

> (۱) لو تأملنا قول الطبرسي «وقيل هو كثرة النسل والذرية، وقد ظهرت الكثرة في نسله من ولد فاطمة عليه حتى لا يحصى عددهم واتصل البيان في تفسير القرآن، ج١٠، ص٤٩٥.

> (٢) ينظر: الطريحي، فخر الدين، مجمع البحرين، ج۳، ص۳۲۳.







إنَّ تطبيق هذا المثال على باقى مهمة جداً؛ وعلى سبيل المثال لا الحصرونحن في معرض الحديث المبارك عن الإمام على الهادي التيال نجد أنَّ له ألقاباً كثيرة، لكن هذه الألقاب من بينها أربعة أسماءٍ مشهورةٍ عُرفَ بها دون غيرها؛ ولو تأملنا هذه الأسماء لوجدناها تتناول في كل جانبٍ منها ناحيةً من نواحي أبعاد هذه لإمام زمانهم. الشخصية العظيمة في تأريخ الإسلام.

> به الإمام بين أهل الأرض المحبين له، والمؤمنين بولايته عادة، والسائرين على منهجه.

> وأمّا اللقب الثاني فهو لقبٌ ملكوتي، فالإمام يُعرف بينَ أهل السماءِ بالنقي، فقد قال صاحب ألقاب الرَّسول وعترته: «هو أبو الحسن الثالث، سماةُ الله بالنقى في اللوح الذي أهداه الله إلى نبيِّه الذي فيه أسهاء الاثنى عشر من حججه»(١)، وهناك ألقابٌ أُخرٌ وردت مضافة إلى هذا اللقب

> (١) ألقاب الرسول وعترته ضمن كتاب مجموعة نفيسة ٢٠٣، الطبرسي، الفضل بن الحسن، إعلام الورى بأعلام الهدى، ص٣٧٢، وينظر: النجف ابادي، عبد الله، موسوعة مكاتيب الأئمة، ج٨، ص ۲۲۲.

الشريف وقد ذكرها ابن شهر آشوب في المناقب منها «النقى، الولي، البار، النقى مزين الأمراء، النقى أفضل الصيام، النقى مولى المشتاقين، النقى الجليّ»(٢) ؛ ومن الواضح جدا أنَّ الصفات التي تلت اللقب المبارك ألقاب وضعية ونعوت تناقلها أصحاب الإمام وخُلَّصِ أنصاره للدلالة على مدى محبتهم واخلاصهم واحترامهم

واللقب الثالث، وهو لقب حَدِيثيّ فالإمام (الهادي) لقبُّ أرضي عُرِفَ \_ (تناولته ُ كتب الفقه كثيرا) \_ يعرفُهُ أصحاب الحديث والفقه وهو تسميتهم للإمام بأبي الحسن الثالث والملاحظ على هذا اللقب أمران:

١ إِنَّهُ فِي الأصل كنية، لكن مع العدد على وزن فاعل (ثالث) أصبح لقباً؛ لأنه أصبح يشعر بمدح، ويشير إشارة دلالية إلى فقه إمام محدد من أئمة الهدى.

٢\_ إِنَّهُ من المنظور التداولي مختصٌ بفقه الإمام الهادي، وأحاديث معلومة الصدور عنه ؛ ويقابله قسمان آخران وهما فقه أبي الحسن الأول (الإمام موسى بن جعفر) وفقه أبي الحسن الثاني (الإمام على



<sup>(</sup>٢) ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ۲۰۱.

بن موسى الرضا) صلوات الله وسلامه عليهم جميعا.

وأمَّا اللقب الرابع الأشهر من ألقاب الإمام الهادي فهو لقب (ابن الرضا)، وهو لكنه لقبٌ معروف عند مخالفي المذهب الجعفري ؛ لأنَّ أغلب من لا يؤمنون الرضاطلُّةِ. بإمامته يطلقون هذه التسمية (أولاد الرضا) أو لقب (ابن الرضا) على الإمام الذي جاء بعد علي بن موسى الرضا عليُّلاٍ

من ابن السكيت \_ وهو مؤدب أبنائه ومعلمهم \_ أنْ «اسأل ابن الرضا مسألة (خصوصا الشمر بن ذي الجوشن) بعبارة: عوصاء بحضرتي»(١)، ومن المعلوم أنّ يا ابن فاطمة؛ فكلتا العبارتين تشعران الإمام الجواد لم يعاصر فترة حكم المتوكل بعدم الاحترام. العباسي، فهذه التسمية في رأيهم تشمل ثلاثة من أئمة الهدى وهم كلٌ من (أبي جعفر محمد بن على الجواد، وأبي الحسن على بن محمد النقي، وأبي محمد الحسن بن علي الزكي) صلوات الله عليهم أجمعين، فهم جاهلون بقدرهم وقيمتهم أفضل؛ لِما يحمل من دلالات تشير ضمناً الإرشادية، وفضلهم على البشرية فضلا عن الأمة الإسلامية.

> (١) ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، ج٤، ص ٤٣٤.

إنَّ عدم اشتهار هذا اللقب في الأوساط الشيعية يعطى مدلولين اثنين لا ثالث لهما:

١ \_ كراهية تداول هذا الاسم؛ لأنَّ لقبُّ غيرُ متداول في الأوساط الشيعية، فيه مسحة من تحجيم دور الإمام تصغيرا لشأنه بعد ثامن الحجج علي بن موسى

٢ \_ إنَّ المخالفين لآل البيت تأريخيا استعملوا هذا كنية بنية الانتقاص من مسهاها، فلا فرق عندهم بين عبارة (يا لذلك نجد المتوكل العباسي يطلب ابن الرضا) وعبارة أعداء الحسين عليُّا إ في خطابهم مع الحسين يوم عاشوراء

ويرى الباحثُ ضرورة أنْ تُسْتَغَلَ كل الألقاب التي تلقب بها هذا الإمام المبارك (على بن محمد) عليُّك لِما يناسبها؛ فإن كان الحديث في معرض السبرة والتأريخ فإنّ استعمال لقب الإمام الهادي إلى ضلالة مَنْ في الأرض من دون هداية الأئمة، والهداية متمثلة في تلك اللحظة بهذا الشخص الذي هو نور الله في أرضه.

وإن° كان الحديث عن منزلة الإمام







في عالم الملكوت ودرجته في الشفاعة، ومكانته في أهل بيت العصمة؛ فاللقب إجابة الدعاء ورفع درجتكَ في السَّماء فقل: اللهم إنّي أقسم عليك بعلى النقى الثِّالْا، فهو اسم معروف بين ملائكة السماء؛ لاتصاله بعالم الملكوت الذي تضافرت الروايات وهو أعلمُ بحقائق الأشياء. على أنَّه لقب تُجاء من ذلك العالم.

> استدلالياً، أو حديثياً روائياً، فالأنسب له هو لقب الإمام أبي الحسن الثالث التيلاء لما فيه من مجاراة أهل الصنعة في صنعتهم، وحديثهم بلغتهم.

وإنْ كان الحديثُ مع مخالف، أو نقلا عن مخالفٍ، أوعن تراث الإمام مع أهل المذاهب الأخرى من حجاج ومناظرات فإن استعمال مصطلح (ابن الرضا) يكون مقبولاً من جهة التداول أكثر؛ لقربه من المخالفين، ولما فيه من اشباع روح الغلبةِ لديهم، ولا بأسَ في ذلكَ؛ لأنَّهم يكونون عند ذلك أقرب إلى تقبل النقاش العلمي بعد اشاعة أجواء من الانتصارات الكاذبة في نفوسهم.

هذا من جهة، ومن جهة أخرى فلا تظنَّنَ أنَّ الإمام الهادي يتأذي من هذه

الكُنية التي استحالت لقباً له، ولأبيه محمد الجواد من قبله، وَلِوَلَدِهِ الحسن الزكي من الأنسب هو الإمام النقى ؛ لأنَّك إنْ أردت َ بعده، تجري على ألسن المخالفين للحق، بل هي \_ فيها أظنُّ \_ من أحب الأسهاء إلى قلبه الشريف، فإنَّ الحب والبغض أمران نسبيان لا يعلم حقيقة مآلِما، إلَّا الله وحده،

وإلى جنب هذا كله يجب أنْ لا وإنْ كانَ الحديثُ حديثاً فقهياً يغفلَ الباحث عن التسميات المتداولة بين أصحاب الإمام الهادي التي تدل على مظلومية الإمام لدرجة أنَّ أصحاب الإمام لا يستطيعون تسمِيَتهُ، فقد روى «سهل عن إبراهيم بن محمد الهمداني قال كتبتُ إلى الرَّجُل عليُّه من قِبلنا الإمام ـ أنَّ مَنْ قِبلنا من مواليك قد اختلفوا في التوحيد، فَمِنهُم مَنْ يقولُ جسمٌ، ومِنهُم مَنْ يقولُ صُورةٌ. فكتبَ بخطه: سبحان مَنْ لا يُحدُّ ولا يوصف، ليس كمثله شيءٌ وهو السميعُ العليم، أو قال البصيرُ»(١)

# الاستنطاق اللغوي الدلالي في ضوء معادلة بوزيمان

تعتمد الدراسات اللغوية المعاصرة

<sup>(</sup>١) الكليني، أصول الكافي، ج١، ص٥٥-٥٥، الحديث ٥، ومثله الحديث ٩ في الصحيفة ٥٥.

على جمع النص، واستنطاق مدلوله، خلافاً لما كان معمولاً به سابقا من تقطيع أوصالِ النص، والاجتزاءِ بمفردات فيه للإشارة إلى غرض معين بدلالة صوتية أو صرفية أو نحويَّة، أو دلالة هامشيَّة مكررة أزاحت الدلالة المركزية، كان هذا النهج معمولاً به بقوة في الدراسات اللغوية؛ لذلِكَ كَثُرَتْ الدراسات التي تشير إلى هذهِ الجزئيات (الصوت، الصرف، النحو، الدلالة)، لتعطى مسمى (دراسة لغوية )، فالقاسم المشترك في هذه الدراسات هو تقطيع أوصال النص، وانتقاء ثيمة أو جزئية

إنَّ حشر الأسهاء أو الصفات أو الجموع بأنواعها للدلالة على حالة معينة أمرٌ لم يحدث في ما سبق أنْ خُلِطتْ هذه المفردات وَأُدْخِلتْ في معادلة رياضية نستطيع أَنْ نُخْرِجَ منها نتائج محددة.

والعمل عليها ليس غير.

هذا وصف سريع لكل الدراسات اللغوية - ما خلا هذه الجزئية التي تقوم على معادلة بوزيمان، التي هي حسب ما نعرف \_ من أول الدراسات في هذا المجال فقد سبقني في هذا المجال دراسة الدكتور سعد مصلوح، موثقا دراسته في تطبيق إحصائية، ص٧٥. معادلة بوزيمان؛ لذلك قال: « أمَّا بالنسبة

للغة العربية فهذه هي المرة الأولى في حدود علمنا التي يجري فيها تطبيق هذا المقياس على نصوصها»(١) - فقد ضمَّنَ كتابه فصلًا خامساً بعنوان (معادلة بوزيمان).

بوزیمان هذا عالم ألماني نشر دراسته عن النصوص في الأدب الألماني عام ١٩٢٥، ونشر دراسته بعنوان «الأسلوب و الشخصية» (٢).

وخلاصة نظريته أنَّهُ وضع الأحداث في كفة والأوصاف في كفة أخرى (٣)، وقد عدَّل د. سعد مصلوح على هذه النظرية بما يلائم اللغة العربية مستبعداً أفعال الشروع والمقاربة والأفعال الناقصة وأفعال المدح والذم، فأصبحت الكلمات عنده على نوعين: كلمات أحداث، وكلمات صفات، ثم استخرج نسبة الصفات إلى الأحداث واستنتج منها:

أولاً: إنَّ الكلمات التي تتغلب فيها نسبة الأفعال على الصفات يكون الكلام فيها صادراً عن إنسان شديد الانفعال، (١) مصلوح، سعد، الأسلوب دراسة لغوية إحصائية، ص٧٧.

- (٢) مصلوح، سعد، الأسلوب دراسة لغوية
- (٣) ينظر: مصلوح، سعد، الأسلوب دراسة لغوية إحصائية، ص٧٨.



وبخلافه يكون الكلام الصادر عن الإنسان الهادئ المرتاح (المستقر نفسياً).

وثانياً: الأفعال في الكلام المنطوق أكثر منه في المكتوب «كما اكتشف أيضاً وجود ارتباط مرتفع بين زيادة هذه النسبة واتصاف الشخصية بخصائص معينة مثل الحركية والعاطفية وانخفاض درجة الموضوعية والعقلانية وعدم توخى الدقة في التعبير »<sup>(۱)</sup>.

فتحولت هذه النظرية إلى معادلة ر باضية.

تُرجّح ارتفاع نسبة الفعل إلى الصفة، قياساً مع الأجزاءِ الأخر. وهناك عوامل أُخر على العكس من ذلك، فهي ترجح ارتفاع نسبة الصفة إلى الفعل.

فأمَّا النوع الأول فإنَّها ترتفع في:

١ – الكلام المنطوق.

٢ – اللهجات.

٣ - النصوص الشعرية.

٤ - الأعمال الأدبية.

وأما العوامل التي ترفع نسبة مرَّتْ بثلاث مراحل: الصفات على الأفعال فهي:

> (١) مصلوح، سعد، الأسلوب دراسة لغوية إحصائية، ص٧٦.

١ – الكلام المكتوب.

٢ – الفصحي.

٣ - النصوص النثرية.

٤ - الأعمال العلمية.

٥ – النثر الصحفي (التعليق على الخبر الصحفيّ).

٦ – القصص.

٧ - الشعر الموضوعي (المسرحي).

مع الإشارة إلى أنَّ نسبة الأفعال أعلى في وجهة النظر الشخصية، وأقل وإجمالاً نقول: إنَّ هناك عوامل منها بكثير في حديث النفس فإنَّها تنخفض

إنَّ معادلة بوزيهان تقوم على تحديد النسبة بين مظهرين من مظاهر التعبير:

أولها التعبير بالحدث (-Ac tive Aspect)، وثانيها مظهر التعبير بالوصف (Aspect Qualitative)، ويعنى بوزيهان بأولهما الكلمات التي تعبر عن حدث أو فعل، وبالثاني الكلمات التي تصف، والواقع أنَّ هذهِ النظرية عملياً

A. Buse- ١ مرحلة بوزيهان mann، وهو من أطلقها عام ١٩٢٥.



وقد أشار د.أحمد محمد قدور إلى أنَّ اللغة الألمانية ليس فيها توسع صرفي كما في اللغة الإنكليزية والفرنسية «إذ تعتمد الألمانية على بعض العلاقات السياقية للتعبير عن تعدد الزمن أو لبيان الفرق بين زمن وآخر، فالحاضر (Prasens) يصلح صرفياً للزمن الحاضر البسيط وللزمن الحاضر المستمر، كما يصلح المستقبل (-Fu tur) للزمن القريب والبعيد، ولتقدم زمن على زمن في المستقبل.

> أما الماضي ففيه (Perfekt) الذي يستعمله المتحدث للتعبير عن نفسه أو غيره، وفيه: (Pratevitum) الذي يستعمل للكتابة عن الآخرين، أو للحديث الذي ليس للكاتب أو المتكلم مشار کة فیه »<sup>(۲)</sup>.

> والواقع أنَّ المعادلة تكشف عن بعض حقائق النص؛ « لأنَّ لغة النص هي مادة التحليل والدراسة باعتبارها مفتاح

٢\_ مرحلة التطوير على يدى عالم النفس الألماني ف. نويباور -V.Neu bawer، والباحثة أ. شيلتسمان أوف A. Schlitz mann of In- انسروك sbruck

٣\_ مرحلة نقلها إلى العربية والانتفاع منها على يدى د. سعد مصلوح عام ۱۹۸٦.

٤\_ ها هي تمر بمرحلة رابعة وهي التعديل الذي أجريه الآن في هذا البحث. حيث أدخلتُ قسم المصادر وتوابعها؟ لدلالتها على الحدثية، وأخرجت ما كان ذا دلالة مشتركة على الحدثية تارة وعلى الوصفية تارة أخرى مثل (النسب).

وأرى أنَّهُ يجب الأطلاع على هذه النظرية في مهدها، وبيئتها (اللغة الألمانية)؛ لتكون مشروعاً متكاملاً في التحليل اللغوي مع الإشارة إلى أنَّه لا يمكن تطبيق معادلة بوزيمان كما وضعها صاحبها باللغة الألمانية على اللغة العربية، إذ رأى صاحب أسرار العمل»(٣). كتاب النص والخطاب والإجراء أنَّهُ توجد خصوصيَّة للغة الألمانية في التعاطى مع والخطاب والإجراء، ص١٣٨ - ١٣٩. الأفعال: (الفعل اللغوي، الحدث، الحالة، (٢) قدور، أحمد محمد، مبادئ اللسانيات، الصفة، البيئة أو الوظيفة)(١)







ص۲٦٥.

<sup>(</sup>٣) مصلوح، سعد، الأسلوب دراسة لغوية

<sup>(</sup>۱) ينظر: دى بوجراند، روبرت، النص إحصائية، ص١٢٠.

قالها رولان بارت عن اللغة، وهي إلى الأتهام أقرب منها إلى أي شيء آخر، إذ قال: « إنَّ اللغة ليست بريئة على الإطلاق، تحديداً – هي تلك المصالحة بين الحرية والذكري، إنَّها تلك الحرية المتذكرة التي لا تكون حرية إلا في حركة الاختيار، ولكنها ليست حرة في ديمومتها»(١).

قد تبدو هذه الكلمات شديدة الاختصار مكتنزة المعاني، حمالة للأوجه، وهي إلى الألغاز أقرب، لكن حين نضع کلهات د. بدیعة الطاهری قد پتضح لنا جلّ والمتكلم لا يكون سيد الكلمة إلا في حالة واحدة، هي لحظة تجسيد الصوت مادياً، عند انتفاء هذه الحالة تصبح فعلاً اجتهاعيـاً ضد سلطة المتلفظ الو احد"(٢).

إنَّها بتعبر آخر عملية متبادلة بين الإنسان والكلام، فهما يتبادلان الأدوار في كون أحدهما في وثاق الآخر كما أشار (١) بارت، رولان، الكتابة بدرجة صفر، ص٢٤ . 70 -

ص٥٦.

يجب الوقوف طويلاً عند كلمات الإمام على المثلان «الكلام في وثاقِكَ ما لم تتكلم به، فإذا تكلَّمتَ بهِ صرتَ في وثاقه»(٣) إنَّ اللغة تكشف عن نفسها وعن صاحبها حتى أن القائل قد يُذهل أحياناً لما فللكلمات ذاكرة أخرى تغوص في عمق تكشف عنه هذه اللغة من أسرار اختطفتها الدلالات الجديدة بطريقة عجيبة والكتابة من قائلها ولاذت في صمت عميق، لكن هناك أساليب لهذا الكشف، فهو لا يأتي اعتباطاً، ومن هذه الأساليب: (معادلة بوزيمان) التي ما زال الأنتفاع منها في بداية المرجوة.

ولنا أنْ نسأل كيف كانتْ الحالة النفسية للمعصوم حال نطقه النص، وما هي الخوالج النفسانية التي سجلتها الكلمات لحظة نطقها فاصبحت راسمة هذه المعاني، إذ تقول: «اللغة إرث جماعي، لصورة الناطق فضلا عن شفرة الإفهام والإبلاغ؛ ولأن المعادلة تعتمد المفردات الصرفية فالمشتق الوصفى ناظرٌ إلى(اسم الفاعل، اسم المفعول، صيغ المبالغة، اسم التفضيل، الصفة المشبهة)

أمّاالحدث فإنّه فضلا عن الأفعال هناك حدثيَّة الأسماء (اسم المعنى) وهي: (المصدر، اسم المصدر، اسم المرّة، اسم الهيئة، المصدر الميمي)

<sup>(</sup>٢) الطاهري، بديعة، السرد وإنتاج المعنى، (٣) الشريف الرضى، نهج البلاغة، ج٣، ص٢٤٦، الحديث رقم ٣٨١.

وأمَّا خطوات تطبيق معادلة بوزيهان الثنائي للأحداث والصفات ثمَّ تقسيم

على النصوص الشريفة فهي اعتهاد التقسيم الأحداث على الصفات الاحداث

#### وحسب هذا الجدول

| الأحداث    |           |                     |             |               |                 |
|------------|-----------|---------------------|-------------|---------------|-----------------|
| اسم الهيئة | اسم المرة | المصادر<br>بأنواعها | الفعل الأمر | الفعل المضارع | الفعل<br>الماضي |

| الصفات                    |                    |              |             |            |                |
|---------------------------|--------------------|--------------|-------------|------------|----------------|
| اسما<br>الزمان<br>والمكان | الصفة<br>المشبَّهة | صيغ المبالغة | اسم المفعول | اسم الفاعل | اسم<br>التفضيل |

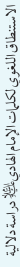
ولأنَّ النصوص الواردة عن المعصومين كثيرة؛ فالعمل في هذا المجال صغيراً، وأنموذجاً عملياً لبعض كلماتِ ليس جهدا فرديا، بل يجب أنْ تنهض به عاشر الحجج (الإمام الهادي) (سلام مؤسسة متكاملة، فتطبيق معادلة بوزيهان الله عليه) في ضوء هذه المعادلة؛ لذلكَ على كتب التراث الشيعى العام مثل نهج يجب الإشارة إلى ملاحظة (العمر) «إذ البلاغة، أو الصحيفة السجادية، أو تحف يرتبط منحنى (ن ف ص: أي نسبة الفعل العقول لابن شعبة الحراني، أو كتب إلى الصفة (تمثل عادة بمراحل العمر، التراث الشيعى الخاص مثل المحاسن فيميل إلى تسجيل قيم عالية في الطفولة للبرقى أو الكتب الأربعة، بل وحتى والشباب»(١) في ضوء هذهِ المعادلة. المجاميع الحديثية مثل جامع أحاديث الشيعة؛ لرسم صورة متكاملة تحمل كل شرخ الشباب ومقتبل العمر إماما هاديا تفاصيل أجواء النصوص الواردة عنهم لأمة جده المصطفى، فقد توفي مظلوماً سلام الله عليهم أجمعين.

وهذا البحث يعد مثالاً تطبيقياً

ولَّما كان الهادي سلام الله عليه في (١) مصلوح، سعد، الأسلوب دراسة لغوية إحصائية، ص٨٢.







د. کاظم

1, 4= -4

وهذا يشير إلى أنَّ النص قد قيل في بداية إمامة الإمام الهادي؛ بدليل تقارب نسبتي الأحداث والصفات.

كان المنوال الحدثى هو المصدر V =بواقع تكراري

والمنوال الوصفي هي صيغة المبالغة بواقع تكراري = ٤

ذلك أنَّ المصادرَ هي أبلغ فئة حدثيَّة تستطيع توظيف الأحداث الدينية، وتتمكن من تبنيها ؛ فأغلب الخطاب الدينى الذي يقرر حقائق قاطعة لاشك

ومن الملحوظات المهمة التي لابدُّ من الإشارة إليها والتي يكاد يقطع الباحث بها هي أنَّ النص قد قيل حين كانت وآلدة الإمام الهادي على قيد الحياة؛ بمعنى آخر أنَّ هذه الصفات قد قيلت في حقها وهي حاضرة؛ بدلالة كثرة حضور الفعل المضارع الذي يدل على التجدد والاستمرار.

٢- في النص بيّن الإمام الهادي عليَّالِا مكانةً أمِّهِ في عَالمي الْملك (الدنيا) والملكوت (الآخرة)، بدأها بقوله أمى عارفة بحقى مسموماً وله من العمر اثنتان وأربعون سنة فها هي طبيعة كلهاته المباركة؟ ترى هل مرَّ المعصومون الأربعة عشر بحالة الطفولة والشباب في قدراتهم العقلية، بمعنى أنَّ لغة أفكارهم تعاصرت مع أعمارهم؟

إنِّي أتوقفُ في الإجابةِ على هذا التساؤل، ريثها يقول البحث العلمي كلمتَهُ.

# ۱ – نصَّان وصفيان: أ- وصفُ الإمام لأُمِّهِ: ـ

ورد عن الإمام الهادي نصُّ يبين فيهِ صفات أمهِ ويبين شأنها بين أمهات الصالحين فعن «على بن مهزيار، عن أبي فيها يأتي بصيغة المصادر. الحسن التِّلْهِ أنَّه قال: أُمي عارفة بحقي، وهي من أهل الجنّة، ما يقربها شيطان مرید، ولا ینالها کید جبّار عنید، وهی مكلوءة بعين الله التي لا تنام، ولا تتخلف عن أمهات الصديقين والصالحين، أُمَةٌ جَارِيَةُ اسمها سوسن، وأنَّها أُم ولد يقال ها: سهانة وكانت من القانتات»(۱).

استنطاق النص وفق المعادلة:

١ - نسبة الأحداث إلى الصفات =

(١) عبد الوهاب، الشيخ حسين، عيون المعجزات، ص١٣٢، وينظر: النجف آبادي، عبد الله، موسوعة مكاتيب الأئمة، ج٨، ص٥٢٢.

# ب- وصف الإمام لابنه الإمام الحسن العسكرى على المتلاها:

روي أنَّ الإمام الهادي وصف ابنه الإمام في نصِ مهم بيَّنَ فيه منزلة خليفتِهِ، والإمام من بعده فقد «روى إسحاق بن محمد، عن محمد بن يحيى بن رئاب، قال حدثنى أبو بكر الفهفكي، قال: كتبت إلى أبي الحسن (الثالث) التَّالُّا، أسألُهُ عن مسائل، فلمّا نفّذ الكتاب قلت في نفسى: لو إنِّي كتبت فيها كتبت أسأله عن الخلف من بعده، وذلك بعد مضي مُحُمَّد ابنه.

فأجابني المثيلاً عن مسائلي: وكنتَ أردتَ أنْ تسألني عن الخلف، أبو محمد ابنى أصحُّ آل محمد الهَيَالِ غريزةً، وأوثوقهم حجةً، وهو الأكبرُ من ولدى، إليه تنتهى عُرى الإمامة وأحكامها، فها كُنتَ سائلاً عنه فاسأله ؛ فعنده علم ما يُحتاجُ إليه، والحمدُ لله»<sup>(۱)</sup>.

وروي في الكافي عن «على بن محمد،

(١) المجلسي، الشيخ محمد، بحار الأنوار، ج٠٥، ص ٢٤٥، ح١٩، وينظر: النجف ابادي، عبد الله، موسوعة مكاتيب الأئمة، ج٨، ص٥٥.

وهذه العبارة بمدلولها الصرفي (اسم الوصف؛ لكي يخرج الكلام مترابطاً ليس فاعل)، وبمدلولها العقائدي تدل على أنَّ إلا فهو نصُّ وصفي بامتياز؛ وإنْ كان المعرفة أقوى من رابطة النسب، وكنتيجة حديثَ ابنِ بارِ بأمِّهِ. طبيعية لهذه المعرفة بإمام زمانها استحقت هذا الثناء الجميل.

> ولابدُّ من الاشارة إلى أنَّ الفعل المستعمل بقوة هو الفعل المضارع للدلالة على المعاصرة والتجدد والثبات.

٣- كانت قاعدة الصفات أوسع، للدلالة على التأمل في الكلمات ؛ وأنَّها لم تخرج عن تأثر في موقفٍ آني (تأثر لحظي) من فم ابنِ بحق أمه؛ بل عن هدوء واستقرار نفساني.

٤- صيغة المبالغة واسم الفاعل هما المهيمنتان على الصفات مع تقارب نسبتيهما للدلالة على أنّ هذه الصفات أُخِذَتْ باستحقاقٍ لا عن مُجَامَلةٍ أو رَابِطةٌ

الوسط الحسابي الوصفي= 
$$\frac{9}{2}$$
 =  $\frac{9}{2}$  =  $\frac{9}{2}$   $\frac{9}{2}$  =  $\frac{9}{2}$   $\frac{9}{2}$  =  $\frac{9}{2}$   $\frac{9}{2}$  =  $\frac{9}{2}$  =

ونلحظ هنا ضيق قاعدة الحدث واتساعها في الوصف، وما ذلك إلا لإدارة







# استنطاق النص وفق المعادلة:

١- في النص دلالة مهمة تشير إلى أنَّ الكلمات ليست شكلاً للتعبير فقط بل هي روخٌ وجسد.

وفي النص كلمات خلف الكلمات، حَمَّلها صاحبها أنفاسَ سؤال لم يُسْأل

بل كانت في أرحام الغيب.

في هذا النص دلالة قاطعة على أنَّ الإحاطة بالنصوص عبرَ (أسلوب الكاتب)، و(أسلوبية العبارة) فقط، أمران قاصران لا يثمران فأهل النظر والمعرفة يرون سُليفات النوايا، ومجهريات الخبايا بين أسطر الكلمات وهي تحدثهم بمكنوناتها ؛ وإن لم يجدوها مكتوبة بين

٢- النص حدثى بإمتياز للدلالة على أمرين:

أ- إنَّ مسؤولية الإمامة مسؤولية (١) الكليني، الشيخ محمد بن يعقوب، الكافي، جسيمة، فالإمام الهادي عارفٌ بعظيم تكليفهِ الإلهي من إرشاد الأمة، وانتشالها من الغواية إلى الرشاد، ومن الضلال إلى الهدى، وإنقاذها من بحور الظلمات المتلاطمة إلى سفنة النجاة المتمثلة بمحمد

عن إسحاق بن محمد، عن محمد بن يحيى بن درياب، عن أبي بكر الفهفكيّ، قال: كتب إلى أبو الحسن الثِّلا: أبو محمد ابني أصحُّ آل محمدللهُ عَلِيزةً، وأوثوقهم حجةً، وهو الأكبرُ من ولدي، وهو الخلف، إليه تنتهي عُرى الإمامة وأحكامها، فها كنتَ سائلي فسلهُ عنه فعنده ما يُحتاجُ إليه»(١)

وروى في الإرشاد «بهذا الإسناد (أبو القاسم عن محمد بن يعقوب، عن على بن محمد)، عن إسحاق بن محمد، عن محمد بن يحيى بن رئاب، عن أبي بكر الفهفكي، قال: كتب إلي أبو الحسن التَّالِّهِ: أبو محمد ابنى أصحُّ آل محمد المِثَلِا غريزةً، وأوثوقهم حجةً، وهو الأكبرُ من ولدي، وهو الخلف، إليه تنتهى عُرى الإمامة وأحكامها، فما كنتَ سائلي عنه فاسألهُ عنه السطور. فعنده علم ما تحتاج إليه»(٢).

> ج١، ص٣٢٧، ح١١، وينظر: النجف ابادي، عبد الله، موسوعة مكاتيب الأئمة، ج٨،

(٢) المفيد، الشيح محمد بن محمد بن النعمان، الإرشاد، ج٢، ص٣١٩، وينظر: النجف ابادي، عبد الله، موسوعة مكاتيب الأئمة، ج٨، وآل محمد. ص ۲٦٠.





لاتساق النص مع عبارة «ما يُحتاجُ إليه» في بناء الفعل المضارع للمجهول وليست عبارة «ما تحتاج إليه» لإنها تكون حينئذ شخصية فردية توجه خطاباً لشخص بخلاف الرواية الأولى التي توجه خطاباً للأمة عبر شخص، هذا من جانب ومن جانب آخر ففي النص دلالة على أنَّ أنواعا

> ٦- الإمامة بمعزل عن ترتيب نستذكر الآية الشريفة في سوِّرة المرسلات ولادة إخوة الإمام، فهي ليست وراثةً ملكيةً أو اصطفاءً بشرياً، إنَّما هي مشروع إِلْهِيٌ و(وَإِذَا جَاءَتُهُمْ آيَةٌ قَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ حَتَّىٰ نُؤْتَىٰ مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ الله اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ السَيْصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُوا صَغَارٌ عِنْدَ الله وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُوا يَمْكُرُونَ)(٢).

جديدة من احتياج الأمة إلى إمامها ستقع

مع إمامة الإمام الحادي عشر، ونهاية إمامة

الإمام العاشرِ سلام الله عليهم أجمعين.

٧- جواب السؤال المفترض عام لكل موال لآل محمد وإنْ كان خطابُ ٣- نسبة الأحداث إلى الصفات = ٣ = -----

 $\Upsilon = \frac{17}{5} = \frac{17}{5}$  الوسط الحسابي الحدثي الوسط الحسابي الوصفي =  $\frac{z}{V}$  = Y

تساوت نسبة الأحداث إلى الصفات مع الوسط الحسابي الحدثي؛ للدلالة على أنَّ الأمر المفرح في هذا النص هو استمرار الإمامة مع إمام لاحق يقابله أمر محزن وهو ارتحال إمام سابق، وهُنا قال تعالى: «أَلَـمْ نَجْعَلَ الأَرْضَ كِفَاتاً أَحْيَاءً وَأَمْوَ اتاً»(١).

٤- المنوال الحدثي هو المصادر بواقع ثمان مرات تكرارية للدلالة على أنَّ الصيغة الأقدر على التعامل مع أمر الدين والولاية هي المصادر؛ لما فيها من مركزية الحدث، وقوة التأثير والتجرد عن الزمن.

٥ - في النص إشارة إلى أنَّ المسؤول

(١) سورة المرسلات، الآية ٢٥-٢٦.







ب- في النص إشارة من طرف عنه شأنُّ عام (خليفة الإمام) والإجابة عنه خفى إلى قرب رحيل الإمام الهادي النِّالا؛ تشغل تفكير الأمة «فعندهُ علمُ ما يُحتاجُ فتعيين إمام من قِبل إمام، وإخبار السائل الله»، فالباحث يرجحُ صحة روايةِ الكليني أنْ وجّه السؤال إليه، إنما هو نعى مبطنٌ في الكافي على رواية المفيد في الإرشاد؛ للإمام السابق.

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام، الآية ١٢٤.

الجواب موجهاً إلى صاحب الرسالة (أبي واللأواء، منها: بكر الفهفكيّ).

> الهادي - بعلم الله - أنَّ نية السائل لا زالت السؤال عن إمام زمانه بعد الإمام الهادي، فهي نية مستدامة، غير متزلزلة، فبادره بالإجابة على نية سؤال لا السؤال نفسه؛ لأنَّها نية لابدَّ أنْ يأتي وقتُ احتياج الأمة إليها بعد رحيل الإمام عن هذه الدنيا الفانية.

٩ - في النص إخبار غيبي بأنَّ السائل سيوجه أسئلة للإمام الزكي بعد رحيل الإمام النقي «فها كنتَ سائلاً عنه فاسأله»، فقد جاء الوصف النحوي لصاحب هذه الرسالة بأنَّهُ (خبر كان الناقصة)، وصيغته الصرفية (اسم فاعل) (سائلاً)، وهذا ما الصدر). سيتحقق لاحقاً.

#### ٢ - ثلاثة أحراز والأمن المفقود:

كانت مدة إمامة الإمام الهادي مدةً مخيفة لشيعته، مرعبة لأنصاره ؛ واجههم فيها الظالمون بمختلف صنوف العذاب والتنكيل لاستئصالهم، وتحجيم دورهم في قيادة أمور الأمة وريادة نهضتها؛ لذلك تجد أكثر ما ورد عن الإمام الهادي من نصوص هي لدفع الخوف والبلاء وتفريج الكرب

# أ- دعاء عند إشراف البلاء وظهور ٨- يُستفادُ من النص علم الإمام الأعداء وتخوّف الفقر وضيق الصدر:

«فقد روی محمد بن جعفر بن هشام الأصبغيّ قال: أخبرني اليسع بن حمزة القمّى، قال: أخبرني عمرو بن مسعدة وزير المعتصم الخليفة: أنَّهُ جاءَ عليّ بالمكروه الفظيع حتى تخوّفته على إراقة دمى وفقر عقبى، فكتبت إلى سيدي أبي الحسن العسكري الثيلا أشكو ما حلّ بي فكتب اليّ: (لا روع عليك ولا بأسَ، فادعُ اللهُ بهذهِ الكلماتِ يُخَلِّصكَ اللهُ وشيكاً بهِ مما وقعتَ فيه، ويجعلَ لك فرجاً، فإن آل محمدٍ يَدعُون بها عِند إشراف البلاءِ وظهور الأعداء وعند تخوُّف الفقر وضيق

قال اليسع بن حمزة: فدعوت الله بالكلمات التي كتب إليّ سيدي بها في صدر النهار، فوالله ما مضى شطره حتى جاءني رسول عمرو بن مسعدة، فقال لي، أجب الوزير. نهضت ودخلت عليه، فلمّا بصر بي تبسّم إليّ وأمر بالحديد ففُك عنى وبالأغلال فحُلت مني، وأمرني بخلعة من فاخر ثيابه، وأتحفني بطيب، ثم أدناني وقربنی، وجعل یحدّثنی ویعتذر إليّ، وردّ







رفدي، وردني إلى الناحية التي كنت هنيئاً، ولا تشغلني بالاهتمام عن تعاهد فرائضك واستعمال سُنتك، فقد ضقت لما نزلَ بي ذرعاً، وامتلأت بحمل ما حدثَ عليَّ جزعاً، وأنت القادر على كشف ما بُليتُ به ودفع ما وقعتُ فيه، فافعل ذلك بي وإن كنتُ غيرَ موستجبهِ منك، يا ذا العرش العظيم، ويا ذا المن الكريم، فأنت قادر كريم يا أرحم الراحمين، آمين رب العالمين)»<sup>(۱)</sup>.

والناظر في هذا الدعاء يجد شبهاً كبيراً بينه وبين الدعاء السابع في الصحيفة السجادية للإمام علي بن الحسين السجاد، لكنهما مختلفان من حيث:

١ - دواعي الدعاء.

٢ - عدد الكلمات.

٣- الاختلاف في الصيغ.

فأما دواعى الاستعمال فدعاء السجاد يقع تحت عنوان (إذا عرضت لهُ مهمةٌ أو نزلت به ملمةٌ وعند الكرب)

عليّ جميع ما كان استخرجه منى، وأحسن فرجاً وحياً، واجعل لي من عندك مخرجاً أتقلدها، وأضاف إليها الكورة التي تليها.

> قال وكان الدعاء: (يَا مَنْ تُحَارُّ بأسْمَائِهِ عُقدُ المكاره، ويامن يُفل بذكرهِ حد الشدائدِ، ويا مَن يُدعى بأسمائه العظام من ضيق المخرج إلى محل الفرج، ذلت لقدرتك الصعابُ وتسببت بلطفك الأسباب، وجرى بطاعتك القضاء، ومضت على ذكرك الأشياء، فهى بمشيتك دون قولك مؤتمرة، وبإرادتك دون وحيك منزجرة، وانت المرجوُّ للمهاتِ، وأنت المفزع للملات، لا يندفعُ منها إلا ما دفعت، ولا ينكشفُ منها إلا ما كشفت، وقد نزل بي من الأمر ما فدحنى ثقلهُ، وحلَّ بي منه ما بهظنى حَمْلُهُ، وبقدرتكَ أوردتَ عليَّ ذلكَ، وبسلطانك وجهته إليَّ، فلا مصدر لما أوردت، ولا ميسر لما عسرت، ولا صارف لما وجهتَ، ولا فاتح لما أغلقتَ، ولا مغلقَ لما فتحت، ولا ناصر لمن خذلتَ إلا أنتَ.

صلِّ على محمد وآل محمدٍ، وافتح لي باب الفرج بطولك، واصرف عنى سلطان الهمِّ بحولك، وأنلنى حُسن النظر في ما شكوتُ، وارزقني حلاوة الصنع في ما سألتك، وهب لي من لدنك







<sup>(</sup>١) ابن طاووس، السيد على، مهج الدعوات، ص٣٢٤-٣٢٥، المجلسي، الشيخ محمد، بحار الأنوار، ج٥٠، ص٢٢٤، ح١٢، وينظر: الميانجي، على الأحمدي، مكاتيب الأئمة، ج١، ص ۲۰۹.

وعند خوف الفقر وضيق الصدر).

وأما عدد الكلمات فدعاء الإمام على حين يقع دعاء الإمام الهادي في مئة

وأمَّا الاختلاف في الصيغ فنجد فروقاً مهمةً، لا يمكن للباحث أنْ يهملها، لذلك رصدناها في هذا الجدول:

فظاهر الكلام موجةٌ إلى الإمام السجاد إذا عرضت له مهمةٌ، أو نزلت به ملمة، وأما دعاء الإمام الهادي فهو (عند إشراف السجاد يقع في مئة وتسعٍ وثمانين كلمة، البلاء وظهور الأعداء وعند تخوّف الفقر وضيق الصدر) فهو في سياق القصة، وسبع وتسعينَ كلمة. مذكور باسمه (اليسع بن حمزة القمّي)، وإنْ كانت فيه إشارةٌ إلى أنَّهُ من مختصات آل محمد فهم يدعون به عند ظهور هذه العلامات (إشراف البلاء وظهور الأعداء

| في دعاء الإمام الهادي             | في دعاء الإمام السجاد             |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
| يا من تحل بأسمائه                 | يا من تحل به                      |
| يفل بذكرِهِ                       | يفثاً به                          |
| يا من يدعى بأسمائه العظام من ضيق  | يا من يلتمس منه المخرج            |
| المخرج إلى محل الفرج              | إلى روح الفرج                     |
| وجرى بطاعتك القضاء                | وجرى بقدرتك القضاء                |
| ومضت على ذكرك الأشياء             | ومضت على إرادتك الأشياء           |
| وبإرادتك دون وحيك منزجرة          | وبإرادتك دون نهيك منزجرة          |
| أنت المرجو للمهمات                | أنت المدعو للمهات                 |
| أنت المفزع للملمات                | أنت المفزع في الملمات             |
| وقد نزل بي من الأمر ما فدحني ثقله | وقد نزل بي يارب ما قد تكأدني ثقله |
| وحل بي منه ما بهضني حمله          | وألم بي ما بهضني حملُهُ           |
| وبقدرتك أوردت علي ذلك             | وبقدرتك أوردته علي                |

| 709                  |
|----------------------|
|                      |
| العدد: الثامن الثامن |

| ولا ميسر لما عسرت                      | ولا صارف لما وجهت                   |
|----------------------------------------|-------------------------------------|
| ولا صارف لما وجهت                      | ولا فاتح لما أغلقت                  |
| ولا فاتح لما أغلقت                     | ولا مغلق لما فتحت                   |
| ولا مغلق لما فتحت                      | ولا ميسر لما عسرت                   |
| لا ناصر لمن خذلت إلا أنت               | لا ناصر لمن خذلت                    |
| واصرف عني سلطان الهم بحولك             | واكسر عني سلطان الهم بحولك          |
| وارزقني حلاوة الصنع في ما سألتك        | وأذقني حلاوة الصنع في ما سألتُ      |
| وهب لي من لدنك فرجاً وحيّاً            | وهب لي من لدنك رحمة وفرجاً هنيئاً   |
| واجعل لي من عندك مخرجاً هنيئاً         | واجعل لي من عندك مخرجاً وحياً       |
| ولا تشغلني بالاهتهام عن تعاهد فرائضك   | ولا تشغلني بالاهتهام عن تعاهد فروضك |
| فقد ضقت بہا نزل بي ذرعاً               | فقد ضقت لما نزل بي يا رب ذَرعاً     |
| وامتلأت بحمل ما حدث علي جزعاً          | وامتلأت بحمل ما حدث علي همَّا       |
| وأنت القادر على كشف ما بُليت به        | وأنت القادر على كشف ما مُنيتُ به    |
| وإن كنت غير مستوجبِهِ منك              | وإن لم أستوجبه منك                  |
| ياذا العرش العظيم وذا المن الكريم فأنت | ياذا العرش العظيم                   |
| قادريا أرحم الراحمين آمين رب العالمين  |                                     |

والناظر في هذه الفروق بين الدعاءين يجد اختصاصاً أكثر في تفاصيل الدعاء عند الإمام الهادي، مثلاً نجد أنَّ الدعاء يبدأ بعبارة (يا من تحل بأسمائه) على حين بدأ الإمام السجاد بعبارة (يا من تحل به)، وفي الموضع الثاني من نقاط الاختلاف نجد عبارة (ويا من يفل بذكره) في دعاء الإمام الهادي، وكأن هذه المشاكل قيودٌ تراكمت على الإنسان فقيدته، على حين كانت في دعاء الإمام السجاد أشبه بصخرة عظيمة محددة الشكل تسد عليه طريق التقدم، فهو بحاجة إلى فأسٍ يكسر هذه الصخرة (يُفثأ به)، وبشكل عام

فإن الإشارة موجهة إلى الله سبحانه وتعالى الأحداث، يقابله تنشيط اسم الفاعل في الإشارة موجهة إلى أسماء الله سبحانه العبد في صعوبات عالم الملك، وما يعترضه وتعالى في دعاء الإمام الهادي التلاء فهي من عقبات في السير إلى الله، قال تعالى: «يَا تقترب من أصل المشكلة وتتعاطى مع أيُّهَا الإنسَانُ إنَّكَ كَادِحٌ إلى رَبِّكَ كَدحاً تفاصيل المعظلة، وتتوجه إلى الله بأسمائه فمُلاقِيهِ» (١١)، ذلك أنَّ أيّ خلل في العلاقة الحسنى وصفاته العلى في حلها، وكأنها مع الله ينتج مشكلة لا تخطر على بال أقرب إلى صاحب المشكلة.

#### استنطاق النص وفق المعادلة:

١- بدأ الدعاء باستعمال الفعل المضارع المبني للمجهول، ثم انتقل إلى الإفراط في استعمال المصادر من الأحداث واسم الفاعل من الصفات، على حين كان المُسير للحركة النصيّة هو الفعل الماضي، ثم توقف هذا التنشيط للفعل الماضي بهذه الوتيرة ليبدأ تنشيط الفعل الأمر مجسداً طلبات الداعى هذه خريطة سير الأحداث والصفات والناظر في هذه الخريطة (النحويّة الصرفيّة) يتبين هيمنة المصادر والأفعال منها خصوصاً، والفعل الماضي بشكل أخص؛ للدلالة على الحاجة المستمرة لهذا التعاون بينها على طول حياة الإنسان، مع التركيز على فترة الحاضر المعاصر (المعاش) والمستقبل القريب، بتنشيط الفعل المضارع من حقل

في دعاء الإمام السجاد، على حين كانت حقل الصفات فهم اللذان يشرحان حال العبد لذلك هو يعترف بالنتائج ويقرُ بها (وبقدرتك أوردت على ذلك، وبسلطانك وجهته إلي).

٢- يبدأ التعافى لحظة استعمال صيغة الصلاة على محمد وآل محمد، لأنَّ ما بعدها سيلٌ من الأوامر التي وردت بصيغة الدعاء، وهي سبع (افتح، اصرف، انلني، ارزقني، هب، اجعل، افعل)، إضافة إلى تركيب مهم ورد ضمن صيغة الدعاء، لكنّه جاء بتركيب الفعل المضارع المسبوق بـ(لا ناهية) (لا تشغلني) بالاهتمام عن تعاهد فرائضك، واستعمال سنتك) ولا شك أنَّ الإنشغال عن فرائض الله والبُعد عن سنته هو من أهم أسباب الغفلة الموجبة لجلب الهموم وخلق المشاكل للإنسان. فمن تشاغل عن هذه المهات أشغله الله بعويص المشكلات؛ لأن العقوبة من جنس العمل والهم على قدر المهموم.

(١) سورة الانشقاق، الآية ٦.

#### استنطاق النص وفق المعادلة:

١- لابد من ملاحظة الناحية وكان المنوال الأكثر شيوعاً في الأحداث الصرفيّة في مفردة (عزيز) - التي اختارها الإمام بدقة متناهية تاركاً كل أسهاء الله الحسنى وصفاته العلى - فهي قد وردت في الدعاء هنا بصيغة المبالغة؛ لأنَّها صفة لله سبحانه وجاءت من فعل متعدٍ، أما في البشر فتأتي من فعل لازم وبهذا تكون صفة مشبهة فانظر إلى دقة اختيار الإمام لمفردة يفترق استعمالها الصرفي بين البشر ورب

٢- فتح هذا النوع من الدعاء باباً ولجته الأدعية اللاحقة، وهو ما أطلق عليه الباحث مصطلح إدخال الصفات في الأحداث، وإضافتها إليها، فنجد الإضافة إلى المصادر عن طريق إضافة صيغة المبالغة (عزيزَ العِز) إنْ كانت لرب البشر؛ وما ذلك إلاَّ لكثرة الظلم الذي تعرض له أتباع آل البيت وأئمتهم.

فتراكم الصفات وإضافتها إلى الأحداث في دعاء المتأخرين من الأئمة ناتج عن تراكم ظلم الظالمين، وتنوع أساليب ظلمهم.

٣- في الدعاء توازن منطقى، وتماثل عددى بين عدد النداءات وبين ٣- كانت نسبة الأحداث إلى الصفات =  $\frac{97}{1}$  =  $\frac{37}{1}$ 

هو المصادر = ٤٩

والمنوال الوصفي هو اسم الفاعل = ١٢ والحد الأوسط الحدثي هو = \_\_\_ = ۱۸, ٤

والحد الأوسط الوصفي هو =  $\frac{1}{3}$  = 0, 70

لهذا فالدعاء من جهة يتطلب البشر. استمرارية، ومن جهة ثانية يتطلب التأمل في معرفة أسباب وقوع البلاء لئلا يقع في أسبامها مرة أخرى.

#### ب- دعاء العزة والنصر:

ذكر السيد ابن طاووس حرزاً نسبه إلى الإمام علي بن محمد النقى، وهذا نصه: «بسم الله الرحمن الرحيم يا عزيز العِزِّ فِي عزِّه ما أعَزَّ عَزيزَ العِزِّ فِي عِزِّهِ يا عَزيزُ أعِزَّني بِعِزِّكَ وَأَيِّدني بِنصرِكَ وادفع عنَّي همزاتِ الشَّياطينِ وادفع عنى بدفعكَ وامنع عنى بصنعكَ واجعلني من خيارِ خلقكَ يا واحدُ يا أحدُ يا فردُ يا صمدُ»(١).

<sup>(</sup>١) ابن طاووس، السيد على، مهج الدعوات، ص ۲۱-۲۲.

عدد الطلبات التي استدعت الدعاء واستوجبته، ومن المعلوم والمسلم به أنَّ الدعاء يطير بجناحي نداء الله بصفاته وأسهائه في أول الدعاء ثم يُغرق في الطلبات التي استجلبت الدعاء في آخره، وهو نهج سارت عليه أدعية المسلمين جميعاً، ففي هذا الحرز نجد كفتي النداءات مساوية لعدد الطلبات:

#### النداءات الطلبات

١ - يا عزيز العز أعزني بعزك

٢- يا عزيز أيدني بنصرك

٣- يا واحد ادفع عني همزات الشياطين

٤ - يا أحد ادفع عني بدفعك

٥ - يا فرد امنع عني بصنعك

٦- يا صمد اجعلني من خيار خلقك

ولو نظرنا إلى العلاقة بين هذه النداءات وتلك الطلبات لوجدناها متناغمة مع ندائها؟

فعزيز العز يكون نداءً متناغماً مع طلب أعزني بعزك،

على حين يكون نداء (يا عزيز) نداءً مكافئاً لطلب أيدني بنصرك، ونداء (يا واحد) مقروناً بطلب

ادفع عني همزات الشياطين، وهكذا.

 $\xi - \xi$  كانت نسبة الأحداث إلى الصفات =  $\frac{7.0}{0}$  = \$

أي إنّها صدرت عن حالة اضطرار وخطر وانفعال، وبضميمة مسمى الدعاء على أنّه (حرز) وهو ما يلازم الإنسان مدة طويلة؛ أو رُبّها عمره كله نعلم عند ذلك أيّ خطر كان الإمام يدافعُهُ وأيّ ظلم كان الهادي يكابده، وأيّ ضيق كان البقية الباقية من آل محمد يعانيه.

٥- كان المنوال الأشد تكراراً في كفة الأحداث، هما المصادر التي رفعت النداءات، والفعل الأمر الذي ورد بصيغة الأمر وخرج إلى الدعاء حاملاً طلبات الداعي.

### ج- دعاء وأمنية وشرط حضور:

ارتبط هذا الدعاء بقصة أحد الموالين المضطهدين من قبل حكومة بني العباس الظالمة فقد روى «أبو محمد الفحام قال: حدثني أبو الحسن محمد بن أحمد (بن عبدالله المنصوري) قال: حدثني عم أبي (موسى عيسى بن أحمد بن عيسى)، قال: قصدت الإمام علي بن محمد المالي يوماً فقلت: يا سيدي، إنَّ هذا الرجل قد اطرحني وقطع رزقي ومللني، وما أتهم في



فقلت: بركتك يا سيدى، ولكن قالوا لي: إنَّكَ ما مضيت إليه ولا سألته. فقال: إنَّ الله تعالى عَلِمَ منَّا أنَّا لا نلجأ في المهمات إلَّا إليه، ولا نتوكل في الملماتِ إلَّا عليه، وعودنا إذا سألنا الإجابة، ونخافُ أنْ نعدلَ فيعدلَ بنا. قلتُ: إِنَّ الفتحَ قال لي كيتَ وكيتَ!

قال: إنَّهُ يوالينا بظاهِرهِ، ويجانبنا بباطنه، الدعاءُ لمن يدعو به، إذا أخلصتَ في طاعة الله، واعترفت برسول الله عَلَيْكُاللهُ وبحقنا أهل البيت، وسألتَ الله تبارك وتعالى شيئاً لم يحرمك.

قلت: يا سيدي، فتعلمني دعاءً أختص به من الأدعية قال:

هذا الدعاء كثراً ما أدعو الله به، وقد سألت الله أن لا يخيب من دعا به في مشهدی بعدی، وهو:

يا عُدتِي عِندَ العُدَدِ، ويا رَجَائِي والمُعتَمَدُ، ويا كَهفِي والسَّنَد، ويا واحِد يا أحَدُ، يا قُل هو اللهُ أحدٌ، أسألكَ بحق مَن خَلقتَهُ من خَلقكَ ولم تجعل في خلقكَ مثلهُم أحداً، أن تُصليَ عليهم، وتفعلَ بي كَنتَ و كَنتَ»(١)

(١) الطوسي، شيخ الطائفة محمد بن الحسن، الأمالي، ص٢٩١، ابن شهر أشوب، مناقب آل

ذلك إلا علمه بملازمتي لك، فإذا سألته شيئاً منه يلزمه القبول منك، فينبغى أنْ تتفضل على بمسألته. فقال: تُكفى أنْ شاء

فلم كان في الليل طرقنى رُسُل المتوكل، رسولاً يتلو رسولاً، فجئت والفتح على الباب قائم فقال: يا رجل، ما تأوى في منزلك بالليل، كدني هذا الرجل مما يطلبك.

فدخلت وإذا المتوكل جالس على فراشه، فقال: يا أبا موسى، نشغل عنك وتُنسينا نفسك، أي شيء لك عندي؟

فقلتُ: الصلة الفلانية، والرزق الفلاني، وذكرتُ أشياءً، فأمرَ لي بها ويضعفها.

فقلت للفتح: وافي على بن محمد إلى هنا ؟

فقال: لا. فقلتُ: كتب رقعةً ؟ فقال: . \

فوليتُ منصرفاً ؛ فتبعني، فقال لي: لستُ أشكُ أنَّك سألتَهُ دعاءً لك، فالتمس لى منه الدعاء!

فلم دخلت إليه عليُّا في قال لي: يا أبا موسى، هذا وجه الرضا.







هذا النص من النصوص الكاشفة لحقائق الأمور، وهو ذو فقرات ثلاث:

١- نص كاشف عن علاقة الأئمة مع ربهم في صدق التوكل عليه (ولا نتوكلَ في الملماتِ إلاّ عليه).

٢- نصّ كاشفٌ عن أسباب عدم إجابة الدعاء، وهي:

أ- النفاق ومصداقه الفتح بن وخوف من الله سبحانه وتعالى. خاقان، فإنَّهُ يوالي الإمامَ في الظاهر، ويجتنبهُ في الباطن.

> شرط الإخلاص لله سبحانه، مع تفاصيل دقيقة لبيان آليَّة الإخلاص.

> ٣- من شروط تفعيل الدعاء الاعتراف برسول الله، وبحق آل البيت الكرام.

#### استنطاق النص وفق المعادلة:

عند الاستنطاق اللغوى لهذه النصوص نجد في النص الأول، وهو قول الإمام التيلا: «إنَّ الله تعالى عَلِمَ منا أنا لا نلجأ في المهمات إلا إليه، ولا نتوكل في

أبي طالب، ج٤، ص٠٤١، المجلسي، الشيخ محمد، بحار الأنوار، ج٠٥، ص١٢٧، ح٥، وينظر: الميانجي، على الأحمدي، مكاتيب الأئمة، ج٦، ص٢٤٨ – ٢٥٠.

الملات إلَّا عليه، وعودنا إذا سألنا الإجابة، ونخاف أنْ نعدلَ فيعدلَ بنا»

۱ – نجد أنّ عدد الصفات = صفر

على حين كان عدد الأحداث = ١١ لهذا فيمكن اعتبار هذا النص من الحقائق العلمية الصرفة والتي صدرت عن الإمام وهو في حالة توجس وقلق،

٢- نلحظ الجناس التام في مفردتي (نَعْدِلَ فَيَعْدِلَ)، ومحض العبودية الخالصة ب- آلية العمل بالدعاء متاحةٌ لله بدلالة (نعدل) الأولى للدلالة على المساواة بين الخالق والمخلوق؛ لذلك نفي الإمام أنْ يتوجه آل محمد إلى المخلوقين لمسألتهم خوفاً من الخالق سبحانه أنْ (یعدل) بهم سبحانه فیمیل من جانب الإجابة والإكرام إلى جانب الخذلان والهجران.

٣- نلحظ الحضور القوى لتركيب النفى العميق المكون من لا النافية متبوعة ر(الاستثناء)

> لا نلجأ ... إلَّا إليه لا نتوكل ... إلَّا عليه

وفيه إشارة إلى محض التوحيد و خالص العبودية.



٣- في النص إشارة إلى أنَّ الفتحَ الإمام التَّالُّا، وهو في ما يبدو إجابةٌ لسؤال بن خاقان سَيُحْرَمُ خيري الدنيا والآخرة الفتح بن خاقان طلب الدعاء من الإمام وتجلت هذه الإشارة في أول النص وآخره، الهادي؛ لذلك قال: «إنَّهُ يوالينا بظاهرهِ، فقد قال الإمام الهادي الثِّلْةِ بحقه: (الدعاءُ لمنْ يَدعُو بِهِ) وفي هذا إشارةٌ مُبطنةٌ إلى أنَّهُ أخلصت في طاعة الله، واعترفتَ برسول ليسَ من أهل الدعاء، ولن يوفق لذلك، والإشارة في آخر النص بقوله: (وسألتَ الله تبارك وتعالى شيئاً لمْ يحرمكَ).

وفيه إشارة مبطنة أيضاً إلى أنَّ الفتح ذكرها الإمام في متن النص، وهي:

أ- اجتنابه أولياء الله.

ب- أظهرَ النفاق معهم.

ج- عدم الإخلاص في الطاعة لهم. د- عدم الاعتراف بحق رسول الله وأهل بيته الكرام.

في النص الثالث، وهو قوله عليُّهِ: «يا عُدِي عِندَ العُدَدِ، ويا رَجَائِي والمُعتَمَدُ، ويا كَهفِى والسَّنَد، ويا واحِد يا أحَدُ، يا قُل هو اللهُ أحدٌ، أسألكَ بحق مَن خَلقتَهُ من خَلقكَ ولم تجعل في خلقكَ مثلهُم أحَداً، أن تُصليَ عليهم، وتفعلَ بي كَيتَ وكَيتَ»

١- نجد أنَّ النص تضمّن شرطاً لتفعيله، وهو أنْ يذكر هذا الدعاء في

وفي النص الثاني نلحظ قول ويجانبنا بباطنِهِ، الدعاء لمن يدعو به، إذا الله عَيْنِيُّهُ وبحقنا أهل البيت، وسألت الله تبارك وتعالى شيئاً لم يحرمك.»

١- وهو نص يصف حال منافقي الملوك، وأبناء الدنيا (الفتح بن خاقان بن خاقان حُرِمَ إجابة الدعاء ولأسبابِ أنموذجاً لهم) فهم يلحظون الدنيا والدين بعيني الملق، ولسان التملق للظالمين؛ لذلك نجد تفعيلاً لمادة التجدد والاستمرار في الأحداث وهي الفعل المضارع بواقع (أربعة أفعال)، واسم الفاعل مجسداً وصفاً لهم (اسمى فاعل) في هذا الوصف السريع.

> ٢- كانت نسبة الأحداث إلى  $0,0 = \frac{11}{7} = 0,0$  الصفات

كان المنوال التكراري هو للفعل المضارع والمصادر للدلالة على أن هذا الفعل مجدد من جهة الفعل المضارع وعقيدة النفاق ثابتة في نفوسهم راسخة في سلوكهم صلبة في اعتقاداتهم كصلابة المصادر في تجردها عن الزمان.



مشهد الإمام الهادي التِّلام، ونلحظ على هذا الملكوت. الدعاء أمرين:

> أ- تشرف هذا الدعاء بأنّ الإمام الهادي قد دعا به كثيراً، فإذا كانت الأمكنة والأزمنة تتشرف بآل محمد فإن الدعاء الذي يلهج به الإمام كثيراً هو أيضاً يكون متشر فأجذه المنزلة.

ب- إنَّ الإمامَ قد تمنى على الله سبحانه أنْ لا يخيب من دعا به بعد استيفاء شرط الحضور في مشهده الشريف.

ولنا أنْ نسأل لماذا هذا الشرط؟

لعل الجواب الأسرع إلى الوجدان، هو أنَّ الإمام الناظر لزواره، المرحب بهم، السامع لما يقولون بحقه، هو من يُؤمِّنُ على في مشهده (آمين) مؤمّناً على دعاء الداعي فعلى الداعي أنْ يُوقنَ بالإجابة ؛ ذلك أنَّ الإمام الهادي أكرم على الله من أنْ يخذلُ شخصاً دعا بدعاءٍ لهج بهِ الإمام الهادي كثيراً وعلَّمهُ للمضطرين من محبيه، وتمني لهم على دعائهم. والله أعلم.

٢- نجد في النص المصادر الحديثة هي رائدة النص في التخاطب العقائدي و(الدعاء بشكل خاص) لصلتها بعالم

#### ٣- الفتن والوقاية منها:

#### أ- الفتنة الفكريّة:

واجهت الأمة الإسلامية فتنأ فكرية عدة، كانت تثمرُ صِراعاً، وتُغيّرُ تفكيراً، وتُنتجُ تحزُّباً لرأي أو فكرةٍ فيها من الصواب، وفيها أيضاً من الجهل المركب ما فيها، وكان من أخطر تلك الفتن هي فتنةُ خلق القرآن التي أجَّجَها المأمون العباسي؟ واستثمرها المتوكل العباسي، كان الهدف منها سياسياً، فالسياسة لا دين لها ولا عقيدة.

أدرك الإمام الهادي هذه الإرادة الشريرة للمتوكل العباسي فاستبق أنصاره هذا الدعاء بالاستجابة ؛ فإذا قال الإمام بكتاب محذراً فيه من فتنةِ الجدال في خلق القرآن؛ لذلكَ أرسلَ إلى شيعتهِ في بغداد كتاباً جاء فيه «بسم الله الرحمن الرحيم عَصَمَنَا اللهُ وإيَّاكَ مِنَ الفِتنَةِ، فإنْ يَفعَل فأعظِم بها نِعمةً، وإلَّا يفعَل فهي الْهَلَكَةُ، نحنُ نَرَى أنَّ الجِدَالَ في القُرآنِ بدْعَةٌ اشتركَ عليهم حضور مشهده الشريف، ليؤمِّنَ فيها السائلُ والمُجِيبُ، فيتَعاطَى السَّائِلُ مَا ليسَ لهُ، ويتكلُّفُ المُجيبُ مَا ليسَ عليه، وليسَ الْخَالَقُ إِلَّا اللهَ عز وجل، وما سِواهُ خَلُوقٌ، والقُرآنُ كلامُ الله، لا تجعَل لهُ اسماً مِن عندِكَ فتكونَ مِن الضَّالينَ، جَعلَنَا اللهُ



وإياكَ مِنَ الذِينَ يَخشُونَ رَبَّهُم بِالغيب، وهُم مِن السَّاعة مُشفِقُونَ»(١)

في نص التحذير من فتنة الخوض في خلق القرآن، نجد للأحداث نسبة عالية قياساً للصفات فقد بلغت هذهِ النسبة = Y, Y = ----

ونجد المنوال الحدثي متجسداً في المصادر = ١٠، كونهُ يمثل خطاب العقيدة، كما ذكرنا سابقاً.

أمًّا المنوال الوصفي فكان في اسم الفاعل = ٧

إنَّ استعمال الإمام اسم الفاعل فيه إشارة إلى أنَّ هذه البدعة ستنتهى بعد أنْ تستفرغ أغراضها السياسية وتحقق أهدافها المرحليَّة ؛ فكان اسم الفاعل حاضراً بقوة في الصفات، ويعاضده في ذلك الفعل المضارع، وقد ورد (ست مرات) وهو دال على الحال والاستقبال القريب، أمَّا الاستقبال البعيد فلا يدل عليه إلا مع القرينة طبعاً.

(١) الصدوق، الأمالي، ص٥٤٦، ح١٤، المجلسي، الشيخ محمد، بحار الأنوار، ج٩٢، ص١١٨، ح٤، وينظر: الميانجي، على الأحمدي، مكاتيب الأئمة، ج٦، ص٢٣٧-٢٣٨.

التي يتهافت ناتجها بقوله المثيلة (فيتَعاطَى السَّائِلُ مَا ليسَ لهُ، ويتكلُّفُ الْمجيبُ مَا ليس عليه).

إنَّ اصرارَ الإمام التِّلْإعلى إيراد هذا التعبير حصراً (فعل مضارع+ اسم فاعل+ ليس= فعل مضارع+ اسم فاعل + ليس= صفر) بشارة لغوية لمن ينظر بنور الايمان إلى أنَّ هذهِ الفتنة في طريقها إلى الوأدِ و الأَفول.

وعند المراجعة التأريخية نجدها كذلك فعلاً ؛ فإنَّ فتنة خلق القرآن قد انتهت تقريباً مع نهاية المتوكل العباسي، ولم يبقَ لها أثر سوى ما في بطون الكتب.

وهذا ما ألمح إليه الاستنطاق اللغوي، والله أعلم.

#### نتنة الأفراد:

من المعروفِ أنَّ نوازعَ النفس البشريَّةِ بعيدٌ غورها، متداخلةٌ مزاياها لا يؤمنُ في تصرفاتها أنْ تجنحَ نحو نوازع الهوى، وأوامر النفس، ونزغات الشيطان، وهذا ما ألمحت إليه العبارة المتضادة فليس كل أصحاب الإمام يغلّبون جانب العقيدة في شخصيتهم، وكما قال تعالى في وصف المؤمنين «مِنكُم مَّن يُريدُ الدُّنيَا ومِنكُم مَّن يُريدُ الآخِـرَةَ» من الآية ١٥٢ من سورة آل عمران.

ولو نظرنا إلى كُتُبِ الإمام الهادي إلى أصحابه لوجدناها تُغلِّبُ الجانبَ الجانبَ العقائدي على أيِّ جانب آخر، وسنأخذ مثالين على ذلك، الأول كتابه إلى جماعة من مواليه، والثاني إلى شخص محدد وهما بعنوان واحد، ويؤكدان فكرة واحدة وبخط يده الشريفة (سلام الله عليه).

## ١ - كتابٌ إلى جماعةٍ من مواليه:

عن «محمد بن مسعود قال: حدثني محمد بن نصير، قال: حدثني أحمد بن محمد بن عيسى، قال: نسخة الكتاب مع ابن راشد إلى جماعة الموالي الذين هم ببغداد المقيمين بها والمدائن والسواد وما يليها:

أُحمَدُ الله اليكم مَا أَنَا عَليهِ من عافيتِهِ وحُسنِ عَادتِهِ، وأُصَلِي عَلَى نبيهِ وآلهِ أفضَل صَلواتِهِ وأكمَل رحمتِهِ ورأفتِه، وإنِّي أقمتُ أبا علي بن راشدٍ مقامَ علي بن الحسين بن عبد ربه ومن كانَ قبلَهُ من وكلائِي، وصارَ في منزلتِهِ عندي، ووليتُهُ ما كانَ يتولاهُ غيرهُ من وكلائِي قبلكُم، ليقبضَ حَقي، وارتضيتُهُ لكم وقدَّمتُهُ على غيرهِ في ذلك، وهو أهلُهُ وموضعُهُ.

فصيروا رحمكُم اللهُ إلى الدفع إليهِ ذلك وإليَّ، وأن لا تجعلُوا لهُ على أنفسكم علمَّ، فعليكم بالخروج عن ذلك والتسرُّع

إلى طاعةِ الله، وتحليل أموالِكُم، والحقنِ لدمائِكُم (وَتَعَاونُوا عَلَى البِرِّ والتَّقوَى)، (واتقُوا الله لعلَّكُم تُرحمُونَ)، (واعتصِمُوا بحبلِ الله جميعاً)، (ولا تَمُّوتنَّ إلا وأنتُم مُسلمُون)، فقد أوجَبتُ في طاعتِهِ طاعتي، والخروج إلى عصيانِهِ الخروجَ إلى عصيانِه الخروجَ إلى عصيانِ، فالزمُوا الطَّريقَ يأجركُمُ الله ويزيدُكُم من فضلهِ، فإنَّ الله بها عنده واسعٌ كريمٌ، متطولٌ على عبادِهِ رحيمٌ، نحنُ وأنتم في وديعةِ الله وحفظِهِ. وكتبتُه بخطِّي، والحمدُ وديعةِ الله وحفظِهِ. وكتبتُه بخطِّي، والحمدُ لله كثيراً»(۱).

ومنه بكتاب آخر في هذا المعنى «وأنا آمرك يا أيوب بن نوح أنْ تقطع الإكثار بينك وبين أبي علي، وأنْ يلزَم كلُ واحدٍ منكها ما وكِّلَ به وأمر بالقيام فيه بأمرِ ناحيته، فإنكُم إذا انتهيتُم إلى كل ما أُمرتُم بهِ استغنيتُم بذلك عن معاودتي.

وآمرك يا أبا علي بمثلِ ما آمرك يا أيوبُ أنْ لا تقبلَ من أحدٍ من أهلِ بغداد والمدائنِ شيئاً يحملونَهُ، ولا تلي لهم استيذاناً عليّ، ومُرْ من أتاك بشيءٍ من غيرِ أهلِ ناحيتك أنْ يُصيّرَهُ إلى الموكّل بناحيتِهِ.

(۱) المجلسي، الشيخ محمد، بحار الأنوار، ج٠٥، ص٢٢٣، ح١١، وينظر: الميانجي، علي الأحمدي، مكاتيب الأئمة، ج٦، ٢٤٢-٢٤٣.



العدد: التامن السنة: الرابعة ١٤٤٥هـ/٢٠٢٣م اللهِ. وكتبتُ بخطي، وأحمدُ الله كثيراً »(٢). ونلحظ هنا أمرين مهمين، أكَّدهما

الإمام، وهما:

١- إنَّ الفتن تأتي بصيغةِ أسئلةٍ
 مشروعةٍ؛ لكن لا ثمرة فيها.

٢- إنَّ الإنسانَ حينها يتصرفُ فهو في عين الله؛ فكل تصرفاته ينبغي أنْ يطلب بها مرضاة الله سبحانه وتعالى.

٣- كان الخطاب بصيغة المضارع في ما يخص الأفراد المشمولين بالخطاب المباشر في زمنهم وصفتهم، باعتبارهم القارئ الأول لكتاب الإمام، على حين كان الفعل الماضي حاضراً، للدلالة على أنَّ الخطابَ عابرٌ للزمنِ ولا يشمل المخاطبين فقط، بل هو خطابٌ إشهاريٌ عامٌ يشملُ كلَ مؤمنٍ بالله ورسولهِ وآلِ بيتهِ الكرام.

٤- في النصين تدريبٌ مبطنٌ على الاستعدادِ لاستقبالِ فترةٍ زمنيةٍ لا رابط فيها بين الإمام وأنصاره سوى المكاتبةِ (فترة الغيبة الصغرى)؛ لذلك نرى أنَّ هناك تأكيداً من الإمام على أنَّ الكتابين كانا بخطِ يده، وتحتَ نظره (وكتبتُ بخطي،

(٢) المجلسي، الشيخ محمد باقر، بحار الأنوار، ج٠٥، ص٢٢٢، ح١، وينظر: الميانجي، علي الأحمدي، مكاتيب الأئمة، ج٦، ص٢٤١.

وآمرُكَ يا أبا علي في ذلك بمثلِ ما أمرتُ به أَيُّوبَ، وليقبل كلُّ واحدٍ منكما قِبَل مَا أمرتُهُ بِهِ »(١).

#### ٢ - كتابٌ إلى شخصيةٍ محددة:

كتب «في أبي علي بن بلال، قال الكشّي: وجدتُ بخط جبريلَ بن أحمدَ: حدثني محمد بن عيسى اليقطيني، قال: كتب عليه إلى علي بن بلال في سنة اثنتين ومئتين:

بسم الله الرحمن الرحيم، أحمدُ الله إليك وأشكُرُ طَولَهُ وعَودَهُ، وأصليً على النبي محمد وآله صلواتُ الله ورحمتُهُ عليهم، ثمَّ إني أقمتُ أبا علي مقامَ الحُسينَ بن عبد ربّه، وائتمنتُهُ على ذلك بالمعرفة بها عنده الذي لا يتقدمُهُ أحدٌ، وقد أعلم أنك شيخُ ناحيتِك، فأحببتُ إفرادكَ وإكرامكَ بالكتابِ بذلك. فعليك بالطاعةِ لهُ والتسليم إليه جميعَ الحقِّ قبلك، فذلك توفيرٌ علينا ومحبوبٌ لدينا، ولك به جزاءٌ من الله وأجرٌ، فإن الله يُعطي من يَشاءُ، ذو من الله وأجرٌ، فإن الله يُعطي من يَشاءُ، ذو الإعطاء والجزاء برحمتِه، وأنتَ في ودِيعةِ الإعطاء والجزاء برحمتِه، وأنتَ في ودِيعةِ





<sup>(</sup>۱) المجلسي، الشيخ محمد باقر، بحار الأنوار، ج٠٥، ص٢٢٣، ح١١، وينظر: الميانجي، علي الأحمدي، مكاتيب الأئمة، ج٦، ص٢٤٣.

وأحمدُ الله كثيراً)، (وكتبتُهُ بخطِّي، والحمدُ المتأخر بتخطيط من المتوكل العباسي – فقد لله كثيراً). أغلق أبوابَ قصر و ليلاً بعد أنْ استدعاهُ من

#### مشهدان:

لبيان مظلومية الإمام الهادي عليُّكافي، نذكر جزئيَّتين مرّت بها إمامة الإمام الهادي، إحدهما تتمثلُ في بداية إمامته سلام الله عليه، هذه الإمامة ملؤها جحود بعض أصحابه وهو: (أبو جعفر الأشعرى) فقد حاول أنْ يكتم شهادته بإمامة الإمام الهادي من بعد أبيه، مع أنَّه سمعها من الإمام الجواد الثيلا، عند ذلك لِحَأ الشاهد الأول إلى المباهلة، فما كان من المنكر إلا أنْ «قال: سمعت ذلك، وهي مكرمة كنتُ أحبُ أنْ تكونَ لرجل من العرب، فأمَّا مع المباهلةِ فلا طريق إلى كتمانِ الشهادةِ، فلم يبرح القوم حتى سلَّموا لأبي الحسن الميالي (١)، (هُكذا قالها المنكر بكل صَلافَةٍ؛ وكأنَّ الإمام الهادي ليس من العرب).

وأمّا الجزئية الثانية فهيَ مَبيتُ الإمام الهادي في خان الصعاليكِ بعد أنْ وصلَ (سر من رأى) ليلاً، كان هذا الوصول

(۱) المجلسي، الشيخ محمد، بحار الأنوار، ج٠٥، ص١٢٣، ح٥، وينظر: الشيرازي، الإمام محمد الحسيني، من حياة الإمام الهادي، ص١٩.

(٢) ينظر: المجلسي، الشيخ محمد، بحار الأنوار، ج٠٥، ص٠٠٠، ح٢١، وينظر: الميانجي، علي الأحمدي، مكاتيب الأئمة، ج٦، ص٢٣٧.





العدد: الثامن السنة: الرابعة ١٤٤٥هـ/٢٠٢٣م



<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآية ٣٤-٣٥.

# ۲۷۱

#### الخاتمة والنتائج:

1- يجب دراسة ألقاب الأئمة دراسة موضوعية، ويشمُلُ ذلك المستعمل منها، وما كان وليد زمنه، وأسباب انتشار بعض الألقاب دون غيرها ودراستها دراسة تداولية، اجتهاعية.

٢- كان الإمام خائفاً على الأمة الإسلامية من فتن الظالمين، وطوية الأنفس فحربة على الجبهتين معاً، من دون استثناء، على أنّه بيّن خطوات النجاح والفشل في تلك الحرب الضروس.

٣- التوسع في دراسة الاستنطاق اللغوي ليشمل حياة الأئمة، وحركتهم في الأمة، ومجالسهم، ونصوصهم كافة (ما كتب وما قيل).

٤- الدعاء كان السلاح الأمضى في مواجهة ظلم الظالمين، من دون الاستهانة ببقية الوسائل (التقية، مخاطبة الناس بها يعرفون وترك ما لا يطيقون إدراكة).

٥ – المصادر بكل أنواعها هي الأقدر على استيعاب خطاب العقيدة في أحاديث آل البيت الكرام؛ فأغلب الخطاب الديني الذي يقرر حقائق قاطعة لا شك فيها يأتي بصيغة المصادر.

7- الاستنطاق اللغوي ميّز بين فتنتين، فتنة العقيدة وهي (الخوض في القرآن)، وفتنة الأفراد، فَالله سبحانه وتعالى، الذي حفظ القرآن تكفل بإخماد كل فتنة حوله، على حين يبقى الخطر قائيا من فتنة الأفراد، وقد حدد الإمام الهادي سُبلَ النجاة من أخطر الفتنتين، وهما: الوقوف عند نواهي الأئمة المهي الأئمة المهي والتسليم لأوامرهم بالقول والعمل.

٧- بشَّرَ الإمام الهادي أصحابه بشارة لغوية لمن ينظر بنور الايهان إلى أنَّ فتنة خلق القرآن في طريقها إلى الوأد والأُفول، محذراً المسلمين من التعاطي بها والجدال فيها والتفاعل معها.

٨ ـ هياً الإمام الأمة لتقبل واقع الغيبة الصغرى والكبرى، عن طريق اعتهاد المكاتبات بينه وبين مواليه، مؤكداً على مصداقية ما يصدر من الكتب من جهته، فلا تستغرب الأمة إتخاذ هذا النهج سلوكاً بين الإمام والمأمومين في زمن إمامة الحسن العسكري المناه ومن بعد صاحب العصر والزمان الحجة المنتظر المناه المناه

# المصادر والمراجع:

القرآن الكريم

#### الكتب المطبوعة:

1. ابن شهر آشوب، أبو جعفر بن علي السرو المازندراني، مناقب آل أبي طالب، تحقيق يوسف البقاعي، الطبعة الثانية، دار الأضواء، بيروت، لبنان، ١٩٩١م.

۲. ابن طاووس، السيد علي بن عبد الحميد.
 موسى بن جعفر، مهج الدعوات ومنهج
 العبادات، مطبعة أنوار الهدى، طهران،
 من حياة الإمام

٣. بارت، رولان، الكتابة في درجة الصفر، ترجمة محمد نديم خشفة، الطبعة الأولى، مركز الإنهاء الحضاري، حلب، سوريا، ٢٠٠٢م.

الحراني، ابن شعبة، تحف العقول عن آل الرسول، تقديم الشيخ حسين الأعلمي، الطبعة السابعة، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ٢٠٠٢م.

دي بوجراند، روبرت، النص والخطاب والإجراء، ترجمة تمام حسان، الطبعة الأولى، طبع عالم الكتب، القاهرة، ١٩٩٨.

٦. الزنجاني، إسهاعيل الأنصاري،

الموسوعة الكبرى عن فاطمة الزهراء، الطبعة الثانية، مطبعة نكارش، قم، إيران، 12۲۹هـ.

٧. الشريف الرضي، نهج البلاغة، من كلام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب المثالة، من جمع محمد بن الحسين بن موسى (ت٤٠٦هـ)، شرح: محمد عبده (ت١٩٠٥م)، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد.

٨. الشيرازي، الإمام السيد محمد،
 من حياة الإمام الهادي التيلاء، الطبعة الأولى،
 مطبعة النجف الأشرف، كربلاء، العراق،
 ٢٠٠٨م.

٩. الصافي، لطف الله، منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر، الطبعة الأولى، مطبعة سلمان الفارسي، طهران، ١٤٢٢هـ.

10. الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، الأمالي، الطبعة الخامسة، مؤسسة الأعلمي، بيروت، لبنان، 1200.

۱۱. الطاهري، بديعة، السرد وإنتاج المعنى، الطبعة الأولى، مطبعة رؤية للنشر، القاهرة، مصر، ٢٠١٥م.

١٢. الطبرسي، الفضل بن الحسن،



مجانب التياسية والمامن السامة الرابعة الرابعة

الطبعة الثانية، دار إحياء التراث، بيروت، لبنان، ۱٤۱۲هـ

ألقاب الرسول وعترته، لمؤلف مجهول، ضمن مجموعة نفيسة في تأريخ الأئمة من آثار القدماء الإمامية القدماء، بيروت،

٢١. مصلوح، سعد، الأسلوب دراسة لغوية إحصائية، الطبعة الثالثة، عالم الكتب، القاهرة، ١٩٩٢م.

٢٢. المفيد، الشيخ محمد بن النعمان، الإرشاد، المؤتمر العالمي، لألفية الشيخ المفيد، قم المقدسة، إيران، ١٤١٣هـ.

٢٣. الميانجي، على الأحمدي، مكاتيب الأئمة، مراجعة مجتبى الفرجي، الطبعة الثالثة، مطبعة دار الحديث، قم المقدسة، إيران، ١٤٣١هـ.

٢٤. النجف آبادي، عبد الله الصالحي، موسوعة مكاتيب الأئمة، الطبعة الأولى، مكتبة أهل البيت، قم المقدسة، إيران، ١٤٤١هـ.

مجمع البيان في تفسير القرآن، تعليق الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار علهم الجاهرة، وتصحيح السيد هاشم الرسولي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ١٩٥٩م.

١٣. الطبرسي، الشيخ أبو علي الفضل ٢٠. المرعشي، السيد شهاب الدين، بن الحسن، أعلام الورى بأعلام الهدى، دار المعرفة، بروت، لبنان، ١٩٧٩.

> ١٤. الطريحي، فخر الدين، مجمع البحرين، تحقيق أحمد الحسيني، الطبعة لبنان،٢٠٠٢م. الأولى، مطبعة الأمير، بيروت، لبنان، ٠١٠٢م.

> > ٥١. الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن، الأمالي، مكتبة الداوري، قم، إيران.

١٦. عبد الوهاب، الشيخ حسين، عيون المعجزات، الطبعة الثالثة، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، ۱٤٠٣هـ

١٧. قدور، أحمد محمد، مبادئ اللسانيات، الطبعة الأولى، الدار العربية، بيروت، لبنان، ٢٠١١م.

١٨. الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، دار الكتب الإسلامية، طهران، إيران، ١٣٦٥هـ

١٩. المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار

