

# المسائل العقدية المتعلقة بالمسجد الأقصى

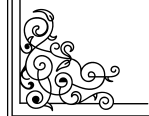
Creed Issues Related to Al-Aqsa Mosque

### بعداد د. بدربن إبراهيم بن ناصر الغيث الأستاذ المشارك بقسم العقيدة بجامعة أم القرى بمكة المكرمة

Dr. Badr bin Ibrahim Al–Ghaith

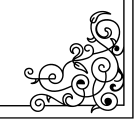
Associate Professor at the Deartment of Creed –

Umm Al-Qura University - Mekah Al-Mukarramah



۲۰۲۱م

21254



#### الملخص

لما كان المسجد الأقصى أحد المساجد الثلاثة، وأقدمها وأعتقها بعد المسجد الحرام فقد تعلقت به بعض شرائع الإسلام أصولا وفروعا، فكان واجبا على المسلم معرفة ما يصح اعتقاده وما قعدت الأدلة عن النهوض به، وقد قيدنا في خاتمة البحث جملة من النتائج التي تبرز بعض تلك المعالم، ومنها:

١. أن الله سبحانه اصطفى المسجد الأقصى واختاره موضعا لاختبار الفطرة وإظهار شأنها، وجعله أحد منابر الدعوة إلى توحيده جلّ وعلا.

- ٢. ارتبطت بالمسجد الأقصى آيات وخوارق، منها كونه منتهى الإسراء بالنبي عليه.
  - ٣. أهمّ حكمة لرحلة الإسراء إرادة إراءة النبي بعض بعض آيات الله الربانية.
    - ٤. يصعب على وجه القطع تحديد السر في العروج من المسجد الأقصى.
- ٥. الأقرب أنه صلى في المسجد الأقصى بأرواح الأنبياء دون أجسادهم إذ الأجساد في القبور لاتجاوزها بخلاف الأرواح.
  - ٦. مذهب جمهور العلماء أن الإسراء والمعراج وقعا يقظة لامناما.
  - ٧. وردت نصوص تدلُّ على حفظ الله تعالى لبيت المقدس من الدجال.

\* \* \* Summary:

Since Al-Aqsa Mosque is one of the Three Mosques, and the oldest after Al-Masjid Al-Haram, some of the laws of Islam are attached to it, both principles and branches, so it is the duty of the Muslim to know his true belief.

- 1. Allah, Glory be to Him, has chosen Al-Aqsa Mosque and chosen it as a place to test the human instinct and show its importance, and made it one of the pulpits for calling for His unification.
- 2. Divine signs and miracles are associated with Al–Aqsa Mosque, including the fact that it is the destination of the Prophet Muhammad's, peace and blessings be upon him, Night Journey.
- 3. The most important act of Divine wisdom of the Night Journey is to show the Prophet some of Allah's divine signs.
  - 4. It is difficult to determine the secret of the ascension from Al–Aqsa Mosque.
- 5. That the Prophet prayed in the Al–Aqsa Mosque with the souls of the prophets rather than their bodies, as the bodies in the graves do not cross them unlike the souls, is most probable.
- 6. The view of the majority of scholars is that the Night Journey and Ascension occurred in wakefulness, not in sleep.
  - 7. There are texts indicating that Allah Almighty preserves Bait Al–Magdis from the Antichrist.

\* \* \*

### بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثير إلى يوم الدين.

أما بعد... فإن أعظم المطالب عند المؤمنين بربهم الراجين لقاءه أن ينالوا رضاه ويسعدوا بمحبته، من خلال تلمّس محابّه والبحث عن مرضاته بصفاتها وكيفياتها ومواضعها، ومن المواطن التي يحبّها الله مساجده التي بنيت لإقامة ذكره ودوام عبادته يقول النبي ﷺ: ((أَحَبُّ الْبلَاد إِلَى اللهِ مَسَاجِدُهَا))والمساجد متساوية في الفضل متكافئة في الأجر سوى المساجد الثلاثة التي زيد في بركتها وكيل في فضلها على تفاوت بينها في تلك البركة، والمسجد الأقصى هو أحد هذه المساجد، إذ هو أقدم المساجد وأعتقها بعد المسجد الحرام فقد سأل أبو ذر رضى الله عنه النبيَّ عَيَّا إِن مَسْجد وُضعَ في الأَرْضِ أَوَّلَ؟ قَالَ: ((المَسْجِدُ الحَرَامُ)) قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ «المَسْجِدُ الأَقْصَى» قُلْتُ: كَمْ كَانَ بَيْنَهُمَا؟ قَالَ: ((أَرْبَعُونَ سَنَةً، ثُمَّ أَيْنَمَا أَدْرَكَتْكَ الصَّلاَّةُ بَعْدُ فَصَلَّه، فَإِنَّ الفَضْلَ فيه))فهو مسجد بني على التقوى وعُمر على الخير، فتعاقب أنبياء الله ورسله على عمارته وتشييده، وتتابعوا على العناية به والمحافظة عليه، فآوت إليه أفئدتهم وآبت إليه قلوبهم، ولم يزل ترفّ له قلوب المؤمنين فما يذكرونه إلاسالت دموعهم وانعصرت قلوبهم على ما حيل بينهم وبينه، مع يقينهم بوعد الله الذي لا يخلف وعده. مسجد تعدت بركته إلى ما حوله فنالت الشّرف والفضل بمجاورته، يقول سبحانه عند ذكره: ﴿ٱلَّذِي بَرَكْنَا حَوْلَهُو﴾ [الإسراء: ١] ويقول عن أرضه: ﴿ ٱلَّتِي بَرَكْنَا فِيهَا لِلْعَلَمِينَ ﴿ ۗ ٱلأنبياء: ٧١]، يقول ابن تيمية رحمه الله: « والْبَرَكَةُ تَتَنَاوَلُ الْبَرَكَةَ في الدِّين وَالْبَرَكَةَ في الدُّنيًا. وَكلَّاهُمَا مَعْلُومٌ لَا رَيْبَ فيه» وسيأتي بيان وجوه هذه البركة. ولئن كان للمسجد الأقصى تاريخ عريق وحاضر مشرق فإن له مستقبلا يبرق بالأمل ويبشر بالخير، كما جاء على لسان أصدق البشر عليه، حيث لم يغب عن ذهنه ولم يشرد عن قلبه مع بُعد مكانه ونأْي موضعه؛ فكان حاضرا في حديثه شاهدا في وحيه، وهو مرتبط بالمسجدين ارتباطا وثيقا لا يمكن فصله، ولاأدلّ على ذلك من جعله منتهى الإسراء من المسجد الحرام وانطلاقا لرحلة العروج إلى السماء، كما أنه كان قبلة المسلمين الأولى حين كان النبي عليه في مكة وبضعة عشرا شهرا بعد هجرته للمدينة.

ذكر هذا المسجد لا يُملّ والحديث عنه لاينتهي، وحسبنا من برهان محبّته ودليل مودته مدافعة الشّوق له وكثرة الدعاء بتخليصه والتمكين منه، ثم دراسة ما يتعلق به حيث انبعثت نفسي لما رأيت من نصوص كثيرة تدور حول هذا المسجد

ولم أقف على من اعتنى بجانب من أهم الجوانب وهي المتعلقة بالعقيدة فعقدت العزم على جمع ودراسة تلك المسائل ووسمته برالمسائل العقدية المتعلقة بالمسجد الأقصى) سائلا المولى الكريم الإعانة والتوفيق والسداد.

#### • خطة البحث:

تكون هذا البحث من مقدمة أشرت فيها إلى طرف من فضائل هذا المسجد ومكانته عند أهل الإسلام وما دفعني للكتابة حوله، ثم تلاذلك تمهيد ومباحث تضمنت عدة مطالب كما يلى:

التمهيد: المسجد الأقصى، تعريفه وأسماؤه، وتاريخ بنائه.

المبحث الأول: المسائل المتعلقة بالتوحيد وفيه تمهيد وثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اصطفاؤه موضعا لاختبار الفطرة.

المطلب الثاني: اختياره موطنا للدعوة إلى التوحيد.

المطلب الثالث: تشريفه بنيل بركة التوحيد في بقعته.

المبحث الثاني: المسائل المتعلقة بالنبوة وفيه تمهيد ومطلبان:

المطلب الأول: جعله منتهى الإسراء.

المطلب الثاني: كونه مبدأ المعراج.

المبحث الثالث: المسائل المتعلقة بأشراط الساعة وفيه تمهيد وثلاثة مطالب:

المطلب الأول: فتح بيت المقدس.

المطلب الثاني: تمني المسلم دخوله بعد استيلاء العدو عليه.

المطلب الثالث: بقاء أهل الإيمان فيه.

المطلب الرابع: منع الدجال من دخوله.

المطلب الخامس: عمرانه وخراب يثرب.

#### • منهج البحث

سلكت في هذا البحث المنهج الوصفى التحليلي كما هو متبع في مثل هذه البحوث وذلك وفق ما يلي:

١- استقراء النصوص الواردة في المسائل المتعلقة بالأقصى وإثبات الصحيح منها ثم تصنيفها بحسب موضوعها.

٢- جمع أقوال العلماء وتقصِّي استدلالاتهم فيما له تعلَّق بالنصوص الواردة في هذا البحث.

٣- تصنيف المسائل والاجتهاد في عرض المادة بصورة توصل إلى المقصود.

٤ - إعمال الاستنباط والغوص في معانى النصوص مع الاجتهاد في الاستدلال على ما يذكر من مسائل بأدلة صريحة

وإذا كانت محتملة فيعضد ذلك بما يؤيده من أدلة أو أصول شرعية أخرى.

٥- نقل الخلاف في المسألة إذا وجد ثم اختيار القول الصحيح مع الدليل ووجه الاستدلال.

٦- عزو الآيات القرآنية إلى مواضعها بذكر السورة ورقم الآية مع كتابتها بالرسم العثماني.

٧- عزو الأحاديث إلى مصادرها فإن كانت في الصحيحين اكتفيت بالعزو لهما وإن كانت في غيرهما عزوته لموضعه ثم نقلت أحكام أهل العلم المعتبرين بهذا الفنّ.

 $\Lambda$  البيان والتعريف لما يحتاج إلى ذلك من كلمات أو مواضع أو نحو ذلك.

٩- الالتزام بعلامات الترقيم مع ضبط ما يحتاج إلى ضبط.

• ١- توثيق النُّقول من مصادرها الأصليّة مع عزو الأقوال إلى قائليها.

١١- ختم البحث بفهارس علمية وموضوعيه.

#### التمهيد

# المسجد الأقصى، تعريفه وأسماؤه، وتاريخ بنائه

### أولا: التعريف بالمسجد الأقصى:

وهو مركب تركيبا وصفيا من كلمتين، إحداهما: «مسجد» والمسجد في اللغة: بكسر الجيم اسم لمكان السجود والفاعل يُسمّى ساجدًا، وأصل السُّجود الذّل والخضوع، أما بالفتح فهو اسم للمصدر وجمعه مساجد وتثنيته مسجدان، والمسجدان عند الإطلاق يراد بهما مسجدي مكة والمدينة، وفي المسجد ثلاث لغات، مسجد ومسجد ومسيد، وقد اشْتُقَّ المسجد من السجود لأنه أشرف أفعال الصلاة لقرب العبد من ربه (۱).

وللمسجد في الاصطلاح معنى عام وآخر خاص.

أما العام فهو كل موضع في الأرض يصح أن يُصلَّى فيه كما دل على ذلك حديث: ((جعلت لي الأرض مسجدا وطهورا))(٢).

أما المعنى الخاص فهو المكان المهيَّأ ليؤدي فيه المسلمون الصلوات الخمس جماعة (٣).

والكلمة الثانية: «الأقصى» وهي في اللغة: كلُّ شَيْءٍ تَنَحَّى عَنْ شَيْءٍ فَقَدْ قَصا يَقْصُو قُصُوًا، فَهُوَ قاصٍ، والأَرض قاصِيةٌ وقَصيَّةٌ، فيَدُلُّ عَلَى بُعْدِ وَإِبْعَادِ (٤).

ويمكن تعريفه بأنه أحد المساجد الثلاثة التي لها فضيلة على ما سواها من المساجد عند المسلمين، وهو كامل المساحة المسورة الواقعة داخل البلدة القديمة بالقدس بشكل شبه مستطيل، ويتكون من مجموعة الأبنية والقباب والحاريب والمساطب والسبل والآبار (٥).

<sup>(</sup>١) معجم تهذيب اللغة (٢/٦٣٠)؛ لسان العرب (٦٣/٦ مادة: سجد)؛ إعلام الساجد (ص٢٦-٢٧).

<sup>(</sup>٢) متفقُ عليه. صحيح البخاري - كتاب الصلاة-بَابُ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «جُعِلَتْ لِي الأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا»، (١/ ٩٥) برقم: ٤٣٨؛ صحيح مسلم-كِتَابُ الْمُسَاجِدِ وَمَوَاضِع الصَّلَاة-باب جُعلَت لِي الأَرض مسجدًا وطهورًا»، (١/ ٣٧٠) برقم: ٥٢١.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (١٦٣٦)؛ مُعجم تهذيب اللغة (١٦٣٠/١)؛ إعلام الساجد (ص ٢٨)؛ فتاوى اللجنة الدائمة (٢٢٢٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: مقاييس اللغة (٥/٩٤) ولسان العرب (٥ ١٨٣/١).

<sup>(</sup>٥) انظر: المدخل لدراسة المسجد الأقصى المبارك (ص٢٦).

وقد أطلق عليه مسمى الأقصى إما لِبُعْدِ الْسَافَةِ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْكَعْبَةِ أَو لِأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ وَرَاءَهُ مَوْضِعُ عِبَادَةٍ وَقِيلَ لِبُعْدِهِ عَنِ الْأَقْذَارِ(١). والأول أقرب حيث لم يكن إلا مسجدان فبدأ بعمارة المسجد الحرام، ثم ثني بعمارة هذا المسجد فسمم ي بالأقصى لبعده عن المسجد الحرام، كما أنه أبعد المساجد التي تُزار لنيل بركته وفضله بعد المسجد الحرام(١).

ثانيا: أسماؤه:

أطلق على المسجد الأقصى بالإضافة إلى هذا الاسم عدة أسماء منها:

الأول: بيت المقدِس أي: المطهّر، وتطهيره: إخلاؤه من الأصنام، (") وقيل المكان الذي يطهر فيه من الذنوب فالمقدس، المطهّر (نا). وقد أطلق عليه النبي عليه الله، وهو من الأسماء التي أطلقها النبي عليه بقوله: (( إنّما يُسَافَرُ إلَى ثَلاثَة مسجد إيلياء، قيل: معناه بيت الله، وهو من الأسماء التي أطلقها النبي عليه بقوله: (( إنّما يُسافَرُ إلَى ثَلاثَة مساجدَ: مَسْجد الْكُعْبَة، وَمَسْجِدِي، وَمَسْجِد إيلياء))(١)، وفي هذا تضعيف لمن يكره تسميته بهذا الاسم كما رُوي عن كعب الأحيار (٧).

الثالث: البيت المقدس، وفي هذا الاسم إشارة إلى أهم ما يتميز به هذا المسجد من القدسية من خلال تطهيره ورفعة منزلته، ولم يذكر هذا الاسم في شيء من النصوص، وإنما أشار له بعض الأئمة والشعراء، ومن ذلك النظم المنسوب لابن حجر العسقلاني:

إلى البيت المقدس قد أتينا قطعنا في محبته عقابا ويقول الآخر مخاطبا صلاح الدين الأيوبي:

يا أيها الملك السذي المادي ال

جنسان الخسلد نسسز لا مسن كسريم ومسابعد العقاب سسوى النعيم

لمعالم الصلبان نكس تسعى مسن البيت المقدس وأناعلى شرفى أدنسس (^).

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري (٤٠٨/٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (٣٢٩/١٧).

<sup>(</sup>٣) إعلام الساجد (٢٧٧/١).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري -كتاب التفسير - باب قوله (( أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام)) (٨٣/٦) برقم: ٢٧١٠؛ ومسلم -كتاب الإيمان -بَابُ ذِكْر الْسِيح ابْن مَرْيَمَ، وَالْسِيح الدَّجَّالِ (٢/٦ ٥ ١) برقم: ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٦) رواًه مسلّم في صحيحه -كتاب الحج- باب لاتشد الرحال إلاإلى ثلاثة مساجد(١٠١٥/٢) برقم:٣١٥.

<sup>(</sup>٧) إعلام الساجد (٢٧٧/١).

<sup>(</sup>٨) انظر: المدخل إلى دراسة المسجد الأقصى المبارك (ص ٢٧).

#### ثالثا: تاريخه:

الأحداث التاريخية التي تتعلق بهذا المسجد من حيث التأسيس شحيحة لا يمكن أن يعتمد على شيء منها في إثبات حقّ أو نفي باطل، لكن يكفي أن يُقال: إن مما يقطع به أنه بُني بعد المسجد الحرام بأربعين عامًا، لحديث أبي ذر رضي الله عنه قُلْتُ يَا رَسُولَ الله ، أَيُّ مَسْجد وُضِعَ في الأَرْضِ أَوَّلَ؟ قَالَ: «المَسْجدُ الحَرَامُ» قَالَ: قُلْتُ : ثُمَّ أَيُّ ؟ قَالَ «المَسْجدُ الأَقْصَى» عنه قُلْتُ يَا رَسُولَ الله ، أَيُّ مَسْجد وُضِعَ في الأَرْضِ أَوَّلَ؟ قَالَ: «المَسْجدُ الحَرَامُ» قَالَ: قُلْتُ نَعْهُ مَا ؟ قَالَ: «أَرْبَعُونَ سَنَةً، ثُمَّ أَيْنَمَا أَدْرَكَتْكَ الصَّلاة أَبَعْدُ فَصَلِّه، فَإِنَّ الفَضْلَ فيه))(١) ولم أقف على نصّ صحيح يذكر من بنى المسجد الأقصى سوى سليمان عليه السلام، فقد ذكر النبي عَيْنِ: (( أَنَّ سُلَيْمَانَ بْنَ دَاوُدَ صَلَى الله على عَلَيْه وَسَلَّمَ لَمَّا بَنَى بَيْتَ الْقُدسِ سَأَلَ الله عَزَّ وَجَلَّ لدَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلامُ: ابْن لي بَيْتًا في الأَرْض، فبنَى دَاوُدُ بَيْتًا لِنَفْسه قَبْل البَيْتِ اللَّذِي عَلَيْه وَسَلَّمَ لَلْ الله عَنَّ وَجَلَّ لِدَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: ابْن لي بَيْتًا في الأَرْض، فبنَى دَاوُدُ بَيْتًا لِنَفْسه قَبْل البَيْتِ اللَّذِي سَلَامان في بناء المسجد (( قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ لدَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: ابْن لي بَيْتًا في الأَرْض، فبنَى دَاوُدُ بَيْتًا لِنَفْسه قَبْل البَيْتِ اللَّذِي الله عَزَّ وَجَلَّ إلَيْه: يَا دَاوُدُ نَصَبْتَ بَيْتَكَ قَبْلَ بَيْتِي، قَالَ: يَا رَبِّ هَكَذَا قُلْتَ فِيمَا قَضَيْتَ: مَنْ مَلَكَ اسْتَأْثُورَ، ثُمَّ الْبَيْتِ النَّذِي بَنَاء المُسجد . . . )) (٢) إلا أنه حديث ضعيف لا تقوم به الحجة.

وإذا كان سليمان عليه السلام ممن بنى هذا المسجد بناء تجديد فإنه ليس هو المؤسس له قطعا؛ إذ المسجد قائم قبله بزمن طويل(٤)كما هو صريح حديث أبي ذر السابق.

وبناءً على هذا، فقد وقع الخلاف فيمن أسّس المسجد الأقصى، فقيل: الْلَاثِكَةُ، وقيل: آدم عليه السلام، وَقِيلَ: سَامُ بْنُ نُوحٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وقيل: إبراهيم عليه السلام، وقِيلَ: يَعْقُوبُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وقيل: إيلياء، وقيل: بعض أولياء الله قبل داود وسليمان عليهما السلام<sup>(٥)</sup>.

ويقطع أهل الكتاب أنّ الباني له هو يعقوب عليه السلام، ومال إليه ابن كثير رحمه الله فقال: "وَعِنْدَ أَهْلِ الْكِتَابِ أَنَّ يَعْقُوبَ عَلَيْهِ السَّلَامُ هُوَ الَّذِي أَسَّسَ الْمُسْجِدَ الْأَقْصَى وَهُوَ مَسْجِدُ إِيلِيَا بَيْتِ الْمُقْدِسِ شَرَّفَهُ اللهُ ، وَهَذَا مُتَّجِهُ وَيَشْهَدُ لَهُ مَا ذَكَرْنَاهُ مِنَ الْخَدِيثِ فَعَلَى هَذَا يَكُونُ بِنَاءُ يَعْقُوبَ وَهُوَ إِسْرَائِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ بَعْدَ بِنَاءِ الْخَلِيلِ وَابْنِهِ إِسْمَاعِيلَ الْمُسْجِدَ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري-كتاب أحاديث الأنبياء- باب وجوب استقبال القبلة(٤/٤) برقم:٣٣٦٦؛ ومسلم كتاب المساجد ومواضع الصلاة (٣٧٠/١)برقم: ٥٢٠.

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي في سننه -كتاب المساجد- فضل المسجد الأقصى والصلاة فيه (٣٤/٢)برقم: ٦٩٣؛ وابن ماجه في سننه -كتاب إقامة الصلاة- بَابُ مَا جَاءَ في الصَّلَاة في مَسْجِد بَيْت الْلَقْدِس (٢/١) برقم: ١٤٠؛ وابن خزيمة في صحيحه-كتاب الصلاة- باب فضل الصلاة في مسجد بيت المقدس، وتكفير الذنوب والخطايا بها(٢٨٨/٢) برقم: ١٣٣٤ وقال ابن حجر: إسناده صحيح. انظر: فتح الباري (٢٠/١)، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير (٢/١٠).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في معجمه (٢٤/٥)برقم: ٤٧٧؛ وقال الهيثمي: وَفِيهِ مُحَمَّدُ بْنُ أَيُّوبَ بْنِ سُوَيْدٍ الرَّمْلِيُّ، وَهُوَ مُتَّهَمُّ بِالْوَضْعِ. مجمع الزوائد(٧/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري (٤٠٨/٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: المفهم (١١٤/٢)؛ البداية والنهاية (١٨٧/١)؛ فتح الباري (٢٠٨/٦).

الْحَرَامَ بِأَرْبَعِينَ سَنَةً (١)، ولو سلم أن إبراهيم هو المؤسس للمسجد الحرام فلم يخرج بناء المسجد الأقصى عن إبراهيم وابنه يعقوب عليهما السلام، لكن في هذه المسألة خلاف ليس هنا موضع لبسطه، وعليه فلا يمكن القطع بمؤسس هذا المسجد.

\* \* \*

(١) البداية والنهاية(١/٨٧/١).

# المبحث الأول

### المسائل المتعلقة بالتوحيد ... وفيه تمهيد وثلاثة مطالب

### التمهيد

لما كانت عبادة الله وحده لا شريك له هي المهمة العليا والغاية العظمى للعبادة فإن المساجد إنما بنيت لتحقيق ذلك، يقول الله سبحانه: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسُجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ آالجن: ١٨] فإن المساجد التي هي أعظم محال العبادة مبنية على الإخلاص لله، والخضوع لعظمته، والاستكانة لعزته فهي: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا ٱسمُهُ ويُسَبِّحُ لَهُو فِيهَا بِٱلْغُدُو وَٱلْأَصَالِ وَ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَرَّةٌ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوةِ يَخَافُونَ يُصَبِّحُ لَهُو فِيهَا بِٱلْغُدُو وَٱلْأَصُلُ وَ وَٱلْأَصُلُ وَ وَالْأَبُصُر ﴾ [النور: ٣٦ - ٣٧] وهذا في المساجد عموما وفي الثلاثة خصوصا، يقول ابن بريدة (١) عن هذه الآية: ﴿ إِنَّمَا هِي أَرْبَعَةُ مَسَاجِدَ لَمْ يَبْنَهَا إِلَّا نَبِيُّ: الْكَعْبَةُ بَنَاهَا إِبْرَاهِيمُ وَإِسْمَاعِيلُ فَجَعَلَاهَا قِبْلَةً، وَبَيْتُ الْقُدْسِ بَنَاهُ وَسُولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَمَسْجِدُ قَبُاء أُسِّسَ عَلَى التَّقُوكَى بَنَاهُ رَسُولُ الله صَلَى الله عَمُوما إلها بنيت لإقامة ذكر الله وتسبيحه فيها وهي شعار التوحيد؛ فإن المساجد الشوفة التي كان تأسيسها على يد دعاة التوحيد من أنبياء الله ورسله أحق بإظهار هذا التوحيد بكل صوره.

ولما كان الحديث منصبًا على المسجد الأقصى فإن إظهار ما يتعلق بمسائل التوحيد من أهم المهمات وأولى الأوليات وهذا ما سنبينه من خلال هذه المطالب.

### • المطلب الأول: اصطفاؤه موضعا لاختبار الفطرة:

من كمال رحمة الله بعباده ولطفه بهم وتمام نعمته عليهم أن أوجد في نفوسهم دافعا يدفعهم نحو التوحيد وميلا فطريا يجده كل من لم تتلوث فطرته بالميل الطبعي إلى الإسلام، وهذا هو المسمى بدليل الفطرة، وهو من الحجج القائمة على الناس عند أهل السنة، وإن لم يكن وحده كافيا في قيام الحجة عليهم؛ إذ لابد من بعثة الرسل كما هو صريح

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن بريدة بن الحصيب، أَبو سَهْل، الأسلمي المروزي، ولد في خلافة عمر، وروى عن أبيه وابن عمر وأبي موسى الأشعري وغيرهم من الصحابة رضي الله عنهم، تولى لابن المهلب قضاء مرو، ومات بها سنة (۱۱هـ)انظر: الطبقات الكبرى (٧/ ٢٢١)؛ مختصر تاريخ دمشق (۱۲/ ٤٦).

<sup>(</sup>۲) تفسير البغوى(۲۸/۳).

النصوص ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولَا﴾ [الإسراء: ١٥]لكنه مما يعضد هذه الحجة وينمي هذا الدليل فتكون النفس قابلة لتلك الحجج الرسالية، كما أنها لو تركت من غير تبديل لما اختارت إلا الدين الحق.

ثم إن الأدلة على دليل الفطرة كثيرة منها قوله سبحانه مخاطبا نبيه عليه الله على دليل الفطرة كثيرة منها قوله سبحانه مخاطبا نبيه عليه الله على دليل الفطرة كثيرة منها قوله سبحانه مخاطبا نبيه عليها الله على ال ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ [الروم: ٣٠] قال مجاهد وقتادة: «الفطرة هي الإسلام» (١)، وهذا هو قول عامة السلف يقول ابن عبد البر رحمه الله: «قَدْ أَجْمَعُوا في قَوْل اللهُّ عَزَّ وَجَلَّ (فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا) عَلَى أَنْ قَالُوا فِطْرَةُ الذي رجحناه وهو أنهم على الفطرة ثم صاروا إلى ما سبق في علم الله فيهم من سعادة وشقاوة لا يدل على أنهم حين الولادة لم يكونوا على فطرة سليمة مقتضية للإيمان ومستلزمة له لولا العارض "(")، ويؤيّد أن الفطرة هي الإسلام قول النبي عَيْ إِنْ اللَّهُ مَوْلُودِ يُولَدُ عَلَى الفِطْرَة، فَأَبُواهُ يُهَوِّدَانه، أَوْ يُنَصِّرانه، أَوْ يُخَمِّسَانه، كَمَثَل البَهيمَة تُنْتَجُ البَهيمَة هَلْ تَرَى فِيهَا جَدْعَاءَ))(١٠)، قال ابن القيم رحمه الله: «مَا دَلَّ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ، وَالسُّنَّةُ أَنَّهُمْ وُلدُوا حُنَفَاءَ عَلَى فطْرَة الْإِسْلَام بِحَيْثُ لَوْ تُركُوا وَفِطَرَهُمْ لَكَانُوا حُنَفَاءَ مُسْلِمينَ كَمَا وُلِدُوا أَصحَّاءَ كَامِلي الْخِلْقَةِ، فَلَوْ تُركُوا وَخِلَقَهُمْ لَمْ يَكُنْ فِيهَمْ مَجْدُوعٌ، وَلَا مَشْقُوقُ الْأَذُن»(٥). وإذا أردنا تفسيرا لهذه الفطرة وبيانا لمقتضاها وشرحا لمعناها فإن لابن تيمية كلاما يحسن نقله إذ يقول: «وإذا قيل: إنه ولد على فطرة الإسلام، أو خلق حنيفاً ونحو ذلك فليس المراد به أنه حين خرج من بطن أمه يعلم هذا الدين ويريده فإن الله تعالى يقول: ﴿وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا ﴾ [النحل: ٧٨]، ولكن فطرته مقتضية موجبة لدين الإسلام، لمعرفته ومحبته، فنفس الفطرة تستلزم الإقرار بخالقه ومحبته وإخلاص الدين له، وموجبات الفطرة ومقتضاها تحصل شيئاً بعد شيء، بحسب كمال الفطرة، إذا سلمت عن المعارض»(١٠)، ويقول في موضع آخر مبينا حقيقتها بأنها» السلامة من الاعتقادات الباطلة والقبول للعقائد الصحيحة. فإن حقيقة « الإسلام « أن يستسلم لله؛ لالغيره وهو معنى لاإله إلاالله.

ولا يلزم من كونهم مولودين على الفطرة أن يكونوا حين الولادة معتقدين للإسلام بالفعل فإن الله أخرجنا من بطون أمهاتنا لا نعلم شيئا ولكن سلامة القلب وقبوله وإرادته للحق: الذي هو الإسلام بحيث لو ترك من غير مغير لما

<sup>(</sup>١) زاد المسير (٢/٣٤).

<sup>(</sup>۲) التمهيد (۷۲/۱۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: شفاء العليل (ص٢٩٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري-كتاب الجنائز- باب ما قيل في أولاد المشركين (٢/٠٠١) برقم: ١٣٨٥؛ ومسلم-كتاب القدر- باب معنى كل مولود يولد على الفطرة(٢٠٤٧/٤)برقم: ٢٦٥٨.

<sup>(</sup>٥) أحكام أهل الذمة (١٠٦٩/٢).

<sup>(</sup>٦) درء تعارض العقل والنقل(٣٨٣/٨).

كان إلا مسلما. وهذه القوة العلمية العملية التي تقتضي بذاتها الإسلام ما لم يمنعها مانع: هي فطرة الله التي فطر الناس عليها. »(١).

وما يعنينا هنا هو ما حصل للنبي على في المسجد الأقصى من اختبار لهذه الفطرة وامتحان لأمرها وإظهار لشأنها، فعَنْ أَبِي هُرَيْرة رَضِيَ الله عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ لَيْلَة أُسْرِيَ بِهِ: « لَقِيتُ مُوسَى، قَالَ: فَنَعَتَهُ، فَإِذَا رَجُلٌ - حَسِبْتُهُ قَالَ - مُضْطَرِبٌ رَجِلُ الرَّأْسِ، كَأَنَّهُ مِنْ رَجَالِ شَنُوءَة، قَالَ: وَلَقِيتُ عِيسَى فَنَعَتُهُ النَّبِيُ وَقَيْقٍ فَقَالَ: - رَبْعَةٌ أَحْمَرُ، كَأَنَّا خَرَجَ مِنْ رَجَالِ شَنُوءَة، قَالَ: وَلَقِيتُ عِيسَى فَنَعَتُهُ النَّبِيُ وَقِيقٍ فَقَالَ: - رَبْعَةٌ أَحْمَرُ، كَأَنَّا خَرَجَ مِنْ دِيمَاسِ - يَعْنِي الْحَمَّامُ -، وَرَأَيْتُ إِبْرَاهِيمَ وَأَنَا أَشْبَهُ وَلَدِه بِهِ، قَالَ: وَأُتِيتُ بِإِنَاءَيْنَ، أَحَدُهُمَا لَبَنُ وَالآخَرُ فِيهِ خَمْرٌ، فَقِيلَ لَى: خُذْ أَيَّهُمَا شَنْتَ، فَأَخَذْتُ اللَّبَنَ فَشَرِبْتُهُ، فَقِيلَ لِى: هُدِيتَ الفِطْرَة، أَوْ أَصَبْتَ الفِطْرَة، أَمَا إِنَّكَ لَوْ أَخَذْتُ الخَمْرَ غَوَتْ لَى: خُذْ أَيَّهُمَا شَنْتَ، فَأَخَذْتُ اللَّبَنَ فَشَرِبْتُهُ، فَقِيلَ لِى: هُدِيتَ الفِطْرَة، أَوْ أَصَبْتَ الفِطْرَة، أَمَا إِنَّكَ لَوْ أَخَذْتَ الخَمْرَ غَوَتْ الْخَوْرِ عِهِ إِلَى السماء، وفي هذه الحادثة جملة من الفوائد:

أولها: أن من الحكم التي يمكن أن تكون سبب الاختيار المسجد الأقصى محلا لهذا الاختبار وموضعا لذلك الامتحان أنه المكان الفاصل بين العالم العلوي والعالم السفلي في هذه الرحلة التي سببها سلامة الفطرة من الانحراف، فأعيد الاختبار تأكيدا على وجودها وبيانا لأهميتها ومنزلتها.

ثانيها: أن الثبات على الفطرة يكون بأسباب حسّية ومعنوية، ومن جملتها، إصابة النبي على الفطرة والخير والفضل، (أَصَبْتَ أَصَابَ الله بِكَ إِصَابة الفطرة والخير والفضل، (أَصَبْتَ أَصَابَ الله بِكَ بإصابة الفطرة والخير والفضل، وأمتك أتباع لك فيكونون عليها(٥).

ثالثها: أنه قرن بين الفطرة واللبن للعلاقة الشبهية بينهما، فهما مما يبدأ به المولود حياته يقول ابن تيمية رحمه الله: «والنبي عَيَالَةُ شبه اللبن بالفطرة، لما عرض عليه الخمر واللبن واختار اللبن، فقال له جبريل: أصبت الفطرة، ولو أخذت الخمر لغوَت أمتك.

والطفل مفطور على أن يختار شرب اللبن بنفسه، فإذا تمكن من النّدي لزم أن يرتضع لامحالة، فارتضاعه ضروري إذا لم يوجد معارض، وهو مولود على أن يرتضع، فكذلك هو مولود على أن يعرف الله، والمعرفة ضرورية له لامحالة إذا لم

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٤/٧٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري-كتاب أحاديث الأنبياء- باب قول الله (واذكر في الكتاب مريم إذ انتبذت من أهلها) (١٦٦/٤)برقم: ٣٤٣٧؛ ومسلم -كتاب الإيمان- باب الإسراء برسول الله على ( ١٥٤/١)برقم: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم-كتاب الإيمان- باب الإسراء برسول الله على (١٤٥/١) برقم: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم-كتاب الإيمان- باب الإسراء برسول الله على (١٤٩/١)برقم: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: إكمال المعلم (١/١٥)؛ شرح النووي على مسلم (٢٢٥/٢).

800

وقد أخذ اللبن لكونه خيرًا محضاً، ولا يترتب على شربه مضرّة بأيِّ وجه، بخلاف الخمر الذي من أعظم مفاسده ذهاب العقل الذي ينبني عليه فوات المصالح، وهذا ما يحصل مع اختلال الفطرة وانتكاسها، يقول القرطبي رحمه الله: «وكأن معنى الحديث أنّه لمّا مال إلى ما يُتناوَل بالجبلَّة والطبع وما لا ينشأ عنه مفسدةٌ وهو اللبن، وعدل عمّا ليس كذلك مما يتوَقَعُ منه مفسدة أو من جنسه، وهي إذهاب العقل الموصل للمصالح، صوَّب الملك فعله ودعا له»(٣).

### • المطلب الثاني: اختياره موطنا للدعوة إلى التوحيد.

المهمة الرساليّة والقضية البلاغية مبناها على إفراد الله بالعبادة وحده لا شريك له، ولهذا فإن بيوت الله مبنيّة لتحقيق هذا الغرض، كما قررناه سابقا، وتحقيق ذلك يكون بالأفعال والأقوال من خلال دوام ذكر الله فيها، وأعظم ذلك الذكر إقامة الصلاة وسائر ما يتبعها ويلحق بها من أعمال، كما يكون بالدعوة إلى ذلك من خلال توجيه الناس وإرشادهم وبيانهم وإعلامهم ليحققوا هذا التوحيد ويجتنبوا كل ما يخدش في تنقيته وتحقيقه، كما دأب على ذلك أنبياء الله ورسله والصالحون من عباده.

وقد كان للمسجد الأقصى دور في إبراز ذلك، حيث جعله الأنبياء منبرا يؤدون من خلاله رسالة ربهم ويبلغون شريعته، ومن ذلك أن الله حين أمر نبيه يحي بن زكريا عليهما السلام أن يبلغ الناس بعض ما أوحاه إليه اختار المسجد الأقصى موضعا لأداء تلك الرسالة، يقول النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: (( إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ أَمَر يَحْيَى بْنَ زَكَرِيًا عَلَيْهِمَا السَّلَامُ بِخَمْس كَلِمَات، أَنْ يَعْمَلَ بِهِنَّ، وَأَنْ يَأْمُر بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يَعْمَلُوا بِهِنَّ، وَكَادَ أَنْ يُبْطِئ، فَقَالَ لَهُ عِيسَى: إِنَّكَ قَدْ السَّلَامُ بِخَمْس كَلِمَات أَنْ تَعْمَلَ بِهِنَّ، وَتَأْمُر بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يَعْمَلُوا بِهِنَّ، فَإَمَّا أَنْ تُبَلِّغُهُنَّ، وَإِمَّا أَنْ أَبُلِغُهُنَّ. فَقَالَ لَهُ عِيسَى: إِنَّكَ قَدْ أَمْر بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يَعْمَلُوا بِهِنَّ، فَإِمَّا أَنْ تُبَلِّغُهُنَّ. وَإِمَّا أَنْ تُبَعِّمُ بَعْ وَالَّا أَلْسُجِدُ، وَإِمَّا أَنْ شَبَعْتَنِي أَنْ أَعْدَل بِهِ وَلَى عَلَيْه، وَمَّ قَالَ: إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ أَمْرَنِي بِخَمْس كَلِمَات أَنْ أَعْمَلَ بِهِنَّ، وَآمُرَكُمْ أَنْ فَعُمَلُوا بِهِنَ ، فَإِمَّا أَنْ يُحْدُوا الله وَلا تُشْرَى عَلَيْه، قُمَّ قَالَ: إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ أَمْرَنِي بِخَمْس كَلِمَات أَنْ أَعْبُدُوا الله وَلا تُشْر كُوا بِهِ شَيْئًا، فَإِنَّ مَثَلُ رَجُلِ اشْتَرَى عَبْدًا مِنْ خَالُوس مَاله بِورِق أَوْ فَهُ بَعْمَلُ وَبِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ أَمْرَنِي بَخَمْس كَلِمَات أَنْ أَعْبُدُوا الله وَلا تُشْرَكُوا بِهِ شَيْئًا، فَإِنَّ مَثَلُ رَجُل اشْتَرَى عَبْدُهُ وَإِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ خَلُوسَ مَاله بِورِق أَوْ فَيْ وَجَلَ بَعْمَلُ بِعَرْقُ وَجَلَ عَمْلُ بَعْمَلُ بَعْمَلُ بِهِنَّ وَإِنَّ الله عَزَق وَجَلَّ مَلْ وَالله عَوْرَق أَوْ فَا يَعْمُلُ وَا بَعْهُ مُلُوا بِهِنَ يَعْمَلُ بَعْمَلُ بَعْمُلُ وَإِنَّ الله عَزَق وَجَلَّ خَلُوسَ مَاله بِورَق أَوْ وَالله وَيَعْمَل يَعْمَلُ وَجَلَ عَلَيْه مُنْ وَالله عَزَّ وَجَلَّ فَا يُعْمَلُ مَا مَنْ عَلْ يَعْمُلُ وَا بَعْهُ وَا مَنْ عَلْمُ مُنْ وَالله عَلَى وَإِنَّ الله عَزَق وَجَلَّ عَلَيْهُ مَلْ وَلُولُ مَا مَا لَمُ عَلْ يَعْمُلُ مَا مَا الله عَوْلَ وَا يُعْمَلُ وَا مُعْمَلُ وَا عَنْهُ مَالله وَلَا تُعْمُلُ وَا مُعْمَلُ الله عَقْ وَا ا

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل (٤٤٨/٨).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (١٤٦/١).

<sup>(</sup>٣) المفهم (١/٨٨٨).

فَاعْبُدُوهُ، وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا...))(١).

### ومن هذه الواقعة يستقى جملة من الفوائد:

أولها: اتفاق الأنبياء في الملّة و اتحادهم في الدعوة إلى عبادة الله وحده لا شريك له والكفر بكل ما يُعبد من دونه، يقول الله سبحانه: ﴿ وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطّغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦] فكان حاصل أمر النبوّة والغاية القصوى من البعثة التي أرسلوا جميعًا لأجلها دعوة الخلق إلى معرفة الحق وإرشادهم إلى ما ينتظم به معاشهم ويحسن معادهم (٢)، فكانوا إخوة من هذا الوجه إذ اتحدوا في أصل الدين وإن اخْتَلَفَتْ فُرُوعُ الشَّرَائعِ (٣)، يقول النبي عَلَيْةِ: ((الْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ لِعَلَاتِ، أُمَّهَاتُهُمْ شَتَّى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ)) (١٤).

ثانيها: التلازم بين نوعي التوحيد، فكما أن الإتيان بتوحيد الربوبية وحده لا يكفي فإن تحقيق توحيد الألوهية مفردا لا يمكن ولا يغني، يقول الله سبحانه مبينا تلك العلاقة الوثيقة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشَا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءَ وَأَنزَلَ مِن ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجَ بِهِ عِن القَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ فَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادَا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١ - ٢٢]، يقول ابن جرير رحمه الله: «أراد الله بهذه الآية أنهكما لا شريك لي في خلقكم، وفي رزقكم الذي أرزقكم وملكي إياكم، ونعمي التي أنعمتها عليكم فكذلك فأفردوا لي الطاعة وأخلصُوا لي العبادة، ولا تجعلوا لي شريكًا وندًا من خلقي، فإنكم تعلمون أن كلّ نعمة عليكم فمني » ويقول ابن كثير رحمه الله: «شَرَعَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى في بَيَانِ وَحْدَانِيَّة أُلُوهِيَّتِه بِأَنَّهُ تَعَالَى هُوَ ٱلنُّعُمُ عَلَى عَبِيدُه بإِخْرَاجِهِمْ مِن الْعَدَم إِلَى الْوُجُودِ وَإِسْبَاغِهِ عَلَيْهِمُ النِّعَمَ الظَّهِرَةَ وَالْبَاطِنَةَ ... وَمَضْمُونُهُ: أَنَّهُ الْخَالِقُ الرَّازِقُ مَالِكُ الدَّارِ وَسَاكِنِيهَا وَرَازِقُهُمْ، فَهِ بَيَانِ وَحُدَانِيَّة أَنُوا اللَّه الرَّازِقُ مَالِكُ الدَّارِ وَسَاكِنِيهَا وَرَازِقُهُمْ، فَلَقُ الْعَالَةُ الرَّازِقُ مَالِكُ الدَّارِ وَسَاكِنِيهَا وَرَازِقُهُمْ، فَيْعَلُوا اللهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ » (١٠).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده واللفظ له، وقال محققه حديث صحيح (۲۸ / ٤٠٤) برقم: ۱۷۱۷، ورواه الترمذي مع اختلاف يسير في لفظه باب ما جاء في مثل الصلاة والصيام وقال: حديث حسن صحيح غريب (٤٥٤٤) ، وأخرجه ابن خزيمة في صحيحه - كتاب الصلاة باب النهي عن الالتفات في الصلاة (٤٤٤١) برقم: ٩٣٠، وابن حبان في صحيحه - كتاب بدء الخلق - ذكر تشبيه المصطفى على عيسى ابن مريم بعروة بن مسعود (٤١٤٤١) برقم: ٦٢٣٣، والحاكم في مستدر كه - كتاب الطهارة - باب حديث أنس (٣٦٢١) برقم: ٣٠٤٠، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير (٤١١١) برقم: ٣٧٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح القسطلاني (٢/٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري (٤٨٩/٦).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري-كتاب أحاديث الأنبياء- بَابُ قَوْلِ اللهِ {وَاذْكُرْ فِي الكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ انْتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا} (١٦٧/٤)برقم: ٣٤٤٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري (٣٦٩/١).

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن كثير (١/ ١٩٤).

ثالثها: اتفاق المناهج النبوية في تنوع الأساليب الدعوية، ومن تلك الأساليب، تقريب المعنى المراد بضرب أحسن الأمْثَالِ وَأَعْظَمِهَا تَقْرِيبًا إِلَى الْأَفْهَامِ(١)، يقول ابن القيم رحمه الله شارحا هذا الحديث: «فذكر مثل الموحد والمشرك: فالموحد كمن عمل لسيده في داره وأدى لسيده ما استعمله فيه، والمشرك كمن استعمله سيده في داره فكان يعمل ويؤدي خراجه وعمله إلى غير سيده، فهكذا المشرك يعمل لغير الله تعالى في دار الله تعالى ويتقرب إلى عدو الله بنعم الله تعالى.

ومعلوم أن العبد من بني آدم لو كان مملوكه كذلك لكان أمقت المماليك عنده وكان أشد شيئاً غضباً عليه وطرداً له وإبعاداً، وهو مخلوق مثله كلاهما في نعمة غيرهما، فكيف برب العالمين الذي ما بالعبد من نعمة فمنه وحده لا شريك له، ولا يأتي بالحسنات إلاهو، ولا يصرف السيئات إلاهو، وهو وحده المنفرد بخلق عبده ورحمته وتدبيره ورزقه ومعافاته وقضاء حوائجه، فكيف يليق به مع هذا أن يعدل به غيره»(٢).

رابعها: أن من أهم الرسائل التي ينبغي أن تؤدى في المسجد هو إبلاغ رسالة الله فيه وذلك ببيان التوحيد وأهميته، وإخلاصه وتصفيته، فقد قام نبيّ الله يحي حين أمر بهذه الكلمات التوحيدية بالمسجد بعد أن جمعهم فيه ثم بدأ خطبته وتوجها بتوحيد الله من خلال حمده لله والثناء عليه، ثم إظهار الدعوة للتوحيد الخالص من كل شرك، وإيضاح هذا المعنى بضرب أحسن الأمثلة.

خامسها: تقدم العلم والعمل على الدعوة؛ فيتسلح بالعلم أولا ثم يردفه بالعمل فإذا وفق لهما فإن أول واجب عليه هو الدعوة إلى ما علم، كما أمر بذلك نبى الله يحى عليه السلام.

### • المطلب الثالث: تشريفه بنيل بركة التوحيد في بقعته.

يقع التفاضل بين الأمكنة الأرضيّة على المكلّف بتعدّي النفع إليه إما باختصاص عمل أو زيادة فضل، وهذا هو وجه شرف المساجد الثلاثة التي ينال قاصدها والعابد فيها أنواعا من الفضائل التي من أجلها أجاز الشارع شدّ الرحال إليها دون غيرها، يقول النبي عَيِّيِّ: ((لَا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلَّا إِلَى ثَلاَثَة مَسَاجِدَ: إِلَى الْمُسْجِدِ الْحَرَام، وَإِلَى الْمُسْجِدِ الْأَقْصَى وَإِلَى مَسْجِدِي هَذَا))(٣)، فليس في الأرض بقعة لها فضل لذاتها حتى تقصد للعبادة على مراد الشارع فتشد الرحال إليها لذلك الفضل غير هذه الثلاثة مساجد، وأما غيرها من البلاد فلا تشد إليها لذاتها بل لزيارة أو جهاد أو علم، أو نحو ذلك من المندوبات، أو المباحات.

<sup>(</sup>١) انظر: إعلام الموقعين (٢/٤٠٤).

<sup>(</sup>٢) الوابل الصيب (١٩/١).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري- كتاب وباب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة (٢٠/٢) برقم: ١١٨٩، ومسلم-كتاب الحج- باب لاتشد الرحال إلاإلى ثلاثة مساجد(١٠١٤/٢) برقم: ١٣٩٧.

وقبل الخوض في تلك البركة التي تنال في المسجد الأقصى نذكر أن البركة في اللغة تطلق على معنين:

الأول: الثبوت والإقامة واللزوم(١١).

والثاني: الزيادة والنماء(٢).

فعلى الأول: «هي ثبوت الخير الإلهي في الشيء»(٣) وعلى الثاني: الكثرة في كل خير والمبارك ما يأتي مِن قبله الخير الكثير (٤) فما ثبت في النصوص أنه مبارك فإمّا لثبوت الخير ودوامه فيه أو كثرة الخير وزيادته أو هما معا(٥).

وإذا كانت البركة متحققة في بعض الأماكن والذوات فإن التّبرك بها يتضمن أمرين اثنين: الأول: اعتقاد وجود البركة في المتبرك به.

الثاني: طلبها ورجاء حصولها(٢).

فإن قيل كيف يمكن العلم بموضع البركة أو كيفية حصولها؟ فيقال: العلم بذلك محصور في الطريق الشرعي حتى ينال المقصود ويحصل المبتغى، وقد تواترت النصوص في ذكر بركة هذا المسجد، حتى تعدت إلى ما حوله، يقول سبحانه ﴿ سُبُحَانَ ٱلَّذِي بَارَكُنَا حَوْلُهُ وَ لَهُ الْمُسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱللَّقَصَى البركة في المسجد الأقصى من جهتين:

#### أولها: مضاعفة أجر الصلاة.

حيث ينال قاصد المسجد للصلاة تضعيف الثواب فيه عما سواه من المساجد غير المسجدين، وقد تفاوتت النصوص في تحديد مقدار ذلك على وجوه:

الأول: المساواة بينه وبين مسجد النبي عليه و فقي حديث ميمونة مولاة النبي عليه و فقي المساجد؛ ففي حديث ميمونة مولاة النبي عليه قَالَتْ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله أَفْتِنَا فِي بَيْتِ الْقُدسِ قَالَ: ((أَرْضُ الْحُشَرِ وَالْمُنْشَرِ اثْتُوهُ فَصَلُّوا فِيه، فَإِنَّ مَهُ وَالْمُنْشَرِ اثْتُوهُ فَصَلُّوا فِيه، فَإِنَّ صَلَاةً فِيهِ عَيْرِهِ)) قُلْتُ: أَرَأَيْتَ إِنْ لَمْ أَسْتَطِعْ أَنْ أَتَحَمَّلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: ((فَتُهْدِي لَهُ زَيْتًا يُسْرَجُ فِيه، فَمَنْ فَعَلَ وَلَكَ فَهُو كَمَنْ أَتَاهُ))(٧).

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة (٢٢٧/١)؛ المفردات في غريب القرآن (ص: ١١٩)؛ الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية (٤/ ٥٧٥).

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة (٢٣٠/١)؛ تهذيب اللغة (٣١٩/١)

<sup>(</sup>٣) المفردات في غريب القرآن (ص: ١١٩).

<sup>(</sup>٤) تهذيب اللغة (١/٩/١).

<sup>(</sup>٥) التبرك أنواعه وأحكامه (ص٣٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: الدر النضيد (ص: ٧٩).

<sup>(</sup>٧) رواه ابن ماجة في سننه- كتاب إقامة الصلاة، والسنة فيها- بَابُ مَا جَاءَ في الصَّلَاةِ في مَسْجِدِ بَيْتِ الْمُقْدِسِ (٢/٢٥)برقم: ٧٠ العراقي: «وَأَصَحُّ طُرُقِ وَالطَبراني في المعجم الكبير (٣٢/٢٥)برقم: ٥٤، وقال الهيثمي: رجاله ثقات. مجمع الزوائد (٢/٤) وقال العراقي: «وَأَصَحُّ طُرُقِ أَحَادِيثِ الصَّلَاةِ بِبَيْتِ الْمُقْدِسِ أَنَّهَا بِأَلْفِ صَلاةٍ». طرح التثريب (٥١/٦) وقال الألباني: منكر. صحيح وضعيف سنن ابن ماجة

الثاني: أن المضاعفة فيه على النصف من المسجد النبوي حيث جعل الصلاة فيه بقدر خمسمائة صلاة فيما سواه؛ ففي حديث أبي الدَّرْدَاءِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ ((الصَّلَاةُ فِي الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ بِمَائَةِ أَلْفِ صَلَاةٍ وَالصَّلَاةُ فِي مَسْجِدِي بِأَلْفِ صَلَاةٍ وَالصَّلَاةُ فِي بَيْتِ الْمُقْدِس بِخَمْسِمِائَةٍ صَلَاةٍ)(١).

الثالث: أن المضاعفة فيه بقدر الربع من المسجد النبوي، ففي حديث أبي ذر رضي الله عنه قال: تذاكرنا ونحن عند رسول الله على أن المضاعفة فيه بقدر رسول الله على أو مسجد بيت المقدس؟ فقال رسول الله على: ((صلاة في مسجدي هذا أفضل من أربع صلوات فيه، ولنعم المصلّى))(٢)، فإذا كانت الصلاة في مسجد النبي على أفضل من أربع صلوات في المسجد النبوي فتحصل من ذلك مائتين وخمسين صلاة.

وبسبب اختلاف النصوص في تحديد قدر المضاعفة فقد اختلف العلماء في ذلك إلى أقوال:

القول الأول: من صحَّح واحدا من هذه الأحاديث الثلاثة وضعّف ما سواه فكان قوله موافقا لما صححه (٣).

القول الثاني: من يصحّحها جميعا وينهجون منهج الجمع بينها ويمكن أن يوجه الجمع على عدة طرق منها ما قال به بعض العلماء، وأخرى اجتهدت في تخريجها وهي كما يلي:

(Y/V+3).

<sup>(</sup>۱) رواه البزار في مسنده حديث أبي الدرداء رضي الله عنه (۷۷/۱)برقم: ٤١ ٤١، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد: رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي الْدَرِداء رضي الله عنه (۷۷/۱)برقم: ٥٨٧٣، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (۷/٤)برقم: ٥٨٧٣، وقال ابن تيمية رُويَ «أَنَّهَا فِي الْكَبِير، وَرَجَالُهُ ثِقَاتٌ، وَفِي بَعْضِهِمْ كَلَامٌ، وَهُو حَدِيثٌ حَسَنٌ. مجمع الزوائد (۷/٤)برقم: ٥٨٧٣، وقال ابن حجر: إسناده ضعيف. انظر: تَلخيص بَخَمْسِينَ صَلَّاةٍ " وَقِيلَ "بِخَمْسِمائة صَلَاةٍ " (وَهُو أَشْبَهُ انظر مجموع الفتاوي (٧/٤)، وقال ابن حجر: إسناده ضعيف. انظر: تَلخيص الخبير (٤٣٧/٤)، وقال ابن حجر: إسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الأوسط (٨/٨) ١) الحاكم في مستدركه (٤/٤) ٥٥) وقال حديث صحيح الإسناد و وافقها لذهبي ، وقال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح مجمع الزوائد (٧/٤) وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (١١/٥٨٧).

<sup>(</sup>٣) انظر مثلا: مجموع الفتاوي لابن تيمية (٨/٢٧).

<sup>(</sup>٤) مشكل الآثار (٢٩/٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: فتح الباري (١٣٢/٢).

الثاني: أن التفاوت بحسب أحوال المصلين داخل الصلاة من حضور القلب وخشوعه وسكون الجوارح ونحو ذلك، أو خارجها من التبكير لها، أو كثرة المصلين وقلتهم ونحو ذلك، فيبدأ من مائتين وخمسين صلاة وينتهي بألف صلاة، ونظير هذا، التفاوت في أجر صلاة الجماعة، وتعقب بأن التفاوت في أحوال المصلين التي تكون داخل الصلاة أو خارجها إنما يتعلق بأجر الصلاة ناقصاً وتماماً كما ثبت في النصوص وهذا متحقق في كل مسجد ولا وجه لدخوله في المضاعفة لأجر الصلاة في الأماكن المخصوصة كالمسجد الأقصى.

الثالث: أن التفضيل يكون بحسب الزمن، فكلما فضل الزمن زادت المضاعفة ففي الأزمنة التي لم يرد فضلها تضاعف الصلاة بمائتين وخمسين صلاة، وما فضل من زمن يزاد في المضاعفة إلى خمسمائة حتى تبلغ الألف، وهذا أضعف من سابقيه من وجهين:

أولها: أنه قول يحتاج إلى دليل يمكن الاعتماد عليه في أن متعلق المضاعفة هو الزمن.

ثانيها: أن فضل الزمن مخصوص بالزيادة من جهة الكيفية دون العدد.

الرابع: أَنَّ ذِكْرَ الْقَلِيلِ لَا يَنْفِي الْكَثِيرَ وَهَذَا قَوْلُ مَنْ لَا يَعْتَبِرُ مَفْهُومَ الْعَدَدِ (١) وهو قول مرجوح (٢) قال الجمهور بخلافه (٣). والأقرب مذهب الترجيح بين الروايات لما بينها من التفاوت الذي لا يمكن الجمع معه، بالإضافة إلى الاختلاف فيها من حيث الصّحة والضّعف، أما تعيين ذلك على وجه التحديد فإنه متعذر، ويكفي أن يقال: إن الفضل المتحقق بالصلاة في المسجد الأقصى لا يقل عن مائتين وخمسين صلاة ولا يزيد عن الألف، والله أعلم.

### ثانيها: تكفير الخطايا

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري(١٣٢/٢).

<sup>(</sup>٢) المهذب في علم أصول الفقه المقارن للنملة (٤/١٧٨٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: أصول الفقه لابن مفلح (٩٦/٣)؛ التمهيد للاسنوي (ص٢٥٢).

<sup>(</sup>٤) النهز: الدفع، والمعنى لا يحركه ولا يدفعه و ينهضه سوى قصد المسجد للصلاة. انظر: شرح ابن بطال (٢٥٠/٦)؛كشف المشكل (٢٦١/١)؛شرح النووي على مسلم (١١٦٦).

( 414

مِنْ خَطِيئَتِهِ كَيَوْم وَلَدَتْهُ أُمُّهُ ١٠٠).

وفي الحديث دلالة على أن هذا الفضل ممتد إلى قيام الساعة وأنه لاينال إلا بشرطين:

الأول: أن لايدفعه إلى قصد المسجد إلا الصلاة، يقول ابن تيمية رحمه الله: «هَذَا يَقْتَضِي إِخْلَاصَ النِّيَّةِ فِي السَّفَرِ إلَيْهِ وَلَا يَأْتِيه لغَرَض دُنْيُويٍّ وَلَا بِدْعَةِ»(٢).

الثاني: أن يؤدي تلك الصلاة التي قصد المسجد لأجلها سواء كانت فريضة أو نافلة.

وَلِهَذَا فقد كَانَ من فقه ابْن عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أنه يَأْتِي إلَيْهِ فَيُصَلِّي فِيهِ وَلَا يَشْرَبُ فِيهِ مَاءً لِتُصِيبَهُ دَعْوَةُ سُلَيْمَانَ (٣).

ومن رحمة الله بهذه الأمة أن يسر لهم حصول هذا الفضل في ما هو أسهل من ذلك من العمل، وذلك بإسباغ الوضوء ثم الصلاة بإحسان، يقول عمرو بن عبسة رضي الله عنه: قُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللهِ فَالْوُضُوءَ حَدِّثْنِي عَنْهُ، قَالَ: ((مَا مِنْكُمْ رَجُلٌ ثُمَ الصلاة بإحسان، يقول عمرو بن عبسة رضي الله عنه: قُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللهِ فَالْوُضُوءَ حَدِّثْنِي عَنْهُ، قَالَ: ((مَا مِنْكُمْ رَجُلٌ يُقرِّبُ وَضُوءَهُ فَيَتَمَضْهُ وَيَسْتَنْشُقُ فَيَنْتُمُ إِلَّا خَرَّتْ خَطَايَا وَجْهِهِ ، وَفِيهِ وَخَيَاشِيمِهِ، ثُمَّ إِذَا غَسَلَ وَجْهِهُ كَمَا أَمَرهُ اللهُ ، وَلَاء، ثُمَّ إِلَّا خَرَّتْ خَطَايَا يَدَيْهِ مِنْ أَطْرَافٍ خَيتِهِ مَعَ الْمَاء، ثُمَّ يَغْسِلُ يَدَيْهِ إِلَى الْمِوْفَقَيْن، إلَّا خَرَّتْ خَطَايَا يَدَيْهِ مِنْ أَنْامِلِهِ مَعَ الْمَاء، ثُمَّ يَغْسِلُ يَدَيْهِ إِلَى الْمُوفَقَيْن، إلَّا خَرَّتْ خَطَايَا يَدَيْهِ مِنْ أَنْامِلِهِ مَعَ الْمَاء، ثُمَّ يَغْسِلُ قَدَمَيْه إِلَى الْكَعْبَيْن، إلَّا خَرَّتْ خَطَايَا رِجْلَيْهِ مِنْ أَطْرَافِ شَعْرِهِ مَعَ الْمَاء، ثُمَّ يَغْسِلُ قَدَمَيْه إِلَى الْكَعْبَيْن، إلَّا خَرَّتْ خَطَايَا رِجْلَيْهِ مِنْ أَطْرَافِ شَعْرِهِ مَعَ الْمَاء، ثُمَّ يَغْسِلُ قَدَمَيْه إِلَى الْكَعْبَيْن، إلَّا خَرَّتْ خَطَايَا رِجْلَيْهِ مِنْ خَطَايَا وَجُهِهُ مِنْ أَعْرَفُ مَا اللهَ وَأَثَنَى عَلَيْهِ وَمَجَدَهُ بِالَّذِي هُو لَهُ أَهْلُ أَنْ وَفَرَّغَ قَلْبَهُ لِللهَ إِلَا انْصَرَفَ مِنْ خَطِيئَتِهِ يَوْمَ وَلَدَتُهُ أُمُّهُ أَنُهُ ﴾ (وَفَرَّعُ قَلْبَهُ لِللهُ عُلَاهُ أَمُّهُ )) (فَا عَلَا الْعَرَقُ وَلَاهُ الْعُهُ وَلَهُ أَلُهُ وَلَاهُ الْعُولُ وَلَاهُ الْعُمَلُ وَلَاهُ الْعُولُ وَلَاهُ الْعُهُ وَلَاهُ الْعَمَلُ وَلَاهُ وَلَاهُ الْعَمَلُ وَلَاهُ الْعُولُ وَلَاهُ الْعُلَاء وَلَاهُ وَلَاهُ الْعُولُ وَلَى الْعَلَقُولُ وَلَا الْعَمَلُ وَلَا اللهُ وَلَاهُ وَلَاهُ الْعُولُ وَلَاهُ الْعُولُ وَلَاهُ اللّهُ وَلَاهُ اللّهُ وَلَاهُ وَلَاهُ اللّهُ وَلَاهُ اللهُ وَلَا مَا فَالْمَلُهُ وَلَاهُ اللّهُ وَلَوْلُهُ اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ وَلَيْهُ وَلَا الْعُرَاقُ وَلَوْء وَلَا الْعُولُ وَلَا مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) مجموع فتاوى ابن تيمية (۲۷/٦).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم -كتاب صلاة المسافرين-باب إسلام عمرو بن عبسة (٥٦٩/١)برقم: ٨٣٢.

## المبحث الثاني

### المسائل المتعلقة بالنبوة، وفيه تمهيد ومطلبان

### التمهيد

الاستدلال بدلائل النبوة على الربوبية قسيم الاستدلال بها على النبوات، فكل ما جاء خارقا للعادة مما أجراه الله سبحانه على أيدي أنبيائه عليهم السلام، فهو دال دلالة لازمة على ربوبية الله على خلقه وتفرده بها؛ إذ لا يقدر على تسيير الأمور على خلاف طبيعتها إلا من أوجدها على تلك الكيفية وأجراها على تلك الطبيعة.

ثم إن آيات الأنبياء تندرج تحت ثلاثة أمور: العلم, القدرة, الغنى ، ولا تصلح على وجه الكمال إلا لله وحده فالْقُدْرَةُ إِمَّا عَلَى الْقَوْرِ وَإِمَّا عَلَى التَّرْكِ وَهُو الْغِنَى فهو الَّذِي أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْء عِلْمًا وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ وَهُو غَنِيٌّ عَنْ الْعَالَمِينَ (أَ) ، ومن هذه الأمور الكمالية والآيات البيانية يهب الله سبحانه من يشاء من خلقه ما يشاء منها، وللأنبياء من ذلك النصيب الأوفر، وقد فاق محمد عَلَيْ إخوته في كثرتها، يقول الشافعي رحمه الله: "مَا أَعْطَى الله نَبيًا مَا أَعْطَى مُحَمَّدًا خَنِينَ الْإِذْعِ حَتَّى سُمِعَ صَوْتُهُ فَهَذَا أَكْبَرُ مِنْ ذَلِكَ ('')، يقول ابن كثير معقبا على قول الشافعي: "وإنما قال: فهذا أكبر منه؛ لأن الجذع ليس محلاً للحياة، ومع هذا حصل له شعور ووجد لما تحوّل عنه إلى المنبر "(۳).

وقد تعددت أنواع آيات نبينا محمد عَ يَ يقول ابن تيمية رحمه الله: "وَقَدْ جُمِعَ لِنَبِيّنَا مُحَمَّد عَ يَ أَنُواع "الْمُعْجِزَاتِ وَالْخَوَارِقِ ": أَمَّا الْعِلْمُ وَالْأَخْبَارُ الْغَيْبِيَّةُ وَالسَّمَاعُ وَالرُّوْيَةُ فَمِثْلُ أَخْبَارِ نَبِيّنَا عَلَيْهِ عَنْ الْأَبْبِيَاء الْلَقَدَمِينَ وَأَعُهِمْ وَمُخَاطَبَاتِهِ لَهُمْ وَأَخُوارِ قِ ": أَمَّا الْعِلْمُ وَالْأَبْعِيةَ وَاللَّهُ مَا ثُورِ الرُّبُوبِيَّةِ وَالْلَائِكَةِ وَالْجَارُهُ عَنْ الْأَمُورِ الرُّبُوبِيَّةِ وَالْلَائِكَةِ وَالْجَارُةُ عَنْ الْأَمُورِ الْمُسْتَقْبَلَة مِنْهُ . . وَكَذَلِكَ إِخْبَارُهُ عَنْ الْأُمُورِ الْسُتَقْبَلَة مِنْهُ . . وَكَذَلِكَ إِخْبَارُهُ عَنْ الْأُمُورِ السُّمَاعُ وَالرَّبُوبِيَّةِ وَالْلَائِكَةِ وَالنَّارُ بَعَا يُوافِقُ الْأَنْبِيَاءَ مَالُهُ مِنْ " بَابِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْخَارِقَ " وَكَذَلِكَ إِخْبَارُهُ عَنْ الْأُمُورِ الْسُتَقْبَلَة مِثْلُ وَإِنْكُ وَأُلُوفِ مُولَّلَةُ مِنْ الْأَخْبِ وَالْبَالِقُ الْعَلْمِ وَقِتَالَ التُولِي وَأُلُوفٍ مُؤَلَّفَةً مِنْ الْأَخْبَارِ الَّتِي أَخْبَرَ بِهَا. . . وَأَمَّا الْأَرْضُ وَ وَالتَّأْثِيرُ وَاللَّهُ مُؤْلُ وَاللَّهُ الْمَعْلُولِي السَّمَاوَاتِ . وَأَمَّا الْأَرْضُ وَ وَاللَّهُ الْمَعْلُولِي كَانْشِقَاقِ الْقَمَرِ . . . وَكَذَلِكَ مِعْرَاجُهُ إِلَى السَّمَاوَاتِ . وَأَمَّا الْأَرْضُ وَ وَاللَّهُ الْمُؤْنُ وَإِمَّا مَعْدِنٌ . . . فَالْعُلُويُ كَانْشِقَاقِ الْقَمَرِ . . . وَكَذَلِكَ مِعْرَاجُهُ إِلَى السَّمَاوَاتِ . وَأَمَّا الْكُوثُ فَاسْتِسْقَاقُ الْمُعْلِولِي كَانْشِقَاقِ الْقَمَرِ . . . وَكَذَلِكَ مِعْرَاجُهُ إِلَى السَّمَاوَاتِ . وَأَمَّا " الْجُوقُ " فَاسْتِسْقَاقُ الْعَمْرِ . . . وَكَذَلِكَ مِعْرَاجُهُ إِلَى السَّمَاوَاتِ . وَأَمَّا " الْجُوقُ " فَاسْتِسْقَاقُ الْعَمْرِ . . . وَكَذَلِكَ مِعْرَاجُهُ إِلَى السَّمَاوَاتِ . وَأَمَّا " الْجُوقُ " فَاسْتِسْقَاقُ الْعُمْ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمَا الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ ال

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع فتاوي ابن تيمية (۱/۱۱ ۳-۳۱۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري لابن حجر (٦٠٤/٦).

<sup>(</sup>٣) البداية النهاية (٣٠٨/٦).

واستصحاؤه غَيْرَ مَرَّة... وَكَذَلِكَ كَثْرَةُ الرَّمْيِ بِالنُّجُومِ عِنْدَ ظُهُورِهِ وَكَذَلِكَ إِسْرَاؤُهُ مِنْ الْسُجِدِ الْحَوَامِ إِلَى الْسُجِدِ الْأَقْصَى. وَأَمَّا " الْأَرْضُ وَالْمَاءُ " فَكَاهْتِزَازِ الْجَبَلِ تَحْتَهُ وَتَكْثِيرِ الْمَاءِ فِي عَيْنَ تَبُوكَ وَعَيْنِ الْخُدَيْبِيَةِ وَنَبْعِ الْمَاءِ مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِهِ غَيْرَ مَرَّةً وَمَنْ اللَّهُ لَنْ يَنْصُرُهُ وَاللَّهُ لَلْ اللَّهُ لَكُنْ يَنْصُرُهُ وَمَزَادَةِ الْلَالَّةِ وَأَمَّا " اللَّرَكَبَاتُ " فَتَكْثِيرُهُ لِلطَّعَامِ غَيْرَ مَرَّةً ... وَأَمَّا الْقُدْرَةُ الَّتِي لَمْ تَتَعَلَّق بِفَعْلِهِ فَمِثْلُ نَصْرِ الله لَلْ يَنْصُرُهُ وَمَرَّةً ... وَأَمَّا الْقُدْرَةُ الَّتِي لَمْ تَتَعَلَّق بِفَعْلِهِ فَمِثْلُ نَصْرِ الله لَلْ يَنْصُرُهُ وَمَرَّةً اللَّهُ اللَّهُ اللَّيَاتِ والمعجزات والمعجزات والمعجزات والمعجزات والمعجزات الأقصى.

### • المطلب الأول: جعله منتهى الإسراء.

من أعظم الآيات التي وقعت لنبينا محمد عليه الصلاة والسلام حين كان بمكة في العام الذي فقد فيه نصيريْه زوجته وعمه؛ فبلغ به الحزن مبلغه حتى سمي عام الحزن هو هذه الرحلة، فجاءته الدعوة الربانية للعروج إلى المخلوقات السماوية ليعلم أنه إن فاته حماية عمه فهو محاط برعاية رب العالمين، وإن فقد مؤنسته فقد عُوض عنها بأنس لقاء الملائكة المقربين والأنبياء المرسلين، ثم السعادة بالقرب والمناجاة لرب العالمين، وإن ضاق صدره بتكذيب المعاندين في الأرض فهو مصدّق من أفضل العالمين، من مبدأ الأرض إلى منتهى عليين.

وكانت التوطئة لعروجه إلى السماء أن أخذ إلى أقصى البيوت المعمورة لله؛ فأسري به ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى يقول سبحانه: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحُرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي الله المسجد الأقصى يقول سبحانه: ﴿ أَسُرَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى البُراق من بيته الحرام إلى بيته الأقصى حتى أتاه، فأراه ما شاء أن يريه من عجائب أمره وعبره وعظيم سُلطانه (٢٠).

ولم يمر هذا الحدث على المكذّبين مرور الكرام بل اهتزت له أرجاء مكة؛ حيث زلزل قلوب أهلها، ما زادهم عتوا وعنادا وتجبرا وتكبرا، وحجتهم الداحضة مخالفة ما وقع له لعادتهم؛ إذ كيف ينقل من مكة إلى أكناف بيت المقدس في جزء من الليل ذهابا وعودة في حين أن هذه الرحلة تأخذ منهم الليالي والأيام ذوات العدد، يقول على حاكياً ما حصل له في تلك الليلة: ((أُتِيتُ بالنُبرَاقِ<sup>(۱)</sup>، وَهُوَ دَابَّةٌ أَبْيضُ طَويلٌ فَوْقَ الْحِمَار، وَدُونَ الْبَعْل، يَضَعُ حَافِرَهُ عِنْدَ مُنْتَهَى طَرْفِهِ))،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۱/ ۳۱۶).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (١٧/٣٣٥).

<sup>(</sup>٣) سمي بذلك إمَّا لاشتقاقه من الْبَرُق لسرعته وَ إِمَّا لشدَّة بياضه و تلألؤ لونه ، واختلف هل كان معدا لركوب الأنبياء قبل النبي ﷺ أو هو خاص له ﷺ، وقد يقال إن الحكْمَة في الْإسْرَاء به رَاكبًا مَعَ الْقُدْرَةِ عَلَى طَيِّ الْأَرْضِ لهُ إِشَارَة إِلَى أَنَّ ذَلِكَ وَقَعَ تَأْنِيسا لَهُ بِالْعَادَة فِي مَقَامِ خَرْقِ الْعَادَة لِأَنَّ الْعَادَة جَرَتْ بِأَنَّ الْلَكَ إِذَا اسْتَدْعَى مَنْ يَخْتَصُّ بِه يَبْعَثُ إِلَيْه بِمَا يَرْكَبُهُ. . أَوْ لِإِظْهَارِ اللَّعْجَزَةِ بِوُقُوعِ الْإِسْرَاعِ الشَّدِيدِ بِدَابَّةٍ لَوَى مَلْ يَخْتَصُّ بِه يَبْعَثُ إِلَيْه بِمَا يَرْكَبُهُ. . أَوْ لِإِظْهَارِ اللَّعْجَزَةِ بِوُقُوعِ الْإِسْرَاعِ الشَّدِيدِ بِدَابَّةٍ لَا السَّدَعَى مَنْ يَخْتَصُّ بِه يَبْعَثُ إِلَيْه بِمَا يَرْكَبُهُ. . أَوْ لِإِظْهَارِ اللَّعْجَزَة بِوُقُوعِ الْإِسْرَاعِ الشَّدِيدِ بِدَابَّةً لَكَ فِي الْعَادَةِ . انظَر: فتح البَاري (٨٧/١)(٨٧/١-٢٠٦)؛ عمدة القاري (١٨٧٦).

قَالَ ((فَرَكِبْتُهُ حَتَّى أَتَيْتُ بَيْتَ الْلَقْدِس))(١).

فإن قيل ما الحكمة من هذه الرحلة واختيار المسجد موطنا لذلك؟.

فيقال: أما أهم حكمة لها فقد جاء ذكرها بقول الله سبحانه: ﴿لِنُرِيَهُ و مِنْ ءَايَنتِنَا ﴾ أي إرادة إرائته الآيات الربانية وَأَهُمُّهَا وَأَجْمَعُهَا إِرَاءَتُهُ منْ آيَات اللَّهُ تَعَالَى وَدَلَائل قُدْرَته وَرَحْمَته (٢).

وأما السر في اختيار المسجد الأقصى لها على وجه الخصوص فقد ذكر في ذلك جملة من التعليلات كما رَوَى كَعْبُ الْأَحْبَارِ أَنَّ بَابَ السَّمَاء الَّذِي يُقَالُ لَهُ مِصْعَدُ الْلَائِكَة يُقَابِلُ بَيْتَ الْقُدِسِ (٣). فَأَحَدَ مِنْهُ بَعْضُ الْعُلَمَاء أَنَّ الْحُكْمَة في الْإِسْرَاء إِلَى النَّعْدَ مِنْ مَكَة اللَّا لَعُرُوج لِيَحْصُلَ الْعُرُوج مُسْتَويًا مَنْ غَيْر تَعْوِيجًا وفي هذا التعليل نظر لما ورد أَنَّ في كُلِّ سَمَاء بَيْتًا مَعْمُورًا، وَأَنَّ اللَّهْ عَلَيْ وَيَالَ الْكَعْبَة، وَكَانَ اللَّيْاسَبُ أَنْ يَصْعَدَ مِنْ مَكَّة لِيصلَ إِلَى الْبَيْتِ الْمُعْمُورِ بِعَيْرِ تَعْوِيج، وقيل: اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّم في تلكَ اللَّيْلَة بَيْنَ رُوْيَة الْقَبْلَتَيْن، وقيل: لأَنَّ بَيْتَ الْقُدس كَانَ هَجْرَة عَلَيْه وَسَلَّم في تلكَ اللَّيْلَة بَيْنَ رُوْيَة الْقَبْلَتَيْن، وقيل: لأَنَّ بَيْتَ الْقُدس كَانَ هَجْرَة عَلَيْه وَسَلَّم في تلك اللَّيْلَة بَيْنَ أَشْتَاتِ الْفَضَائِلَ ويجتمع بالأنبياء، وقيل: لأَنَّهُ مَحَلُّ عَلَيْه وَعَلَى الْأَحْوَلِيَة فَكَانَ الْمُعْرَاجُ مَنْهُ أَلْيَق بِذَلِكَ اللَّيْلَة يُنَاسِبُ الْأَحْوَلِيَّة فَكَانَ الْمُعْرَاجُ مَنْهُ أَلْيَق بِذَلِكَ اللَّيْلَة يُنَاسِبُ الْأَحْوَلَ الْأَخْرَويَّة؛ فَكَانَ الْمُعْرَاجُ مَنْهُ أَلْيَق بِذَلِكَ اللَّائِية يُنَاسِبُ الْأَحْوَلَ الْأَخْرَويَّة ؛ فَكَانَ الْمُعْرَاجُ مَنْهُ أَلْيَق بِذَلِكَ اللَّائِية يُنَاسِبُ الْأَحْوَلِيَة إِللْا أَنه يمكن أَن يقال: إِن هذا الاحتيار يكمن في ثلاثة أسباب:

الأول: ما يتعلق بالنبي عليه وذلك بتشريفه وتفضيله ببلوغه موطن الأنبياء قبله ومهاجرهم، بالإضافة إلى نيله الفضل بأن وطأت قدمه ثاني المسجدين ثم إمامته لسادات المرسلين، كما سيأتي.

الثاني: ما يتعلق بالمؤمنين من أتباعه، وفيه أصل وفرع.

أما الأصل فالإيمَاءُ إِلَى أَنَّ اللهَ تَعَالَى يَجْعَلُ هَذَا الْإِسْرَاءَ رَمْزًا إِلَى أَنَّ الْإِسْلَامَ جَمَعَ مَا جَاءَتْ بِهِ شَرَائِعُ التَّوْحِيدِ وَالْخَنِفِيَّةِ مِنْ عَهْدِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ الصَّادِر مِنَ الْمُسْجِدِ الْخَرَامِ إِلَى مَا تَفَرَّعَ عَنْهُ مِنَ الشَّرَائِعِ الْتِي كَانَ مَقَرُّهَا بَيْتَ الْقُدس، ثُمَّ إِلَى خَاتَمَتِهَا الَّتِي ظَهَرَتْ مِنْ مَكَّةَ أَيْضًا فَقَدْ صَدَرَتِ الْخَنِفِيَةُ مِنَ الْمُسْجِدِ الْخَرَامِ وَتَفَرَّعَتْ فِي الْمُسْجِدِ الْأَقْصَى، الْقُدس، ثُمَّ إِلَى خَاتَمَتِهَا الَّتِي ظَهَرَتْ مِنْ مَكَّةَ أَيْضًا فَقَدْ صَدَرَتِ الْخَنِفِيَةُ مِنَ الْمُسْجِدِ الْخَرَامِ وَتَفَرَّعَتْ فِي الْمُسْجِدِ الْأَقْصَى، وَالْمَدِدِ الْخَرَامِ وَتَفَرَّعَتْ فِي الْمُسْجِدِ الْأَقْصَى، وَالْمَدُونِ عَلَى الصَّدِرِ فَي الْمُسْجِدِ الْخَرَامِ كَمَا عَادَ الْإِسْرَاءُ إِلَى مَكَّةَ لِأَنَّ كُلَّ شُرَى يَعْقَبُهُ تَأْوِيبٌ، وَيذَلِكَ حَصَلَ رَدُّ الْعَجْزِ عَلَى الصَّدْرِ<sup>60</sup>. وهي وأما الفرع فهو الإشارة إلى عظيم ما أسري وما عرج به من أجله وهو الصلاة؛ فأسري به من مسجد إلى مسجد، وهي مواضع إقامة الصلاة، ثم رأى الأنبياء يصلون حتى في قبورهم كموسى عليه السلام، وأخيرًا حضرت الصلاة فأمّهم مواضع إقامة الصلاة، وبعد وصوله منتهى المعراج عند سدة المنتهى فرضت عليه الصلاة، فكان ما سبقها كالمقدمة لها.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم -كتاب الإيمان- باب الإسراء برسول الله ﷺ (١٤٥/١)برقم: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير (١٥/١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري (١٩٧/٧).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) انظر: التحرير والتنوير(١٥/١٥)

777

الثالث: ما يتعلق بالمكذبين المعاندين بإظْهَار الْحَقِّ لهم، لِأَنَّهُ لَوْ عُرِجَ بِهِ عَنْ مَكَّةَ إِلَى السَّمَاءِ أَوَّلًا لَمْ يَكُنْ سَبِيلٌ إِلَى الثَّالث: ما يتعلق بالمكذبين المعاندين بإظْهَار الْحَقِّ لهم، لِأَنَّهُ لَوْ عُرِجَ بِهِ عَنْ مَكَّةَ إِلَى السَّمَاءِ أَوَّلًا لَمْ يَكُنْ سَبِيلٌ إِلَى الشَّمَاءِ أَوَّلًا لَمْ يَكُنْ سَبِيلٌ إِلَى إِلْمَعَانِدِينَ، كَمَا وَقَعَ فِي الْأَخْبَارِ بِصِفَةِ بَيْتِ الْقُدِسِ، حتى أخبرهم بجزئياته وأجابهم عن كل ما سألوه عنه مع يقينهم بعدم رؤيته للمسجد قبل ذلك، بل زادهم على ذلك بأن أخبرهم عمّا صَادَفَهُ فِي الطَّرِيقِ مِنَ الْعِيرِ، وأحداث ثبت لهم بعد ذلك صدقه فيما قال(١).

ولم يكن هذا الإسراء هو الآية الوحيدة في هذه الرحلة بل وقع له كثير من الآيات البينات والعلامات الظاهرات من ذلك:

### أولا: إظهار فضله وبيان شرفه بإمامته للأنبياء عليهم السلام.

تفضيل النبي على المحضرت الصلاة فتقدّمهم وأمَّهم، فنا لشرف المكان مع الزمان، يقول على حاكيا ما حدث: حين كانت في بيت المقدس لما حضرت الصلاة فتقدّمهم وأمَّهم، فنا لشرف المكان مع الزمان، يقول على حاكيا ما حدث: ((وَقَدْ رَأَيْتَنِي فِي جَمَاعَة مِنَ الْأَثْبِيَاء، فَإِذَا مُوسَى قَائِمٌ يُصَلِّى، فَإِذَا رَجُلٌ ضَرْبٌ، جَعْدٌ كَأَنَّهُ مِنْ رِجَالِ شَنُوءَة، وَإِذَا عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَائِمٌ يُصَلِّى، أَقْرَبُ النَّاسِ بِهِ شَبَهًا عُرْوَةُ بْنُ مَسْعُودِ الثَّقَفِيُّ، وَإِذَا إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَائِمٌ يُصلِّى، أَقْرَبُ النَّاسِ بِهِ شَبَهًا عُرْوَةُ بْنُ مَسْعُودِ الثَّقَفِيُّ، وَإِذَا إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَائِمٌ يُصلِّى، أَقْرَبُ النَّاسِ بِهِ صَاحِبُكُمْ - يَعْنِي نَفْسَهُ - فَحَانَتِ الصَّلَاةُ فَأَمَّتُهُمْ)) (١)، يقول ابن كثير رحمه الله: «بيت المقدس الذي بإيلياء معدن الأنبياء من لدن إبراهيم الخليل عليه السلام، ولهذا جمعوا له هناك كُلُّهُمْ فَأَمَّهُمْ فِي مَحِلَّتِهِمْ وَدَارِهِمْ، فَدَلَّ عَلَيْهُ وَعَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ» (٣).

### - وهنا ثلاث مسائل:

الأولى: وقت هذه الصلاة وهل كان قبل المعراج أم بعده؟ فمن العلماء من يرى أنه قبل المعراج ومنهم من يرى أنه بدي النه وقت هذه الصلاة وهل كان قبل المعراج أم بعده؟ فمن العلماء من يعرفه، بل سأل عنه جبريل، أنه بعده، (أوهذا هو الأقرب؛ لأنّ النبي عَلَيْهُ للّ رأى إبراهيم عليه السلام في السماء لم يعرفه، بل سأل عنه جبريل، يقول عَلَيْهُ، فَقَالَ: مَرْحَبًا بِالإَبْنِ الصَّالِح، وَالنّبِيِ يقول عَلَيْهُ، فَقَالَ: مَرْحَبًا بِالإَبْنِ الصَّالِح، وَالنّبِي الصَّالِح))(٥) فلو كانت الصلاة قبل العروج لعرفه من غير سؤال، ولذلك لم يسأل عنه حين صلى بهم.

(١) انظر: فتح الباري (٧/ ٢٠١-٩٩١)؛ مرقاة المفاتيح (٩/٩ ٣٧٥).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم -كتاب الإيمان- باب ذكر المسيح ابن مريم والمسيح الدجال(١٥٦/١)برقم: ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (٣/٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: إكمال المعلم(٢٤/١)؛ البداية والنهاية (١٣٨/٣)؛شرح النووي على مسلم (٢٣٨/٢)؛ فتح الباري (٢٠٩/٧).

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد في مسنده وقال محققه: إسناده صحيح على شرط الشيخين (٣٧٤/٢٩) برقم: ١٧٨٣، يشار إلى أن أصل الحديث في الصحيح بلفظ: (هذا أبوك فسلم عليه) رواه البخاري-كتاب مناقب الأنصار- باب المعراج(٥٢/٥) برقم: ٣٨٨٧، وهو كذلك يدل على عدم معرفته به لكن ما ذكرته أصرح في تحقيق هذا المعنى.

الثانية: كيفية هذه الصلاة، وهل كانت بأرواحهم أم بأجسادهم معها؟ فمن العلماء من جعله محتملا للأمرين، يقول ابن حجر رحمه الله: "وأَمَّا الَّذِينَ صَلَّوْا مَعَهُ فِي بَيْتِ الْقُدْسِ فَيَحْتَمِلُ الْأَرْوَاحَ خَاصَّةً وَيَحْتَمِلُ الْأَجْسَادَ بِأَرْوَاحِها ابن حجر رحمه الله: "وأَمَّا كَوْنُهُ رَأَى مُوسَى قَائمًا يُصَلِّي في قَبْره وَرَآهُ في السَّمَاء أَيْضًا فَهَذَا لَا الخصائص ما يناسبها، يقول ابن تيمية رحمه الله: "وأَمَّا كَوْنُهُ رَأَى مُوسَى قَائمًا يُصَلِّي في قَبْره وَرَآهُ في السَّمَاء أَيْضًا فَهَذَا لَا الخصائص ما يناسبها، يقول ابن تيمية رحمه الله: "وأَمَّا كَوْنُهُ رَأَى مُوسَى قَائمًا يُصَلِّي في قَبْره؛ وَقَدْ رَآهُ أَيْضًا في السَّمَاء أَيْضًا فَهَذَا لَا ويقول في موضَع آخر: "وأَخْبَرَ أَيْضًا أَنْهُ رَأَى مُوسَى قَائمًا يُصَلِّي في قَبْره؛ وَقَدْ رَآهُ أَيْضًا في السَّمَواتِ؛ وَمَعْلُومٌ أَنَّ أَبْدَانَ ويقول في موضَع آخر: "وأَخْبَرَ أَيْضًا أَنَّهُ رَأَى مُوسَى قَائمًا يُصَلِّي في قَبْره؛ وَقَدْ رَآهُ أَيْضًا في السَّمَواتِ؛ وَمَعْلُومٌ أَنَّ أَبْدَانَ الله عَيْمَا يُعَلِّي في قَبْره؛ وَقَدْ رَآهُ في السَّمَاء السَّادِسَة مَعَ قُرْبِ الزَّمَان؛ فَهَذَا الْأَبْسِاء في الْقُدُور إلَّا عِيسَى وَإِدْريسَ. وَإِذَا كَانَ مُوسَى قَائمًا يُصَلِّي في قَبْره ثُمَّ رَآهُ في السَّمَاء اللسَّادِسَة مَعَ قُرْبِ الزَّمَان؛ فَهَذَا أَنْ أَلْ الله عرم على الأرض أَخْسَدهم يقول النبي ﷺ: ((إنَّ الله عَزَ وَجَلَّ حَرَّمَ عَلَى النَّاء عدا عجب الذنب؛ لأن الله حرم على الأرض أن تأكل أجسادهم يقول النبي يَعْفَذَا الذنب؛ لأن الله حرم على الأرض أن تأكل أجسادهم يقول النبي يَعْفَذَا الذنب؛ لأن الله حرم على الأرض أن تأكل أجسادهم يقول النبي يَعْفَذَا الذنب؛ لأن الله حرم على الأرض أن تأكل أجسادهم يقول النبي يُعْفَدَا

الثالثة: من العلل اللطيفة لهذه الصلاة أنه لما كانت سعادة الأنبياء عليهم السلام ونعيمهم بالصلاة -كما رأى النبي عليه معمد عليه في قبره (٥) - مكنهم الله سبحانه من أدائها مع نبيه محمد عليه ليزيدهم في قبورهم نعمة وحبورا ولذة وسرورا، وذلك بأدائها بأفضل المساجد وأشرف الأوقات، وبإمامة أفضل البشر وأكرم الخلق عليه؛ فيكمل نعيمهم وتتم سعادتهم.

### ثانياً: خرق الصخرة لربط البراق

من الآيات الفعلية التي وقعت للنبي عَيْهِ في هذه الليلة أن جبريل خرق الصخرة بإصبعه لربط البراق، فعن بريدة رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((لَّمَا انْتَهَيْنَا إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ قَالَ جِبْرِيلُ بِإِصْبَعِهِ، فَخَرَقَ بِهِ الحَجَر، وَشَي الله عنه قَالَ جِبْرِيلُ بإِصْبَعِهِ، فَخَرَقَ بِهِ الحَجَر، وَشَي اللهُ عَالَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ قَالَ جِبْرِيلُ بإِصْبَعِهِ، فَخَرَقَ بِهِ الحَجَر، وَشَي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((لَّمَا انْتَهَيْنَا إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ قَالَ جِبْرِيلُ بإِصْبَعِهِ، فَخَرَقَ بِهِ الحَجَر، وَشَي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((لَّمَا انْتَهَيْنَا إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ قَالَ جِبْرِيلُ بإِصْبَعِهِ، فَخَرَقَ بِهِ الحَجَر، وَشَي اللهُ عنه قَالَ جَبْرِيلُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((لَّمَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَلَا حَسَلَ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَا حَلَيْهِ وَلَمَ عَلَيْهُ إِلَيْهَ عَلَيْهِ وَلَيْتِ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلِيلُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَوْ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالْمُعْلَقِهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

<sup>(</sup>١)فتح الباري (٢٠٩/٧).

<sup>(</sup>٢) المجموع (٤/٣٢٩)

<sup>(</sup>٣) المجموع (٥/٦٢٥).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في مسنده (١٩٤/٢٦) برقم:١٦١٦ وقال محققه إسناده صحيح. وابن ماجة في سننه- كتاب إقامة الصلاة، والسنة فيها- باب في فضل الجمعة (١٩٥/١) برقم:١٠٨٥، وأبو داود في سننه- كتاب أبواب الجمعة- باب فضل يوم الجمعة وليلة الجمعة (٢٧٥/١) برقم:١٧٣٣ برقم:١٧٣٠ ، وأخرجه ابن خزيمة في صحيحه-كتاب الجمعة- باب فضل الصلاة على النبي على يوم الجمعة (١١٨/٣) برقم:١٧٣٣ وقال الحاكم: صحيح على شرط البخاري. المستدرك على الصحيحين (١١٣/١) برقم ١٠٢٩ وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢١٣/١) الصحيحة (٢٢/١).

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم -كتاب الفضائل- باب من فضائل موسى علي (١٨٤٥/٤) برقم: ٢٣٧٥.

<sup>(</sup>٦) رواه الترمذي في سننه-كتاب التفسير- باب ومن سورة بني إسرائيل. وقال حديث غريب(٢/٥) ١)برقم: ٣١٣٢، وأخرجه ابن حبان

ذلك الأثر فيها، فكان ما حصل معجز في كيفيته وسرعته وآلته.

وقد ظن بعض الجهلة أن ما جرى لتلك الصخرة دال على فضلها وشرفها ما دفعهم إلى ممارسة بعض البدع رغبة في نيل البركة من خلالها، يقول ابن تيمية رحمه الله: « ولا ريب أن الخلفاء الراشدين لم يبنوا هذه القبة، ولا كان الصحابة يعظمون الصخرة، ولا يتحرون الصلاة عندها، حتى ابن عمر رضي الله عنهما مع كونه كان يأتي من الحجاز إلى المسجد الأقصى، كان لا يأتي الصخرة؛ وذلك أنها كانت قبلة، ثم نسخت، وهي قبلة اليهود، فلم يبق في شريعتنا ما يوجب تخصيصها بحكم، كما ليس في شريعتنا ما يوجب تخصيص يوم السبت، وفي تخصيصها بالتعظيم مشابهة لليهود»(۱).

وما دفعهم إلى هذه البدع المنكرة هو بناء القبة فوقها لأسباب سياسية؛ ما حمل الناس على تعظيمها، يقول ابن تيمية رحمه الله: «وكانت الصخرة مكشوفة، ولم يكن أحد من الصحابة، لا ولاتهم ولا علماؤهم يخصها بعبادة، وكانت مكشوفة في خلافة عمر وعثمان رضي الله عنهما مع حكمهما على الشام، وكذلك في خلافة على رضي الله عنه... فلما كان في زمن عبد الملك وجرى بينه وبين ابن الزبير من الفتنة ما جرى، كان هو الذي بنى القبة على الصخرة، وقد قيل: إن الناس كانوا يقصدون الحج فيجتمعون بابن الزبير، أو يقصدونه بحجة الحج، فعظم عبد الملك شأن الصخرة، عا بناه عليها من القبة، وجعل عليها من الكسوة في الشتاء والصيف، ليكثر قصد الناس للبيت المقدس، فيشتغلوا بذلك عن قصد ابن الزبير، (والناس على دين الملك)، وظهر من ذلك الوقت من تعظيم الصخرة وبيت المقدس ما لم يكن المسلمون يعرفونه بمثل هذا، وجاء بعض الناس ينقل الإسرائيليات في تعظيمها» (٢٠)، بل تعدى شأنها عندهم حتى وضعوا الأحاديث في فضلها يقول ابن القيم رحمه الله: "وكل حديث في الصَّخرة فَهُو كذبٌ مُفتَرًى وَالْقَدَمُ الَّذِي فِيهَا كَذِبٌ مَوْضُوعٌ مِمَّاعَملَتُهُ أَيْدِي الْمُؤورِينَ الَّذِينَ يُروِّجُونَ لَهَا لِيَكُثُرُ سَوَّادُ الزَّائِرِينَ... وَقَدْ أَكْثَرُ الْكَذَّابُونَ مِنَ الْوَضْعِ فِي فَضَائِلِهَا وَفَضَائِلَ بَيْت المُقْدس» (٣).

فائدةً: في ربط البراق بالصخرة حكمة أشار إليها النووي بقوله: «وَفِي رَبْطِ الْبُرَاقِ الْأَخْذُ بِالِاحْتِيَاطِ فِي الْأُمُورِ وَتَعَاطِي الْأَسْبَابِ وَأَنَّ ذَلِكَ لَا يَقْدَحُ فِي التَّوَكُّلِ إِذَا كَانَ الِاعْتِمَادُ على اللَّهُ تَعَالَى»(٤٠).

في صحيحه - كتاب الإسراء - ذكر البيان بأن جبريل شد البراق بالصخرة عند إرادة الإسراء (٢٣٥/١)برقم: ٤٧، وقال: حديث صحيح الإسناد. المستدرك (٣٩٢/٢)برقم: ٣٣٧٠ وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٥/٧).

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم (٣٤٨/٢).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) المنار المنيف(٨٧–٩١).

<sup>(</sup>٤) شرح مسلم (٢١١/٢).

#### ثالثا: رؤيته لخازن النار.

تنوعت الآيات التي حصلت لنبينا محمد ﷺ في تلك الليلة بين فعلية وخبرية، ومن الآيات الخبرية رؤيته لمالك خازن النار، ثم سلامه عليه، يقول النبي ﷺ: ((فَلَمَّا فَرَغْتُ مِنَ الصَّلَاةِ قَالَ قَائِلٌّ: يَا مُحَمَّدُ، هَذَا مَالِكٌ صَاحِبُ النَّارِ، فَسَلِّمْ عَلَيْهِ، فَالتَّهُمْ عَلَيْهِ، فَبَدَأَنِي بالسَّلَام))(١)، وفي هذا الحديث فائدتان:

الأولى: أنه قد اجتمع في هذه الرؤية جملة من الحكم بعدة اعتبارات:

فمنها ما هو متعلق بغايتها، ومن ذلك تطييب خاطر النبي ﷺ وطمأنته بتأييده على أعدائه من المشركين لما وقع من عدم إيمانهم وشدة كفرهم وغلظة أذيتهم فيرى مالك خازن دارهم.

ومنها ما هو متعلق بوقتها الزماني والمكاني، أما الزماني فقد كان وقت سلام مالك على النبي على بعد فراغه من الصلاة؛ نظرا لما تضمّنته الصلاة من دعاء مشتمل على الاستعادة من عذاب النار، فكأن البشارة بتلك النجاة جاءت بعد انصرافه منها، وأما المكاني فلكونه الموطن الفاصل بين العالمين في تلك الرحلة، فبعد علوه صعدا للعالم العلوي حتى بلغ أعلى الدرجات، فقد قرن ذلك بفضيلة أخرى وهو لقاؤه بخازن النار وهي دار في أدنى الدركات فنال الحسنيين وجمع بين الفضلين.

ومنها ما هو متعلق بصفتها كما بدأ بالسلام، وقد قيل: إن الحكمة من ذلك إما الدلالة على فضل النبي على وأنه لل عَرَفَ مِنْ تَعْظِيم الْقَامِ وَآدَابِ الْكِرَامِ ابتدر السلام، وإما أنه بَدَأَ بِالسَّلَامِ لِيُزيلَ مَا اسْتَشْعَرَهُ مِنَ الْخَوْفِ مِنْهُ (٢)، وكلاهما غير ظاهر، فالأول ينقضه بدء النبي على الأبياء بالسلام وهو أفضل منهم، وأما الثاني فقد رأى ما هو أعظم من ذلك وأجل فلم يطرقه الخوف ولم يدخله الوجل، والأقرب أن بدايته بالسلام إشارة إلى سلامته ونجاته من عذاب النار، والله أعلم. الثانية: أن الملائكة متفاضلون، ومن فضلائهم مالك عليه السلام حيث عدت رؤيته من الآيات الكبرى، وفي هذا دلالة على فضله وشرفه.

### رابعاً: تجلية بيت المقدس له.

وهذه من الآيات اللاحقة لما حصل في تلك الليلة فإنه لما انتهى أمر الإسراء في ليلته وأصبح الناس ورسول الله عقا، ونبيه أظهرهم، أراد النبي على أن يخبر الناس عما حصل له من معجزات وما رآه من آيات تشهد على أنه رسول الله حقا، ونبيه صدقا، فلما ذكر لهم أمر الإسراء لم يشك أحد من المسلمين بصدقه، ولم يتزلزل يقينهم بنبوته، بل زادهم إيمانا وغمرهم يقينا، بيد أن المكذبين له كانوا على النقيض من ذاك حيث عدوا هذا من جملة كذبه عليهم زعموا، بل ازدادوا عتوا ونفورا، وأرادوا أن يظهروا كذبه لمن صدقه ظنوا، فكان الاختبار الوحيد لهذه المعضلة أن يسألوه عن أوصاف بيت المقدس

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) انظر: مرقاة المفاتيح (٣٧٧٥/٩).

حيث ذكر أنه دخله وصلى فيه مع سبق علمهم أنه لم يذهب هناك قط، ومن المعلوم عند العقلاء أنه لا يمكن للعقل البشري الإحاطة بما رأى والعلم بتفاصيل ما شاهد لأول مرة، ومع ذلك فإنهم أرادوا العلم بأدقّ التفاصيل فبينا هم معه في حجر الكعبة في جمع من الناس إذ طفقوا يسألون عن أوصاف المسجد الأقصى ودقائق بنيانه، فاشتد وقع ذلك عليه إذ كيف له أن يحيط بتلك الدقائق، يقول النبي عليه واصفا حاله حين تعنوا بالسؤال: ((لَقَدْ رَأَيْتُني في الْحجر وَقُرَيْشٌ تَسْأَلُني عَنْ مَسْرَايَ، فَسَأَلَتْنِي عَنْ أَشْيَاءَ مِنْ بَيْتِ الْمُقْدِس لَمْ أُثْبِتْهَا، فَكُربْتُ كُرْبَةً مَا كُربْتُ مِثْلَهُ قَطُّ))(١) فوقع في تلك الحال معجزة أخرى حيث جلّى الله لنبيه عليه الله المسجد الأقصى حتى كأنه يراه رأي عين فما يسألونه عن شيء إلا أجابهم، ولا يتعنتون بطلب تفاصيل دقيقة إلا وافقهم على ما أرادوا وأخبرهم إخبار من يرى المسجد رأي عين، يقول النَّبيّ عِيَّةٍ: ((لَّما كَذَّبَتْنِي قُرَيْشٌ حِينَ أُسْرِيَ بِي إِلَى بَيْتِ المَقْدِس قُمْتُ فِي الحِجْرِ فَجَلَّى الله لَ لِي بَيْتَ المَقْدِس، فَطَفِقْتُ أُخْبِرُهُمْ عَنْ آيَاتِهِ وَأَنَا أَنْظُرُ إِلَيْهِ))(٢)، وفي لفظ: ((فَرَفَعَهُ اللهُ لي أَنْظُرُ إِلَيْهِ، مَا يَسْأَلُونِي عَنْ شَيْءِ إِلّا أَنْبَأْتُهُمْ بهِ))(٣)، وفي لفظ: ((فَرَفَعَهُ اللهُ لي أَنْظُرُ إِلَيْهِ، مَا يَسْأَلُونِي عَنْ شَيْءِ إِلّا أَنْبَأْتُهُمْ بهِ) تفاصيل هذه الحادثة من حديث ابن عباس رضى الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: (( لَّنَّا كَانَ لَيْلَةُ أَسْرِيَ بي، وَأَصْبَحْتُ بَكَّةَ، فَظعْتُ بِأَمْرِي، وَعَرَفْتُ أَنَّ النَّاسَ مُكَذِّبِيَّ « فَقَعَدَ مُعْتَزِلًا حَزِينًا، قَالَ: فَمَرَّ به عَدُوُّ الله أَبُو جَهْل، فَجَاءَ حَتَّى جَلَسَ إِلَيْه، فَقَالَ لَهُ كَالْمُسْتَهْزِئ: هَلْ كَانَ منْ شَيْء؟ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: « نَعَمْ « قَالَ: مَا هُوَ؟ قَالَ: « إِنَّهُ أُسُّرِيَ بِي اللَّيْلَةَ « قَالَ: إَلَى أَيْنَ؟ قَالَ: «إِلَى بَيْتَ الْكَقْدس؟ «قَالَ: ثُمَّ أَصْبَحْتَ بَيْنَ ظَهْرَانَيْنَا؟ قَالَ: «نَعَمْ «قَالَ: فَلَمْ يُرهَأَنَّهُ يُكَذِّبُهُ، مَخَافَةَ أَنْ يَجْحَدَهُ الْحَديثَ إِنْ دَعَا قَوْمَهُ إِلَيْه، قَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ دَعَوْتُ قَوْمَكَ تُحَدِّثُهُمْ مَا حَدَّثْتَني؟ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ (نَعَمْ». فَقَالَ: هَيَّا مَعْشَرَ بَني كَعْبُ بْنِ لُؤَيِّ حَتَّى قَالَ: فَانْتَفَضَتُ إِلَيْهِ الْمَجَالسُ، وَجَاءُوا حَتَّى جَلَسُوا إِلَيْهِمَا، قَالَ: حَدِّثْ قَوْمَكَ بَمَا حَدَّثْتَني. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: « إِنِّي أَسْرِيَ بِي اللَّيْلَةَ، قَالُوا: إِلَى أَيْنَ؟ قَالَ: إِلَى بَيْتِ الْمُقْدِس، قَالُوا: ثُمَّ أَصْبَحْتَ بَيْنَ ظَهْرَانَيْنَا؟ « قَالَ: « نَعَمْ « قَالَ: فَمنْ بَيْن مُصَفِّق، وَمِنْ بَيْن وَاضع يَدَهُ عَلَى رَأْسِه، مُتَعَجِّبًا لِلكَذِب زَعَمَ قَالُوا: وَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَنْعَتَ لَنَا الْمُسْجِدَ؟ وَفِي الْقَوْم مَنْ قَدْ سَافَرَ إِلَى ذَلِكَ الْبَلَدِ، وَرَأًى الْلَسْجِدَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿ فَذَهَبْتُ أَنْعَتُ، فَمَا زِلْتُ أَنْعَتُ حَتَّى الْتَبَسَ عَلَيَّ بَعْضُ النَّعْتِ «، قَالَ: « فَجِيءَ بِالْسْجِدِ وَأَنَا أَنْظُرُ حَتَّى وُضِعَ دُونَ دَارِ عِقَالٍ أَوْ عُقَيْل فَنَعَتُّهُ، وَأَنَا أَنْظُرُ إِلَيْهِ «، قَالَ: « وَكَانَ مَعَ هَذَا نَعْتُ لَمْ أَحْفَظْهُ « قَالَ: « فَقَالَ الْقَوْمُ: أَمَّا النَّعْتُ فَوَالله لَقَدْ أَصَابَ))(٤)، وهنا جملة من المسائل:

(١) رواه مسلم -كتاب الإيمان-باب ذكر المسيح ابن مريم والمسيح الدجال(١٥٦/١)برقم: ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري- كتاب التفسير- باب قوله (أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى) (٨٣/٦)، ومسلم كتاب الإيمان-باب ذكر المسيح ابن مريم والمسيح الدجال(١٥٦/١) ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم -كتاب الإيمان-باب ذكر المسيح ابن مريم والمسيح الدجال(١٥٦/١) رقم: ٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) المسند(٢٩/٥)برقم: ٢٨١٩، وقال محققه: إسناده صحيح على شرط الشيخين، وقال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح. مجمع الزوائد (٢٥/١) ورواه الطبراني في المعجم الأوسط(٥٢/٣) برقم: ٢٤٤٧ والكبير(١٦٧/١)برقم: ٢٧٨٢ اوصححه السيوطي في الدر المنثور(٢٢/٥) والألباني في السلسلة الصحيحة(٤٩/٧).

الأولى: كيفية وقوع هذه الرؤية البصرية؟ فقيل: إن المسجد أُزيلَ مِنْ مَكَانِهِ حَتَّى أُحْضِرَ إِلَيْهِ ولا استحالة في هذا كما أحضر عرش بلقيس لسليمان في طرفة عين، وَمَا ذَاكَ فِي قُدْرَةِ اللهِ بِعَزِيزٍ وَهَذَا أَبْلَخُ فِي الْمُعْجِزَةِ (١٠).

وقيل: إنه إنما جيء بمثال للمسجد الأقصى حتى نظر إليه فطفق يصفه لهم (٢).

والأقرب أنه رآه وهو في موضعه وأن الله سبحانه قد كشف الحجب عن بصره حتى رآه رؤية بصرية، وهذا أكمل في الإعجاز وأتم في القدرة، وهذا ما يفهم من قوله: ((فجلّى الله لي)) والتجلي تقتضى المعاينة للمسجد بذاته لا رؤية مثاله، كما في لفظ: ((فرفعه الله لي)) وهذا يؤكد أن الرؤية كانت في موضعه ولم ينقل وأن الرفع عبارة عن إزالة الحجب لكن يشكل على ذلك قوله: (فَجِيءَ بِالْلَسْجِدِ وَأَنَا أَنْظُرُ حَتَّى وُضِعَ دُونَ دَارِ عِقَالٍ أَوْ عُقَيْلٍ فَنعَتُهُ) فهنا تصريح بأنه قد جيء بالمسجد وهو ينظر، وهو مخالف لمفهوم الألفاظ السابقة التي تدل على أنه جلي أو رفع له، فإن صح فهو مشكل على ما سبق ذكره، والله أعلم.

الثانية: أن هذه الواقعة من المعجزات الخبرية التي زادت على ما في الإسراء والمعراج من معجزات خبرية وفعلية، وهي دالة على كمال العلم والقدرة.

الثالثة: أن الإسراء والمعراج كانا بروحه وبدنه إذ لو كانت مخصوصة بالروح لما أشكل على المشركين ذلك حتى دفعهم إلى تكذيبه لمخالفته عادتهم، إذ يجدون من أنفسهم ذهاب أرواحهم في المنام كل مذهب، ويتناقلونه من غير نكير، ولو كان إخبار النبي على هذا الوجه لما وقع التكذيب.

الرابعة: أن من الحكمة في اختيار المسجد الأقصى موطنا لعروجه هو إقامة الدليل وإظهار البرهان بوصوله في تلك الرحلة إلى ما عاينوه وشاهدوه بأنفسهم، مع قطعهم بعدم رؤية النبي على له قبل ذلك، بالإضافة إلى إخباره عما شاهده في طريقه من أخبار عرفوا صدقها بعد ذلك؛ فكان من باب الدلالة بالشاهد وهو المسجد وما رأى فيه على الغائب وهو عروجه إلى السماء ما يدل على صدقه في الغائب كما صدق في الشاهد.

الخامسة: أن الآيات مع ظهورها وجلائها فإنها ليست طريقا وحيدا للهداية بل لابد من حصول الهداية التوفيقية فإن لم يقع ذلك فإنها مجرد حجج تزيد الكافر عذابا والمكذب ضلالا يقول الله عن المشركين: ﴿وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَم يقع ذلك فإنها مجرد حجج تزيد الكافر عذابا والمكذب ضلالا يقول الله عن المشركين: ﴿وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمُ لَي اللَّهِ عَند اللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَّهَا إِذَا جَآءَتُ لَا يُؤْمِنُنَ بِهَا قُلُ إِنَّمَا ٱلْآلِيَتُ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَّهَا إِذَا جَآءَتُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّنعام: ١٠٩].

### • المطلب الثاني: مبدأ المعراج.

بعد أن بلغ الإسراء إلى المسجد الأقصى فوقع من الآيات ما فيه إرهاصات لما يعقبها من أمور جليلة حيث انطلقت رحلة

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري(٧/٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

۳۷۳

المعراج وبدأت معها الأحداث العظام والأمور الجسام التي لا يمكن للعقول تصور ماهيتها ولاعقل كيفيتها؛ فعرج بالنبي على السموات العلى والتقى بالملأ الأعلى كما أجمع على ذلك أهل السنة (١)، وقد رأى خلال رحلته عمار السماء من الملائكة وعباد الله رض من الأنبياء والمرسلين فسلم عليهم وحادثهم، ثم انتهى صعودا إلى بيت العزة فبلغ موضعا لم يبلغه أحد من خلق الله ونال شرفا لم يحصل لأحد من عباد الله فخاطبه ربه وناجاه وسمع حديثه وناداه، وما يتعلق بمعراجه مسائل:

لكن هل كان البراق هو وسيلته في العروج؟ فقيل: لم يكن عروجه إلى السماء بالبراق(١٠)، وقيل: إنه كان بالبراق إلا أن هذا قول ضعيف لا تنهض به الأدلة(٥)، لأن النبي عَلَيْ أخبر أنه ربط البراق في الصخرة التي كان يربط فيها الأنبياء وذلك استعدادا لصعوده ولو صعد عليها لما احتاج إلى ربطها.

الثانية: اتحاد ليلة المعراج مع ليلة الإسراء ووقعوهما متزامنين في ليلة واحدة، فحين وصل الإسراء إلى بيت المقدس أعقب ذلك العروج إلى السماء، قال ابن حجر رحمه الله عن هذا القول: "وَإِلَى هَذَا ذَهَبَ الْجُمْهُورُ مِنْ عُلَمَاءِ الْحُدَّثِينَ وَالْفُقَهَاءِ وَالْمُتَكَلِّمِينَ وَتَوَارَدَتْ عَلَيْهِ ظَوَاهِرُ الْأَخْبَارِ الصَّحِيحَةِ وَلَا يَنْبَغِي الْعُدُولُ عَنْ ذَلِكَ إِذْ لَيْسَ فِي الْعَقْلِ مَا يُحِيلُهُ وَالْفُقَهَاءِ وَاللَّتَكَلِّمِينَ وَتَوَارَدَتْ عَلَيْهِ ظَوَاهِرُ الْأَخْبَارِ الصَّحِيحَةِ وَلَا يَنْبَغِي الْعُدُولُ عَنْ ذَلِكَ إِذْ لَيْسَ فِي الْعَقْلِ مَا يُحِيلُهُ عَتَى يَحْتَاجَ إِلَى تَأْوِيلٍ "٢٥)، ومع كونه صريحا في النصوص إلاأن من العلماء من قال بأن ليلة الإسراء غير ليلة المعراج نظرا لما أشكل عليهم من نصوص تثبت العروج به من مكة لا من بيت المقدس، والجواب عن ذلك أن ما فيه ذكر لعروجه إلى السماء مباشرة لاينفي اقترانهما في هذه الرحلة لكون الأدلة هنا صريحة لاتحتمل التأويل، وسيأتي توجيه تلك النصوص.

الثالثة: هل كانت رحلة الإسراء والمعراج يقظة أو منامًا، وهنا أقوال:

الأول: وقوعهما يقظة لامناما وهذا قول الجمهور(٧).

الثاني: وقوعهما في المنام(^).

<sup>(</sup>١) الإبانة عن أصول الديانة (١/ ٣١)؛ العلو للذهبي (ص٢٠١)؛ أقاويل الثقات (ص٨٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: الصحاح، مادة (عرج) ( ٣٢٨/١)؛ النهاية في غريب الحديث (٣٠٣/٣)؛ فتح الباري (٢٠٣/٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري(٢٠٨/٧) وروي في ذلك أحاديث لم أقف عليها في شيء من كتب السنة فلا يصح منها شيء.

<sup>(</sup>٤) انظر:فتح الباري(٢٠٧/٧) وشرح القسطلاني(٢٦٤/٥).

<sup>(</sup>٥) انظر فتح الباري (٢٠٧/٧).

<sup>(</sup>٦) فتح الباري(١٩٧/٧) وانظر: شرح القسطلاني(٢٠٣/٦).

<sup>(</sup>٧) انظر: فتح الباري (١/ ٤٦٠)؛ شرح القسطلاني (٢٠٣/٦).

<sup>(</sup>٨) انظر: فتح الباري (١/٢٦٠).

الثالث: أن الإسراء كان يقظة أما المعراج فهو في المنام في ليلة الإسراء وفي غيرها(١).

الرابع: أن المعراج كان بروحه دون بدنه ولم يكن مناما، فإن الذي يراه النائم قد يكون حقيقة بأن تصعد الروح مثلا إلى السماء، وقد يكون من ضرب المثل بأن يرى النائم ذلك وروحه لم تصعد أصلا، فمعنى أسري بروحه ولم يصعد جسده أن روحه عرج بها حقيقة، فصعدت، ثم رجعت، وجسده باق في مكانه خرقا للعادة (٢) غير أن ظَاهِر الْأَخْبَارِ الْوَارِدَةِ فِي الْإِسْرَاءِ تَأْبَى الْخَمْلَ عَلَى ذَلِكَ (٣).

الخامس: أن الْمِعْرَاج وَقَعَ مَرَّتَيْنِ مَرَّةً فِي الْمَنَامِ عَلَى انْفِرَادِهِ تَوْطِئَةً وَتَمْهِيدًا وَمَرَّةً فِي الْيَقَظَةِ مَضْمُومًا إِلَى الْإِسْرَاءِ<sup>(٤)</sup>، وهذا أقرب الأقوال، وعليه يحمل ما ورد من المعراج مباشرة؛ وبذلك تجتمع الأدلة وتأتلف النصوص.

الرابعة: إذا علمنا أن النبي على قد صلى بالأنبياء في الأرض وأجسادهم فيها حيث ماتوا عدا عيسى عليه السلام فكيف التقاهم في السماء؟ فيقال: إن أجسادهم في قبورهم بخلاف أرواحهم فإن الأرواح لها شأن ليس كالأجساد؛ فيكون رؤيته لهم في السماء والأرض إنما هي أرواحهم متشكلة بصورة أجسادهم، يقول ابن تيمية رحمه الله وأمًّا رُوْيتُهُ أي موسى - ورُوُّيةُ غَيْره مِنْ الْأَنْبِيَاء لَيْلَةَ الْمُعْرَاجِ في السَّمَاء للَّارَأي آدَمَ في السَّمَاء اللَّانِيَة وَهَارُونَ في السَّمَاء للَّارَابِعة وَهُوسَى في السَّادِسَة وَإِبْرَاهِيم في السَّابِعة أَوْ بِالْعَكْسِ فَهَذَا رَأَى وَيُوسُفَ في الثَّالِيَة وَإِدْريس في الرَّابِعة وَهَارُونَ في الْخَامِسَة وَمُوسَى في السَّادِسَة وَإِبْرَاهِيم في السَّابِعة أَوْ بِالْعَكْسِ فَهَذَا رَأَى أَوْاحَهُم مُصَوَّرَةً في صُور أَبْذَانِهم (\*\*) ويقول ابن رجب رحمه الله: "والذي رآه في السماء من الأنبياء عليهم السلام إنماء أرواحهم، إلا عيسى - عليه السلام - فإنه رفع بجسده إلى السماء (\*\*). وقيل: إن الله سبحانه أحضر أجسادهم في السماء لبيان شرف عبده محمد في وإعلامًا بفضله، يقول ابن حجر رحمه الله: "وقيد اشتُشْكِلَ رُوْيَةُ الْأَبْيَاء في السَّمَاوَاتِ مَعَ النَّيْقَ قِلْ اللَّائِلَة تَشْريفًا لَهُ وَتَكْريمُ بِالْأَرْضِ وَأُجِيبَ بِأَنَّ أَرْوَاحَهُمْ تَشَكَّلَتْ بِصُورِ أَجْسَادِهِمْ أَوْ أُحْضِرَتْ أَجْسَادُهُمْ لِلْلَقَاة النَّيْقَ قِلْ اللَّالَة تَشْريفًا لَهُ وَتَكْريمُ الْ أَوْ وَقَلَا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري (١/٢١).

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري (٦٠٩/٨).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري(١٩٨/٧)و(١٩٨/١)؛ عمدة القاري(٣٩/٤)؛ شرح القسطلاني(٢٠٣/٦).

<sup>(</sup>٥) المجموع (٤/٣٢٨).

<sup>(</sup>٦) فتح الباري (٣١٧/٢).

<sup>(</sup>٧) فتح الباري (٢١٠/٧).

#### 440

### المحثالثالث

# المسائل المتعلقة بأشراط الساعة، وفيه تمهيد ومطالب

### التمهيد

الشرط في اللغة العلامة وجمعه أشراط، وأشراط الشيء أوائله (١) قال ابن فارس رحمه الله: «الشِّينُ وَالرَّاءُ وَالطَّاءُ أَصْلُ يَدُلُّ عَلَى عَلَم وَعَلَامَة، وَمَا قَارَبَ ذَلكَ منْ عَلَم. منْ ذَلكَ، الشَّرَطُ: الْعَلَامَةُ. وَأَشْرَاطُ السَّاعَة: عَلَامَاتُهَا»(٢).

والساعة في اللغة جُزْءٌ مِنْ أَجزاء اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، وَالْجَمْعُ ساعاتٌ وساعٌ "سميت بذلك لمضيّها، قال ابن فارس: السِّينُ وَالْوَاوُ وَالْعَيْنُ يَدُلُّ عَلَى اسْتِمْرَارِ الشَّيْءِ وَمُضِيِّهِ... وَذَلِكَ أَنَّهُ شَيْءٌ يَمْضِي وَيَسْتَمِرُّ (١٠)، ويراد بالساعة إذا أطلقت في النصوص أحد ثلاثة أمور:

الأول: موت الإنسان فمن مات قامت عليه قيامته، ويحتمل أن يكون هو المشارُ إليه بقول الله سبحانه: ﴿قَدۡ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱللَّهِ ۗ حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغۡتَةَ ﴾ [الأنعام: ٣١].

الثاني: موت أهل القرن الواحد، وهو الوارد في حديث عَائِشَةَ رضي الله عنها، قَالَتْ: كَانَ رِجَالٌ مِنَ الأَعْرَابِ جُفَاةً، يَأْتُونَ النَّبِيَّ ﷺ فَيَسْأَلُونَهُ: مَتَى السَّاعَةُ؟ فَكَانَ يَنْظُرُ إِلَى أَصْغَرِهِمْ فَيَقُولُ: ((إِنْ يَعِشْ هَذَا لاَ يُدْرِكُهُ الهَرَمُ حَتَّى تَقُومَ عَلَيْكُمْ سَاعَتُكُمْ)، قَالَ هِشَامٌ: يَعْنِي مَوْتَهُمْ (٥٠).

الثالث: الوقت الذي ينفخ فيه في الصور فيصعق الناس إيذانا بنهاية الحياة الدنيا وبداية الحياة الأخرى (٢)، وهذا هو المعنى المراد في غالب النصوص التي ذكرت فيها الساعة، وقد سُمّيَتْ بذلك إما لأنها سَاعَةٌ خَفِيفَةٌ يَحْدُثُ فِيهِ السَّاهَ أُمرٌ عظيمٌ، فلقلَّة الْوَقْتِ الَّذِي تَقُوم فِيهِ سَمَّاها سَاعَة، أو لأنها تفجأ الناس في ساعة، فيموت الخلق كلهم

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (٧/ ٣٢٩)؛ القاموس المحيط (٦٧٣/١) مادة شرط.

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة (٢٦٠/٣) مادة شرط.

<sup>(</sup>٣) انظر: لسان العرب (١٦٩/٨)؛ القاموس المحيط (١/ ٧٣١)، مادة سوع.

<sup>(</sup>٤) مقاييس اللغة (١١٦/٣). مادة سوع.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري-كتاب الرقاق- باب سكرات الموت (١٠٧/٨)برقم: ٢٥١١، ومسلم-كتاب الفتن- باب قرب الساعة(٢٢٦٩/٤) برقم: ١٣٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: فتح الباري(٣٦٣،٣٤٨/١١)؛ التذكرة (٤٨/١٥).

بصيحة واحدة<sup>(۱)</sup>.

وبناء على ما سبق ذكره من معان لغوية فإن المراد بأشراط الساعة: مجموعة من العلامات والأمارات التي ورد في النصوص أنها تسبق قيام الساعة بزمن، وهي دالة على قرب وقوعها(٢).

ولأشراط الساعة أقسام باعتبارات فتنقسم باعتبار مخالفتها للسنن الكونية إلى قسمين:

الأول: أشراط صغرى، وهي التي تتقدم الساعة بأزمان متطاولة وكثير منها من النوع المعتاد، وقد يظهر بعضها مصاحبا للأشراط الكبري أو بعدها.

الثاني: أشراط كبرى وهي الأمور العظام التي تظهر قرب قيام الساعة وتكون غير معتادة الظهور(٣).

وأما باعتبار وقوعها فثلاثة أنواع:

الأول: ما ظهر وانقضى كما أخبر به النبي عَيَّكِم، وهذا النوع كله من الأشراط الصغرى كبعثة النبي عَيَّكِم، وموته، وفتح بيت المقدس، وظهور نار الحجاز، ونحو ذلك.

الثاني: ما ظهر ولايزال متتابع الظهور، وهذا أيضا من العلامات الصغرى ككثرة الزلازل وتضييع الأمانة ونحو ذلك. الثالث: مالم يظهر بعد لكنه سيقع قطعا، وهذا جميع علامات الساعة الكبرى كالدجال والدابة، وشيء من الصغرى كالمهدى وتخريب الكعبة ونحو ذلك(٤).

وأما أقسامها من حيث مكان حدوثها فإلى قسمين:

الأول: الأرضية وتشمل جميع العلامات التي تحدث في الأرض، وهو غالب العلامات الصغرى والكبرى، كالخسوفات، وخُرُوجَ الدَّجَّالِ، وهو أَوَّلُ الْآيَاتِ الْعِظَامِ اللَّوْذِنَةِ بِتَغَيُّرِ الْأَحْوَالِ الْعَامَّةِ فِي مُعظم الأَرْض وَيَنْتَهِي ذَلِك بَوْت عِيسَى بن مَرْيَمَ.

الثاني: السماوية وهو ما يحصل في عموم الكون كانشقاق القمر وانتفاخ الأهلة وَطُلُوعَ الشَّمْسِ مِنَ الْمُغْرِبِ، وهذه العلامة هي أَوَّلُ الْآيَاتِ الْعِظَامِ الْمُؤْذِنَةِ بِتَغَيُّرِ أَحْوَالِ الْعَالَمِ الْعَلَوِيِّ وَيَنْتَهِي ذَلِكَ بِقِيَامِ السَّاعَةِ (٥).

وجميع هذه العلامات هي من الدلائل الخبرية الدّالة على نبوة محمد على بنوة محمد والبراهين وصّل أخبارها وبسط أحوالها وأخبرنا عن أنبائها فوقعت كما أخبر ولم تزل تتابع إلى أن تقوم الساعة ما يؤكدأن الحجج والبراهين دامغة على نبوته فلا

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (١٦٩/٨)؛ النهاية في غريب الحديث (٢٢/٢)، مادة سوع.

<sup>(</sup>٢) ) لسان العرب (٧/ ٣٢٩)؛ فتح الباري (٧٩/١٣)؛ النهاية في غريب الحديث والأثر (٢/ ٤٦٠) أشراط الساعة (ص٦٦).

<sup>(</sup>٣) ) أشراط الساعة (ص٦٤) وانظر: التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة (٢/ ٢٨٩)؛ فتح الباري(١٣/ ٧٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري (٨٣/١٣)؛ البحور الزاخرة في علوم الآخرة(٣٧٣/١، ٤٢٨، ٤٣٨)، الإشاعة لأشراط الساعة (٩/١)؛ لوامع الأنوار(٦٦/٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: فتح الباري (٣٥٣/١١)، وبنحوه قال ابن كثير في النهاية في الفتن والملاحم (ص١٤).

# تقبل الشك ولا تحتمل التأويل ﴿وَمَن لَّمْ يَجْعَل ٱللَّهُ لَهُو نُورًا فَمَا لَهُو مِن نُّورِ ﴾ [النور: ٤٠].

### • المطلب الأول: فتح بيت المقدس.

لما كانت المساجد بيوت الله ومن يليها عمارها من عباد الله، وهي متساوية في الفضل إلاالمساجد الثلاثة، وأشرفها بيت الله الحرام ثم مسجد نبيه عليه الصلاة والسلام وقد حازهما المسلمون ونالوا شرف عمارتها، فلم يبق من هذه المساجد إلا الأقصى، حيث كان الشوق يدفعهم نحوه والحنين صوبه، فجاءت البشارة النبوية بفتحه، فعن عَوْف بْن مَالك، قَالَ: وَاللهُ اللهُ اللهُ عَنْ وَهُ وَهُو فِي قُبَّة مِنْ أَدَم، فَقَالَ: واعْدُدْ سِتًا بَيْنَ يَدِي السَّاعَةِ: مَوْتِي، ثُمَّ فَتْحُ بَيْتِ المَقْدِس، ثُمَّ مُوْتَان يَأْخُذُ فِيكُمْ كَقُعَاص الغَنَم، ثُمَّ اسْتَفَاضَةُ المَال حَتَّى يُعْطَى الرَّجُلُ مِائَة دينار فَيَظُلُّ سَاخِطًا، ثُمَّ فِتْنَةٌ لاَ يَبْقَى بَيْتُ مِنَ العَرَبِ يَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنَ عَلَى اللهُ عَ

الأولى: ظهور إحدى الدلائل الخبرية الدالة على نبوة محمد على تأويلا لخبره وتصديقا لنبئه من جهتين:

الجهة الأولى: تحقق فتح المسجد الأقصى على يد المسلمين، فما مضى إلاسنوات قلائل لم تجاوز ستا من وفاته على حتى تحققت تلك النبوءة ووقع صدق ذلك الخبر، وفتحت بيت المقدس في زمن الخليفة الراشد عمر بن الخطاب على يد قائده أبي عبيدة بن الجراح رضي الله عنهما.

الجهة الثانية: التوقيت الزماني لهذا الفتح الذي أعقب موته عليه الصلاة والسلام كما أخبر، حيث رتب الأحداث ترتيبا زمنيا فوقعت كما ذكر.

الثانية: أن أشراط الساعة الصغرى قد تكون من النوع المعتاد، كموت النبي عَلَيْهُ وفتح بيت المقدس ونحو ذلك، بخلاف الكبرى التي تقع على وجه غير معتاد كالدجال والدابة وغير ذلك.

الثالثة: أنه لايلزم من وقوع بعض أشراط الساعة حصول نقص في الدين أو خلل في الشريعة، بل قد يكون الأمر على خلاف ذلك من كمال وتمام لدين الله حتى تقع على يد نبي أو ولي كبعثة النبي ﷺ وفتح بيت المقدس ونزول عيسى آخر الزمان.

### • المطلب الثاني: تمنى المسلم دخوله بعد استيلاء العدو عليه.

فكما جاءت البشارة بفتحه فقد جاءت النذارة بفقده وذلك بتولي العدو عليه واستلائه على أرضه؛ نظرا لما يلحق المسلمين من الضعف وما ينالهم من الهوان على عدوهم بسبب ذنوبهم، ما يدفع العدو إلى إخراجهم وإجلائهم منه،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري-كتاب الجزية- باب ما يحذر من الغدر(١٠١/٤) برقم: ٣١٧٦.

حتى تكون غاية الأماني أن يتمكنوا من رؤيته، ناهيك عن بلوغه ودخوله، وصريح هذا في حديث أبي ذَرِّ رضي الله عنه قال: تَذَاكَرْنَا وَنَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَيْقِي، أَيَّمَا أَفْضَلُ، مَسْجِدُ رَسُولِ اللهِ عَيْقِ أَوْ بَيْتُ الْقُدسِ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْقِ الْمَالَةُ وَسَالًا اللهُ عَيْقِ اللهِ عَيْقِ اللهِ عَيْقِ اللهِ عَيْقِ اللهِ عَيْقِ اللهِ عَيْقِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَا

الأول: الإخبار عن عودة المسجد الأقصى إلى غير المسلمين وهذه العودة ناشئة إما من تفريط المسلمين بالمسجد، أو عموم ضعفهم، ما يكون سببا لعودته إلى غيرهم، من أهل الكتاب كما يظهر من النصوص أخرى.

الثاني: أن الاستيلاء على المسجد يكون مع بقاء الإيمان ووجود الصادقين من أهله، حيث يشتد ولعهم لدخول المسجد الأقصى فلا يمكّنون، ثم يتمنوا رؤيته فلا تحصل لهم إلا بمشقة عظيمة، ويكون الموضع اليسير لأحدهم يرى المسجد من خلاله خير له من الدنيا وما فيها.

الثالث: شدة العدو في استيلاءه عليه وتمكنه مما حوله، فلا يتوقف عند سيطرته عليه بل يتعدى ذلك إلى منع المسلمين من وصوله، بل ومحاولة كفّهم عن رؤيته.

وهذا فيما يظهر -والله أعلم- أنه قبل ظهور المسلمين عليه مرة أخرى في آخر الزمان وقتالهم لليهود وقتلهم لهم كما وردت بذلك النصوص وتضافرت عليه الأدلة.

المطلب الثالث: بقاء أهل الإيمان فيه.

أعظم ما تناله البقع وأشرف ما تحصل عليه المواضع أن يبقى فيها الإيمان ببقاء أهله فيثمر عن ذلك دوام البركة، وتمام الفضل، وقد أحيط المسجد الأقصى وما حوله مما بورك فيه بالعناية الربانية والتشريف الإلهي؛ لكونها أرض أنبياء الله ورسله والصالحين من عباده من حين اصطفاها إلى يوم منتهاها.

ومع توافد المؤمنين إليها واجتماعهم فيها فإنهم موعودون بالظهور والنصر والظفر والقهر، فلا يزالون يتعاقبون في نصرة الدين رفعًا لراية الجهاد وقمعا لأهل العناد في عموم الأرض، فعَنْ ثَوْبَانَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْكَوَّمُ مَنْ خَذَلَهُمْ، حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللهِ وَهُمْ كَذَلِكَ))(٥)، وقد اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْكَوْمُ مَنْ خَذَلَهُمْ، حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللهِ وَهُمْ كَذَلِكَ))(٥)، وقد

(٢) المستدرك على الصحيحين (٤/٤)٥٥) رقم: ٥٥٥٣ وقال حديث صحيح الإسناد. ووافقه الذهبي.

١)سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) انظر: تهذيب اللغة (٩٦/١٣)؛ النهاية في غريب الحديث(٤٣٥/٢).

<sup>(</sup>٤) انظر:العين للفراهيدي مادة شطن (٢٣٦/٦)؛ النهاية في غريب الحديث (٢٧٥/٢)؛ شرح النووي على مسلم (٨١/٦)

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري-كتاب الاعتصام- بَابُ قَوْل النَّبِيِّ ﷺ: «لاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الحَقِّ» يُقَاتِلُونَ وَهُمْ أَهْلُ العِلْم»(١٠١/٩)

444

جاء ذكر لأخصّ الأماكن التي يكونون فيها وهي بيت المقدس وما حوله كما في حديث أَبِي أُمَامَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ: « لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي عَلَى الدِّينِ ظَاهِرِينَ لَعَدُوِّهِمْ قَاهِرِينَ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ إِلَّا مَا أَصَابَهُمْ مَنْ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ إِلَّا مَا أَصَابَهُمْ مَنْ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ إِلَّا مَا أَصَابَهُمْ مَنْ لَا يَشُولُ اللهِ وَهُمْ كَذَلِكَ «. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ وَأَيْنَ هُمْ؟ قَالَ: « بِبَيْتِ الْمَقْدِسِ وَأَكْنَافِ بَيْتِ الْمَقْدِسِ ((۱)، وهنا مسائل:

الأولى: أن تخصيص بيت المقدس باجتماع أهل الحق فيه وظهورهم على عدوهم لا يعني أنهم دوما على الحق دون غيرهم، ولكن يحمل الحديث على أن هذا حاصل أغلب الوقت وأخصه آخر الزمان، وهذه الفرقة الناجية تكون في كل زمان ومكان، فلا يَلْزَمُ أَنْ يَكُونُوا مُجْتَمَعِينَ في بَلَد وَاحِد بَلْ يَجُوزُ اجْتِمَاعُهُمْ في قُطْر وَاحِد وَافْتِرَاقُهُمْ في أَقْطَار الْأَرْض وَمكان، فلا يَلْزَمُ أَنْ يَكُونُوا مُجْتَمَعِينَ في بَلَد وَاحِد بَلْ يَجُوزُ اجْتِمَاعُهُمْ في قُطْر وَاحِد وَافْتِرَاقُهُمْ في أَقْطَار الْأَرْض وَيَجُوزُ إَخْلَاءُ الْأَرْضِ كُلِّهَا مِنْ بَعْضِهِمْ أَوَّلا فَأَوَّلاً وَيَجُوزُ إِخْلاءُ الْأَرْضِ كُلِّهَا مِنْ بَعْضِهِمْ أَوَّلا فَأَوَّلا إِلَى أَنْ لاَ يَبْقَى إِلَّا فِرْقَةٌ وَاحِدَةٌ بِبَلَد وَاحِد فَإِذَا انْقَرَضُوا جَاءَ أَمْرُ اللهُ (٢٠).

الثانية: بقاء هذه الطائفة على الحق في بيت المقدس لا يعني بحال تفضيل بقعتها على بقعة المسجدين، فللتفضيل أوجه أخرى دلت عليها النصوص، ولا أن الإيمان محصور فيها إنما غاية هذا الإخبار عما يحصل لهذه الطائفة وموضعها أو أن يراد به زمن مخصوص ووقت محدود كآخر الزمان ونحو ذلك.

الثالثة: كيف يجمع بين منع المسلمين من دخول المسجد الأقصى وكون الفرقة الناجية فيها؟ وعن هذا جوابان:

الأول: أن يحمل حديث الطائفة المنصورة في بيت المقدس على أغلب الزمان لا كله فيكون ذلك الوقت مما لا يكونون فيه.

الثاني: أن لا يراد بذلك عين المسجد بل يقصد ما حوله مما هو في جهته، فمع كونهم محجوبون عن المسجد فإنهم متواجدون في بقعته قريبا منه إذ الحديث لم يذكر أنهم فيه إنما أشار إلى أنهم في كنفه أي ناحيته (٣).

• المطلب الرابع: منع الدجال من دخوله.

من أعظم الفتن الدِّينية التي تحدث في آخر الزمان خروج المسيح الدجال وطوافه في الأرض حتى لايدع بقعة إلا وطئها في أربعين يوما، فتنة لعباده وتمحيصا لأوليائه، إلا أن الله سبحانه يحفظ بعض المواطن من شره ويصونها من خطره مع

برقم: ٧٣١١، ومسلم (واللفظ له) كتاب الإمارة- بَابُ قَوْلِهِ ﷺ: «لَا تَـزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ(٣/٣/٥)رقم:١٧٠.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده (۲۵۷/۳٦) ۲۲۳۲۰ وضعف محققه زيادة: يا رسول الله أين هم. وقال الهيثمي: رجاله ثقات مجمع الزوائد(۲۸۸/۷)، وقال الألباني: في إسناده جهالة وفيه من لم يوثقه إلا من ابن حبان لكن صح عن معاذ موقوفا. انظر: السلسة الصحيحة (۹۹/۲) والسلسلة الضعيفة (۱۹۹/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري (٢١/٥٩١).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب(٣٠٨/٩)، مادة (كنف).

حرصه على دخولها وشغفه ببلوغها، فلا يمكن من ذلك تشريفا لها وتعديا لبركتها على أهلها ألّا تصلهم فتنته أو يبتليهم بكفره.

ومع حفظ الله للمسجدين كما جاء صريحا في النصوص الصحيحة، فإنه قد ورد في نصوص أخرى حفظه لبيت المقدس معهما، فعن رجل من الأنصار قال: قَامَ رَسُولُ الله عَلَيْ فينا فَقَالَ: (( أَنْذَرْتُكُمُ الْسَيحَ وَهُوَ مَمْسُوحُ الْعَيْنِ ـ قَالَ: أَحْسِبُهُ قَالَ الْيُسْرَى ـ يَسِيرُ مَعَهُ جِبَالُ الْخُبْزِ وَأَنْهَارُ اللهِ عَلاَمُتُهُ يَمْكُثُ في الْأَرْضِ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا، يَبْلُغُ سُلْطَانُهُ كُلَّ مَنْهَلِ، لَا يَأْتِي أَرْبَعَةَ مَسَاجِدَ: الْكَعْبَةَ، وَمَسْجِدَ الرَّسُولِ، وَالْسُجِدَ الْأَقْصَى، وَالطُّورَ، وَمَهْمَا كَانَ مِنْ ذَلِكَ فَاعْلَمُوا أَنَّ الله لَيْسَ لَا عُورَ ـ قَالَ ابْنُ عَوْنِ وَأَحْسِبُهُ قَدْ قَالَ: يُسَلَّطُ عَلَى رَجُل فَيَقْتُلُهُ، ثُمَّ يُحْيِيه، وَلا يُسَلَّطُ عَلَى غَيْرِهِ ))(١)، وفي حديث سمرة بن بأغورَ ـ قَالَ ابْنُ عَوْنَ وَأَحْسِبُهُ قَدْ قَالَ: ((وَإِنَّهُ سَيَظُهُرُ عَلَى الْأَرْضِ كُلُّهَا إِلَّا الْحَرَمَ، وَبَيْتَ الْقُدِسِ، وَإِنَّهُ يَحْصُرُ اللَّوْمِنِينَ في جندب رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: ((وَإِنَّهُ سَيَظُهُرُ عَلَى الْأَرْضِ كُلُّهَا إِلَّا الْحَرَمَ، وَبَيْتَ الْقُدِسِ، وَإِنَّهُ يَحْصُرُ اللَّوْمِنِينَ في جندب رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: ((وَإِنَّهُ سَيَظُهُرُ عَلَى الْأَرْضِ كُلُّهَا إِلَّا الْحَرَمَ، وَبَيْتَ الْقُدِسِ، وَإِنَّهُ يَحْصُرُ اللَّوْمِينَ في بيت الْقُوائد ما يلى:

الأولى: مشاركة المسجد الأقصى لكثير من فضائل المسجدين بدءًا من البركة التي ينالها قاصدها وانتهاءً بالحفظ من الدجال في آخر الزمان.

الثانية: أن النصوص صريحة في عدم دخول الدجال لمكة والمدينة كافة، أما هنا فلم يذكر إلا منعه من المسجد، فهل يدخل المدينة ويمنع من المسجد فحسب؟ وهذا محتمل، أم أنه لايدخل بيت المقدس كافة تعميما لبركتها وتشريفا لبقعتها وهذا أقرب، لوجهين:

**الأول**: أن النصوص صريحة في عموم بركته لما حوله وقد يكون منعه من وجوه البركة التي ينالها ساكنها كما نالها أهل المسجدين.

الثاني: أن النصوص التي وردت في منعه من مكة والمدينة جاءت بعض ألفاظها دالَّة على منعه من المسجدين، و هذا هو مذكور في المسجد الأقصى، مما قد يفهم منه مشاركته لهما في الحكم.

الثالثة: أن محاولته دخول بيت المقدس متأخرة عن محاولته دخول المسجدين، إذ يقصدهما فور خروجه، أما المسجد الأقصى فلا يصله إلا قرب نهايته حيث يحصر المؤمنين فيه حتى يبلغ منهم الكرب مبلغه فبينما هم يستعدون لقتاله إذ

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في مسنده (١٨٠/٣٨)برقم: ٢٣٠٩٠، وقال محققه: إسناده صحيح. وقال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح. مجمع الزوائد(٣٤٣/٧) وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٦٦٦).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده (٣٤٩/٣٣) برقم: ٢٠١٧ وقال محققه: إسناده ضعيف. ورواه ابن خزيمة في صحيحه -كتاب الصلاة - باب استحباب استحداث التوبة عند كسوف الشمس (٣٢٥/٢) رقم: ١٣٩٧، وضعفه الألباني في تعليقه عليه، ورواه ابن حبان في صحيحه كتاب الصلاة - ذكر الخبر المدحض قول من زعم أن الكسوف يكون لموت العظماء من أهل الأرض (٢/٧١) رقم: ٢٨٥٦، والحاكم في مستدركه (٤٧٨/١) رقم: ١٢٣٠ وقال: حديث صحيح على شرط الشيخين.

ينزل عيسى عليه السلام ويكون قتله على يديه.

### • المطلب الخامس: عمرانه وخراب يثرب.

من الدلائل الخبرية على نبوة محمد النبي على دقة إخباره عمّا يحصل آخر الزمان بترتيب الأحداث وربط بعضها ببعض ما يظهر فيه صدق خبره لأهل ذلك العصر؛ إذ لا يمكن لأحد الجزم بهذه الأمور الغيبية المستقبلية التي لازم عدم صحة خبرها القدح في صدق المخبر بها، كما في هذا الخبر الذي فيه بناء لبعض الأحداث على بعض ما يعني وقوعها مرتبة، فعَنْ مُعَاذ رضي الله عنه قالَ: قَالَ رَسُولُ الله على الله على الله على الله على الله عنه قالَ: قالَ رَسُولُ الله على النه على الله على النه على النه

## - وفي هذا الحديث مسألتان:

الأولى: ما المراد بالخراب والعمران وهل هو الدمار والبنيان أم لذلك معنى آخر؟ فيقال: هذا يحتمل أمرين: الأولى: حمل الحديث على أَنَّ الْمُرَادَ بِالْعُمْرَانِ الْكَمَالُ فِي الْعِمَارَةِ، أَيْ: عُمْرَانُ بَيْتِ الْلَقْدِسِ كَامِلًا مُجَاوِزًا عَنِ الْحَدِّ وَقْتَ خَرَاب يَثْربَ، أي دمارها(٢).

الثاني: أن عِمَارَتهُ تكون بِكَثْرَةِ الرِّجَالِ وَالْعَقَارِ وَالْمَالِ يكون في وَقْتَ خَرَابِ الْمَدِينَةِ، وخلوّها من سكانها وعُمّارها(٣). وهذا هو الأقرب لأن المدينة لا يلحقها دمار بل يتركها الناس على خير ما كانت حتى تقوم الساعة يقول النبي عَيُّةِ: «يَتُرُكُونَ المَدِينَةَ عَلَى خَيْرِ مَا كَانَتْ، لاَ يَغْشَاهَا إِلَّا العَوَافِ - يُرِيدُ عَوَافي السِّبَاعِ وَالطَّيْرِ - وَآخِرُ مَنْ يُحْشَرُ رَاعِيَانِ مِنْ مُزَيْنَةَ، يُرِيدَانِ المَدِينَةَ عَلَى خَيْرِ مَا كَانَتْ، لاَ يَغْشَاهَا إِلَّا العَوَافِ - يُرِيدُ عَوَافي السِّبَاعِ وَالطَّيْرِ - وَآخِرُ مَنْ يُحْشَرُ رَاعِيَانِ مِنْ مُزَيْنَةَ، يُرِيدَانِ المَدينَة، يَنْعِقَانِ بِغَنَمِهِمَا فَيَجِدَانِهَا وَحْشًا، حَتَّى إِذَا بَلَغَا ثَنِيَّةَ الوَدَاعِ، خَرَّا عَلَى وُجُوهِهِمَا)) (١٤)، كما يؤكد هذا الفهمما ورد من نصوص أخرى جاء فيها إطلاق معنى الخراب من غير قصد الدمار، ففي حديث ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيُّةِ: ((إِنَّ الَّذِي لَيْسَ في جَوْفِهِ شَيْءٌ مِنَ القُرْآنِ كَالبَيْتِ الخَرِبِ))(٥)، ومن المعلوم أن الجوف

- (٢) انظر: مرقاة المفاتيح (٣٤١٧/٨).
  - (٣) المرجع السابق.
- (٤) رواه البخاري-كتاب فضائل المدينة- باب من رغب عن المدينة (٢١/٣)رقم: ١٨٧٤،ومسلم-كتاب الحج- باب في المدينة حين يتركها أهلها(١٠١٠/٢)رقم: ٤٩٩.
- (٥) رواه أحمد في المسند(٤١٧/٣) رقم: ٤١ ١٩ ، وقال محققه إسناده ضعيف، ورواه الترمذي في سننه وقال: حديث حسن صحيح(٥٧٧)،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في المسند(٤٥٢/٣٦)رقم: ٢٢١٢١وقال محققه: إسناده ضعيف، ورواه أبو داود في سننه-كتاب الملاحم- باب أمارات الملاحم (٢٠/٤) وقال: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الملاحم (٢٠١٤) ٤٢٩٤ والحاكم في مستدركه-كتاب الفتن(٤٦٥/٤)رقم: ٨٢٩٧ وقال: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وقال ابن كثير: هذا إسناد جيد وحديث حسن. انظر: البداية والنهاية (١٠٩/١).

هنا قائم لم يطله الدمار لكنه لما كان خاليا من القرآن كان كالبيت الخرب، أي: القائم المهجور من أهله وكذلك المدينة إذا خلت من المؤمنين من أهلها فإنها تكون خرابا.

الثانية: وقت هذا الخراب ليثرب والعمران لبيت المقدس، وقد اختلف في ذلك على أقوال:

الأول: أنها من العلامات التي ظهرت وانقضت، وأن المراد ببيت المقدس: مُلْكُ الشام، وعمرانه كان في زمن عثمان بإمارة معاوية رضي الله عنهما، وخراب يثرب بمقتل عثمان والملحمة حرب الجمل والصّفين، وفتح القسطنطينية في زمن معاوية (۱).

الثاني: أنه هذا الخراب والعمران يكون في آخر الزمان قرب قيام الساعة وكيفيته تكون باجتماع المؤمنين في المدينة إذ يخرج منها المنافقون زمن فتنة الدجال بالرجفات الثلاث (٢)، فإذا أراد الله أن يقبض أرواح المؤمنين قبل قيام الساعة جاءت ريح من قبل اليمن فقبضت أرواح المؤمنين في المدينة فأصبحت خالية من سكانها؛ لعدم وجود غيرهم، وأما بقية الأرض فيذهب المؤمنون ويبقى من سواهم؛ فتكون بيت المقدس معمورة بأهلها من الكفار الذين هم شرار الناس، وعليهم تقوم الساعة (٣).

الثالث: أنها من العلامات التي لم تحصل بعد لكنها تكون زمن المهدي فإنه يُهاجر إلى بيت المقدس، وأن المدينة تخرب بعد هجرته، وتصير مأوى للوحوش (٤).

والحاكم في مستدركه (٧٤١/١)، وقال صحيح الإسناد، وضعفه الألباني، انظر:ضعيف سنن الترمذي (ص٥١).

<sup>(</sup>١) الإشاعة (٢١٤/١).

<sup>(</sup>٢) إشَارة لحديث أنَس بْن مالك رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، قَالَ: ((لَيْسَ مِنْ بَلَد إِلَّا سَيَطَوُّهُ الدَّجَالُ، إِلَّا مَكَّةَ، وَالمَدينةَ، لَيْسَ لَهُ مِن نقَابِهَا نَقْبُ، إِلَّا عَلَيْهِ اللَّابِكَةُ صَافِّينَ يَخُرُسُونَهَا، ثُمّ تَرْجُفُ المَدينةُ بِأَهْلِهَا ثَلاَثَ رَجَفَات، فَيُخْرِجُ اللهُ كُلَّ كَافِر وَمُنَافِق)) رواه البخاري-كتاب نقْبُ، إلَّا عَلَيْهِ المَلاَئِكَةُ صَافِّينَ يَخُرُسُونَهَا، ثُمّ تَرْجُفُ المَدينةُ بِأَهْلِهَا ثَلاَثَ رَجَفَات، فَيُخْرِجُ الله كُلَّ كَافِر وَمُنَافِق)) رواه البخاري-كتاب نقْبَةً بِأَهْلِهَا ثَلاَثَ رَجَفَات، فَيُخْرِجُ الله كُلَّ كَافِر وَمُنَافِق)) رواه البخاري-كتاب فضائلَ المدينة باب لايدخل المدينة (٢٢٦٥/٢)رقم: ١٢١، ومسلم-كتاب الفتن-باب قصة الجساسة (٢٢٦٥/٤)رقم: ١٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: لوامع الأنوار البهية (٢٦/٢).

<sup>(</sup>٤) الإشاعة لأشراط الساعة (١٧٨/١)؛ البحور الزاخرة (٢٧/٢).

<sup>(</sup>٥) لوامع الأنوار البهية (٢٥/٢).

الْمَدِينَةَ تَخْرَبُ بِالْكُلِّيَّةِ قَبْلَ خُرُوجِ الدَّجَّالِ، وَإِنَّمَا ذَلِكَ فِي آخِرِ الزَّمَانِ... فَإِنَّهُ قَدْ ثَبَتَ فِي الْأَحَادِيثِ الصَّحِيحَةِ أَنَّ الدجال لا يقدر على دخولها يمنع من ذلك بما على أبوابها من الملائكة القائمين بأيديهم السيوف المصلتة»(١)، فإذا ما خلت الأرض من الدجال وفتنته ويأجوج ومأجوج ومحنتهم فإنه يبقي عيسى بن مريم يحكم الناس سبع سنين(٢) ويحج حينئذ ويعتمر(٣) فيعمرها المؤمنون بعودتهم إليها، ثم تخلو منهم بالريح التي تقبض أرواحهم.

وأما الجواب عن القولين، فيقال: أما من قال بأنها حادثة قضت وانتهت في زمن الصحابة فإنه قول ضعيف لا حجة له؛ إذ في الحديث ربط وتسبيب للأحداث ببعضها(٤)، وهذا لم يقع قطعا بالإضافة إلى أن في النصوص تصريح بهذه الملحمة التي تكون في آخر الزمان وأنها بين المسلمين والكفار، وما وقع كان بين المسلمين.

وأما من وجّه الحديث بأن المقصود به آخر الزمان فإن فيه تكلف ظاهر إذ سياق الحديث يأبي ذلك أشد الإباء؛ حيث ربط الأحداث ببعضها، كما ذكرنا، وأن كل حدث يلحقه ما بعده ويكون سببا له(٥)، وإذا ما قيل بتأخر هذا الخراب فإنه يلزم منه نقض ترتيب النص لما سيحدث حينها، لكن إذا حمل على ترتيبه فإنه يعنى بقاء المؤمنين في الشام مع المهدي ثم ينزل عيسى عليه السلام فيقودهم لقتله، ثم نهاية يأجوج ومأجوج، على ما سبق تفصيله والإشارة إليه.

<sup>(</sup>١) النهاية في الفتن والملاحم (١/٩٤).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم- كتاب الفتن- باب خروج الدجال ومكثه في الأرض (٢٢٥٨/٤)رقم: ٦١٦.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم-كتاب الحج- باب إهلال النبي ﷺ وهديه (٩١٥/٢) رقم: ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) النهاية في الفتن والملاحم (١/٤٩).

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق.

### الخاتمة

فلله الحمد في الآخرة والأولى وبتمام هذا البحث نرصد بعض النتائج التي تلخص أهم مسائل هذا البحث:

- ١. سمى الأقصى بهذا الاسم لِبُعْدِ الْسَافَةِ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْكَعْبَةِ.
- ٢. من الأسماء الواردة للمسجد الأقصى: مسجد إيليا، وبيت المقدس.
- ٣. مما يقطع به أنه بُني المسجد الأقصى بعد المسجد الحرام بأربعين عامًا.
- ٤. لا يُعلم مؤسس الأقصى على وجه التحديد وإنما جاء في النصوص ذكر من جدد بناءه وهو سليمان عليه السلام.
  - ٥. اصطفى الله تعالى المسجد الأقصى واختاره موضعا لاختبار الفطرة وإظهار شأنها.
    - ٦. اختار الله المسجد الأقصى ليكون أحد منابر الدعوة إلى توحيده جلّ وعلا.
  - ٧. من آثار البركة التي طرحها الله في المسجد الأقصى مضاعفة أجر الصلاة فيه، وتكفير الخطايا.
    - ٨. ارتبطت بالمسجد الأقصى آيات وخوارق، منها كونه منتهى الإسراء بالنبي عَلَيْةٍ.
      - ٩. أهمّ حكمة لرحلة الإسراء إرادة إراءة النبي بعض بعض آيات الله الربانية.
        - ٠١. يصعب على وجه القطع تحديد السر في العروج من المسجد الأقصى.
- ١١. وقد يقال أن الحكمة في العروج من الأقصى تشريف النبي عليه وتفضيله ببلوغه موطن الأنبياء قبله ومهاجرهم.
- ١ ٢. ولعل من الحكم الْإيمَاء إِلَى أَنَّ اللهَ تَعَالَى جعل الْإِسْرَاءَ رَمْزًا إِلَى أَنَّ الْإِسْلَامَ جَمَعَ شَرَائعُ التَّوْحِيدِ وَالْخَنيفِيَّةِ مِنْ عَهْدِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ الصَّادِر مِنَ الْمُسْجِدِ الْخَرَامَ إِلَى مَا تَفَرَّعَ عَنْهُ مِنَ الشَّرَائعِ الَّتِي كَانَ مَقَرُّهَا بَيْتَ الْقُدِس.
- ١٣. الأقرب أنه صلى في المسجد الأقصى بـأرواح الأنبياء دون أجسادهم إذ الأجساد في القبور لا تجاوزها بخلاف الأرواح.
  - ١٤. من الآيات الفعلية التي وقعت للنبي عَلَيْهُ في هذه الليلة أن جبريل خرق الصخرة بإصبعه لربط البراق.
    - ٥ ١. ليس في شريعتنا ما يوجب تخصيص الصخرة بحكم.
- ١٦. الأقرب أن النبي ﷺ رأى المسجد الأقصى وهو في موضعه حين امتحنته قريش، وأن الله سبحانه قد كشف الحجب عن بصره حتى رآه رؤية بصرية، وهذا أكمل في الإعجاز وأتم في القدرة.
  - ١٧. مذهب جمهور العلماء أن الإسراء والمعراج وقعا يقظة لا مناما.
  - ١٨. من علامات الساعة فتح بيت المقدس، وتمني المسلم الصلاة فيه حين استيلاء عليه الكفار آخر الزمان.
- ١٩. قد يحمل حديث الطائفة المنصورة في بيت المقدس على أغلب الزمان لا كله فيكون ذلك الوقت مما لا
   يكونون فيه.

# مجلة البحوث والدراسات الإسلامية - العدد ٥٥ المسائل العقدية المتعلقة بالمسجد الأقصى

٠٠. وردت نصوص تدلُّ على حفظ الله تعالى لبيت المقدس من الدجال.

٢١. دلّت بعض الأحاديث على ارتباط عمران بيت المقدس بخراب يثرب، وأن كمال أحدهما مقترن بنقص الآخر.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين...

## المصادروالمراجع

- ١. الإبانة عن أصول الديانة الأشعري/المحقق: د. فوقية حسين محمود/الناشر: دار الأنصار القاهرة-الطبعة: الأولى، ١٣٩٧م.
- ١. أحكام أهل الذمة أحكام أهل الذمة المحقق: يوسف بن أحمد البكري شاكر بن توفيق العاروري-الناشر: رمادي
   للنشر الدمام- الطبعة: الأولى، ٤١٨ هـ/ ١٩٩٧م.
  - ٢. الأدلة العقلية النقلية على أصول الاعتقاد، د. سعود العريفي/الناشر دار عالم الفوائد- الطبعة الأولى ١٤١٩هـ.
    - ٣. إرشاد الساري للقسطلاني، الناشر: المطبعة الكبرى الأميرية، مصر، الطبعة: السابعة، ١٣٢٣هـ
- ٤. الإشاعة لأشراط الساعة / محمد بن رسول البرزنجي/ تعليقات: محمد الكاندهلوي/قابله واعتنى به/ حسين محمد علي شكري/الناشر: دار المنهاج للنشر والتوزيع، جدة المملكة العربية السعودية/الطبعة: الثالثة، ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م.
  - ٥. أشراط الساعة/ المؤلف: يوسف عبدالله الوابل/ الناشر دار ابن الجوزي الطبعة: الثانية، ٤٣٢ هـ
- ٦. أصول الفقه لابن مفلح حققه وعلق عليه وقدم له: الدكتور فهد بن محمد السَّدَحَان/الناشر: مكتبة العبيكان/ الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩م.
  - ٧. إعلام الساجد الحقق: أبو الوفا مصطفى المراغي/الناشر: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية-القاهرة ٤٣٦ هـ
    - ٨. إعلام الموقعين تحقيق: طه عبد الرءوف سعد/الناشر: دار الجيل بيروت ، ٩٧٣ م.
- ٩. أقاويل الثقات / مرعي الكرمي المقدسي/المحقق: شعيب الأرناؤوط/ الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت/الطبعة: الأولى، ٤٠٦ هـ
- · ١. اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم المؤلف: شيخ الإسلام ابن تيمية / تحقيق: د. ناصر عبدالكريم العقل/ الناشر: مكتبة الرشد الرياض.
  - ١١. إكمال المعلم بفوائد مسلم للقاضي عياض, تحقيق يحي إسماعيل, دار الوفاء, الطبعة الأولى ١٤١٩هـ
- ١٢. البحور الزاخرة في علوم الآخرة للإمام محمد بن أحمد السفاريني، تحقيق محمد إبراهيم الشومان، غراس للنشر، الطبعة الأولى ٤٢٨ هـ.
- ١٣. البداية والنهاية/تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي/الناشر: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان/ الطبعة: الأولى، ١٤١٨ هـ ١٩٩٧ م.
  - ٤ ١. التبرك أنواعه وأحكامه لناصر الجديع, مكتبة الرشد, الطبعة التاسعة ٤٣٩ هـ.

- ٥ ١. التبيان في أقسام القرآن، ابن القيم/ الناشر: دار الفكر.
- ١٦. التحرير والتنوير/ ابن عاشور/دار سحنون بتونس.
- ١٧. التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة / القرطبي/ تحقيق وتعليق: أبو عبد الله الدّاني بن منير آل زهوي العامليّ السلفي - الناشر: المكتبة العصرية - بيروت- تاريخ الطبع: ١٤٢٣ هـ
- ۱۸. تفسير ابن كثير / المحقق: سامي بن محمد سلامة/ الناشر: دار طيبة للنشر والتوزيع-الطبعة: الثانية ٢٠٠ هـ ١٩٩٩.
  - ١٩. تفسير البغوي / مجموعة من المحققين / دار طيبة ٤٢٧ هـ
- ٢٠. تفسير السعدي / المحقق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق/الناشر: مؤسسة الرسالة/الطبعة: الأولى ٤٢٠هـ -٢٠٠٠م.
- ٢١. تفسير الطبري = جامع البيان المحقق: أحمد محمد شاكر/الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠م وطبعة هجر.
- ٢٢. التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير لابن حجر العسقلاني، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ.
  - ٢٣. التمهيد للاسنوي المحقق: د. محمد حسن هيتو/الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت-الطبعة: الأولى، ٢٠٠ هـ
    - ٢٤. الثمر المستطاب في فقه السنة والكتاب الناشر: غراس للنشر والتوزيع الطبعة: الأولى، ٤٢٢ هـ.
  - ٢٥. الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح /تحقيق مجموعة من الباحثين/ دار الفضيلة /الطبعة الأولى ٤٢٤ اهـ
    - ٢٦. الدر المنثور، للسيوطي/ دار الكتب العلمية لبنان، الطبعة الثالثة ١٠١٠م.
- ٢٧. الدر النضيد في شرح كلمة التوحيد للشوكاني, الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء, الطبعة الأولى ٤٣٢ اهـ
- ٢٨. درء تعارض العقل والنقل / ابن تيمية / تحقيق : عبد اللطيف عبد الرحمن /دار النشر : دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ٢٩. زاد المسير في علم التفسير (٥/ ٣٤٥) تحقيق: محمد بن عبد الرحمن عبد الله دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع-الطبعة الأولى جمادى الأولى ١٤٠٧ هـ كانون الثاني ١٩٨٧م.
  - ٠٠. سلسلة الأحاديث الصحيحة، الألباني/الناشر: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض/الطبعة: الأولى.
- ٣١. سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة، الألباني /دار النشر: دار المعارف، الرياض الممكلة العربية السعودية/الطبعة: الأولى، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.
  - ٣٢. سنن ابن ماجة /الناشر: دار الفكر بيروت/تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.
  - ٣٣. سنن الترمذي/ المحقق: محمد محيي الدين عبد الحميد/الناشر: المكتبة العصرية، صيدا بيروت.

- ٣٤. سنن النسائي، تحقيق عبدالفتاح ابو غده, مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، الطبعة الثانية ٢٠٦هـ
  - ٣٥. شرح النووي على مسلم /الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت/الطبعة: الثانية، ٣٩٢ م.
- ٣٦. شرح صحيح البخاري لابن بطال/ تحقيق: أبو تميم ياسر بن إبراهيم/ دار النشر: مكتبة الرشد السعودية، الرياض الطبعة: الثانية، ٢٠٠٣هـ ٢٠٠٣م
- ٣٧. الصحاح، للجوهري/ تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار/الناشر: دار العلم للملايين بيروت الطبعة: الرابعة 18٠٧ هـ ١٩٨٧م.
- ۳۸. صحيح ابن حبان حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه: شعيب الأرنؤوط/الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت/الطبعة: الأولى، ٢٨. هـ ١٩٨٨م.
  - ٣٩. صحيح ابن خزيمة/ تحقيق, محمد مصطفى الأعظمى, المكتب الإسلامي, الطبعة الثالثة, ٤٢٤ هـ.
- · ٤. صحيح البخاري / تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر /الناشر: دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي) /الطبعة: الأولى، ٤٢٢ ه.
  - ١٤. صحيح الجامع الصغير وزياداته/ الألباني/الناشر: المكتب الإسلامي.
  - ٤٢. صحيح مسلم / المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي /الناشر: دار إحياء التراث /العربي بيروت.
- ٤٣. الصواعق المرسلة في الرد على الجهمية والمعطلة الناشر: دار العاصمة الرياض تحقيق: د. علي بن محمد الدخيل الله. والمعطلة
- الطبقات الكبرى، ابن سعد/المحقق: إحسان عباس-الناشر: دار صادر بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٦٨ م.
  - ٤٤. طرح التثريب، العراقي/ الناشر: الطبعة المصرية القديمة.
- ٥٥. العلو للذهبي المحقق: أبو محمد أشرف بن عبد المقصود/الناشر: مكتبة أضواء السلف الرياض-الطبعة: الأولى، ٢٥ هـ ١٩٩٥م.
  - ٤٦. عمدة القاري شرح صحيح البخاري/ الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ٤٧. فتاوى اللجنة الدائمة للإفتاء جمع أحمد الدويش، رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، دار بلنسية، الطبعة الثالثة ، ٢١١ هـ.
  - ٤٨. فتح الباري لابن رجب /دار ابن الجوزي/ الطبعة الأولى ٤١٧ هـ
- ٤٩. فتح الباري، لابن حجر العسقلاني، /حقق جزءًا منه: عبد العزيز بن باز، ورقّم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبد الباقي/ طباعة دار السلام -الرياض- ودار الفيحاء-دمشق- ٤١٨ هـ الطبعة الأولى.
  - ٥. القاموس المحيط للفيرزآبادي، مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الثامنة ، ٤٢٦ هـ

- ٥١. كتاب العين/ الخليل بن أحمد/ تحقيق : د. مهدي المخزومي ود. إبراهيم السامرائي /الناشر: دار ومكتبة الهلال.
- ٥٢. كشف المشكل من حديث الصحيحين/ابن الجوزي/ الحقق: على حسين البواب/الناشر: دار الوطن الرياض.
- ٥٣. لسان العرب، لابن منظور/ ضبط وتعليق د. خالد رشيد القاضي/دار الأخيار للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى٤٢٧ هـ.
  - ٥٤. مجمع الزوائد للهيثمي/ الناشر: دار الفكر، بيروت ١٤١٢ هـ
- ٥٥. مجموع فتاوى ابن تيمية /المحقق: عبد الرحمن بن قاسم/ الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، عام النشر: ٢١٦ هـ/١٩٩٥م.
  - ٥٦. المجموع للنووي /الناشر: دار الفكر.
- ١. مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، ابن منظور الأنصاري/المحقق: عدد من الباحثين دار النشر: دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، دمشق سوريا الطبعة: الأولى، ٢٠٠٢ هـ ١٩٨٤م.
  - ٢. المدخل إلى دراسة المسجد الأقصى المبارك، عبدالله معروف/الناشر: دار العلم للملايين-بيروت-الطبعة الأولى.
  - ٥٧. مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، الناشر: دار الفكر، بيروت لبنان/ الطبعة: الأولى، ٤٢٢ هـ ٢٠٠٢م.
- ٥٨. المستدرك، للحاكم/ تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا/الناشر: دار الكتب العلمية بيروت/الطبعة: الأولى، ١٩٥٠ الم.
- 90. مسند أحمد / المحقق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون/الناشر: مؤسسة الرسالة/الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م.
- ٦٠. مسند البزار /المحقق: محفوظ الرحمن زين الله/الناشر: مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة/الطبعة: الأولى،
   (بدأت ١٩٨٨م، وانتهت ٢٠٠٩م).
- ٦١. مشكل الآثار/ الطحاوي/تحقيق: شعيب الأرنؤوط/الناشر: مؤسسة الرسالة/ الطبعة: الأولى ١٤١٥ هـ،
   ١٤٠ م.
- ٦٢. المعجم الأوسط، للطبراني / المحقق: طارق بن عوض الله بن محمد , عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني/الناشر: دار الحرمين القاهرة.
- ٦٣. المعجم الكبير، للطبراني /المحقق: حمدي بن عبد المجيد السلفي/الناشر: دار إحياء التراث العربي/الطبعة: الثانية، ١٩٨٣ م.
  - ٦٤. معجم تهذيب اللغة / تحقيق د. رياض قاسم/دار المعرفة- بيروت /الطبعة الأولى ٢٠٠١
  - ٦٥. معجم مقاييس اللغة، لابن فارس/ تحقيق: عبدالسلام هارون/دار الجيل، بيروت ٢٠٤١هـ
    - ٦٦. مفاتيح الغيب لمحمد بن عمر الرازي، دار احياء التراث، بيروت، الطبعة الثالثة، ٢٠٠ هـ.

- ٦٧. المفردات في غريب القرآن للاصفهاني ,تحقيق صفوان الداودي, دار القلم دمشق , الطبعة الأولى ٢ ١٤١ هـ.
- ٦٨. المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ، أبو العباس القرطبي، تحقيق مجموعة من الحققين، دار ابن كثير، الطبعة الأولى، ٤١٧ هـ.
  - ٦٩. المنار المنيف، لابن القيم/ تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية
- ٠٧. المهذب في علم أصول الفقه المقارن للنملة دار النشر: مكتبة الرشد الرياض الطبعة الأولى: ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩م. ٧١. النهاية في الفتن والملاحم /ابن كثير/الحقق: محمد أحمد عبد العزيز/الناشر: دار الجيل، بيروت - لبنان/ الطبعة: ۲۰۶۱هـ – ۱۹۸۸م.
- ٧٢. النهاية في غريب الحديث والأثر /تحقيق: طاهر أحمد الزاوي محمود محمد الطناحي/ الناشر: المكتبة العلمية - بيروت، ١٣٩٩هـ - ٩٧٩م.
  - ٧٣. الوابل الصيب من الكلم الطيب لابن القيم، تحقيق سيد إبراهيم, دار الحديث القاهرة, لبطبعة الثالثة, ٩٩٩ م.

\*

#### Sources and references:

- 1. 'ahkam 'ahl aldhimat 'ahkam 'ahl aldhimat almuhaqaqi: yusif bin 'ahmad albakrii shakir bin tawfiq alearuri–alnaashir: ramadi lilnashr aldamam– altabeati: al'uwlaa, 1418hi/ 1997m.
- 2. al'adilat aleaqliat alnaqliat ealaa 'usul aliaetiqadi, du. sueud alearifi/alnaashir dar ealam alfawayidi–altabeat al'uwlaa1419hi.
  - 3. al'aqsaa almubaraki, eabdallah maerufi/alnaashar: dar aleilm lilmalayini-birut-altabeat al'uwlaa.
- 4. albidayat walnihayatu/tahqiqu: eabd allh bin eabd almuhsin alturki/alnaashar: dar hajr liltibaeat walnashr waltawzie wal'iielani/ altabeati: al'uwlaa, 1418 hi 1997 mi.
- 5. albuhur alzaakhirat fi eulum alakhirat lil'iimam muhamad bin 'ahmad alsifarini, tahqiq muhamad 'iibrahim alshuwman, ghiras lilnashri, altabeat al'uwlaa 1428hi.
  - 6. aldir almanthur, lilsuyuti/dar alkutub aleilmiati lubnan, altabeat althaalithat 2010m.
- 7. aldr alnadid fi sharh kalimat altawhid lilshuwkani, alriyasat aleamat lilbuhuth aleilmiat wal'iifta', altabeat al'uwlaa 1432hi.
- 8. aleulw lildhahabii almuhaqaqi: 'abu muhamad 'ashraf bin eabd almaqsud/alnaashar: maktabat 'adwa' alsalaf alriyad–altabeatu: al'uwlaa, 1416h 1995m.
- 1. al'iibanat ean 'usul aldiyanat al'asheari/almuhaqaqi: da. fawqiat husayn mahmud/alnaashar: dar al'ansar alqahirat–altabeatu: al'uwlaa, 1397m.
- 9. al'iishaeat li'ashrat alsaaeat / muhamad bin rasul albarzanji/ taeliqati: muhamad zalkandihlawia/ qabiluh waietanaa bihi/ husayn muhamad eali shakri/alnaashar: dar alminhaj lilnashr waltawziei, jidat almamlakat alearabiat alsaeudiati/altabeati: althaalithati, 1426 hi 2005 mi.
- 10. aljawab alsahih liman badal din almasih /tahqiq majmueat min albahithina/ dar alfadilat /altabeat al'uwlaa 1424h.
  - 11. almajmue lilnawawii /alnaashir: dar alfikri.
- 12. almanar almunayfa, liabn alqiami/tahqiq: eabd alfataah 'abu ghudat alnaashir: maktab almatbueat al'iislamia
- 13. almifham lama 'ushakil min talkhis kitab muslim ,'abu aleabaas alqurtubi, tahqiq majmueat min almuhaqiqina, dar abn kathiri,alitabeat al'uwlaa,1417hi.

- 14. almuejam al'awsata, liltabaranii / almuhaqaqi: tariq bin eawad allh bin muhamad, eabd almuhsin bin 'iibrahim alhusayni/alnaashir: dar alharamayn alqahirati.
- 15. almuejam alkabiru, liltabaranii /almuhaqaqa: hamdi bin eabd almajid alsalfi/alnaashar: dar 'iihya' alturath alearbiu/alitabeata: althaaniati, 1983 mi.
- 16. almufradat fi gharayb alquran lilasfhani ,tahqiq safwan aldaawudii, dar alqalam dimashq , altabeat al'uwlaa 1412hi.
- 17. almuhadhab fi eilm 'usul alfiqh almuqaran lilnamlat dar alnashra: maktabat alrushd alriyad altabeat al'uwlaa: 1420 hi 1999m.
- 18. almustadrik, lilhakimi/ tahqiqu: mustafaa eabd alqadir eata/alnaashar: dar alkutub aleilmiat bay–rutu/alitabeatu: al'uwlaa, 1411 1990m.
- 19. alnihayat fi alfitan walmalahim /abn kathir/almuhaqaqa: muhamad 'ahmad eabd aleaziz/alnaashar: dar aljili, bayrut lubnan/ altabeati: 1408 hi 1988m.
- 20. alnihayat fi gharayb alhadith wal'athar /tahqiq: tahir 'ahmad alzaawaa mahmud muhamad altan—ahi/ alnaashir: almaktabat aleilmiat bayrut, 1399h 1979m.
  - 21. algamus almuhit lilfirzabadi, muasasat alrisalat bayruta, altabeat althaaminat 1426h.
- 22. alsahahi, liljawhari/ tahqiqu: 'ahmad eabd alghafur eatar/alnaashar: dar aleilm lilmalayin bayrut altabeatu: alraabieat 1407 ha– 1987m.
- 23. alsawaeiq almursalat fi alradi ealaa aljihmiat walmueatalat alnaashir : dar aleasimat alriyad tah–qiqu: da. eali bin muhamad aldukhil allah. walmueatala
- 24. altabaqat alkubraa, abn saed/almuhaqaqi: 'iihsan eabaas-alnaashir: dar sadir bayrut, altabeatu: al'uwlaa, 1968 mi.
  - 25. altabaruk 'anwaeah wa' ahkamuh linasir aljadiei, maktabat alrushdi, altabeat altaasieat 1439hi.
- 26. altadhkirat fi 'ahwal almawtaa wa'umur alakhirat / alqurtubi/ tahqiq wataeliqu: 'abu eabd alllh alddany bin munir al zahwi aleamly alsalafi– alnaashir: almaktabat aleasriat bayrut– tarikh altabei: 1423 hu.
  19. tafsir abn kathir / almuhaqiqu: sami bin muhamad salamata/ alnaashir: dar tiibat lilnashr waltawzi– ei–alitabeati: althaaniat 1420h 1999m.
  - 27. altahrir waltanwiri/ abn eashur/dar sihnun bitunus.

## مجلة البحوث والدراسات الإسلامية - العدد ٥٥ المسائل العقدية المتعلقة بالمسجد الأقصى

- 28. altalkhis alhabir fi takhrij 'ahadith alraafieii alkabir liabn hajar aleasqalani, dar alkutub aleilmiati, altabeat al'uwlaa 1419hi.
- 29. altamhid lilaasnawii almuhaqiqi: du. muhamad hasan hitu/alnaashar: muasasat alrisalat bayru–tu–alitabeatu: al'uwlaa, 1400hi. 25. althamar almustatab fi fiqh alsunat walkutaab alnaashir: ghras lilnashr waltawzie altabeati: al'uwlaa, 1422hi.
  - 30. altibyan fi 'aqsam alqurani, abn alqiami/ alnaashir: dar alfikri.
- 31. alwabil alsiyb min alkalm altayib liabn alqiami, tahqiq sayid 'iibrahim, dar alhadith alqahirati, libitabeat althaalithati, 1999m.
- 32. 'aqawil althiqat / marei alkarami almaqdisi/almuhaqaqu: shueayb al'arnawuwta/ alnaashir: mua-sasat alrisalat bayrutu/alitabeatu: al'uwlaa, 1406hi.
- 33. aqtida' alsirat almustaqim limukhalafat 'ashab aljahim almualaf : shaykh al'iislam abn taymiati/tahqiqi: du. nasir eabdalkarim aleaqla/ alnaashir : maktabat alrushd alriyad.
- 34. 'ashrat alsaaeati/ almualafi: yusif eabdallah alwabla/ alnaashir dar aibn aljawzi altabeatu: althaaniatu, 1432h.
- 35. dar' taearud aleaql walnaql / abn taymiati/tahqiq: eabd allatif eabd alrahman /dar alnashr: dar al-kutub aleilmiat bayrut 1417h 1997m.
  - 36. eumdat alqariy sharh sahih albukhari/ alnaashir: dar 'iihya' alturath alearabii bayrut.
- 37. fatawaa allajnat aldaayimat lil'iifta' jame 'ahmad alduwysh, riasat 'iidarat albuhuth aleilmiat wal'iifta'i, dar balansiat, altabeat althaalithat ,1421hi.
  - 38. fath albari liabn rajab /daar abn aljuzi/ altabeat al'uwlaa 1417h.
- 39. fath albari, liabn hajar aleasqalani, /haqaq jz'ana minhu: eabd aleaziz bin bazi, wrqqm kutub—ih wa'abwabih wa'ahadithihi: muhamad fuad eabd albaqi/ tibaeat dar alsalam –alriyad— wadar alfay—ha'—dimashqa— 1418h altabeat al'uwlaa.
  - 40. 'iielam almawgiein tahqiq: tah eabd alra'uf sied/alnaashir: dar aljil bayrut, 1973m.
- 41. 'iielam alsaajid almuhaqaqi: 'abu alwfa mustafaa almaraghi/alnaashir: almajlis al'aelaa lilshuwuwn al'iislamiati–alqahirat 1436h.
  - 42. 'iikmal almuealim bifawayid muslim lilqadi eiad, tahqiq yahi 'iismaeil, dar alwafa', altabeat al'uw-

laa 1419hi.

- 43. 'iirshad alsaari lilqastalani, alnaashiru: almatbaeat alkubraa al'amiriatu, masr, altabeata: alsaabieatu, 1323h.
- 44. kashf almushkal min hadith alsahihin/abin aljuzi/ almuhaqaqa: eali husayn albawab/alnaashar: dar alwatan alriyad.
- 45. ktab aleayni/ alkhalil bin 'ahmada/ tahqiq: du. mahdi almakhzumii wada. 'iibrahim alsaamaraayiy /alnaashir: dar wamaktabat alhilal.
- 46. lisan alearbi, liabn manzurin/ dabt wataeliq du. khalid rashid alqadi/dar al'akhyar lilnashr waltawziei, altabeat al'uwlaa1427hi.
  - 47. maejam tahdhib allughat / tahqiq da. riad qasm/dar almaerifati bayrut /altabeat al'uwlaa2001
- 48. mafatih alghayb limuhamad bin eumar alraazi, dar ahya' altarathi, bayruta, altabeat althaalithata, 1420hi.
  - 49. majmae alzawayid lilhaythami/ alnaashir: dar alfikri, bayrut 1412 h.
- 50. majmue fatawaa abn taymiat /almuhaqaqa: eabd alrahman bin qasimi/ alnaashir: majmae almalik fahd litibaeat almushaf alsharifi, almadinat alnabawiati,eam alnashri: 1416h/1995m.
- 51. marqaat almafatih sharh mishkaat almasabihi, alnaashir: dar alfikri, bayrut lubnan/ altabeata: al'uwlaa, 1422h 2002m.
- 52. msanad 'ahmad / almuhaqiqi: shueayb al'arnawuwt eadil murshidi, wakhrun/alnaashar: muasa–sat alrisalati/alitabeata: al'uwlaa, 1421 hi 2001 mi.
- 53. msanid albazaar /almuhaqaqi: mahfuz alrahman zayn allah/alnaashar: maktabat aleulum walhukm almadinat almunawaratu/altabeatu: al'uwlaa, (bda'at 1988ma, wantahat 2009ma).
  - 54. muejam maqayis allughati, liabn fars/tahqiqu: eabdalsalam harun/dar aljili, birut1420hi.
- 55. mukhtasar tarikh dimashq liabn easakiri, abn manzur al'ansari/almuhaqaqa: eadad min albahithi—na— dar alnashra: dar alfikr liltibaeat waltawzie walnashri, dimashq surya—alitabeatu: al'uwlaa, 1402 hi 1984m.
- 56. mushkil aliathar/ altahawi/tahqiqi: shueayb al'arnuuwt/alnaashar: muasasat alrisalati/ altabeata: al'uwlaa 1415 ha, 1494 m .

- 57. sahih abn khuzaymata/ tahqiq, muhamad mustafaa al'aezami, almaktab al'iislamii, altabeat al-thaalithatu, 1424hi.
- 58. sahih aibn hibaan haqaqah wakharaj 'ahadithah waealaq ealayhi: shueayb al'arnawuwt/alnaashar: muasasat alrisalati, bayrutu/alitabeata: al'uwlaa, 1408 hi 1988m.
- 59. sahih albukharii / tahqiqu: muhamad zuhayr bin nasir alnaasir/alnaashar: dar tawq alnajaa (msawarat ean alsultaniat bi'iidafat tarqim tarqim muhamad fuad eabd albaqi)/alitabeata: al'uwlaa, 1422h.
  - 60. sahih aljamie alsaghir waziadatuhi/ al'albani/alnaashiru: almaktab al'iislamii.
- 61. sahih muslim / almuhaqaqa: muhamad fuaad eabd albaqi/alnaashar: dar 'iihya' altarath/alearabii bayrut.
- 62. sharah sahih albukhariu liabn batal/ tahqiqa: 'abu tamim yasir bin 'iibrahima/ dar alnashra: maktabat alrushd alsueudiatu, alriyad altabeatu: althaaniatu, 1423hi 2003m
- 63. sharh alnawawiu ealaa muslim /alnaashir: dar 'iihya' alturath alearabii bayrutu/altabeata: althaa-niatu, 1392m.
- 64. silsilat al'ahadith aldaeifat walmawdueat wa'atharuha alsayiy fi al'umati, al'albaniu /dar alnashri: dar almaearifi, alriyad almumkalat alearabiat alsaeudiatu/altabeatu: al'uwlaa, 1412 hi / 1992m.
- 65. silsilat al'ahadith alsahihati, al'albani/alnaashar: maktabat almaearif lilnashr waltawziei, alriyad/altabeata: al'uwlaa.
  - 66. sunan abn majat /alnaashir: dar alfikr bayruta/tahqiqa: muhamad fuaad eabd albaqi.
- 67. sunan alnasayiy, tahqiq eabdalfataah abu ghadha, maktab almatbueat al'iislamiat halb, altabeat al-thaaniat 1406h.
- 68. sunan altirmidhi/ almuhaqaqa: muhamad muhyi aldiyn eabd alhamid/alnaashar: almaktabat aleas-riatu, sayda bayrut.
  - 69. tafsir albaghawi / majmueat min almuhaqiqin / dar tibt1427hi
- 70. tafsir alsaedi / almuhaqiqa: eabd alrahman bin maeala alllwyhqu/alnaashir: muasasat alrisalati/altabeata: al'uwlaa 1420h –2000m.
- 71. tafsir altabarii = jamie albayan almuhaqaqa: 'ahmad muhamad shakir/alnaashar: muasasat alrisa—lati— altabeatu: al'uwlaa, 1420 hi 2000m watabeat hijar.

- 72. tarah altathrib, aleiraqiu/alnaashir: altabeat almisriat alqadima.
- 73. 'usul alfiqh liabn muflih haqaqah waealaq ealayh waqadim lahu: alduktur fahd bin muhamad alssadahan/alnashr: maktabat aleabikani/alitabeata: al'uwlaa, 1420 hi 1999m.
- 74. zad almasir fi eilm altafsir (5/ 345) tahqiqu: muhamad bin eabd alrahman eabd allah dar alfikr liltibaeat walnashr waltawziei–alitabeat al'uwlaa jumadaa al'uwlaa 1407 ha– kanun althaani 1987m.

\* \* \*