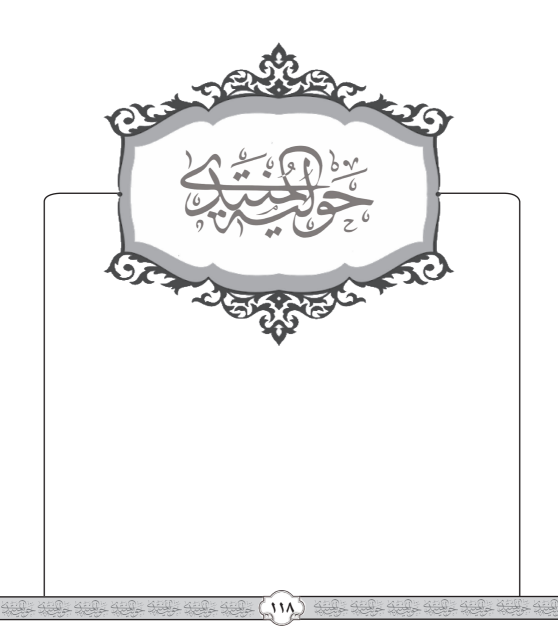


# محور الدراسات اللغوية والأدبية



## Hawlyat Al-Montada

## محلة حولية المنتدي

I. S. S. N. Print :1998 - 0841 I. S. S. N. onlie: 2958 - 0455 Doi 10.35519 /0828

## ثنائية المركز والهامش قراءة ثقافية في كتاب ( فاكهة الخلفاء ومفاكهة الظرفاء ) لابن عربشاه

The duality of center and margin A cultural reading of the book "Fruits of the Caliphs and Mufakahat al-Zarafa" by Ibn Arabshah

Asst. Prof. Dr. Adnan Rahman Hassan College of Arts / University of Al-Qadisiyah / Department of Arabic Language adnan.hassan@qu.edu.iq Dr. Sajid Kamil Yassin College of Arts / University of Al-Qadisiyah / Department of Arabic Language sajied.yaseen@qu.edu.iq

أ.م.د. عدنان رحمن حسان جامعة القادسية - كلية الآداب - قسم اللغة العربية م. د. ساجد كامل ياسين جامعة القادسية - كلية الآداب - قسم اللغة العربية

تاريخ النشر: 2025/3/1

تاريخ القبول: 2025/2/2

تاريخ الإستلام: 2025/1/23

Recevied: 23 / 1 / 2025

Accepted: 2 / 2 / 2025

Published: 1 / 3 / 2025

#### ملخص:

/ هامـش)، في البنيـة التخييليـة الموظفة في كتاب فاكهة الخلفاء ، ثقافيـة تُسـائل الثوابـت التـي انبنـت عليها الأنساق.

، والنظـر الى ظروفهـا التأريخيــة

وسياقها الزمني، أن المبدع عمل حاول البحث استكشاف الثنائية في كثير من المواضع التي تشهد الضدية المتعلقة بالقطبين (مركز صراعا بين طرفي الثنائية على إعادة النظر فيما يحسبه المركز ثابتا وحقا مستقرا لا يقبل التغيير ، ولهذا مكن ورصد دینامیتها علی وفق قراءة أن نصف ما جاء به الكاتب بأنه عرض جدید ، وجدیر أن یشار له بأنه ترك المتلقى يقدر ما ينبغى وتبيّن من تحليل النصوص الحكائبة أن تكون عليه حالة الثنائية من وحهة النظر السياسية والاحتماعية

العربي وكذلك الغربي، ومن هذا المنطلق سعى البحث الى تناول طرفا من تلك الاهمية، ولاسيما ما يتعلق بالدراسات الثقافية التي تنهج منهجا تأويليا، لذا كان التمهيد متعلقا مفهوم الثقافة والنقد الثقافي ثنائية المركز والهامش، فكان المحور التي الاول التعريف بالكتاب وهالته الثقافية، والثاني يهتم بتجليات المؤسسة الثقافية والثالث في المثقف المؤسسة الثقافية والثالث في المثقف والسلطة وخاةة بأهم النتائج.

### التمهيد: في مصطلحات البحث

١- الثقافة والنقد الثقافي

يوصف مفهوم الثقافة بـ (مجموعة مـن القواعـد والمعايـير الماديـة والمعنويـة، المستقرة بصورة تجريديـة في ذهـن افـراد المجتمعات حين الثقافة ترصد (طرق المجتمعات حين تؤسـس القيمـة والمعنـي، وتشـتقها من أعضاء هـذه المجموعات)(٢)، فإذا انحـرف الفـرد عـن تلـك القواعد، وزاغ عـن الطـرق المرسـومة، فسـيرفض مـن المجموعـة ،ويتعـرض للإقصاء والإبعاد ويخـسر موقعـه منهـا ، ولأجـل ذلـك ويخـسر موقعـه منهـا ، ولأجـل ذلـك تتصـف البنيـة الثقافيـة بأنهـا نظـام دلالى لا يقبـل إلا مـا ينصـاع لـه(٣) ،

والذاتية ، كـما لا ينكـر ورود بعـض النصـوص التي تشـير الى تحيّـز الكاتب لبعـض الأنسـاق الثقافيـة.

The research attempted to explore the

#### **Abstract**

antithetical duality related to the two poles (center/margin), in the fictional structure employed in the book Fruit of the Caliphs, and to monitor its dynamics according to a cultural reading that questions the constants on which the systems were built. The analysis of the narrative texts, looking at their historical circumstances and temporal context, showed that the creator worked in many places that witness a conflict between the two sides of the duality to reconsider what the center considers to be constant and a stable right that does not accept change, and for this reason we can describe what the writer came up with as a new presentation, and it is worthy of being referred to as leaving the recipient to appreciate what the state of the duality should be from a political, social and personal point of view, and it is not denied that some texts appear that indicate the writer's bias towards some cultural systems.

#### المقدمة:

يحظى السرد العربي القديم باهتمام الدارسين حديثا ، على نطاق الدرس



لأى نـص أدبي.

إن النقد الثقافي لا يدور حول دور الادب والفن فحسب ،بل حول دور الثقافة في نظام الاشياء بين الجوانب الجمالية والأنثروبولوجية ، وكيف تتشكل الأنظمة والأنساق والقيم والرموز ، ويصوغ الوعي بها<sup>(٥)</sup> ليتمكن من إعادة قراءة النصوص بالانتفاع من المرحلة التاريخية المحيطة بها ،والوضعية الاجتماعية التي كانت سائدة لحظة انتاجها التجرد من البنية الثقافية العامة.

٢- الثنائيات في ضوء الحداثة ومابعدها

توصف الثنائيات الضدية بأنها (ثنائيات كونية ، علاقتها بالوجود علاقة دينامية متلازمة) (أ) ، وعلى الشريات في شتى المجالات ، أما النظريات في شتى المجالات ، أما كونيتها فبوصفها جمع لقطبين يفسر أحدهما الآخر ويمنحه المعنى. هذه الثنائيات تناولتها مختلف التوجهات ، سواء أكانت فلسفية أم أدبية أم غير ذلك ، وعدتها ثوابت لا يمكن تجاوزها ، (فالتضاد أساس المعرفة وأساس التحيز

ىغے النظر علما إذا كانت تلك القواعـد قـد خضعـت لميـزان النقـد وتمحيص العقل المحايد الذي مكنه كشف العيوب والمساوئ (وهـذا هـو دور النقـد الثقـافي ) أم لا ، ومـا دام (العقل) منتجا ثقافيا، فذا يجعل منه جهة متحيّزة لأصل النشأة ، ويكون من الصعوبة مكان التجرد من المعنى المغروس عميقا فيه. هـذا يعنـي أن هنـاك مظهـرا ثقافيـا ورؤيـة تقييميـة تسـتهدف عيوبـه، ولاسيما إن كان هذا المظهر يتخذ شــکل نــص أدبي جــمالي ، أو يتــسرب اليه كظاهرة أو ممارسة ثقافية ، من دون قصر المساحة التي يشتغل عليها النقد الثقافي بالنص الادبي، كونــه يعامــل النصــوص عــلي أنها علامات ثقافية قبل أن تكون مكونات جمالية ، لـذا هـو يسـعي للكشف عن العيوب النسقية والابعاد السلطوية في الثقافة ، أى مـدى ارتهان المعرفة للسلطة والمؤسسة وشروطها المنتجة ،التي سببت اقصاء منتجات خطابية كثيرة لم تستجب لتلك الشروط<sup>(٤)</sup> ، فالنص يتموضع موضع الـدال عـلى مظاهـر الثقافة المختلفة ، وبطبيعة حال تلك المظاهر فإنها سابقة في الوجود

،وبدون التضاد لا يمكن معرفة ما إذا كان توجّه ما أفضل من غيره) (٧) ،لذا هي قدية الملاحظة عميقة التأريخ.

أما السابقون في استعمال فكرة الثنائيات في اللغة والتحليل الأدبي، فهم البنيويون(٨) ،ولا سيما عند مؤسس علم اللغة الحديث (دي سوسير) الـذي اسـتعمل ثنائيـة (التزامـن / التعاقـب، واللغـة / الـكلام ، والدال / المدلول) ، لكن المؤاخذات التى وقع فيها البنيويون كثيرة ، منها قطع النص عن مؤلفه ومتلقيه وســياقاته وإحالاتــه وعلاقاتــه ، فالثنائيات التى وقفوا عليها ثنائيات نصيـة واقعـة في البنيـة الداخليـة ، وعاملــة عــلى تشــكله ، ولا تنفتــح الى خارج النص أو تبوح محمولاته الثقافية ،كما أن النصوص مختلف أنواعها قابلة لأن تُحلّل في ضوء الثنائيات البنيوية من دون تمييز. في تيار ما بعد الحداثة ،ظهرت عدة نظريات حاولت خلخلة مبادئ الحداثة ومنطلقاتها، والاهتمام بالسياق والمؤلف والمتلقى ،والمغيب والمهمش والمنزوي ، لا سيما النظرية التفكيكية وما بعد الكولونيالية والنسوية والدراسات الثقافية ،

هـدف هـذه النظريات هـو القضاء على اليقين ، وتوضيح أنه لا يوجد تفسير عقلى لأى نشاط ثقافي لا يشوبه التحيّز ، ولا وجود لثقافة نخبوية في مقابل أخرى دونية ، لذا سعت هذه النظريات الى إلغاء الفواصل بين الثنائيات الضدية (٩) ،كثنائية المركز والهامش ، لكن تركيز نقد ما بعد الحداثة على الهامش أو الطرف المقموع أو المغيب من الثنائية جعل منه مركزا، وتحول المركز السابق الى هامش (١٠٠)، وهذا يعنى أن نقد ما بعد الحداثة لم يصل الى حالة متوازنة تلغى طرفي الثنائية ، بل هناك تبادل مواقع ، وبقاء الوسائل التى تعتمد عليها الأطراف في تأكيد مركزها وانحيازها ك.

إذ (تتحدد المراكز بالنظر الى جملة من المصالح وتحتكم الى مجموعة من الرؤى الايديولوجية ، مما يجعلها نظرة تخضع للانحياز، ويتم وفقها إعادة رسم الأدوار وترتيبها بما يضمن للذات كل مظاهر الفوقية والسيطرة ،عن طريق تهميش الآخر واستبعاده)(۱۱)، وترسيخ تلك الرؤى عن طريق تكرارها المستمر بوصفها فوذجا يقاس عليه ، وعلى هذه

Ē

الشاكلة تتحصن المؤسسة الثقافية وتزداد هيمنتها مرور الزمن حتى تُصبح أصلا ومرجعا.

ويبدو أن التوزيع الطبقى للثقافات ( عالية / هابطة أو رفيعة / شعبية) نتج عن فعل التلقى وذاكرة التلقى الضمنية ، لأسباب نسقية أو سياقية وسياسية واجتماعية وسيكولوجية وفنية ، فرضت العزلة الثقافية واقفلت الدائرة على الجميل والرفيع والأدبي لـيرادف الثقــافي ، أمــا ما يعارض ذلك فهو خارج الدائرة ولا يُسمح بدخوله (۱۲) ، وما دام المتن الذي نشتغل عليه يقع ضمن حقل السرديات العربية التي أقصتها ( النخبــة أو المؤسســة الرســمية) وأزاحتها، وتحلّقت حول الشعر إبداعا ونقدا وتحليلا من نشأة العلوم العربية الى العصر الحديث، فذاك يجعله عند متلقى عصره يقع في طرف الثنائية الخاصة بالهامش أو الشعبى أو المرذول.

إن السرد موجود ، سواء أكان منتَجا في الجاهلية أم الإسلام ،ولا يمكن إنكار ذلك ، ووجوده دال على قيمته وقبول تلقيه ، لكن متى تحول إلى أدب مـرذول ودوني ومقـصي ، فذلـك يصعب تحديده ، لكن يبدو أن

التهميش الذي لحق بعض الأنواع السرديـة ناجـم عـن الرؤيـة الجديـدة التي جاء بها الإسلام، وقد أفاض في ذلك الناقد عبد الله ابراهيم (١٣)، بوصف أن أغلب أنواع السرد قديا تقع ضمن حقل المتخيل الوثني المتعارض مع رؤية الدين ، والمتخيل الخرافي الذي يعقد فيه المتلقى ميثاقا على أن المروى أحداث غير حقيقية ،أو أنها تخليط من أخبار تاريخية ، لذا حاول الإسلام إبعاد المكذوب أو غير الحقيقي ، والدعوة إلى العقل والصدق والإيان بما جاء به الدين الجديد خاصة ، وإبعاد النص القرآني عن ذلك الميثاق، بغض النظر عما اذا كانت الجماهير قد أخذت بذلك أم عزفت عنه الذلك تحولت الأنواع الحكائية الى الهامـش ، في حـين ازدهـرت الفنـون النثرية الأخرى التي تخاطب العقل وتصاحب البيان والاستدلال.

لا يعنى ذلك غياب تلك المسرودات ، بل بقيت متداولة لدى الطبقات الشعبية ، من دون أن تدخل حيز المؤسسة الرسمية التي تمثلها النخبة ، لـذا انحـسرت وظيفتها واقتـصرت على الترويح والمفاكهة والمسامرة. هـذا الأمـر بالنسـبة الى الأجنـاس

السردية عامة ، وما العقبات التي التخييل السردى وفاعليته وتأثيره ودوره في نقل التجارب البشرية والاوضاع الاجتماعية ، وتسلله الي دقائق التفاصيل ، لـذا سـتكون أهمية الدراسات الثقافية نابعة من الـدور الـذي تؤديـه في الكشـف عـن القيمـة الادبية لتلك المسرودات « الهامشية» واعادة الاعتبار لها ، وكذلك الكشف عـن مـا تحملـه في ذاتهـا مـن أقطـاب متصارعة أو متحاورة في البيئة العربية مختلف جوانبها.

لـذا سـيتركز البحـث عـلى محـاور تتعلق بكيفية تعامل المبدع مع الثنائيات ، وهل عالجها برؤية جديــدة واســتجوبها ، أم ســار مــع الراكز منها مقرا بها ، داعما وجودها في تلك المدة الزمنية ؟

المحور الأول: عنوان الكتاب وهالته الثقافية

مِكن ملاحظة أن الكتاب موجّه الي الطبقة السياسية ، لذلك هو فاكهة الخلفاء (١٤) ، هـذا يعنـى أن الكاتـب يتوخي قواعد وأصول (ثقافة) الطبقة تلك حتى يضمن قبوله وتلقيه ، ويذهب بعض العلماء إلى أن الجماعات الصاعدة ( الشعبية)

تشجع اليوتيوبات (المتخيل) ، في مرت بها إلا دلالة على خطورة حين تدافع الجماعات الحاكمة (النخب) عن الايديولوجيات (١٥٠)، لذا نرى أن صاحب الفاكهة حاول المرور من اليوتيوبات إلى الايديولوجيات وتقليص المسافة بينها ، كون الكتاب يستهدف النخبة الحاكمة. وسنجد أن مَثّلات المراكز تعتمد على أفكار محددة إذا ما كانت قطعية، تعمق شعورها بالموقع الذي تحتله ، على الرغم من أن هذا المتخيل السردى صادر عن الجماعة الأولى ، فـما ورد مـن أفـكار عـلى ألسـنة المراكز ممثابة اعتراف من الجماعة ما تتصف به أو تقتضيه ، حتى أن تسمية الكتاب الحاملة لمعنى الترويح والإضحاك الذي يطلبه فائض الوقت ، تشير بوضوح الى الجماعة المشجعة لليوتيوبات ، أي التي تتخذ طريق معالجة قائمة على المتخيل « ما هو أدبى متحرر من قيود العقل وفرضيات الواقع وحقائقه «.

وإذا كان الكتاب يحتوي على بعض الحكايات التي تدل على أنها وافدة من بيئة فارسية بدلالة الشخصيات والأمكنة ، فذلك لا يعنى أنها تنتمى إلى ثقافة غير عربية ، وتتضمن أنساقا تحيل إلى مجتمعات أجنبية

، إذ إن المأثورات الأجنبية أعيد تشكيلها وفق الرؤية الاسلامية وضُمّنت أنساقا جديدة (١٦٠).

ولا يُستبعد أن تبقى بعض غاذج السرد على ما هي عليه في بيئتها الأولى عند انتقالها إلى بيئة ثقافية أخـرى ، وذلـك مـا يسـمى هجـرة الثقافة ، إذا كانت ظروف البيئتين الثقافيتــن متشــابهة(١٧) ، فضــلا عــن وجـود أشـكال سرديــة تــكاد توســم ببعض الحياد الثقافي ، أي أنها تحمل سـمات ثقافيــة واسـعة الانتشــار ، أو أنها صالحة لأن تنتقل بحرية ، لا سيما إذا كانت شخصياتها رمزية. يغلب على سرد كتاب الفاكهة الحكايــات عــلى ألســنة الحيوانــات ، لغايـة إمالـة السـمع، كـما يذهـب الكاتب لذلك ، فنسبة الشيء إلى ما ليس له ،تحدث صدما ومفارقة تشد الانتباه وتسترعى السمع، كونها ضربا من المجاز، يقول الكاتب بعد أن علـل سـبب لجوئـه الى الحكايـة على لسان الحيوان : (أصغت الآذان الى استماع أخبارها ومالت الطباع الى استكشـاف آثارهـا... لاسـيما الملـوك والأمراء وأرباب العدل والرؤساء والسادة والكبراء وأبناء الترفه والنعم وذوي المكارم والكرم) (١٨٠).

اذاً الكاتب يستهدف هذه الطبقة، بدعوى أن المفارقة الصادرة عن الحيوان، تزيل قلق نفوسهم وضيقها وعبوسها وطيشها ، ثم يستدرك وكأنه أحس بخطورة قوله ورأيه ، فيقول : (لكن أهل السعادة وأرباب السيادة ،من هو متصد لفصل الحكومات والذي رفعه الله درجات... اذا تأملوا لطائف الحكم... يزدادون مع ذلك بصيرة ،ويسلكون بها الطرق المنيرة، فتتوفر مسراتهم وتتضاعف لذاتهم) (١٩١) ، والظاهر أنه وازن بين وظيفة السرد عند المركز المتمثلة بالتسلية التي تخفف القلق والضيق والعبوس ، ووظيفته عند الهامش التي يُستخلص منها التبصرة والوعـى والحكمـة.

إن مشروع الكاتب يتجه الى تصحيح المسار السياسي بواسطة الحكي ، وهو لأجل ذلك خص الرؤساء والوزراء وغيرهم بحكي مبتدع من قبله أو منقولا لبيئته ، فقد قسم ابن عرب شاه كتابه الى عشرة أبواب ، افتتحها بباب (في ذكر ملك العرب الذي كان لوضع هذا الكتاب السبب) ، ويبدو أن هذا الافتتاح تتبطّنه غاية ، فهو معادل موضوعي للوضع الذي كانت معادل موضوعي للوضع الذي كانت فيه السلطة العربية ، إذ استولى على

الخلافة الأعاجم، كما تمزقت الدولة الواحدة الى دويلات متنازعة فيما بينها، وآخر الأمر سقوط الخلافة على يد المغول.

إن تحوّل العرب من حاكمين الى محكومين، أي من المركز الى الهامش، هو الذي دعا ابن عرب شاه الى أن يقدّم ذكر ملك العرب، وعزز ذلك بأن جعله سببا لتأليف الكتاب، على الرغم من أن حكاية ذلك الملك ليس لها أصل مرجعي أو إحالة الى حقبة زمنية ما، بل بنية تخييلية تتضمن سردا يحيل الى ملوك الفرس وبعض حكايات الحيوان.

وما يلحظ في هذا الباب أيضا أن المؤلف جعل رتبة الوزارة محل إشكال وموضع جدال وصراع ومنافسة وعداوة ومكر وأذى ، وهذا أيضا يرجعنا الى الحقب التي أصبحت فيها الخلافة مجرد السم ، في حين أن الحل والعقد بيد متولي الوزارة ، فهو الدولة كلها ، وذا الوضع كان قائما منذ مقتل المتوكل عام ١٤٧هو وسيطرة الأعاجم وتحكنهم من الحكم الفعلي للدولة ، إذ شهد صعود الهامش المتمثل بالأعاجم واحتلالهم المراكز ، سواء أكانوا أتراكا أم فرسا ، هذه الاجناس

البشرية كانت تحتل نهاية السلم الاجتماعي في البيئة العربية ، لذا كانت القيمة تنطلق من كون هذا النوع إما عبيدا أو غلمانا يقومون بخدمة السيد العربي.

المحور الثاني : تجليات المؤسسة الثقافية

١ - الهوية الممنوحة

تعد الهوية الشخصية مؤسسةً صغرى ، أو التجلى الأدنى للبنية الثقافية ، فهي مثابة الكلام واللغة بمفهـوم دي سوسـير ،إذ تتصـف بأنهـا مؤسساتية ثقافية وليست وجودا مسبقا، تتبيًّا داخل نظام ثقافي لا مكن لها أن تحكمه أو أن تحدد مساره ، فهى نتيجة لا سببا ،وهذا يعنى عجزها عن تجاوز محلية النظام وآلياته (٢٠) ، فالهوية تتضمن معنى نفسيا عندما يسعى الفرد الى إثبات وجوده ، ومعنى اجتماعيا يسعى فيه الى التواضع داخل المجتمع ، فإذا فشل في التوفيق بين الحالتين ، فان الهوية تتعرض الى التشظى والانشطار والفقدان (٢١). بالنظر الى الثنائية يؤدى تغير الهوية الى تحوّل الاقطاب والمراكز ، ويعني أيضا اضطرابا للنظام الداخلي

، فلولا أنك ما عدلت عن طريقة آبائك ، ما فاتك من لذيذ غذائك ، ولا أمسيت جائعا تتلوى ، وبجمر فوات الفرصة تتكوّى..» (٢٣). إن خروج الشخصية على النظام الذي صاغ مختلف جوانب حياتها ، هو الذي سبّ نوعا من الاقصاء

، هـو الـذي سبّب نوعـا مـن الاقصاء الناجم عن مخالفة الموروث الثقافي ، مما أدى الى اضطراب الهوية والشعور بالتمـزق النفـسي وجلـد الـذات ، ولم يقتصر ضرر خروج الشخصية على نظامها الثقافي على المستوى الشخصى ، بل يتعدى الى خسارة المركز والانسحاب إلى الهامش، وقد حاول الكاتب في هذه الحكاية أن ينتصف من المركز بتفوق الهامش، إذ يفقد الملك الذي يقابل الذئب في الحكاية كل امتيازات المعرفة الثقافية والقوة والتسلط والارادة ، ويُصبح ما هـو محكـوم وضعيـف ومغلـوب، مبادرا ذكيا ضارا حاكما قويا غالبا، وكل هـذا ناجـم عـن مخالفـة البنيـة الثقافية المتوارثة.

وعلى مقربة من مضمون حكاية الذئب والحمل ، نجد حكاية الحمار وابن آوى ، التي تعزز الهوية باتباع شخصية الحمار وصية أبيه «عاداته وتعاليمه «(٤٠) ، والنجاة

الـذى يشـكّل الشـخصية ويحـدد سلوكها ومنحها سمة الاندماج مع المجموعة ، مثلا إذا كان شرط المُلك أن يكون صاحبه (مراعيا سيرة أجـداده مـن الملـوك ، سـالكا طريقة الملوك في حسن السلوك..) (۲۲)،فـأى انحـراف عـن هــذه الطريــق سيؤدي الى عواقب كبيرة ، وحكاية الذئب والحمل مصداق لذلك ، إذ يـروى أن جديـا تخلّـف عـن القطيـع بغفلــة مــن الراعــى، فأدركــه الذئــب الجائع وبشّر نفسه بالظفر به، ورأى الجدى أنه مأكول لا محالة فتوسل بالحيلة ، حاور الذئب بأن الراعي أرسله كمكافأة له لعدم تعرّضه للقطيع ، وأوصاه أن يطرب الذئب ويغني له ، فهو حسن الصوت ، والغناء يزيد من شهوة الأكل ، فقبل الذئب عرضه ، ورفع الجدى صوته ومـلأ الآفـاق ، فسـمعه الراعـي ، ولم يشعر الذئب إلّا والراعى بالعصا على قفاه ، ففر ناجيا بحياته، نادما على ما فرط ، ولامًا نفسه بقوله « أيها الغافل الذاهل والأحمق الجاهل ، متى كان على سماط السرحان الغناء والأوزان ،وأي جــدٍّ لـك فــاني ،وأب مفسـد جـاني ،كان لا يـأكل إلّا بالأغاني ،وعلى صوت المثالث والمثاني

من مكائد ابن آوى ، إذ يتفوق ما تحصره الدلالة الاجتماعية بالبلادة والغباء ، على الآخر الموسوم بالذكاء والمكر والفطنة ، وذا بفضل التمسك عما ورثته الشخصية من أهلها ، أي التمسك عما شكل هويتها من محيط ثقافي.

٢- الهوية المانحة

مر علينا فيما سبق كيف يودي الخروج على المحيط الذي شكّل الشخصية وصاغها وفق ما يقره من أنظمة وقواعد سلوكية وحياتية عامة ،ذلك الخروج تقف وراءه إرادة ذاتية ورغبة في إثبات الهوية ، ويبقى احتمال الفشل والنجاح منوطا بالرؤية التي يريد الكاتب عرضها في ما يبتكره من سرد.

أما إذا كانت هوية الشخصية تتعرض للإقصاء والقسر على معنى ما، ليس برغبة منها، بل بفعل ما استقر في الذهنية الاجتماعية من أفكار تُسقط على الفرد لتضعه في خانة المنبوذ أو المهمش، فذلك ما لم نتطرق له بل سنعرضه في هذا الموضع.

قـر الهويـة التـي قنـح للفـرد بمختـبر الجماعـة ، ولا تمنحهـا الانتـماء إلّا إذا كانـت متوافقـة والبنيـات المسـيِّرة

لشؤون الحياة المختلفة ، التي تحظى بإقرار الجماعة بوصفها الثوابت المشكلة للبنية الكلية ، وقد لا يُحتكم للعقل في مدى صلاحية الافكار التي تعتمد عليها الجماعة في تشخيص الانتماء من عدمه ،لذا يُنبذ حامل (الاختلاف) قسرا ،بسبب من لونه أو عرقه أو مهنته أو عيبه الخلقى أو غير ذلك.

هــذا الوصــم بالنظــر الى زمنــه كفيل بأن ينحدر بالشخصية إلى الهامش ، وقد تختلف الظروف والبيئات الثقافية في تقدير أثره أو قبوله بالأصل ، وما يهمنا هو كيف برز التفاوت بين ما هو صحيح وقویم اجتماعیا ، وما هو غیر سوی فيما ظهر في سرد الفاكهة ،إذ تطالعنا حكايتان تتضمنان حوارا كاشفاعن عيوب النسق الاجتماعي ، وقلبا لأطراف الثنائية الثقافية ، الحكاية الاولى عن كسرى وبهلول ، اذ يُروى أن ابنا لكسرى توفى، فحزن عليه حزنا شدیدا ، ولم یقر له قرار ، ولا طاوعـه اصطبار « فوعظـه العلـماء فما أفاد ، وثبّته الحكماء بضرب الأمثال فأعياهم المراد»(٢٥)، حتى دخل عليه رجل بهلول ، ومن معانی (بهلول) الأحمـق والمعتـوه والمجنـون ،وأيضـا

السيد الجامع لصفات الخير ،لكن هــذا المعنــي الأخــير لا ينســجم مــع سياق الحكاية وأحداثها ، إذ يسبق البهلول في محاولة التسلية فئتان نخبويتان ، هـما (العلـماء والحكـماء)، لـذا سـيحظى المعنـى الأول بقصديـة واضحـة.

ينجح بهلول الممثل للهامش الاجتماعي في رفع الضرر والحزن عن كسرى ، في حين يفشل ما ينتمي للنخبة ، ويتغلب المصاب بعقله والمنبوذ والأبله على العقلاء (حكماء وعلماء) ، ویسری عن کسری همه بعـد أن ذكّـره بالقضـاء والقـدر ، وأن ابنه لا يدفع عنه ضررا(٢٦١)، اذاً ما يحكم عليه المجتمع بأنه خارج مؤسسته الثقافية ولا يصدر منه ما يعضدها ، قادر على نقض تلك النمطية وإعادة محاكمتها بتغيير ما استقر منها في الأذهان من سلوك. الحكايـة الثانيـة تـروى قصـة كـسرى والرجل الأعور ،إذ يحكى أن كسرى خرج للصيد وهو منشرح ، فصادف (رجـلا كريـه المنظـر مشـوّه الخلقـة أعـور ، فتشـاءم بطلعتـه وتعـوّذ مـن رؤیته ، وتطیر من صاحبه وتکدر صفو انشراحه ثم أمر فضُرب..) (۲۷) ،ثـم انطلـق كـسرى للصيـد ، فصـاد

ورجع مسرورا ،فالتقاه الرجل وسأله عـن صيـده ومملكتـه وأحوالـه ، فأجاب بأنها على خير حال ، فقال الرجل : ( فلِمَ ضربتني وأهنتني وعلام كسرتنى وطردتنى ؟.. سألتك بالله الذي تتقلب في مواهبه أينا كان أشأم على صاحبه؟ أنا تصبحت بك وأنت تصبحت بي ، فأنت أصبت الذي ذكرت ، وقد علمت ما حل ی..) (۲۸)

من البين أن النسق الاجتماعي يضع صاحب العاهة ، لاسيما الذي فقد عينه ، محل تطيّر وشوّم ، لأسباب يبدو أنها تتعلق بوظائف تلك الأعضاء البشرية وغط الإشارات التى تولدها عندما يستقبلها المتلقى ، إذ تدل العين وحركتها على لغة ،وغياب اللغة يعنى غياب التواصل وانقطاع الروابط ،هذا من جهة ، ومن أخرى يوحى ( الأعور) بالاختلاف عن المعيار، كونه منقوصا النا هو حامل لصفة القبح.

لقد رغب الهامش في إعادة النظر فيها تفرضه السلطة الاجتماعية ، كما خلق مفارقة صادمة بخلخلة ثوابت الدلالة النسقية وتبادل الادوار بن الهامش والمركز لإثبات حقيقة غير مفكَّر فيها ، وذلك بالتركيز على

كشف رؤية الآخر للذات المهمشة ، وفضحها بالإبانة عن وهن المعنى الذي تتسلح به ضدها.

المحور الثالث: المثقف والسلطة (صراع المراكز)

تتسم العلاقة بين المثقف والسلطة قديما وحديثا بالاضطراب، (فالمثقف ينتظم في علاقة توتر مزمنة مع السلطة، علاقة ضدية.. بوصف المثقف مرجعية تسهم في تعميق وعي المجتمع بنفسه في حقبة تاريخية معينة) (٢٩) ،ولا يمنع ذلك ويصبح وسيلة من وسائلها وآلة من آلاتها، إذ لا تخلو حقبة تاريخية يتجرد فيها المثقف من تاريخية يتجرد فيها المثقف من تبني ايديولوجية السلطة ورغبات تبيها ،تاركا رسالته الأصيلة ودوره المفترض، فيصبح بذلك جزء من السلطة نفسها.

تلك العلاقة المتوترة جسدتها شخصية (حسيب الحكيم) في حكاية ملك العرب، بوصفه مثقفا وعتلك حكمة (فكرا وعقلا راجحا)،أي أنه جزء من النخبة الحائزة على مركز اجتماعي، إذ صنّف مؤلَّفا يشتمل على الدراية والفطنة والتهذيب

والأخلاق والحكم (٢٠٠)،وهذه منظومة ثقافية كبيرة ذات أثر بليغ في المجتمع ،يضاهي خطرها خطر السلطة نفسها.

أما السلطة فتمثلها شخصية الملك والوزير، ويكاد الوزير عثلها بصورها كافة ، فهو المحاجج والمشكل والمعترض على ما أبداه (حسيب) من رغبة في تأليف كتاب في الحكمة ، اعــتراض تدفعــه العــداوة والحســد بين النظراء بحسب تعبير السارد، لكنه بطبيعة الحال تمثيل للصراع القائم بين السلطة والمثقف ، إذ يشهد السرد انتصارا للمثقف، كونه حاملا أسفار الحكمة والمعرفة ، على القوة والبطش والظلم ، لكنه انتصار سلمى أداته الكلمة ووسيلته السرد. فإذا كانت السلطة تموضع نفسها موضع المركز ،والرعية ومن ضمنها المثقف موضع الهامش، فالدلالة الكبرى التى أفضى لها السرد تشير الى خلخلة المركز وافتقاره الى ما يبقيه على حاله في أقل تقدير ، ولولا تدخل ما تعده هامشا ، وإعادة التوازن بين القطبين عن طريق المشاركة العلمية والعملية في إدارة العلاقة بين الحاكم والرعية ، على الرغم من المخاطر الكبيرة التي صاحبت ذلك التحوّل

،لكان هناك وضع مضطرب خطورته تـؤدي الى تفـكك الروابـط الاسريـة والاجتماعيـة والسياسـية.

إن الحكاية تُفتتح بتأزم العلاقة بين الملك وإخوته ، إلّا أنها تنحاز لتتمحور حول شخصية (حسيب) والوزير ، هذا الأخير يكاد يأخذ دور الملك بالمساءلة والدفاع عن مركزه ، فيغيب دور الأخوة ويُختزل بالأصغر منهم.

يظهر في الحكي أيضا نسقا آخر يعزز هامشية شخصية حسيب في الحكاية قبل أن يُؤلف كتابا ويترقى الى «المركز الاجتماعي»، إذ يصفه السارد بين أخوته بقوله: ( فهو أصغرهم عمرا وأحقرهم قدرا ،لا طاقة له بالاستبداد، ولا ينحاز إلى أحد ذوي العتاد) (۱۳۱)، لتشكل فيما بعد الجهة المضادة المؤسِّسة للمفارقة.

إن الرؤية الاجتماعية للصغير محصورة في قلة التجربة والافتقار إلى الخبرة ، لذلك هو مقصي ومبعد عن أي إدارة حكم أو اصلاح شأن ، هذه المسافة الاجتماعية ترسخها الثقافة وتعزز حضورها بالتوارث ، وقد ظهر كيف عملت الشخصية على تحطيم النسق الاجتماعي والسياسي في الآن نفسه ، بإثبات أنها

تحمل من الحكمة ما يعلي شأنها ويرفعها الى المركز مرة ، وما يعيد السلطة ويصحح طريقها ويلفتها إلى عصبتها الحامية لها مرة أخرى ، ليجتمع عنصر القوة والمعرفة فيها بشكل متوازن ، يحفظها من السقوط والزوال.

المحور الرابع : ثنائية السلطة / الرعية

تتصف هذه الثنائية بالقدم والرسوخ ، ولا تخلو منها حتى الانظمة الديمقراطية المعاصرة ، إذ المحكوم (الجمهور) يشغل المساحة الدنيا من سُلّم الادارة السياسية ، فهو الذي يسلط عليه الحكم ويطلب منه الاستجابة والتنفيذ ، غير ذلك ستعاقبه السلطة بوصفها مركزا يقع على عاتقه إدارة الجماهير ، كما أن في الجنبة السياسية ، بل تتعدد أشكالها ، لتكون كل مظهر يتصف في الجنبة عليا تفرض نظاما أو مبطا وردعا على جهة دنيا ، فلا بد فيها من طرفين مرتبين ترتيبا

وردت في إحدى حكايات الفاكهة التي ملخصها أن جنديا وسيدا وفقيها وتاجرا ، دخلوا الى أحد

البساتين ، فأكلوا وعبثوا وافسدوا من دون إذن من صاحبه ،فلما أق حارس البستان وأدرك أنه لا يقوى عليهم ، توسل بالحيلة ، حتى قيدهم الواحد تلو الآخر (۲۳).

هـذه الشـخصيات الأربـع تمثـل سلطات مختلفة ، الأولى سياسية، والثانية والثالثة دينية واعتبارية ، والرابعة اقتصادية ، حاول الحارس الـذي يسـمه السـارد بأنـه (مسـكين) دلالـة عـلى الرتبـة التـي سـتكون فيها يفضى اليه السرد موهِمة ، حاول تعرية هذه السلطات ، فقد حاججها بالأصول التي انبنت عليها واتفقت على الالتـزام بهـا ،ثـم تفريقها للسيطرة عليها ، إذ ابتدأ بأضعـف السـلطات وهـى الاقتصاديــة وانتهى بأقواها وهى السياسية. إن الحارس - وإن كان متلك نوعا من السلطة المتضمنة في وظيفته أو مَلكه للبستان- ضعيف إزاء كل تلك السلطات ، لذا يلجأ إلى الإيهام حتى يقوى ، ويتوسل ما هو قار في مرجعيات السلطات تلك من أنساق ، فالإقرار بحقوق سلطة وترك أخرى مـن قبـل أطـراف التحـاور ، يعنـي فصل جزء من ذلك الكل ، وهذا يـؤدى الى السـيطرة عليـه وتطويعـه ،

وهكذا بالنسبة للبقية.

على الرغم من أن ما ورد في الحكاية عثل بنية تخييلية ، إلا أن اختيارات السارد للشخصيات المعرَّفة بوظيفتها لم تأت من فراغ ، بـل لـكل شيء في الـسرد دلالـة مقصودة ، لـذا فإن هـذه التمثيلات الوظيفية ما هـي إلّا إحالات الى ما تمثلـه من أوضاع ثقافية ، وفيها إدانات صريحة لتلك الفئات من المجتمع ، كذلـك ظهـر في الحكايـة إمـكان التوسـل بالعقـل للتغلـب عـلى سـوء تمثيـل السـلطات ، حتـى إن كان العقـل يمتلـك إرادة بسـيطة لا تضاهـي إمكانات هـذه السـلطات المراكـز.

ومثل ذلك حكاية الفأرة والأفعوان، التي تجسد قطبي الضعيف / القوي ، فعلى الرغم من أن الدلالة الثقافية المرجعية تثبت مركزية (الأفعوان) وغلبته على هامشية (الفأر) وضعفه ، إلّا أن المؤلف خلخل الثابت الثقافية تخييليا وغير المراكز ، لذلك نراه في حكاية أخرى يعود للدلالة الثقافية الراكزة في العقلية الاجتماعية ، لا سيما بين شخصيتي القط والفأر ("") والغلبة الثابتة للأول رغم توسل الثاني ومحاولاته ردم الفجوة الثقافية.

تعزيز المركز، تتخذه السلطة ذريعة لاستعباد الجماهير، هذا النسق يمكن رصده مما يصدر عن النخبة بشكل طبيعي أو يصدر عن الهامش كنسق جمعي، مثلما نجده في حكاية الملك والوزير والنديين، حيث تمثل شخصيتا (الملك والوزير)المركز، فإلملك ممتلئ بدلالة الهيمنة المطلقة فالملك ممتلئ بدلالة الهيمنة المطلقة وكافل أمور المملكة والرعية (٢٦)، بل وكافل أمور المملكة والرعية (٢٦)، بل رتبة سلطوية.

أما النديان فها جزء من الرعية المحكومة الممثلة للهامش، وظيفتهما تُحدد بالتسلية والترويح والإمتاع المقدم للنخبة ، لذلك قيل عنها: (طبعها ظريف وشكلهما لطيف ، ومحاضرتها مرغوبة وصحبتها مطلوبة) (۲۷).

الصفات هذه التي وسمت بها شخصية (النديين) الصادرة عن وجهة نظر الملك (السلطة)، وهي جهة عليا، لا تمس الحكم والإدارة فالجزء الأول من الوصف الخاص بهما يتعلق بـ (الطبع والشكل)، وهما ما ينبغي أن يكون عليه النديم من ظاهر مقبول وباطن

بالجنبة الدينية ، لتسويغ ما ترغب به وتسعى إليه ،إذ يمنعها ذلك الشرعية في ممارسة الحكم والقدسية في الوقت نفسه ، تلك السمة مكتنزة بالمعنى الذي يلازمه عدم احتمال الخطأ ، ولا يتصل بغير الذات العليا ،فهي تؤسس مركزا وتصوغ أنساقه وقواعده بما يضمن له البقاء والهيمنة وأداء شكل من الإدارة بسبب من ذلك التفويض الديني الذي يصطبغ بصبغة المسلم والمعتقد به.

وفي هذه الحال تتحول الرابطة من شرط مرور السياسة عبر قناة الدين ، إلى مرور الدين عبر السياسة ، ولذلك نشهد مقولات أو جملا ثقافية تحاول ترسيخ النمط السياسي وتفرضه على الجماهير ،من قبيل :( الناس على دين ملوكهم وسالكون طرائق سلوكهم)(ئ)، أو قول إحدى الشخصيات : (إن الملوك والسلاطين ممن اختاره الله تعالى وألبسه من خلع جبروته كمالا وجللا ، وجعلهم بأموره قائمين وبعين عنايته ملحوظين) (ث).

إن قضية الاختيار الالهي للفئة الحاكمة ،والعلاقة الفوق بشرية التي تتمتع بها ، وسيلة من وسائل

(روح وسلوك) ، ثم ينتقل التشخيص الى ما ينتجه النديم بتحفيز من الطبع والشكل ، لاسيما (المحاضرة) ، التي يُستحصل منها (المحاورة والمسامرة وعموم الامتاع وإبداء الرأي) ، لذلك هي مرغوبة ، هذه المقومات الثلاث أنتجت طلب الصحبة.

اذاً هــذ التقديــم للنديــين يضـع حدودا واضحة ورتبا لا يتعدانها ،بـل سيعملان على عدم خرقها ، كونها تشکل نسـقا ثابتـا، عـلی ضوئـه تتـوزع الفئات الاجتماعية بحسب تقسيم النخبة الحاكمة ، وهذا ما نجده في الحكاية بالنسبة لطرفي الثنائية ، يقول الملك (الاسد): (السلطان منزلة القلب والراس ، ومنزلة الاعضاء رؤوس الناس ،وباقى الرعية خدم للرأس والأعضاء ، منتظرين لما تبرز به المراسيم من الزجر والامضاء) (٣٨)، ويقول في موضع آخر : ( الواجب على كل من أقامه الله في خدمـة ملـك ولاه أو سـلطان ولاه، أن يلزم مقامه ، ويلاحظ في حق جماعته إمامه ، ويراقب ما يصدر عنـه..) (۳۹).

هـــذه التراتبيــة تعــزز تموضــع الأطـراف، وتفـرض معادلـة ثابتــة، يقر

بها من هو في أدنى درجات السلّم الدي تضعه النخبة ، كقول النديم :(إذا صدر من الملوك شيء يعاب فلا يُحمل ذلك إلّا على الفضل والصواب ، وكل ما كان من المملوك معتبة ، فإنه إذا صدر من الملوك يعد منقبة ، فإنه إذا صدر من الملوك يعد منقبة ، وكان له في خدمتهم سلوك ، واختص وكان له في خدمتهم سلوك ، واختص بمحاضرتهم واستعد لمناظرتهم ،أن لا يبصر فيهم إلّا المحاسن ،ولا يخبر عنهم إلّا المحاسن ،ولا يخبر عنهم إلّا المحاسن ،

إن القرار الصادر عن المركز ، والإقرار الناتج عن الهامش ، هو التجلي الناتج عن الهامش ، هو التجلي المحض للنسق ، الذي يعني ضربا من تصورات مضمرة عن مجموع من الصفات المتوخاة ، حيث هناك أصل ذهني يعمل كنموذج يقاس عليه، ويجري الالتزام به والاحتكام اليه، كدليل وموجّه اجتماعي وسلوكي (۱۵).

صدر في الحكاية من النديم (أبي نوفل) ما يعد إساءة وخروجا على نظم السلطة والمؤسسة الرسمية، وظهر الوزير بمظهر المدافع عن تلك النظم، حتى إن صرّح السارد أن ذاك الدفاع والإصرار على عقوبة المسيء ناجم عن الخوف على مركزه السياسي، إلا أن الإختلاف يدل على

صراع المركز والهامش الذي أختُتم ضمنا بالاتفاق على حفظ الحدود ىىنھىما.

لقد قبل الملك شفاعة النديم (أبي نهشـل) ، ورفـض رأى الوزيـر في معاقبة (أبي نوفـل) ،ذاك الـرأى المائـل الى استعمال القوة والشدة على من خالف النظام ، لذا فإن قبول الشفاعة وإقالة عثرة النديم ، مكن عدها تفوق الهامش على المركز، لكنه تفوّق لا ينقل الشخصية من مقامها في الهامش الى المركز ، بـل هـو نـوع مـن المحافظـة عـلى موقعهـا السابق من دون نفى مطلق تمثله الحكايـة بعقوبـة السـجن أو المـوت. إن ما حققه الهامش بالنظر الي موقعـه مـن السلطة ،يعـد تحـولا ناجما عن الحوار والمحاججة والحكي ،مؤديا الى رفع الـضرر والحفـاظ عـلى المساحة الممنوحة للندمين بالقرب من المركز.

لقــد فشــل الوزيــر الــذي هــو جــزء من السلطة في إقناع الملك بمعاقبة النديم ، ولو نجح لما كان هناك حـدث أو بالأحـرى حـكي ، فقـد ولّـد الحجاج بين النديم والوزير وسبب غـوا للـسرد وتلاحـما لأجزائـه، فضـلا عـن أنـه الوسـيلة أو الجـسر الرابـط

بين الحكايات التي اتبعت أسلوب التضمين ، كـما يـؤدي فشـل الوزيـر أو رفض مقترحه وظيفة عاكسة ، تفيد متين ومَكين المركز ، إذ لـولا ذلـك الرفض لما ظهر الملك كبير العفو ، محبا لرعيته ساعيا لاستصلاحها ،راغبا بقربها والشفقة عليها ، أي أن الأمر اتجه من مركز إلى مركز آخر أعلى منه ، ويبدو أن اختيارات المبدع تتلاءم مع هذه الدلالة ، فقد اختار مرکزین (ملك ووزیر) ، يقابلهما هامشان (النديان) ، أحدهها ناب عن صاحبه في البيان عـن موقعـه.

المحور الخامس: ثنائية الرجل / المرأة

تتضمن ثنائية الرجل / المرأة أو الذكر / الانثى بالنظر الى ثقافتنا العربية أنساقا صاغتها مرجعيات اجتماعية وسياسية ودينية ، هذه الأنساق ولّدت تراتبية ومنحت الطرف الأول خصوصية تلقائية وتفوقا جاهزا منجزا، تتوارثه الأجيال وتعمل على إدامته ، ما دام جزءا بانيا من نظام شامل للحياة.

بعيدا عن الحكم المسبّق الذي منح الرجل رتبة عليا والمرأة دنيا

في الهيكلية الاجتماعية ، نحاول أن نكشف عن رؤية ابن عرب شاه لهذه الثنائية علاحظة الدلالة الناتجة عن السرد.

تلحظ علاقة الرجل بالمرأة في عدة حكايات ، سواء ما كانت شخصياتها انسانية أو رمزية ، فقد ظهرت المرأة لاسيما الزوجة في الغالب ماكرة وجاهلة في الوقت نفسه ،وخائنة وغاويـة ، هـذا الوسـم صـادر عـن الرجل المتجلى كاتبا وساردا وبطلا ، إزاء المرأة بوصفها هامشا ، مثلا يقول أحد الوزراء في مملكة الجن : ( إن النساء زمارة المحن وطبل الفتن ، والطبل لا يضرب تحت الكساء ، هـن أعظـم وسـائلنا وأحكـم أوهاقنــا وحبائلنا.. وإنهن أشراك الإشراك وأوهاق الإزهاق وأسواق الفساق ومصائد المصائب ومراصد النوائب) (٤٢)

إن المرأة هنا هي سبيل الشيطان للإيقاع بالرجل ، ومصدر تعاسته وشقائه وابتلائه وزلله ، إنها الركن الضعيف المخترق ، والحيز الذي يتجلى فيه الشر ، هذه الصورة بقدر ما تخفض الهامش تعلي المركز ،ما دامت الاضداد تفسر نفسها بنفسها ، وتصحب المعنى وإن غاب طرفه

المقابــل.

أما مكرها الدال على ذكائها وفاعلية عقلها ، فموارده وتجلياته هي كذلك منحازة ومبطنة بالدونية والقبح الأخلاقي ، هذا بالنظر الي القناة الناقلة له وما يحيط بها من ضوابط ثقافية ،مثال ذلك حكاية (الحكيم ومكر النساء)، إذ يروى أن حكيها ألف كتابا أحصى فـه كل طـرق مكـر النسـاء ، متنقـلا من مكان إلى آخر ، حتى نزل عند امرأة متزوجة ، فأضافته ثم أغوته وأوقعت به ، وخبأته عندما جاء زوجها في صندوق وأقفلت عليه ،وحرّضت زوجها لفتح الصندوق لرهان بينهما قديم ، فكسبته من دون أن يكمل الزوج فتح الصندوق ومّـت بذلـك خديعتـه (٤٣).

هذه الحكاية تتضمن مكرين ، الأول بالحكيم الذي زعم أنه أدرك كل طرق مكر النساء ، فكان ما حصل له جديدا وصادما ومفاجئا ، والآخر مكر بالزوج الذي راهن على عدم فتح الصندوق ، بل اكتفى بفتح قفله فحسب بتورية من زوجته ، تراوحت بين الصدق والكذب ،وكلا المكرين أفضى إلى منفعة وتدليل على امتلاك وسائل التفوق على

المركز، لكن ذلك المكر والذكاء مقصور على جنبة ملصقة بمكانة المرأة تتمثل بالإثارة والغواية، صادرة عن امرأة محصنة لرجل ليس زوجها مرة، وبالخداع لزوجها مرة أخرى.

لذا يعقب السارد على الحادثة بقوله: (هن لسلب اللب من الرجال أضعاف فتنة المسيح الدجال مخلقهن أهوج مخلقهن أعوج ، وخلقهن أهوج ورأيهن غير سديد، والرجال لهن أذل عبيد، وإن كن ناقصات عقل ودين فهن كاملات في سلب العقل المتين.. وهل اخرج آدم من جنة المأوى، إلا قصة صدمته من قبل حوا) (33).

في هـذا القـول تصريـح واعـتراف بخطـورة الهامـش ونجاعـة وسـائله في ذلـك الموضـع المخصـوص، اذ يُصبح من لا يمتلك عقـلا، قادرا على تجريد من لـه (عقـل) مـن عقلـه، تجريـد يُصـير صاحبـه عبـدا مسـلوب الإرادة يُصـير صاحبـه عبـدا مسـلوب الإرادة ،عـلى الرغـم مـن أن الاول موصـوف بأنـه أعـوج أهـوج غـير سـديد، بـل منقـوص عقـلا ودينـا ، ومتسـبب بشـقاء الانسـان منـذ القـدم.

أما الحكايات التي تتعـرض صراحـة إلى المـرأة بوصفهـا هامشـا يجمـع

صور القبح والسفاهة والخيانة وغياب العقل فكثيرة (٢٥٥)، منها ما يتمثل في رمزية حكاية الثعلب وزوج البط(٤٦)،فقد ظهرت الأنثى فقيرة التفكير ، منقادة إلى ما يضرها رغم وجود الاشارات الدالة على ضرر ما ، ختامه تدمير محيطها وصولا إلى حتفها ،وما كثرة المدح والثناء المتوجه لها إلّا وسائل إقناع بسيطة سببت استجابة نتج عنها حكما قيميا سلبيا ، فضلا عن ذلك هناك غياب لحجة (الانثى)،وغياب التدبير تجاه ما يعرض من مواقف، وهو مؤشر على فقر عقلها ، ومَكن عدوها من فك الآصرة الأسرية بينها وبين زوجها ، وبسبب من هذا تقف في حيز متدن في الترتيب الاجتماعي الـذى يعلـوه الرجـل بحسـب النسـق الاجتماعي ،وهو ما أثبتته الحكاية. ويندر في حكايات الفاكهة أن ترد المرأة الزوجة ببنية دلالية ثقافية ،ترفع من قدرها وتخرجها من دائرة الهامش وعيوبه ، لكن ذلك لا يعدم كحكاية المرأة التي خُيِّرت بن انقاذ زوجها أو ابنها أو أخيها ، يقول السارد عنها: ( فأفكرت طويلا واستعملت الرأى الصائب دليلا ،ثـم أداهـا الفكـر الدقيـق وأرشـدها

التوفيق وقالت اختار أخي الشقيق) (٤٧) ، فكأن هذه الحكاية خارج النسق المعتاد.

لم تقتصر تجليات الهامش على ما ينضوى تحت صيغة العقد الاجتماعي (الـزواج) بالنسبة للمـرأة ، بل شمل الجنس الانثوى بروابطه الاجتماعية كلها ، هذا الهامش يفضي تلقائيا إلى المركز الذي يستولى على امتيازات عدة إن صح التعبير، وهو ما حازه الذكر بالنظر الى البيئة الثقافيــة العربيــة ، إذ لا ينكــر فيهــا تفضيل الذكر على الانثى ، بوصف الذكر مثل جزءا كبيرا من الوجاهة الاجتماعيـة ، فضلا عـما ترسـخ قديـا وانسرب الى اللاوعي ، من الحاجة الى الذكر في إعالة الأسرة ، والدفاع عنها في الظروف التي سادت فيها القبيلة بوصفها بنية إدارية تحفظ مصالح أبنائها ، بـل حتـى في الظـروف التـي تشهد حكما استبداديا دكتاتوريا مارسه السلطة أو الدولة.

على سبيل المثال يقول السارد واصفا ملك العرب: (له من الأولاد الذكور خمسة أنفار، كل بالسيادة مذكور، وبالعلم والحلم مشهور ومشكور، متوشح للسلطنة، متول عن والده مكانا من الامكنة) (١٤١).

إن تخصيص الأولاد بـ(الذكـور) في أكثر مـن موضع، يـأي متسـقا مـع النسـق المترسخ ذهنيا، والمؤلّف لصـورة المُلـك المثالية، فضـلا عـن صـورة صاحبـه وفحولتـه، فالأبناء في الحكايـة يمثلـون امتـداد الحكم، في الحكايـة يمثلـون امتـداد الحكم، لذلـك هـم (سـادة) مراكـز، باعـتراف السـارد المتصـل بإقـرار الرعيـة بذلـك الـذا قـدم السـيادة عـلى غيرهـا مـن صفـات تاليـة، أي أن هنـاك تعاضـدا بـين النسـق السـياسي والاجتماعـي، ويـأتي عنـصر « الشـهرة « داعـما لهـذه المراكـز، وسـاندا للقيـم التـي تحوزهـا الشـخصية.

تقابل مركزية الذكر هامشية الأنثى عموما، وقد رأينا جزءا من الصورة الثقافية التي أطّرت الأنثى الزوجة النصل الى الأنثى البنت أو الأخت أو الأم، بالنظر الى حكايات الكتاب ترد الأم في مواضع قليلة جدا(أئ)، ويغلب على شخصيتها الاتزان والحكمة على شخصيتها الاتزان والحكمة الحياد، ولا يورطها بأحداث مركزية تودي الى تحولات في سير الحكي وتحولات في القيمة الأخلاقية لها، وتحولات في القيمة الأخلاقية لها، قد يرجع ذلك الى المؤلِّف نفسه، فيتجنب المساس بالدلالة الشريفة الراكزة للأم،أو أنه تحيِّز منه لها

لعلاقة الأمومة بالبنوة ، تلك العلاقة المنتجة (للذكورة).

أما البنت فالأمر معها مختلف ،إذ يظهر النسق في حكاية (بنت الملك) ، حاملا معه سمة الضعف والدونية الكائن في جوهر الأنثى ، إذ يقول الأب بعد أن رفضت بنته التزويـج: ( إن البنـت في منـزل أبيهـا كالماء الواقف إن مكث يأسن ، وإن لم يستعمل أنتن ،ولا أقول ذلك ملالا ولا عجزا ولا استقلالا ، بل لابد للمـرأة مـن زوج يلمهـا ، فيسـترها ويضمها ، ونعم الختن القبر ، وأحلى من البنت الصبر.. فقالت البنت: إن البنين من جملة النعم ، والبنات مـن أعـداد النقـم ،ونعـم الدنيـا عليهـا الحساب ، ونقمها سبب الأجـر والثواب.. فمولانا الملك يعد وجودي نقمـة عليـه مـن معبـودي ، وأسـأل الصدقات الملوكية والمراحم الوالدية أن لا يعجــل في أمــر تزويجــي) <sup>(٥٠)</sup>. يلحظ من اشتراطات النسق أن البقاء من دون زوج لا نفع فيه ، بل هو سبيل للفساد، كذلك حتمية الـزواج لتحقيـق السـتر، ثـم القـبر للبنت أفضل سترا من ذلك كله ، أي عـدم وجودهـا أفضـل مـن وجودهـا. ويبدو أن الكاتب صادرَ صوت المرأة

الحقيقي ، وناب عنها واستتر خلف صوتها ، فكان أن عبر عن رؤيته بوصفه رجلا ، لا رؤيتها بوصفها أنثى ،فـشروط هـذه الأنثى تتعلـق بالرجل كونه آخر ، أو بالأحرى شروط خاصة بالرجل ، فهى لم تتطرق الى ما يخص كيانها أو ذاتها الأنثوية ،فقد اشترطت أن يكون الرجل حاكما على نفسه ، وحاكما على غيره ، الشق الاول شرطه العقل والـشرع ومقتضياتهـما ،في حـين أن الشق الثاني لا ينطبق مضمونه مع عنوانه ،فهو فائض ،إذ يرتبط بسلوك الرجل لاسيما عزلته عن الناس وانشغاله بنفسه (٥١)، وهذا لا يتصل بـشرط (الحاكـم عـلى غـيره)، وكأن الشخصية تجنبت ما اشترطته من رفض لكفاءة الملك والمال في بداية الحكاية ، فأتت مصداق لا ينطبق عليه مفهوم الحاكم على غيره. عكن ملاحظة أمرين ، الأول: لا وجود لياء متكلم تنم عن جهة محددة محصورة بتلك المرأة ، لذلك بانت آثار السارد وصنعته وبقيت الأنثى ترزح تحت سلطة الذكر، الأمر الآخر: في لغة الشرطين نفسهما ، إذ لم تخرج عن معجم المركز المتمثل

بالسلطة ، فهناك لفظة (حاكم) ،

وهذا مؤشر على الانتماء لها ، أي أن الصوت للمركز لا الهامش.

وقد يرد الدور الذي تتبناه البنت (الأنثى) حاملا وجها آخر، غير ما كان النسق يحمله من دلالة ، كمثل إشارة البنت على أبيها بإكرام ضيفهما (بهرام) بعد أن رفض أبوها إكرامه ، ذلك الإكرام تسبب برضا الحاكم ، الذي أدى الى نزول الرحمة الالهية والبركة والخصب ،وعاد على البنت بالزواج من الحاكم بهرام ، وعلى أبيها بتوليه الإمرة في مملكة زوج ابنته (٢٥)،لكن ذلك قليل لاسيما إذا كان الموضوع يس ذاتها الانثوية.

#### الخاتمة:

تجلّت الثنائية في سرد الفاكهة بشكل كبير، وذا راجع الى جوهر الموضوع الذي يستهدفه السرد، وقد حاول الكاتب في بعض المواضع قلب وخلخلة مرتكزات القطب المتفوّق ومساءلة ثوابته والخروج برؤية جديدة مغايرة للمألوف، لكن ما طرحه ابن عرب شاه لا يشكل مشروعا خالصا في مساءلة الأنساق الثقافية التي انبنت عليها الشخصية العربية الحاكمة وغير الحاكمة، وقسمتها الى مركز وهامش، فما

عالجه السرد من أنساق وأثبتها كمعنى راسخ ولازم ومقبول تدل على إقرار المبدع وتماشيه وانحيازه له.

كما أن الهامش ليس وصمة دائمة ينتجها العقل الاجتماعي، فقد قر به تحولات تنقله إلى المركز، تحولات تخضع لها البنية الثقافية بأثر من عوامل شتى في مدد زمنية غير محددة.

ظهـر أن للحكيـم السـارد والحكيـم البطل هوية ذات ثقل كبير في إدارة السرد وتشكيله وإنتاجه ، وهـى وإن وردت في بعض المواضع هامشا ، إلا أن معطيات السرد - وإن لم تكن مصرَّحا بها أو أن مبدعها تركها للمتلقى ليقدر قيمتها - تشير الى أن القيمة المختزلة فيها تفوق المنزلة التي أُحلَّت بها تلك الهوية ، ولا شك أن تقف وراءها الرؤية السياسية والثقافية للمؤلف ، إذ عبرت عن علاقة الأديب المثقف بالسلطة وطريقة إدارة الحكم والرعية من وجهة نظره ،لذا رأيناه في بعض الأماكن يتمرد على النسق ويكسره، وفي أخرى يتهاشي معه ويدعمه.

- ٢١- ينظر: القبيلة والقبائلية او هويات ما
  - بعـد الحداثـة : ٤٥.
  - ٢٢- فاكهة الخلفاء ومفاكهة الظرفاء: ٥٩.
- ٢٣- فاكهـة الخلفاء ومفاكهـة الظرفاء: ٦٢.
  - وينظر: ١٦٧
  - ۲۶- بنظر: نفسه: ۷۰-۸۸
- ٢٥- ينظر: فاكهـة الخلفاء ومفاكهـة الظرفاء:
  - ۱۲۳.
  - ۲۱- بنظر: نفسه: ۳٦۱-۳٦۲.
    - ۲۷- نفسه: ۳۹۷.
    - ۲۸- نفسه: ۳۹۸.
    - ٢٩- بويطيقا الثقافة : ٣١.
- ٣٠- ينظر: فاكهـة الخلفاء ومفاكهـة الظرفاء:
  - .٣٥
  - ۳۱- نفسه: ۳۶.
  - ٣٢- فاكهة الخلفاء: ١٦١-١٦٢.
  - ٣٣- بنظر: فاكهة الخلفاء: ٣٠٥--٣٠٧.
    - ۳۶- نفسه: ۶۰.
    - ٣٥- نفسه: ٥٢.
    - ٣٦- نفسه: ٢١٧.
    - ٣٧- نفسه: والصفحة نفسها.
      - ٣٨- فاكهة الخلفاء: ٢٥٥.
        - ٣٩- نفسه: ٢٦٥.
        - ۶۰- نفسه: ۲۲۰.
- ٤١- ينظر: النقد الثقافي قراءة في الانساق الثقافية العربية: ٨٥.
  - ٤٢- فاكهة الخلفاء: ١٨١.
    - ٤٣- نفسه: ١٨٥-١٨٣.
  - ٤٤- فاكهة الخلفاء: ١٨٨.
- ٤٥- ينظر: نفسه: ١٥٨-٣١٦، ٣١٦- ٤٠١، ٣١٨
  - .811-817

- هوامش البحث :
- ١- اللغة والثقافة :٥٩.
- ۲- دلبل الناقد الادبي :۱٤٣.
  - ٣- ينظر: نفسه:١٤٤.
- ٤- ينظر: تعارضات المركز والهامش:٢٤.
  - ٥- ينظر: بويطيقا الثقافة: ٣٢\_٣٣.
    - ٦- الثنائيات الضدية:١٠.
    - ٧- دليل النقد الادبي:٢٢٩.
    - ٨- ينظر: الثنائبات الضدية:١٠.
- ٩- ينظر: تعارضات المركز والهامش:١٨.
- ١٠- بنظر: دليل الناقد الادبي : ١٤٩ ، وانظر
- :مـا بعـد الحداثـة في المصطلـح وتاريخيـة المفهـوم:٥٤.
  - ١١- تعارضات المركز والهامش:١٧.
    - ١٢- ينظر: بويطيقا الثقافة:٢١.
- ١٣- ينظـر: موسـوعة الـسرد العـربي:ج٢٤٣/١ ومـا بعدهــا.
- ۱٤- ابن عربشاه هو احمد بن محمد
- بن عبد الله المعروف بابن عربشاه مؤرخ
- رحالــة ولــد ســنة٧٩١هج وتــوفي ٨٥٤هــج لــه
  - رفعه وحد شعبه المعلج وحوي الماله فعج حد
- تصانيف منها عجائب المقدور في اخبار
- تيمور ومنهى الارب والتاليف الطاهر
- وغرة السير وغيرها من المؤلفات. الاعلام
  - ج۱ ص۲۲۸- ۲۲۹.
- ١٥- ينظـر: محـاضرات في الايديولوجيــا
  - واليوتيوبيـــا: ٣٧٩.
  - ١٦- ينظر: السردية العربية:١٠١.
  - ١٧- ينظر: دليل الناقد الادبي: ١٠٢.
  - ١٨- فاكهة الخلفاء ومفاكهة الظرفاء: ٢٥.
    - ١٩- نفسه: ٢٦.
    - ٢٠- ينظر: دليل الناقد الادبي: ١٤٧.

- ٤٦- نفسه: ١١١-١١١.
  - ٤٧- نفسه: ٤٧.
- ٤٨- فاكهة الخلفاء: ٣٣ وانظر : ٧٥.
  - ٤٩- نفسه: ٣٠٥-٣٠٦.
    - ٥٠- نفسه: ١٣٢.
  - ٥١- ينظر : نفسه : ١٣٤.
  - ٥٢- فاكهة الخلفاء: ٥٥-٥٥.

#### مصادر البحث:

- الاعلام :خير الدين بن محمود الزركلي دار العلم للملاين ,ط100 ٢٠٠٢ م.
- بويطيقا الثقافة نحو نظرية شعرية في النقد الثقافي: د. بشرى موسى صالح ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد -العراق ، ط١ ، ٢٠١٢م.
- تعارضات المركز والهامش في الفكر المعاصر : غزلان هاشمي ، دار نيبور ، العراق الديوانية ،ط١ ، ٢٠١٤ م.
- الثقافة وعلم الثقافة في القرن العشرين : مجموعة من النقاد الروس ، تر : هدى على عبد ، دار المأمون ،ط١ ، ٢٠١٠ م.
- الثنائيات الضدية بحث في المصطلح ودلالته: سمر الديوب المركز الاسلامي للدراسات الاستراتيجية العتبة العباسية المقدسة ، ط١ ، ٢٠١٧ م.
- دليل الناقد الادبي اضاءة لأكثر من سبعين مصطلحا نقديا معاصرا: د. ميجان الرويلي د. سعد البازعي ،المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء - المغرب ،ط٧، ٢٠٠٧م.
- فاكهـة الخلفاء ومفاكهـة الظرفاء :ابـن عربشاه ، تـح :اهـن عبـد الجبـار البحـيري ،

- اللغة والثقافة دراسة انثرولغوية لالفاظ وعلاقات القرابة في الثقافة العربية: د. كريم زكي ،الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ٢٠١٠ م.
- ما بعد الحداثة في المصطلح وتاريخية المفهوم: مجلة كتابات معاصرة، ع١٢، بيروت لبنان، ٢٠٠٦م.
- محاضرات في الايديولوجيا واليوتوبيا: بول ريكور، تر: فلاح رحيم، مراجعة: جورج تيلور، دار الكتاب الجديد، بيروت لبنان، ط١، ٢٠٠٢م.
- موسوعة السرد العربي: عبد الله ابراهيم ، قنديل للطباعة والنشر ،ط١ ،٢٠١٦م.
- النقد الثقافي قراءة في الانساق الثقافية العربية: عبد الله محمد الغذامي ،المركز الثقافي العربي،بيروت لبنان، ط٣، ٢٠٠٥
- نقطة ابتداء في الحداثة والتحديث والنقد الثقافي: عباس عبد جاسم ،مركز كلاويز الثقافي، العراق السليمانية، د.ت، د.ط.