

Dr.Dhafir Al-Jyashi

Imam Ja`afar Al-Sadiq University\Muthanna



### ملخص البحث

يُعدّ هذا البحث مفتاحاً للدخول إلى عالم الألفاظ في نهج البلاغة، فهو يبحث في الألفاظ ذات الدلالات المتعددة المتشابكة متخذاً لفظ (النور) انموذجاً للتطبيق الدلالي في نهج البلاغة.

وقد اعتمدنا السياق واثره في الاستعمال منهجاً في هذه الدراسة ؛ لفهم النصوص وتحليل مفرداتها.

وينتمي هذا البحث إلى علم الوجوه والنظائر، الذي نرى أنه من ابرز مصادر نهج البلاغة، إذ انه يصنف من قسم تفسير نهج البلاغة بنهج البلاغة.



لسننة الأولى–العدد الثاني–٢٢٨ هـ

#### **Abstract**

The current research pauper is considered as a pass key to the science of utterances in The Road of Eloquence as it delves into the utterances fraught with various complicated denotations, manipulates the Alnoor utterance as a practical nonpareil in The Road of Eloquence and drives the contextual devices to the perception and the explication of the texts.

The research paper pertains to the science of denotation and connotation, the most prominent source of The Road of Eloquences, as deemed, for it elucidates parts of The Road of Eloquence by The Road of Eloquence itself.

السنة الأولى-العدد الثاني-٢٠١٨ هـ / ٢٠١٦م

و بعد..

كُتِب هذا البحث من أجل الوصول الى مفاتيح أبواب عالم الألفاظ في نهج البلاغة ذات الدلالات المتعددة المتشابكة متخذاً بعض ألفاظ الوجوه في نهج البلاغة أمثلة للتطبيق الدلالي، إذ توسل إلى ذلك بالسياق، وأثره في الاستعمال، ويُعدُّ هذا البحث بكراً في مجاله التطبيقي في نهج البلاغة، إذ لم يجد الباحث حسب تبعه من أفرد كتاباً

أو بحثاً مستقلاً فيه، فحاول تسليط الضوء عليه وهو مشروع كتاب يعده مستقبلاً بإذن الله و تحديد ملامحه وبيان أهميته ومقاصده.

وجاء البحث في أربعة مباحث مثلت ب: المبحث الأول/ مقدّمة في علم الوجوه والنظائر نشأته، وتدوينه، وتعريفه، والمبحث الثاني/ أهمية الموضوع في نهج البلاغة، والمبحث الثالث/ أثر السياق في توجيه دلالة الألفاظ، والمبحث الرابع/ الدراسة التطبيقية، تبع ذلك أهم النتائج التي توصل إليها الباحث.

# المبحث الأول مقدّمة في علم الوجوه والنظائر نشأته، وتدوينه، وتعريفه:

يُرجِع العلماء الباحثون في الوجوه والنظائر ظهور مصطلح الوجوه أول ما ظهر على لسان الإمام على (عليه السلام)(١) في مقولته المشهورة لعبد الله بن العباس لمّا بعثه للاحتجاج على الخوارج بقوله: «لَا تُحَاصِمْهُمْ بِالْقُرْآنِ

الواحد بمعانٍ مختلفة في القرآن الكريم، وبحثاً متواصلاً ودقيقاً خدمة لكتاب ويتخذ من سياقات هذا النوع من الألفاظ امثلة لهذه المعاني المختلفة

ومناهج التأليف فيها استقراراً واضحاً،

وعرفتنا هذه المدونات على علم الوجوه

والنظائر بأنّه: علم يستتبع ظهور اللفظ

فالقرآن نزل بلغة العرب الذين أحد سياقاتها نظيرة لها في السياقات الأخرى التي ترد فيها. ومن أمثلة هذه

المساة بوجوه اللفظ، وتعد اللفظة في

المدونات التي طبعت:

١- الوجـوه والنظائـر في القـرآن العظيم، لمقاتل بن سليمان البلخي (ت: ۱۵۰ ه\_).

فَإِنَّ الْقُرْآنَ حَمَّالٌ ذُو وُجُوهِ تَقُولُ أسلوبه، وأدق معنى في تعبيره، وأكثر وَيَقُولُونَ وَلَكِنْ حَاجِجْهُمْ بِالسُّنَّةِ فَإِنَّهُمْ لَنْ يَجِـدُوا عَنْهَا مِحِيصاً »(٢).

نشأ علم الوجوه والنظائر في أحضان القرآن الكريم ودراساته، ومن أبرزها دراسة معاني ألفاظ الكلهات القرآنية، وقد نتج عنها كشف النقاب هذا العلم الى القرنين الأول والثاني، عن المعاني المتجددة والمتعددة التي ثمّ ازدهرت هذه المدونات في القرنين يصلح أن يدل عليها اللفظ الواحد، والمعنى الواحد الذي يصلح أن تدل عليه ألفاظ متعددة، فقد شغل هذا العلم عناية الباحثين المتقدمين والمتأخرين، فأخـذ منهـم اهتمامـاً كبـيراً، الله، وايضاحاً لِما قد غمض واشكل فيه من ألفاظ ومعان.

> اشتهروا بقوة الفصاحة والبلاغة، فأعجزهم فصاحته، وبيانه، وبلاغته التي تقاصرت دونها بلاغتهم فأدهشهم فصاحته، وبيانه، وبلاغته التي لم تطاول إليها بلاغتهم إذ كان أوسع دائرة في

بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلاء

(ت: ۲۰۰ هـ).

الترمذي (ت: ٣٢٠هـ).

٠٣٤ هـ).

في القرآن الكريم، الحسين بن محمد المذكور(٥). الدامغاني (ت: ٤٧٨ هـ) .

> ٧- نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر، لابن الجوزي (ت: فيا المقصود بالوجوه والنظائر في القرآن الكريم بالتحديد ؟.

الوجوه والنظائر: أن تكون الكلمة ملامحه وبيان أهميته ومقاصده. الواحدة قد ذكرت في مواضع من

٢- الوجوه والنظائر في القرآن واحدة، وأريد بكل مكان معنى للكلمة الكريم ، لهارون بن موسى (ت: ١٧٠ غير معناها في المكان الآخر، وتفسير كلّ كلمة بمعنى يناسبها غير معنى الكلمة ٣- التصاريف، ليحي بن سلام الأخرى، هذا ما يسمى الوجوه، فإذن النظائر: اسم للألفاظ، والوجوه: اسم ٤- تحصيل نظائر القرآن، للحكيم للمعاني، فهذا الأصل في وضع كتب الوجوه والنظائر)(٤) . وهذا التعريف ٥- وجوه القرآن، للحيري (ت: هو ما سنسير عليه في بحثنا، ويوجد تعاريف أخر ذكرت في هذا المجال لم ٦- اصلاح الوجوه والنظائر تسلم من النقد لذا رجحنا التعريف

## المبحث الثاني

## أهمية الموضوع في نهج البلاغة

يُعدُّ هذا البحث أو الموضوع بكراً ٩٧ هـ)، ونحوها.... في ضوء ما ذكر في مجاله التطبيقي في نهج البلاغة، إذ لم يجد الباحث حسب تتبعه من أفرد كتاباً، أو بحثاً مستقلاً فيه، فحاول إنَّ أول من عرَّف الوجوه والنظائر تسليط الضوء عليه- وهو مشروع ابن الجوزي إذ قال: (واعلم أن معنى كتاب يعده مستقبلاً بإذن الله- وتحديد

إذ يجهد هذا البحث للتوصل الي القرآن الكريم على لفظ واحد وحركة مفاتيح أبواب عالم الألفاظ في نهج

البلاغة ذات الدلالات المتعددة المتشابكة متخذاً بعض ألفاظ الوجوه في نهج فهو نبع غزير من منابع اللغة العربية، البلاغة أمثلة للتطبيق الدلالي، ويتوسل إذ ضمّ غرائب الفصاحة والبلاغة إلى ذلك بالسياق، وملاحظة تأثيره وجواهر العربية، فكان نهج البلاغة ولا في الاستعمال في نهج البلاغة، ففهم زال ميداناً واسعاً يتبارى فيه جماعة من النصوص وتحليل مفرداتها بسياقاتها يعمق التجربة اللغوية للباحث، ويعمق صلته بعالم النص، وبعالم اللغة، ويقود إلى نتائج دلالية تميل إلى أن تتسم بالدقة مراد الإمام من خطابه، والوقوف على والوضوح.

> الوجوه والنظائر في نهج البلاغة هذا الشرف من جهاته الثلاث:

١-إمَّا من جهة الموضوع: لأنَّ موضوعه كلام الإمام على (عليه فضيلة، فهو النابت في حضن الفصاحة، السلام). والراضع لبن البيان، والمتنشق عبير

بنكهته، ويطعه عبقري التعبير بلغته، العلاء المتقدمين والمتأخرين شارحين ودارسين فنونه المتعددة الجوانب.

٢-وإمّا من جهة الغرض: فمعرفة حقائقه ودقائقه، فهو البحر الذي لا وإذا كان شرف التأليف، أو البحث يساجل أوالجم الذي لا يحافل، ففيه يكمن :إمّا في موضوعه، وإمّا في غرضه، صورة حيّة من صور الإبداع الفنّي، وإمّا في شدة الحاجة إليه، فقد حاز علم يجد المتابع في كلامه (عليه السلام) أنَّ في كلِّ فقرة من فقراته، تصويـراً دقيقاً بكلات حسن سبكها والتزمت مكانها من الجملة، مع عمق التفكير، وسعة الثقافة والروح الإنسانية الشاء السلام) ينبوع كل حكمة، ومعدن كلّ التي تتحلّي بها شخصية الإمام (عليه

٣-وإمّا من جهة شدة الحاجة الهدى من فواغم الدوح الأعظم، إليه: على اعتباره مصدراً من مصادر فليس غريباً عليه أن ينمنم بُسُط الإلهام اللغة العربية، بعد القرآن الكريم

<u> علوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإ</u>مام عل*ي عليه السلاء* 

نهج البلاغة المختارات من الخطب، الكلام، فإذا خرجت المفردة عن المعنى والرسائل، والأحكام، والحجاج، المناسب لسياقها في الكلام أخرجت والشواهد التي امتزج فيها الأدب الكلام كله عن المعنى المراد منه، بالحكمة، فملأت فم الدنيا في قيمها فللسياق دوره في تفسير النص ومعرفة وأصالتها، فقد اقتبس منه علياء اللغة والفصاحة والبلاغة، وعلاء الفلسفة والكلام، وعلماء الحديث، وما زالوا تخصيص عام، أو تبيين مجمَل، ونحوه، ينتهلون من نميره، ويستمدون من لذا قال الزركشي في برهانه (ت: ٧٩٤ آرائه في المجالات اللغوية، والتربوية، هـ): (دلالة السياق ... ترشد إلى تبيين والاجتماعية، والسياسية وغيرها من المجمل والقطع بعدم احتمال غير المراد، شؤون الحياة ومناهجها، ومهم اقتبس وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوع العلماء والحكماء من غرر نهج البلاغة، واقتبسوا من حكمه وآدابه، ولغته، فإنه يبقى غضّاً تطفح ضفتاه عطاءً وكرماً.

# المبحث الثالث أثر السياق في توجيه دلالة الألفاظ

للسياق أثر بالغ في تعيين المراد من اللفظ، فإذا كان اللفظ في نهج البلاغة لها الدور في تحديد المعنى الصحيح، فالألفاظ المستعملة في الكلام تتقيد

والحديث النبوى الشريف، ففي دلالتها بالمعنى المناسب لسياقها في المراد منه، كذلك تحديد وتوضيح دلالات اللفظ؛ من تقييد مطلَّق، أو الدلالة، وهو من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم ... انظر إلى قوله تعالى : ﴿ ذُقُ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيـزُ الْكَرِيـمُ الْعَرِيـمُ الْعَرِيـمُ الْعَرِيـمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ كيف نجد سياقه يدل على أنه الذليل الحقير)<sup>(۷)</sup>.

والسياق في الاصطلاح يعنى: (الأجزاء التي تسبق النص، أو تليه يحتمل أكثر من وجه فإنّ دلالة السياق مباشرة ويتحدد من خلالها المعنى المقصود )(٨)، ويبنى عليه وضوح دلالة الألفاظ وتحديد معناها ؛ لأنَّ فيه قرائن

يحدد في ضوء القرآئن الحالية (٩)، وله من إشعاعاته ما يلائم. أثر كبير في تحديد (دلالة الكلمة على إذن الألفاظ تبقى غامضة قابلة وجه الدقة وبوساطته تتجاوز كلمات للاحتمالات، حتى إذا وضعت في سياق اللغة حدودها الدلالية المعجمية المألوفة معين ظهرت دلالتها جلية، فالوجوه لتفرز دلالات جديدة قد تكون مجازية، تتحدد بانضام الألفاظ في نظم سياقية أو إضافية، أو نفسية، أو إيجائية، أو معينة. اجتماعية)(١٠).

> ومفهوم السياق لا يتوقف عند حدود السياق اللغوى للنص، بل يتجاوزه ليعيي ما هو غير اللغوي مما يؤثر في اللغة، وغير اللغوي يتمثل في السياق الثقافي العام الذي

تعين على ذلك، ولارتباطه بمقام معين للسياق قوة تحرك التركيب، فتنبعث

## المبحث الرابع الدراسة التطبيقية

ورد لفظ (نور) في نهج البلاغة (٣٧) مرة، جاءت حاملة وجوهاً دلالية مختلفة بعضها صريح الدلالة لا يحتمل في تفسير معناه إلا وجها ينتظم التركيب اللغوي ويعبر عن واحداً، وبعضها الآخر ظنّى الدلالة فكره، وما يفهمه القارئ من دلالات يحتمل أكثر من وجه، وعليه سنسبر في السياق الموضوعي للموقف الذي بحثنا هذاعلى وفق طريقة تختلف عممًا سيق التركيب اللغوي فيه (١١) وذلك بحثه، أو درسه علماء الوجوه والنظائر بما يتضمنه من إشارات ترجح معنى وهي تقسيم الألفاظ بحسب دلالة على آخر، ينبغي أخذها بعين الاعتبار؛ الوجوه وإمكانية دلالتها على المعنى في لأنَّه إذا احتمل الكلام معنيين، وكان مجموعة من المطالب، وقبل ذلك نود حمله على أحدهما أوضح وأشد موافقة التنويه بأنَّ المصنفين من علياء الوجوه للسياق؛ كان الحمل عليه أولى؛ لأنَّ والنظائر ذكروا للفظ (النور) في القرآن

علوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام على عليه السلاء

الامام بأساليب متنوعة هي:

أ- بالضمير وعوده، كقوله (عليه السلام) في فضل القرآن : «وَتَعَلَّمُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ أَحْسَنُ الْحَدِيثِ وَتَفَقَّهُ وا فِيهِ فَإِنَّهُ رَبِيعُ الْقُلُوبِ وَاسْتَشْفُوا بنُورِهِ فَإِنَّهُ شِفَاءُ الصُّدُورِ وَأَحْسِنُوا تِلَاوَتَهُ فَإِنَّهُ أَنْفَعُ الْقَصَص، وَإِنَّ الْعَالِمَ الْعَامِلَ بغَيْر عِلْمِهِ كَالْجَاهِلِ الْحَائِرِ الَّذِي لَا يَسْتَفِيقُ مِنْ جَهْلِهِ بَلِ الْخُجَّةُ عَلَيْهِ أَعْظَمُ وَالْحُسْرَةُ لَهُ أَلْزَمُ وَهُ وَعُلَا اللهُ

الشاهد فيه قوله: «وَاسْتَشْفُوا

ب- بالإشارة إليه باسم الاشارة، كقوله (عليه السلام) يصف النبي والقرآن: «أَرْسَلَهُ عَلَى حِينِ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُل وَطُولِ هَجْعَةٍ مِنَ الْأُمَم وَانْتِقَاضِ مِنَ الْمُبْرَمِ فَجَاءَهُمْ بِتَصْدِيقِ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَالنُّورِ الْمُقْتَدَى بِهِ ذَلِكَ الْقُرْآنُ فَاسْتَنْطِقُوهُ وَلَنْ يَنْطِقَ وَلَكِنْ أُخْبِرُكُمْ عَنْهُ أَلَا إِنَّ فِيهِ عِلْمَ مَا يَأْتِي

الكريم ثمانية أوجه، وبعضهم أوصلها الى عشرة، لكن بالجمع بين آرائهم تصل إلى اثني عشر وجهاً هي:

(دين الإسلام)، و(الإيان)، و(القرآن)، و(الهدى)، و(النبي)، و(ضوء النهار)، و(ضوء القمر)، و (ضوء المؤمنين يوم القيامة على الصراط)، و(بيان الحلال من الحرام في التوراة)، و(بيان الحلال والحرام في القرآن)، و(ضوء الربّ تبارك وتعالى)، و(العدل)(١٢). وسيثبت الباحث اتساع أَلْوَمُ ١٣٠٠). دلالة لفظ النور عند الإمام على (عليه السلام) وإضافة وجوهاً جديدة لم بنُورِهِ الضمير بنوره يعود الى القرآن يذكرها المصنفون للوجوه والنظائر، الكريم.

وهي بحسب المطالب:

المطلب الأول دلالة لفظ (النور) على وجه واحد

أورد الإمام على (عليه السلام) في هـذا المطلب في نهـج البلاغـة لنظائـر (النور) وجهاً واحداً صريحاً لا غبار في تفسير دلالته عليه، فَفُسّر النورب:

١) القرآن الكريم، وعبّر عن ذلك

وَنَظْمَ مَا بَيْنَكُمْ »(١٤).

بِهِ ذَلِكَ الْقُرْآنُ فَاسْتَنْطِقُوهُ"، فاسم سَبَقَ "(١٦). الاشارة ذلك والضمير يعودان الى القرآن الكريم الذي هو نور مقتدى ومصدّق.

ج- بالتعبير الصريح إليه، كقوله (عليه السلام) في القرآن: «ثُمَّ أَنْزَلَ ذلك الامام ب: عَلَيْهِ الْكِتَابَ نُـوراً لَا تُطْفَأُ مَصَابِيحُـهُ قَعْرُهُ وَمِنْهَاجاً لَا يُضِلُّ مَهْده وَشُعَاعاً شُبْحَانَهُ لِإِسْكَانِ سَاوَاتِهِ وَعِارَةِ وَتِبْيَاناً لَا تُهْدَمُ أَرْكَانُهُ وَشِفَاءً لَا تُخْشَى مِنْ مَلاَ ثِكَتِهِ وَمَلاً بِمْ فُرُوجَ فِجَاجِهَا أَسْ قَامُهُ وَعِزّاً لَا تُهْزَمُ أَنْصَارُهُ وَحَقّاً لَا تُخْذُلُ أَعْوَانُهُ ١٥٥).

الْكتَابَ نُوراً».

ومنه أيضاً قوله (عليه السلام): وَالنُّورُ الْمُبِينُ وَالشِّفَاءُ النَّافِعُ وَالرِّيُّ خَاسِئَةً عَلَى حُدُودِهَا ١٧٠١). النَّاقِعُ وَالْعِصْمَةُ لِلْمُتَمَسِّكِ وَالنَّجَاةُ

وَالْحَدِيثَ عَنِ المَّاضِي وَدَوَاءَ دَائِكُمْ لِلْمُتَعَلِّقِ لَا يَعْوَجُ فَيُقَامَ وَلَا يَزِيغُ فَيْسْ تَعْتَبَ وَلَا تُخْلِقُهُ كَثْرَةُ الرَّدِّ وَوُلُوجُ الشاهد فيه قوله: «وَالنُّورِ المُقْتَدَى السَّمْع مَنْ قَالَ بِهِ صَدَقَ وَمَنْ عَمِلَ بِهِ

الشاهد فيه قوله: «فَإِنَّهُ ...النُّورُ المبينُ " فالضمير في إنّ يعود الى القرآن الكريم المتصف بالنور.

٢) جلال الله سبحانه، وعبر عن

أ- الإضافة البيانية، تارة حين وَسِرَاجاً لَا يَخْبُو تَوَقُّدُهُ وَبَحْراً لَا يُدْرَكُ وصف الملائكة بقوله: «ثُمَّ خَلَقَ لَا يُظْلِمُ ضَوْءُهُ وَفُرْقَاناً لَا يُخْمَدُ بُرْهَانُهُ الصَّفِيحِ الْأَعْلَى مِنْ مَلَكُورِهِ خَلْقاً بَدِيعاً وَحَشَا مِمْ فُتُوقَ أَجْوَائِهَا وَبَيْنَ فَجَوَاتِ تِلْكَ الْفُرُوجِ زَجَلُ الْسَبِّحِينَ مِنْهُمْ الشاهد فيه قوله: «أَنْزَلَ عَلَيْهِ فِي حَظَائِرِ الْقُدُس وَسُتُرَاتِ الْحُجُب وَسُرَادِقَاتِ الْمُجْدِ وَوَرَاءَ ذَلِكَ الرَّجِيج الَّذِي تَسْتَكُّ مِنْهُ الْأَسْاعُ سُبُحَاتُ "عَلَيْكُمْ بِكِتَابِ اللهَ فَإِنَّهُ الْحَبْلُ الْمِتِينُ نُورِ تَرْدَعُ الْأَبْصَارَ عَنْ بُلُوغِهَا فَتَقِفُ

الشاهد فيه قوله: «سُبُحَاتُ نُـور

تَرْدَعُ الْأَبْصَارَ " وسبحات النور هي: تجلّياته ولمعانه، فهي: (الأنوار التي إذا رآها الراؤون من الملائكة سبحوا وهلَّلوا لما يردعهم من جلال اللهّ وعظمته، وفي الحديث أن جبرئيل قال: لله دون العرش سبعون حجاباً، لو دنونا من أحدها لا حرقتنا سبحات وجه ربنا، يعنى ما ذكرنا جلال عزته أي العزة التي أعطاهم الله إياها وأعزهم بها)(١٨). وأصل السّبُحات الأنوار نفسها واضافتها الى النور في العبارة عِثْرَتُهُ خَيْرُ الْعِتَرِ وَأُسْرَتُهُ خَيْرُ الْأُسَر أضافة سانسة(١٩).

> ب- الإضافة التعريفية تارة 🌄 أخرى، يصف الأرض ودحوها على الماء في قوله: «عَالِمُ السِّرِّ مِنْ ضَمَائِرِ رَجْم الظُّنُونِ وَعُقَدِ عَزِيمَاتِ الْيَقِينِ... وَمَا غَشِيتُهُ سُدْفَةً لَيْلِ أَوْ ذَرَّ عَلَيْهِ شَارِقُ نَهَار وَمَا اعْتَقَبَتْ عَلَيْهِ أَطْبَاقُ الدَّيَاجِير وَسُبُحَاتُ النُّورِ وَأَثَر كُلِّ خَطْوَةٍ وَحِسٍّ مِنَ الْأَمَمِ»(٢٢). كُلِّ حَرَكَةٍ وَرَجْع كُلِّ كَلِمَةٍ وَتَحْريكِ كُلِّ شَفَةٍ وَمُسْتَقَرِّ كُلِّ نَسَمَةٍ الأَنْ).

الشاهد فيه قوله: ﴿ وَسُبُحَاتُ النُّورِ» هي أشعة نوره سبحانه (٢١). ٣) النبي الخاتم محمّد (صلّي الله عليه وآله)، وذكر ذلك في معرض حديثه عن الأنبياء، ثمّ النبي الخاتم، إذ قال: ﴿ حَتَّى أَفْضَتْ كَرَامَةُ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إِلَى مُحَمَّدِ (صلّى الله عليه وآله) فَأَخْرَجَهُ مِنْ أَفْضَل المُعَادِنِ مَنْبِتاً وَأَعَزِّ الْأَرُومَاتِ مَغْرساً مِنَ الشَّجَرَةِ الَّتِي صَدَعَ مِنْهَا أَنْبِيَاءَهُ وَانْتَجَبَ مِنْهَا أَمْنَاءَهُ وَشَجَرَتُهُ خَيْرُ الشَّجَرِ نَبَتَتْ فِي حَرَم وَبَسَقَتْ فِي كَرَم لَهَا فُرُوعٌ طِوَالٌ وَثَمَرٌّ لَا يُنَالُ فَهُو إِمَّامُ مَنِ اتَّقَى وَبَصِيرَةُ مَن اهْتَدَى سِرَاجٌ لَعَ ضَوْؤُهُ وَشِهَابٌ المُضْمِرينَ وَنَجْوَى المُتَخَافِتِينَ وَخَوَاطِرِ سَطَعَ نُورُهُ وَزَنْدٌ بَرَقَ لَعُهُ سِيرَتُهُ الْقَصْدُ وَسُنتَهُ الرُّشْدُ وَكَلَامُهُ الْفَصْلُ وَحُكْمُهُ الْعَدْلُ أَرْسَلَهُ عَلَى حِينِ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُل وَهَفْوَةٍ عَنِ الْعَمَل وَغَبَاوَةٍ

الشاهد فيه قوله: «وَشِهَابٌ سَطعَ نُورُهُ الضمير في نوره يعود

و العدل.

للنبي محمد (صلِّي الله عليه وآله)، فقد شبه الإمام على (عليه السلام) النبي بالشهاب الساطع ووجمه الشبه الاستضاءة، فكما أنّ الشهاب يستضاء بضوئه في الظلاات فكذلك يستضاء به (صلِّي الله عليه وآله) و يهتدي بنور علمه وهدايته في الظلمات مثل: الجهل والضلال والفساد، فهو منار الخير داعياً للنبي الخاتم: «اللَّهُمَّ افْسَحْ لَهُ

> ومن ذلك أيضاً قوله: (عليه السلام) مثنياً على النبى محمد (صلّى الله عليه وآله): ﴿وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ دَعَا إِلَى طَاعَتِهِ وَقَاهَ رَ أَعْدَاءَهُ جِهَاداً عَنْ دِينِهِ لَا يَثْنِيهِ عَنْ ذَلِكَ اجْتِهَاعٌ وَخُطْبَةٍ فَصْل (٢٥). عَلَى تَكْذِيبِهِ وَالْتِهَاسُ لِإِطْفَاءِ نُورِهِ (٢٣).

الشاهد فيه قوله: ﴿ وَالْتِمَاسُ لِإِطْفَاءِ نُورِهِ الله عليه وآله عليه وآله) في الخاتم، قال الله عليه وآله عليه وآله البحراني في شرحه: (والتماسهم لإطفاء فيستطيل حتى يملاً الآفاق فذلك هو نوره، ولفظ النور مستعار لما جاء به من الكالت الهادية إلى سبيل الله")(٢١)، فقد كان (صلّى الله عليه وآله) ثابتاً في سبيل تبليغ الرسالة وإيصالها إلى الناس يجعل له النور الكاشف الذي يطفى

من أجل إعزاز الدين ورفع رايته، لا يحركه شيء، ولا يزيله عن دعوته تجمّع قوى الضلال ضده، لذا نجح النبي (صلِّي اللهُ عليه وآله) بتصميمه وتسديد الله لله أن يقضي على الشرك والوثنية ورفع راية الاسلام الحقة.

ومنه أيضاً قوله (عليه السلام) مَفْسَحاً فِي ظِلِّكَ وَاجْزِهِ مُضَاعَفَاتِ الْخَيْرِ مِنْ فَضْلِكَ اللَّهُمَّ وَأَعْلَ عَلَى بِنَاءِ الْبَانِينَ بِنَاءَهُ وَأَكْرِمْ لَدَيْكَ مَنْزِلَتَهُ وَأَتْحِمْ لَهُ نُورَهُ وَاجْزِهِ مِن ابْتِعَاثِكَ لَهُ مَقْبُولَ الشُّهَادَةِ مَرْضِيَّ المُقَالَةِ ذَا مَنْطِقِ عَدْلٍ

الشاهد فيه قوله: ((وَأَتَّهِمْ لَهُ نُورَهُ) يقول المعتزلي في شرحه: (إنَّ الله تعالى إتمام نوره)(٢٦)، ويمكن أن يراد بنوره في الدارين، إمّا في الدنيا يظهر دينه على الأديان كلها، وإمّا في الآخرة فأن

<u> علوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام على عليه السلاء</u>

سائر الأنوار وهو النور الذي يسعى بين أيدي الامة حتّى ينزلوا منازلهم في الحتّة.

الإسلام ومنهجه إذ عبر عنه: بالوصف مِنْ رَبِّهِ الزمر/ ٢٢. الصريح، قال: «الْحُمْدُ للهُ اللهِ اللهِ مَرَعَ أَرْكَانَهُ عَلَى مَنْ غَالَبَهُ فَجَعَلَهُ أَمْناً لِمَنْ تَكَلَّمَ بِهِ وَشَاهِداً لِمَنْ خَاصَمَ عَنْهُ وَنُوراً تَدَبَّرَ وَآيَةً لَمِنْ تَوَسَّمَ وَتَبْصِرَةً لَمِنْ عَزَمَ وَعِبْرَةً لِمِن اتَّعَظَ وَنَجَاةً لِمَنْ صَدَّقَ وَثِقَةً لَِنْ تَوَكَّلَ وَرَاحَةً لِمَنْ فَوَّضَ وَجُنَّةً لِمَنْ

> الشاهد فيه قوله: «نُـوراً لِـَنِ اسْتَضَاءَ بِهِ» شبّه دين الاسلام بالنور للاهتداء به إلى طرق النجاة، ورشّحه بذكر الاستضاءة (٢٨)، إذ به يهتدى إليها، ويسلك كما يهتدى بالنور؛ لأنّه يهدى للتي هي أقوم، فمن أراد الحقيقة

فالإسلام يضيء له الدرب، ويكشف له الظلمات، ويرفع عنه المبهمات، ويضعه أمام الهدى والتقي، والخير ٤) دين الإسلام، أورده (عليه والصلاح، كما قال سبحانه: ﴿أَفَمَنْ السلام) في خطبة له يبين فيها فضل شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلام فَهُو عَلَى نُورِ

٥) ضياء الشمس، وجماء ذلك في الْإِسْلَامَ فَسَهَّلَ شَرَائِعَهُ لِمَنْ وَرَدَهُ وَأَعَزَّ مواضع متعددة وبصيغ مختلفة، منها: أ- الوصف الصريح، في معرض عَلِقَهُ وَسِلْماً لِكَنْ دَخَلَهُ وَبُرْهَاناً لِكَن حديثه عن الخالق جلّ وعلا، قال (عليه السلام): «الْحَمْدُ اللهُ خَالِقِ الْعِبَادِ لَمِن اسْتَضَاءَ بِهِ وَفَهُم لَمِنْ عَقَلَ وَلُبًّا لَمِنْ وَسَاطِح الْمِهَادِ وَمُسِيلَ الْوِهَادِ وَمُحْصِب النِّجَادِ لَيْسَ لِأُوَّلِيَّتِهِ ابْتِدَاءٌ وَلَا أَزَلِيَّتِهِ انْقِضَاءٌ ... لَا يَخْفَى عَلَيْهِ مِنْ عِبَادِهِ شُخُوصُ خَظَةٍ وَلَا كُرُورُ لَفْظَةٍ وَلَا ازْدِلَافُ رَبْوَةٍ وَلَا انْبسَاطُ خُطْوَةٍ في لَيْل دَاجِ وَلَا غَسَقٍ سَاجٍ يَتَفَيَّأُ عَلَيْهِ الْقَمَرُ الْمُنِّيرُ وَتَعْقُبُهُ الشَّهُمْ ذَاتُ النُّورِ في الْأُفُولِ وَالْكُرُورِ وَتَقَلُّب الْأَزْمِنَةِ »(٢٩). الشاهد فيه قوله: ﴿ وَتَعْقُبُهُ الشَّمْسُ ذَاتُ النُّورِ»، أي الشمس ذات الضياء

تعقب نور القمر عند أفوله فها أي-

بِهِ فِي الْتِهَاسِ أَرْزَاقِهَا فَلَا يَرُدُّ أَبْصَارَهَا إِسْدَافُ ظُلْمَتِهِ وَلَا تَمْتَنِعُ مِنَ الْمُضِيِّ فِيهِ لِغَسَق دُجُنَّتِهِ فَإِذَا أَلْقَتِ الشَّمْسُ قِنَاعَهَا وَبَدَتْ أَوْضَاحُ نَهَارِهَا وَدَخَلَ مِنْ إِشْرَاقِ نُورِهَا عَلَى الضِّبَابِ فِي وِجَارِهَا أَطْبَقَتِ الْأَجْفَانَ عَلَى مَآقِيهَا (٣١).

الشاهد فيه قوله: (وَكَيْفَ عَشِيَتْ أَعْيُنُهَا عَنْ أَنْ تَسْتَمِدَّ مِنَ الشَّمْسِ الْمُضِيئةِ نُوراً تَهْتَدِي،، و (وَدَخَلَ مِنْ إِشْرَاقِ يستفهم (عليه السلام) متعجباً من هـذا المخلوق (الـذي جرت أموره على خلاف مقتضى القاعدة العامة التي عليها المخلوقات إنه مخلوق تجعل الشمس عيونه كليلة عاجزة تمنعه عن التحرك في طرف فوائده وما ينفعه... ففي ضوء الشمس تتعطل قواه ويمتنع عن الحركة ويلزم أماكنه المستقر فيها)(٣٢).

إنّه حيوان على خلاف المعهود من مخلوقات الله، وكائناته الحية الذي ينزوى ويختبئ من ضوء الشمس ونورها الذي يسرح به كل مخلوقات

ضوء الشمس ونور القمر- يتعاقبان ويجيء أحدهما بعد الآخر، ويقلّبان الأزمان ويجعلان اللّيل نهاراً، والنّهار ليلاً، ف(الشمس عند غروبها تكون كالشيء يعقب الليل اذ تطرده من تحت الأفق، وكذلك عند طلوعها تعقب الليل إذ تطرده من فوق الأفق)(٣٠).

ب- الوصف الصريح، وعود الضمير، جاء ذكره مرتين في خطبته يصف خلقة الخفاش، اذ قال: « وَمِنْ نُورِهَا عَلَى الضِّبَابِ فِي وِجَارِهَا»، فالإمام لَطَائِفِ صَنْعَتِهِ وَعَجَائِبِ خِلْقَتِهِ مَا أَرَانَا مِنْ غَوَامِضِ الْحِكْمَةِ فِي هَذِهِ الْخَفَافِيش الَّتِي يَقْبِضُهَا الضِّياءُ الْبَاسِطُ لِكُلِّ شيء وَيَبْسُطُهَا الظَّلَامُ الْقَابِضُ لِكُلِّ حَيٍّ وَكَيْفَ عَشِيَتْ أَعْيُنُهَا عَنْ أَنْ تَسْتَمِدَّ مِنَ الشَّمْسِ الْمُضِيئَةِ نُوراً تَهْتَدِي بِهِ فِي مَذَاهِبِهَا وَتَتَّصِلُ بِعَلَانِيةِ بُرْهَانِ الشَّـمْس إِلَى مَعَارِفِهَـا وَرَدَعَهَـا بِتَلَأْلُــقِ ضِيَائِهَا عَنِ الْمُضِيِّ فِي سُبْحَاتِ إِشْرَاقِهَا وَأَكَنَّهَا فِي مَكَامِنِهَا عَنِ الذَّهَابِ فِي بُلَج ائْتِلَاقِهَا فَهِيَ مُسْدَلَةُ الْجُفُونِ بِالنَّهَارِ عَلَى حِدَاقِهَا وَجَاعِلَةُ اللَّيْلِ سِرَاجاً تَسْتَدِلَّ

<u> علوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام على عليه السلاء</u>

السنة الأولى-العدد الثاني-٢٠١٨ هـ / ٢٠١٦م

الله، وتخرج معلنة عن حركتها وحرية تنقلها وسعيها بينها يخرجها الظلام، ويطلق سراحها الليل.

وفي قوله: "وَدَحَلَ مِنْ إِشْرَاقِ نُورِهَا لِلْكَلِمِ الطَّيِّ عَلَى الضِّبَابِ فِي وِجَارِهَا»، استمراراً خَلْقِهِ جَعَلَ لوصف حال الخفاش، والضّباب: جمع بَهَا الْحَيْرَانُ فِي ضَب، وهو حيوان معروف، يسكن يَمْنَعْ ضَوْءَ نُه في داخل الأرض والوجار: هو جحر الطُلْمِ "(٢٤). الضب، فالنّور لزم أن يشتد حتّى الشاهد يدخل في الثقوب العميقة في داخل نُورِهَا» وهذ الحالة (ترى الخفاش الله سبحانه، قد اطبق اجفانه وأغمض عينه وامتنع وظلمته لم تمن قد اطبق اجفانه وأغمض عينه وامتنع وظلمته لم تمن عن الرؤية لقد حجبت الشمس بنورها ظلمة الليل. نور عينه ومنعته من الرؤية واكتفى النور عينه ومنعته من الرؤية واكتفى الفي المور ويعيش عليه) "".

7) ضياء النجم، ورد ذلك مرة الحُيْرَانُ فِي مُخْتَلِفِهِ واحدة في حديثه (عليه السلام) عن ضَوْءَ نُورِهَا ادْهِرْ خلق السهاوات، بقوله: «فَمِنْ شَوَاهِدِ وَلَا اسْتَطَاعَتْ جَعَلْقِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ مُوَطَّدَاتٍ بِلَا أَنْ تَرُدَّ مَا شَاعَ عَمْدٍ قَائِمَاتٍ بِلَا سَنَدٍ دَعَاهُنَّ فَأَجَبْنَ نُورِ الْقَمَرِ »(٣٥). طَائِعَاتٍ مُدْعِنَاتٍ غَرْ مُتَلَكِّئَاتٍ وَلَا الشاهد في

مُبْطِئَاتٍ وَلَوْ لَا إِقْرَارُهُنَّ لَهُ بِالرُّبُوبِيَّةِ وَإِذْعَانُهُنَّ بِالطَّوَاعِيَةِ لَمَا جَعَلَهُنَّ مَوْضِعاً لِعَرْشِهِ وَلَا مَسْكَناً لِلَائِكَتِهِ وَلَا مَصْعَداً لِعَرْشِهِ وَلَا مَسْكَناً لِلَائِكَتِهِ وَلَا مَصْعَداً لِلْكَلِمِ الطَّيِّبِ وَالْعَمَلِ الصَّالِحِ مِنْ لِلْكَلِمِ الطَّيِّبِ وَالْعَمَلِ الصَّالِحِ مِنْ خَلْقِهِ جَعَلَ نُجُومَهَا أَعْلَاماً يَسْتَدِلُّ خَلْقِهِ جَعَلَ نُجُومَهَا أَعْلاماً يَسْتَدِلُّ بِهَا الْحَيْرَانُ فِي خُتَلِفِ فِجَاجِ الْأَقْطَارِ لَمْ يَمْنَعْ ضَوْءَ نُورِهَا ادْهِا ادْهِامُ شُجُفِ اللَّيْلِ يَمْنَعْ ضَوْءَ نُورِهَا ادْهِا ادْهِا مُ شُجُفِ اللَّيْلِ اللَّهُ الْحَلَى الْعُلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعَلَامِ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُومِ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللللْعُلُمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمِ اللَّهُ اللللْعُلُمُ اللْعُلْمِ اللْعُلْمُ اللْعُلْمِ اللللْعُلِمِ الللللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعِلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ

الشاهد فيه قوله: «لَمْ يَمْنِعْ ضَوْءَ نُورِهَا» وهذه العبارة من دلائل قدرت الله سبحانه، وحكمته، فالليل وسواده وظلمته لم تمنع النجوم من الإضاءة في ظلمة الليل.

٧) نور القمر، ورد ذلك مرة واحدة أيضاً في المورد نفسه في الحديث أعلاه، قوله: «جَعَلَ نُجُومَهَا أَعْلَاماً يَسْتَدِلُّ بِهَا الْحُيْرَانُ فِي مُخْتَلِفِ فِجَاجِ الْأَقْطَارِ لَمْ يَمْنَعْ ضَوْءَ نُورِهَا ادْهِيْ مَا مُسجُفِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ وَلَا اسْتَطَاعَتْ جَلَابِيبُ سَوَادِ الْحُنَادِسِ وَلَا اسْتَطَاعَتْ جَلَابِيبُ سَوَادِ الْحُنَادِسِ أَنْ تَرُدَّ مَا شَاعَ فِي السَّهَاوَاتِ مِنْ تَلَا لُو فَي السَّهَاوَاتِ مِنْ تَلَا لُو فَي السَّهَا فَي السَّهُ فَي السَّهَا فَي السَّهَا فَي السَّهُ فِي السَّهَا فَي السَّهُ فِي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فِي السَّهُ فِي السَّهُ فِي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فِي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فِي السَّهُ فِي السَّهُ فِي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فِي السَّهُ فِي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَيْ السَّهُ فَي السَّهُ فَي السَّهُ فَيْ السَّهُ فَي السَّهُ فِي السَّهُ فَي السَّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَامُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ ال

الشاهد فيه قوله: «تَلَأَلُو نُـورِ

بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام على عليه السلاء

الْقَمَرِ » بإضافة النور الى القمر، فكما من الضدّين ذا حكمة في نظام العالم كذلك هذه الظلمة لم تمنع القمر ايجاد التوازن في كل منها وازالة السوء بالذكر وإن كان داخلاً تحت السابق ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ الله عَلَيْكُمْ اللَّيْلَ من الكواكب؛ لشرف لما يظهر منه سَرْمَداً إِلَى يَوْم الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ الله من النور، وما يستدل به على الأيام يَأْتِيكُمْ بضِيَاءٍ أَفَلا تَسْمَعُونَ قُلْ أَرَأَيْتُمْ والشهور)(٣٦).

> والمعرفة، قال (عليه السلام): «مَا وَحَّدَهُ مَنْ كَيَّفَهُ وَلَا حَقِيقَتَهُ أَصَابَ مَنْ مَثَّكَهُ وَلَا إِيَّاهُ عَنَى مَنْ شَبَّهَهُ ... سَبَق الْأَوْقَاتَ كَوْنُهُ وَالْعَدَمَ وُجُودُهُ وَالإِبْتِدَاءَ أَزَلُهُ بِتَشْعِيرِهِ المُشَاعِرَ عُرِفَ أَنْ لَا مَشْعَرَ لَهُ وَبِمُضَادَّتِهِ بَيْنَ الْأُمُورِ عُرِفَ أَنْ لَا ضِدَّ لَـهُ وَبِمُقَارَنَتِهِ بَـيْنَ الْأَشْـيَاءِ عُـرفَ أَنْ لَا قَرِينَ لَهُ ضَادَّ النُّورَ بِالظُّلْمَةِ وَالْوُضُوحَ بِالْبُهْمَةِ وَالْجُمُودَ بِالْبَلَلِ وَ الْخَرُورَ بالصَّرَدِ»(٣٧).

الشاهد فيه قوله: «ضَادَّ النُّورَ

أنَّ الظلمة لم تمنع النجوم من الإضاءة وصلاح بني آدم، وينطوي هذا على من تلألؤ نوره (وإنها خصّ القمر لكل شيء بآخر (٣٨)، كما قال سبحانه: إِنْ جَعَلَ الله عَلَيْكُمْ النَّهَارَ سَرْمَداً إِلَى النهار، جاء ذكره في خطبته يَوْم الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ الله يَأْتِيكُمْ في التوحيد التي تجمع أصول العلم بلَيْلُ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ القصص / ٧١-٧٢، بل تفضل سبحانه ورحم ﴿ وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمْ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ القصص ٧٣ .

٩) احجار الكعبة المقدسة، ورد ذلك في خطبته يصف البيت الحرام وأنّ الله لو أراد أن يبنى بيته فيجعل أساسه من أغلى الأحجار وأفضلها لفعل، بقوله: ﴿ وَلَوْ أَرَادَ سُبْحَانَهُ أَنْ يَضَعَ بَيْتَهُ الْحَرَامَ وَمَشَاعِرَهُ الْعِظَامَ بَيْنَ جَنَّاتٍ وَأَنْهَارِ وَسَهْلِ وَقَرَارِ جَمَّ الْأَشْجَارِ دَانِيَ بِالظُّلْمَةِ» أي النهار بالليل جعل كُلاً الثِّهَارِ مُلْتَفَّ الْبُنِّي مُتَّصِلَ الْقُرَى بَيْنَ بُرَّةٍ

سَمْرَاءَ وَرَوْضَةِ خَضْرَاءَ وَأَرْيَافِ مُحْدِقَةِ وَعِرَاصِ مُغْدِقَةٍ وَرِيَاض نَاضِرَةٍ وَطُرُقٍ عَامِرَةٍ لَكَانَ قَدْ صَغُرَ قَدْرُ الْجَزَاءِ عَلَى حَسَب ضَعْفِ الْبَلاءِ وَلَوْ كَانَ الْإِسَاسُ المُحْمُولُ عَلَيْهَا وَالْأَحْجَارُ المُرْفُوعُ بَهَا بَيْنَ زُمُرُّدَةٍ خَضْرَاءَ وَيَاقُونَةٍ خَمْرَاءَ وَنُورِ وَضِيَاءٍ لَخَفَّفَ ذَلِكَ مُصَارَعَةَ الشَّكِّ فِي الصُّدُورِ وَلَوَضَعَ مُجَاهَدَةَ إِبْلِيسَ عَن الْقُلُوبِ وَلَنَفَى مُعْتَلَجَ الرَّيْبِ مِنَ

الشاهد فيه قوله: ﴿وَنُـورٍ وَضِيَاءٍ» أي يجعله منيراً مضيئاً لو أراد ذلك لفعل، ولو فعل ذلك لخفّف عن الناس الشك في الأنبياء وفي البيت نفسه، فإنّ الإنسان إذا وجد بيت الله قد بنى بالزمرد والياقوت وغيره لأسرع الله.

٩)ضياء خلق آدم (عليه السلام)، أورده بقوله: ﴿ وَلَـوْ أَرَادَ الله أَنْ يَخْلُـقَ آدَمَ مِنْ نُورِ يَخْطَفُ الْأَبْصَارَ ضِيَاؤُهُ وَيَبْهَرُ الْعُقُ ولَ رُوَاؤُهُ وَطِيبِ يَأْخُذُ الْأَنْفَاسَ

عَرْفُهُ لَفَعَلَ وَلَوْ فَعَلَ لَظَلَّتْ لَهُ الْأَعْنَاقُ خَاضِعَـةً »(٤٠).

الشاهد فيه قوله: «مِنْ نُور يَخْطَفُ الْأَبْصَارَ ضِيَاؤُهُ» بمعنى لو أراد أن الله أن يجعل آدم من أطيب عنصر وأحسن شكل وأطيب ريح لفعل وهو القادر المطلق، ولو فعل لأذعنت الكائنات له؛ لأنّ النفوس إذا رغبت أمراً وأحبته سهل عليها ذلك، فتقبلت ما يصدر منه ولأجله، وتكون الطاعة ملائمة للنفس لا تجد ثقلاً في القيام بها(١٤).

١٠) أسرار الوحي والرسالة، وعبر عن ذلك الإمام قائلاً: ﴿ وَلَقَدْ كَانَ يُجَاوِرُ فِي كُلِّ سَنَةٍ بحِرَاءَ فَأَرَاهُ وَلَا يَرَاهُ غَيْرِي وَلَمْ يَجْمَعْ بَيْتٌ وَاحِدٌ يَوْمَئِدٍ فِي الْإِسْلَامِ غَيْرَ رَسُولِ الله ((صلَّى لتصديق ذلك وقال أن ذلك يناسب الله على ه وآله) ) وَخَدِيجَةَ وَأَنَا ثَالِثُهُمَا أَرَى نُورَ الْوَحْيِ وَالرِّسَالَةِ وَأَشُمُّ رِيحَ النُّبُوَّةِ وَلَقَدْ سَمِعْتُ رَنَّةَ الشَّيْطَانِ حِينَ نَزَلَ الْوَحْيُ عَلَيْهِ ( (صلِّي الله عليه وآله)) فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله مَا هَذِهِ الرَّنَّةُ فَقَالَ: هَذَا الشَّيْطَانُ قَدْ أَيِسَ مِنْ

علوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلاء

أَرَى إِلَّا أَنَّكَ لَسْتَ بِنَبِيٍّ وَلَكِنَّكَ لَوَزِيرٌ بِأَيَّام اللهَّ (١٤١).

وَإِنَّكَ لَعَلَى خَيْرِ»(٤٢).

وَالرِّسَالَةِ» يقول الخوئي في منهاجه: ((استعار لفظ النور لما يشاهده بعين بصيرته من أسرار الوحيي والرّسالة، وعلوم التنزيل ودقائق التّأويل، واشراقها على لـوح نفسـه القدسـيّة، والأسرار هادية في سبيل الله إليه من ظلےات الجھل کے پہدی النور من الطّرق المحسوسة، ورشح تلك الاستعارة بذكر الرؤية؛ لأنَّ النور حظَّ السم ))(۲٤).

١١) نور الحقيقة، إذ قال فيها: «جَعَلَ الذِّكْرَ جِلاءً لِلْقُلُوبِ تَسْمَعُ بِهِ بَعْدَ الْوَقْرَةِ وَتُبْصِرُ بِهِ بَعْدَ الْعَشْوَةِ وَتَنْقَادُ بِهِ بَعْدَ الْمُعَانَدَةِ وَمَا بَرِحَ لللهِ عَزَّتْ آلَاؤُهُ فِي الْبُرْهَةِ بَعْدَ الْبُرْهَةِ وَفِي أَزْمَانِ الْفَتَرَاتِ عِبَادٌ نَاجَاهُمْ فِي فِكْرهِمْ وَكَلَّمَهُمْ فِي ذَاتِ عُقُولِهِمْ فَاسْتَصْبَحُوا بِنُورِ يَقَظَةٍ

عِبَادَتِهِ إِنَّكَ تَسْمَعُ مَا أَسْمَعُ وَتَرَى مَا فِي الْأَبْصَارِ وَالْأَسْرَاعِ وَالْأَفْئِدَةِ يُذَكِّرُونَ

الشاهد فيه قوله: «فَاسْتَصْبَحُوا الشاهد فيه قوله: «أَرَى نُورَ الْوَحْي بِنُورِ يَقَظَةٍ» أي أضاء ابصارهم سبحانه برؤية الحقائق واسماعهم بالاستماع الي الحق، وافئدتهم بفهم الحقيقة، فانفتحت آفاق العلم والمعرفة والتفكر في خلق الساوات والأرض حتى استيقظت أبصارهم فرأوا الأمورعلى حقيقتها ووجه الاستعارة كون هذه العلوم وكشفوا جوهرها وأدركوا عمقها (٥٠٠). ١٢) علم الإمام، صرّح الإمام

الأنصاري وكان عامله على البصرة وقد بلغه أنه دعى إلى وليمة قوم من أهلها، فمضى إليها قوله (عليه السلام): «أَمَّا بَعْدُ يَا ابْنَ حُنَيْفٍ فَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّ رَجُلًا مِنْ فِتْيَةِ أَهْلِ الْبَصْرَةِ دَعَاكَ إِلَى مَأْذُبَةٍ... فَمَا اشْتَبَهَ عَلَيْكَ عِلْمُهُ فَالْفِظْهُ وَمَا أَيْقَنْتَ بِطِيبِ وُجُوهِهِ فَنَلْ مِنْهُ أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَأْمُوم إِمَاماً يَقْتَدِي بِهِ وَيستضيء بِنُورِ عِلْمِهِ أَلَا وَإِنَّ إِمَامَكُمْ

قَدِ اكْتَفَى مِنْ دُنْيَاهُ بِطِمْرَيْهِ وَمِنْ طُعْمِهِ

بذلك في كتاب له إلى عثمان بن حنيف

بِقُرْصَيْهِ (٤٦).

الشاهد فيه قوله: «وَيستضيء بِنُورِ عِلْمِهِ الضمير في علمه يعود الإمام (عليه السلام)، وبإضافة النور الى العلم يتضح الله وَالنَّاس »(٤١٠). المقصد وهو أنّ النور يعنى ذات الامام، وهو تنبيه منه (عليه السلام) بوجوب اتباعه، يقول الشارح البحراني: (إنّ له إماماً يجب أن يقتدي به، وهو تمثيل في قوّة قياس كامل حذفت صغراه، فأصل التمثيل مطلق الإمام والمأموم، وعلَّته كونها إماماً ومأموماً، وفرعه هـ و (عليـ ه السّـ لام) وعاملـ ه، وحكمـ ه وجوب الاقتداء، وتقدير القياس: أنَّك مأموم لإمام، وكلّ مأموم لإمام فيجب عليه أن يقتدي بإمامه، ينتج أنَّه يجب عليك أن تقتدي بإمامك وتستضيء بنور علمه)(٧٤).

17) الصدق، جاء ذكره في من الكذب وهو رذيلة عظيمة لا جرم قوله (عليه السلام) من كتاب له كتبه كان ممّا يذهب نور ذلك الحقّ ويطفيه للأشتر النخعي لما ولاه على مصر فلا يكون له وقع في نفوس الخلق) (٤٩). وأعمالها: "إِيَّاكَ وَالمَنَّ عَلَى رَعِيَّتِكَ ٤١) العلم، قال ذلك (عليه بإِحْسَانِكَ أَوِ التَّزَيُّدَ فِيهَا كَانَ مِنْ فِعْلِكَ السلام) لكُمَيْل بن زياد النخعي

أَوْ أَنْ تَعِدَهُمْ فَتُشِعَ مَوْعِدَكَ بِخُلْفِكَ فَإِنَّ الْمَنَ تَعِدَهُمْ فَتُشِعَ مَوْعِدَكَ بِخُلْفِكَ فَإِنَّ الْمَنَ يُنْطِلُ الْإِحْسَانَ وَالتَّزَيُّدَ يَذْهَبُ بِنُورِ الْحُقِّ وَالْخُلْفَ يُوجِبُ اللَّقْتَ عِنْدَ الله وَالنَّاسِ»(٨٤).

الشاهد فيه قوله: ﴿ وَالتَّزَيُّ لَا يَذْهَبُ بنُورِ الْحَقِّ» التزيّد هو أن ينسب الحاكم أو الشخص إلى نفسه من الإحسان إليهم أزيد ممّا فعل وهو قبيح؛ لأنّه يتضمن الكذب والكذب حرام مقوت، فيذهب بنور الصدق؛ فهذا الإنسان سينكشف كذبه ويتضح حاله وتنزل منزلته عمم اهى عليه وبذلك قد يقضى حتى على الجزء الذي عمله، إذن (أراد بالحقّ هنا الإحسان إليهم، أو الصدق في ذكره في موضع يحتاج إليه فإن على ذلك نوراً عقليّاً ترتاح له النفوس وتلتذُّ به، ولَّما كان التزيِّد نوعاً من الكذب وهو رذيلة عظيمة لا جرم كان ممّا يذهب نور ذلك الحقّ ويطفيه فلا يكون له وقع في نفوس الخلق)(١٤٩). ١٤) العلم، قال ذلك (عليه

السنة الأولى-العدد الثا

۲۳۰

يوصيه: (يَا كُمَيْلَ بْنَ زِيَادٍ: إِنَّ هَـذِهِ الْقُلُوبَ أَوْعِيةٌ فَخَيْرُهَا أَوْعَاهَا فَاحْفَظْ عَنِي الْقُلُوبَ أَوْعِيةٌ فَخَيْرُهَا أَوْعَاهَا فَاحْفَظْ عَنِي مَا أَقُولُ لَكَ النَّاسُ ثَلاثَةٌ: فَعَالِمٌ رَبَّانِيٌّ وَمُتَعَلِّمٌ عَلَى سَبِيلِ نَجَاةٍ وَهَمَجُ رَبَّانِيٌّ وَمُتَعَلِّمٌ عَلَى سَبِيلِ نَجَاةٍ وَهَمَجُ رَبَّانِيٌّ وَمُتَعَلِّمٌ عَلَى سَبِيلِ نَجَاةٍ وَهَمَجُ رَعَاعٌ أَتْبَاعُ كُلِّ نَاعِقٍ يَهِيلُونَ مَعَ كُلِّ رَعَاعٌ أَتْبَاعُ كُلِّ نَاعِقٍ يَهِيلُونَ مَعَ كُلِّ رَعِعٍ لَمْ يَلْجَئُوا رِيحٍ لَمْ يَسْتَضِيتُوا بِنُورِ الْعِلْمِ وَلَمْ يَلْجَئُوا إِلَى رُحْن وَثِيقِ» (٥٠٠).

الشاهد فيه قوله: "لَمْ يَسْتَضِيتُوا بِنُورِ الْعِلْمِ» أي هم في ظلمة الجهل؛ لأنّ الجهل والضّلال النّاشئ منه من أعظم الأمراض واهلكها ولا دواء له الاّ الاستضاءة بنور العلم والهداية، فهم (لم يتعلموا ويكتشفوا رموز الحياة... لم يملكوا الرؤية الواضحة... لم تنكشف إليهم الأمور كما تنكشف لأهل العلم... إنهم يعيشون في ظلام الجهل وعدم العلم)(10).

ومن ذلك أيضاً قوله (عليه السلام) يوصي بتقوى الله: "وَاعْلَمُوا أَنَّهُ مَنْ يَتَّقِ الله يَجْعَلْ لَهُ خُرُجاً مِنَ الْفِتَنِ وَنُوراً مِنَ الظُّلَمِ وَيُعَلِّلُهُ فَيْحَلْ لَهُ خُرُجاً مِنَ الْفِتَنِ وَنُوراً مِنَ الظُّلَمِ وَيُخَلِّدُهُ فِيهَا اشْتَهَتْ نَفْسُهُ وَيُنْزِلُهُ مَنْزِلَ وَيُخَلِّدُهُ فِيهَا اشْتَهَتْ نَفْسُهُ وَيُنْزِلُهُ مَنْزِلَ الْكَرَامَةِ عِنْدَهُ فِي دَارِ اصْطنَعَهَا لِنَفْسِهِ (٢٥٠). الشاهد فيه قوله: "نُوراً مِنَ الشاهد فيه قوله: "نُوراً مِنَ

الظّلَمِ» أي من ظلم الجهل والهوى بأنوار العلوم الحاصلة عن الاستعداد بالتقوى، وعندئذ ينتفع المتقي بنور علمه وعقله وإيانه (٢٥٠).

10) الجنة، ومثال دلالة النور على ذلك قوله (عليه السلام) يوصي بالتقوى ويصف دار المتقي: «يُنْزِلْهُ مَنْزِلَ الْكَرَامَةِ عِنْدَهُ فِي دَارِ اصْطَنَعَهَا لِنَفْسِهِ ظِلُّهَا عَرْشُهُ وَنُورُهَا بَهْجَتُهُ وَزُوَّارُهَا مَلَائِكَتُهُ وَرُفْقَاؤُهَا رُسُلُهُ» (١٥).

الشاهد فيه قوله: "وَنُورُهَا بَهْجَتُهُ" أَي نور الجنّة الّذي تعشى فيه أبصار البصائر لما كان إشراق نورها عظيماً جداً نسبه إلى بهجة الباري ، فالله منوّر الجنة جماله سبحانه بعظمته الّتي تضمحلّ الأنوار دونها، فبهجته تعالى تعود إلى بهائه وكماله المشرق في أقطار العالمين على أسرار النفوس (٥٠).

# المطلب الثاني/ دلالة لفظ (النور) على وجهين

في هذا المطلب سنعالج ما ذكره شرّاح نهج البلاغة، وما يمكن للسياق أن

يفصل فيه من دلالة على معنى النور في كلام الإمام عليّ في نهج البلاغة، من ذلك

١) الكتاب، أو علم النبوة، ذُكِرا في قوله (عليه السلام) يصف بعثة النبي الخاتم محمد (صلّى الله عليه وآله)، قائلاً: ﴿وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ أَرْسَلَهُ بِالدِّينِ المُشْهُورِ وَالْعَلَمِ المُأْثُورِ وَالْكِتَابِ المُسْطُورِ وَالنُّورِ السَّاطِع وَالضِّيَاءِ اللَّامِعِ وَالْأَمْرِ الصَّادِعِ إِزَاحَةً لِلشُّبُهَاتِ وَاحْتِجَاجِاً بِالْبَيِّنَاتِ وَتَحْذِيراً بالْآياتِ وَتَخُويفاً بِالْمُثَلَاتِ (٢٥٥).

الشاهد فيه قوله: «وَالنُّورِ السَّاطِع» يرى الخوئي في شرحه أنّ العبارة تحتمل معنيين بقوله: (يحتمل أن يكون المراد بها: الكتاب، فيكون العطف للتوكيد قال تعالى : ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِنْ الله نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ يَهْدِي بِهِ الله مَنْ اتَّبَعَ الظُّلُحَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾المائدة/ ١٥–١٦. فهو نور عقلي ينكشف به أحوال

الأشياء وضياء متدى به في ظلات برّ الأجسام وبحر النّفوس، ويظهر به للسّالكين إلى الدّار الاخرى طريق الجنّة والنّور، ويحتمل أن يكون المراد:

علم النبوة، فانه نور مقتبس من الوحى الإلهى يتنوّر به في ظلمات الجهالة، وضياء يستضاء به في مفاوز الضّلالة)(٥٧).

ويرى الباحث أن المعنى الأقرب لكلمة النور هو دلالته على الكتاب العزيز؛ لأنّ ارسال النبي (صلّى الله عليه وآله) كان مصاحباً للدين والعلم والكتاب والنور والضياء والأمر، فيضعف أن يراد به علم النبوة والأقرب الى دلالته هو الكتاب، فالنور الساطع، والضياء اللامع من صفات القرآن؛ لأنَّه أخرج الناس من الظلمات الى النور، هذا أولاً. وثانياً: معنى النور رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلام وَيُخْرِجُهُمْ مِنْ والكتاب مقتبس من القرآن الكريم، والقرآن الكريم عبر في مواضع كثيرة عن هذه الألفاظ وأراد بها القرآن، يقول المبدأ والمعاد ويتراءى منه حقائق السيدالنقوي في شرح منهاج السعادة:

سَبْعَ سَمِاواتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ الطلاق/ ٥، فقوله: والكتاب المسطور الى آخره إشارة الى أنّ القرآن كتاب ونور وضياء وأمر)(٥٥).

٢)الكواكب، أو العلم والشرائع، جاء ذكره في قوله (عليه السلام): «الْحَمْدُ الله الْكَائِن قَبْلَ أَنْ يَكُونَ كُرْسِيٌّ أَوْ عَـرْشُ أَوْ سَـاءٌ أَوْ أَرْضٌ أَوْ جَـانٌّ أَوْ إنْسُ لَا يُدْرَكُ بِوَهْم وَلَا يُقَدَّرُ بِفَهْم وَلَا يَشْغَلُهُ سَائِلٌ وَلَا يَنْقُصُهُ نَائِلٌ وَلَا يَنْقُصُهُ نَائِلٌ وَلَا يَنْظُرُ بِعَيْنِ وَلَا يُحَدُّ بِأَيْنِ وَلَا يُوصَفُ بِالْأَزْوَاجِ وَلَا يُخْلَقُ بِعِلَاجِ وَلَا يُدْرَكُ بِالْحَوَاسِّ وَلَا يُقَاسُ بِالنَّاسِ ... فَلَا إِلَهَ إِلَّا هُـوَ أَضَاءَ بِنُـورِهِ كُلَّ ظَلَام وَأَظْلَمَ بظُلْمَتِهِ كُلَّ نُـور (٩٥).

الشاهد فيه قوله: «أَضَاءَ بِنُورِهِ كُلُّ ظَلَام وَأَظْلَمَ بِظُلْمَتِهِ كُلَّ نُورٍ»، فالنور في هذه النصّ يحتمل دلالتين إمّا محسوسة، وإمّا معقولة، فالنور والظلام كما يقول

(قوله (عليه السلام): والكتاب المسطور، والنُّور الساطع والضياء يَتَنَزَّلُ الأَمْـرُ بَيْنَهُـنَّ ۗ الطلاق/١٢، اللامع والامر الصّادع: والمقصود منها وقوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ أَمْرُ الله أَنْزَلَهُ القرآن، فإنَّه تارة يعبّر عنه بالكتاب إلَيْكُمْ وَمَنْ يَتَّقِ الله يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ ﴾ المسطور كما قال الله تعالى: ﴿وَالطُّور وَكِتَابِ مَسْطُورِ ﴾ الطور/٢، وتارة يعبّر عنه بالنّور كها قيال اللهّ تعيالي: ﴿ قَدْ جاءَكُمْ مِنَ اللهَ ّنُورٌ وَكِتابٌ مُبِينٌ ﴾ المائدة/ ١٥، وقولُه تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْراةَ فِيها هُدى وَنُورٌ المائدة / ٤٤، ﴿ وَقَفَّيْنا عَلَى آثارِهِمْ بعِيسَى ابْن مَرْيَمَ ﴾ الآية (المائدة/٤٦)، وقوله تعالى: ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنا﴾ الآية التغابن/ ٨، وقوله تعالى: ﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْ حَيْنًا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنًا ما كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتابُ وَلا الإيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُـوراً الشوري/ ٥٢، وغيرها من الآيات.

> وتارة يعبر عنه بالضيّاء قال الله تعالى: ﴿ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ الله يَأْتِيكُمْ بِضِيَاءٍ أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴾ القصص / ٧١، وتارة بالأمر قال الله تعالى: ﴿الله الَّـذِي خَلَقَ

الخوئي: (يحتملان المحسوس وغيره، فإنّ أريد به الظلام المحسوس، فالمراد إضاءته بأنوار الكواكب والنيرين ، وإن أريد به الظلام المعقول أعنى ظلمة الجهل فالمراد إضاءته بأنوار العلم والشرائع)(٢٠).

# المطلب الثالث/ دلالة لفظ (النور) على ثلاثة أوجه

ومن أمثلة ذلك:

١) نور الله، أو القرآن الكريم، أو النبي ، أورده في خطبة له يصف القرآن الكريم، قال السيد الشيرازي فيها فضل القرآن الكريم بقوله (عليه في شرحه: (أتَّمَّ نُورَهُ) أي نور القرآن السلام): «فَالْقُرْآنُ آمِرٌ زَاجِرٌ وَصَامِتٌ فيكفى لإضاءة الطريق، بدون أن يبقى ا نَاطِقٌ حُجَّةُ الله عَلَى خَلْقِهِ أَخَذَ عَلَيْهِ بعض الطريق مظلمًا، (واكمل به) أي مِيثَاقَهُمْ وَارْتَهَ نَ عَلَيْهِمْ أَنْفُسَهُمْ أَتَـمَّ نُورَهُ وَأَكْمَلَ بِهِ دِينَهُ وَقَبَضَ نَبيَّهُ ( (صلّى الله علىه وآله)) وَقَدْ فَرَغَ إِلَى الْخَلْقِ مِنْ أَحْكَام الْهُدَى بِهِ فَعَظُّمُوا مِنْهُ النبي محمد (صلّى الله عليه وآله) قال سُبْحَانَهُ مَا عَظَّمَ مِنْ نَفْسِهِ »(٦١).

> الشاهد فيه قوله: «أَتَمَّ نُورَهُ» هذه الفقرة تحتمل في تفسيرها ثلاثة أوجه، الأول كم يراه الشارح التستري

لنهج البلاغة أنّ دلالة النور على نوره سبحانه، إذ قال: (أَتَمَّ نُورَهُ) هكذا في النسخ ، وعليه فالمعنى (أتمّ الله نـور القرآن)، ولكن الظاهر أنَّ الأصل ( أتم به نوره ) أي أتم الله به نور نفسه بقرينة ما بعده قال تعالى: ﴿ يُريدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ الله بأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى الله إِلاَّ أَنْ يُتِـمَّ نُـورَهُ وَلَـوْ كَـرِهَ الْكَافِـرُونَ ﴾ التوبة/ ٣٢(٢٢).

والوجمه الآخر لدلالة النور هو بالقرآن (دینه) فإنّ دین الله الذي كان بين النّاس كمّل بالقرآن (٦٣).

والوجه الثالث هو دلالته على البحراني: ((وأتمّ به نوره: أي نور هدايته للخلق، والنور المتمّم هو نور النبوّة وهو المشار إليه بقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِؤُا نُـورَ الله بِأَفُواهِهِمْ وَيَأْبَى الله إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ التوبة/ ٣٢، بعده فلبقائه بين الأمة إلى يوم القيامة واهتدائهم به إلى معالم الدّين ومناهج

٢) علم الله، أو علم الإمامة، أو الوحي، جاء ذلك في قوله (عليه السلام) حين ذكر فضائله: "فَقُمْتُ بِالْأَمْرِ حِينَ فَشِلُوا وَتَطَلَّعْتُ حِينَ تَقَبَّعُوا وَنَطَقْتُ حِينَ تَعْتَعُوا، وَمَضَيْتُ بنُور الله حِينَ وَقَفُوا، وَكُنْتُ أَخْفَضَهُمْ صَوْتاً، وَأَعْلَاهُمْ فَوْتاً، فَطِرْتُ بعِنَانِهَا،

الشاهد فيه قوله: «وَمَضَيْتُ بنُور الله حِينَ وَقَفُوا» ذكر شراح النهج لهذه الفقرة ثلاثة أوجه في تفسيرها: الأول: للبحراني في شرحه قال: (أشار الى الذي لا يضل من اهتدي به)(١٦٨)، والثاني للخوئي بقوله: (والمراد بنور الله والرسالة)(٢٩)، والثالث لمغنية، إذ قال:

وإطفاؤه بيا كانبوا يقولونيه مين كونيه ((صلى الله عليه وآله وسلم) معلّم الشرع المبين يوماً فيوماً)(٢١). مجنون وساحر كذَّاب، وكون القرآن أساطير الأوّلين اكتتبها)(١٤).

ويرى الباحث أنَّ دلالة النور على القرآن هي الأقرب بدليل، العنوان الذي أثبته الشريف الرضى كبداية لفقرات من خطبته في ( فضل القرآن)، فضلاً عن السياق الذي ورد فيه لفظ النور إذ الالفاظ يأخذ بعضها برقاب وَاسْتَبْدَدْتُ برهَانِهَا »(١٧). بعض ، فالضمير في النوريعود للقرآن، فالإمام أخذ في وصف القرآن ليرغبهم بالعمل به، قال الشيخ مغنية: (أتمّ وأكمل عطف تفسير، وكذلك نوره ودينه، والمعنى أنَّ في القرآن الكريم فضيلة العلم أي كان سلوكي لسبيل تبيان كلّ شيء يصلح البشرية، ويحل الحق على وفق العلم، وهو نور الله مشكلاتها)(١٠٥)، لـذا قـال الخوئـي: (وأمّـا تماميّته فلكونه أكمل أسباب الهداية أمَّا في بدو الاسلام؛ فلكونه أقوى هو علم الامامة المتلقّى من منبع النَّبوة المعجزات الموجبة لخروج النّاس من ظلمة الكفر إلى نـور الاســلام، وأمَّـا (المراد بنور الله -هنا- الوحى، وبالمضي

علم الإمام به ، كما هو في واقعه وعند مِصْبَاحِهِ وَسَدَّ فَوَّارِهِ مِنْ يَنْبُوعِهِ (٧٢). الله سيحانه)(٧٠).

> هو الأقرب الى دلالة النور في كلامه، لقوله (عليه السلام): «علمني رسول الله (صلِّي الله عليه وآله) ألف باب من العلم، فانفتح من كل باب ألف باب»(۷۱)، فیکون المعنی کان سلوکی لسبيل الحقّ على وفق العلم وهو نور الله ّ الّـذي لا يضلّ من اهتدي به حين وقفوا حائرين متردّدين جاهلين بالقصد وكيفيّة سلوك الطريق، فإنّه (عليه السلام) فتح عينيه على رسالة الله وما رسمته لهذا الإنسان من منهج عقدي وحركى في حل المشكلات المدلهمة، حين يصاب الآخرون بالعجز.

الامام (عليه السّلام)، في قول الإمام: ( وَهَلُمَّ الْخَطْبَ فِي ابْنِ أَبِي سُفْيَانَ فَلَقَـدُ أَضْحَكَنِي الدُّهْرُ بَعْدَ إِبْكَائِهِ وَلَا غَرْوَ والله فَيَا لَهُ خَطْباً يَسْتَفْرِغُ الْعَجَبَ وَيُكْثِرُ الْأَوَدَ حَاوَلَ الْقَوْمُ إِطْفَاءَ نُورِ الله مِنْ الشق الأول من خطبته وقد سأله

الشاهد فيه قوله: «إِطْفَاءَ نُورِ الله»

لعلَّ المعنى الذي ذكره الخوئي أعطى الشارحون لنهج البلاغة للفظ النور ثلاثة دلالات: الأولى: بمعنى الاسلام، قال السيد الموسوى: (إطفاء نور الله من مصباحه أرادوا القضاء على الإسلام والدين بالقضاء على سدنة الشريعة وحراسها الذين عن أيديهم تؤخذ أحكام الدين إنهم أرادوا سد هذا النبع المتدفق بالقضاء على مصادره وهم أهل البيت)(٣٧)، والثانية: الولاية والخلافة، قال الخوئي: (أراد بنور الله الولاية والخلافة وبمصباحه نفسه الشّريف الحامل لذلك النّور)(١٧١)، والثالثة: نفسه (عليه السلام)، قال السيد الشيرازي: (حاول القوم إطفاء ٣) الإسلام، أو الولاية والخلافة، أو نور الله من مصباحه وهو الإمام (عليه السّلام))(٥٧).

يرى الباحث أنّ المعنى الأقرب لدلالة النور هو الاسلام ؛ لأنّ معنى الخلافة يستقيم لو جاء كلامه مع

بعض اصحابه كيف دفعكم قومكم عن هذا المقام وأنتم أحق به؟ فقال: «يا أَخَا بَنِي أَسَدٍ إِنَّكَ لَقَلِقُ الْوَضِينِ شَارَةٍ وَلَكَ بَعْدُ ذِمَامَةُ تُرْسِلُ فِي غَيْرِ سَدَدٍ وَلَكَ بَعْدُ ذِمَامَةُ الصَّهْرِ وَحَقُّ المُسْأَلَةِ وَقَدِ اسْتَعْلَمْتَ فَاعْلَمْ أَمَّا الإسْتِبْدَادُ عَلَيْنَا بِهَذَا المُقَامِ فَاعْلَمْ أَمَّا الإسْتِبْدَادُ عَلَيْنَا بِهَذَا المُقَامِ فَاعْلَمْ أَمَّا الإستِبْدَادُ عَلَيْنَا بِهَ ذَا المُقامِ وَنَحْنُ الْأَعْلَوْنَ نَسَباً وَالْأَشَدُّونَ وَنَحْنُ الْأَعْلَوْنَ نَسَباً وَالْأَشَدُّونَ فَإِلَيْهِ اللَّهُ عليه وآله) نَوْطاً فَإِنَّهَا نَفُوسُ فَإِنَّهَا نُفُوسُ الله عليه وآله) نَوْطاً قَوْمُ وَسَخَتْ عَلَيْهَا نُفُوسُ آخَرِينَ قَوْمُ وَسَخَتْ عَنْهَا نُفُوسُ الْعَودُ إِلَيْهِ الْقِيَامَةُ "(٢٧).

لكنه (عليه السلام) اضرب عن ذلك وأبدى استغرابه من معاوية؛ لأنّ أمر الخلافة واغتصابها من لدن السابقون له معلوم؛ لكنّ معاوية المدعي الاسلام النذي لم يؤمن هو وأبوه طرفه عين، وطالما كادوا للإسلام وحاولوا إطفاء نوره، بالقضاء على أهل البيت (عليهم السلام) ومنهم عليّ (عليه السلام)، فالإسلام بعقائده وشرائعه وأحكامه وأخلاقه وآدابه كلها تؤخذ عن أهل البيت، فأراد معاوية وأعوانه أن يمنعوا

بعض أصحابه كيف دفعكم قومكم هذا الخير المعطاء ويزيلوه من أصله. عن هذا المقام وأنتم أحق به؟ فقال: المطلب الرابع: دلالة لفظ (النور) على «يَا أَخَا بَنِي أَسَدٍ إِنَّكَ لَقَلِقُ الْوَضِينِ وجه أربعة أوجه

و مثال ذلك:

1) الأنبياء، أو الضياء، أو العلم، أو العلم، أو الخير، أوردت هذه الوجوه في ضوء قوله (عليه السلام) في الرسول الأعظم (صلّى الله عليه وآله) وبلاغ الإمام عنه: «أَرْسَلَهُ عَلَى حِينِ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ وَطُولِ هَجْعَةٍ مِنَ الْأُمُمِ وَاعْتِزَامٍ مِنَ الْأُمُورِ وَتَلَظُّ مِنَ الْغُرُورِ عَلَى حِينِ اصْفِرَارٍ مِنْ وَرَقِهَا الْغُرُورِ عَلَى حِينِ اصْفِرَارٍ مِنْ مَائِهَا وَإِياسٍ مِنْ ثَمَرِهَا وَاغْورَارٍ مِنْ مَائِهَا وَإِياسٍ مِنْ ثَمَرِهَا وَاغْورَارٍ مِنْ مَائِهَا اللهَ دَرَسَتْ مَنَارُ الْمُدَى وَظَهَرَتْ أَعْلَامُ اللهُ ذَي سَنْ مَنَارُ الْمُدَى وَظَهَرَتْ أَعْلَامُ اللهُ ذَي سَنْ ثَمَرِهَا وَاغْورَارٍ مِنْ مَائِهَا اللهَ دَي سَنْ ثَمَرِهَا وَاغْورَارٍ مِنْ مَائِهَا اللهَ دَي سَنْ ثَمَرِهَا وَاغْدِرَارٍ مِنْ مَائِهَا اللهَ دَي سَنْ ثَمَرِهَا وَاغْدِرَارٍ مِنْ مَائِهَا اللهَ دَي سَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ وَي مَنْ اللهُ اللهُ وَي اللهُ مَنْ مَنْ اللهُ اللهُ وَي مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ وَي مَنْ اللهُ اللهُ وَي اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ وَي اللهُ اللهُ وَي اللهُ اللهُ وَي اللهُ ال

الشاهد فيه قوله: "وَالدُّنْيَا كَاسِفَةُ النُّور" فسر شراح النهج كلمة النور في ضوء فهمهم للنص، فرأى البحراني أنّها تعني الانبياء، إذ قال: (ونور النيا كناية عن وجود الأنبياء وما ينتج عنهم يأتون به من الشرائع وما ينتج عنهم

بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي علي السلام وفيرة المراحدة وبسيرة الإمام علي علي السلام وفيرة المراحدة المراحدة المراحة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفيرة المراحدة المراحدة

من الأولياء والعلياء كناية بالمستعار، الأنبياء والشرائع من الاهتداء بها، ورشّح تلك الاستعارة بذكر الكسوف، وعبر به عن عدم ذلك النور منها ملاحظة لشبهها بالشمس)(٧٨)، ورأى المعتزلي دلالته على الضياء، إذ قال تكسف الشمس)(٧٩)، ورأى الخوئي في نهج البلاغة، نسأل الله الكهال سبب لهداية الأنام في الضّلالة والظلام ، ورشّحها بذكر الكسف الذي من ملائمات النّور وأرادبه عدم وجود هذا النّور في ذلك الزمان)(١٠٠)، ورأى مغنية على (عليه السلام) أول مرّة في مقولته معنى الخبر والهداية، بقوله: (والدنيا كاسفة النور) لا عامل فيها بخير، ولا هادی الی رشد)(۸۱).

يرى الباحث أنّ الوجه الأقرب للكلمة هو الأول؛ لأنّ السياق اللغوي في مدح النبى وأهمية بعثته للناس، بكراً في مجاله التطبيقي في نهج البلاغة،

فالدنيا قبل بعثته كانت مظلمة فلا ووجه المشابهة ما يستلزم النور ووجود هادي يأخذ بيدها إلى الهدى وينقذها من الردى، فالناس يعيشون حالة الجهل والانحراف والضلال، فلا رسل، ولا أنبياء، ويمكن في ضوء هذا المعنى أن تدخل المعاني الأخرى تحته. ما تقدّم كان فيضاً من غيض في بيان (وكاسفة النور قد ذهب ضوؤها كما موضوع غاب عن أعين الدارسين تفسيرها بالعلم، بقوله: (والدّنيا كاسفة والتوفيق، والسداد في القول والعمل، النُّور) استعار النور للعلم المقتبس من وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين الأنبياء والحجب بشباهة أنَّ كلاٌّ منها وصلَّى الله على محمد وآله الطاهرين. الخاتمة

١) كشف البحث أنّ ظهور مصطلح الوجوه جاء على لسان الإمام المشهورة لابن العباس: « لَا تُخَاصِمْهُمْ بِالْقُرْآنِ فَإِنَّ الْقُرْآنَ حَمَّالٌ ذُو وُجُوهِ تَقُولُ وَيَقُولُونَ وَلَكِنْ حَاجِجُهُمْ بِالسُّنَّةِ فَإِنَّهُمْ لَنْ يَجِدُوا عَنْهَا مَحِيصاً».

٢) يُعدد هذا البحث أو الموضوع

الباحث أن يضع نصب عينيه عند بيان دلالة لفظ من الألفاظ ، قضية السياق تسليط الضوء عليه اوهو مشروع كتاب ومناسبة مدلول الكلام لما قبله وما

إذلم يجد الباحث حسب تتبعه من أفرد كتاباً، أو بحثاً مستقلاً فيه، فحاول يعدّه مستقبلاً بإذن الله- وتحديد ملامحه بعده. وييان أهميته ومقاصده.

٤) أثبت الباحث اتساع دلالة لفظ ٣) جهد الباحث للتوصل الى مفاتيح النور عند الإمام على (عليه السلام) وإضافة وجوهاً جديدة لم يذكرها المصنفون للوجوه والنظائر وأهمها هي : الإمام (عليه السلام)، علم الإمام، الدلالي، وتوسل إلى ذلك بالسياق؛ علم النبوة، أسرار الوحي والرسالة، لأنَّ فهم النصوص وتحليل مفرداتها العلم والشرائع، الولاية والخلافة، الجنة، نور الحقيقة، الصدق، الخير، ممّا يشهد لصاحبها بتمكنه من اللغة، وبعالم اللغة، ويقود إلى نتائج دلالية والبصر بدقائق أسرارها، وقدرته على التصرّ ف في معطياتها؛ فالكلمات طوع إرادته، تجرى على لسانه منقادة للمعنى الذي يريده في يسر وسهولة، من غير الألفاظ المستخدمة في الكلام تتقيد قصد أو تكلُّف، بها ينمُّ عن ذوق دلالتها بالمعنى المناسب لسياقها، فإذا صحيح، وذهن ثاقب، وقريحة مطاوعة.

العلوم المهمة التي لاغني عنها لشارح

أبواب عالم الألفاظ في نهج البلاغة ذات الدلالات المتعددة المتشابكة متخذاً من لفظ النور في نهج البلاغة أمثلة للتطبيق بسياقاتها يعمق التجربة اللغوية للباحث، ويعمق صلته بعالم النص، تميـل إلى أن تتسـم بالدقـة والوضـوح.

فضلاً عن أنّه يصل للمعنى الصحيح حسب ما يقتضيه؛ لأنّ خرجت المفردة عن المعنى المناسب ٥) إنَّ علم الوجوه والنظائر من لسياقها في الكلام أخرجت الكلام كله عن المعنى المراد منه، فيجب على نهج البلاغة، أو الباحث الثبت فيه؛ لما في

<u> ملوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام</u>

وفقه كل نظير ووجهه، وعلى الأخص فيكون أحد السبل المعينة على تدبر إذا ورد بوجوه متعددة يعسر على الناظر نهج البلاغة وفهمه فهماً صحيحاً . إليها إدراكها من النظرة الأولى، بل لابد ٧) يعين هذا العلم الشارح، أو من النظر السديد لهذه الوجوه المتباينة؛ الباحث في ايجاد بغيته في مكان واحد للايترتب عليها من اختلاف في فهم بسرعة ووضوح من دون الحاجة المقصد الحقيقي والمعنى الواقعي الذي لجمع شتات الألفاظ التي اتفقت على يريده الإمام في كلامه.

> ٦) يشكّل هـ ذا الموضوع جانباً مـن الـشروح المتفرقـة. كلام الإمام في خطبه، أو رسائله، أو حكمه التي يرد فيها ذلك اللفظ وبعد البلاغة بنهج البلاغة. سبر كلامه يمكن الوقوف على وجوه

معرفته من إدراك وفهم لألفاظ النهج، الألفاظ في مختلف مواطن ذكرها،

لفظ معين، واختلفت معانيها في كتب

جوانب التفسير الموضوعي، بحيث ۸) يمكن أن يُعدّ علم الوجوه يتتبع الباحث اللفظ المقصود، ثم يجمع والنظائر من أهم مصادر نهج البلاغة، إذ أنَّه يصنف من قسم تفسير نهج





#### الهوامش

(١) ينظر: التصاريف، تفسير القرآن عما ٢٠٠١-٢٠١. اشتبهت اساؤه وتصرفت معانيه، يحيى بن سلام: ٣٩، والإتقان في علوم القرآن: السيوطي: ٢/ ١٤٥، والمشترك اللفظي في الحقل القرآني، عبد العال سالم مكرم: ١٧، حسان: ٣٢٨. والوجوه والنظائر في القرآن الكريم، سلوى محمد العوا: ٠٤.

> (٢) نهج البلاغة، الشريف الرضي، تحقيق صبحى الصالح:٤٦٦.

والنظائر في القرآن الكريم، د. سليمان بن صالح القرعاوي:١٨.

والنظائر في القرآن الكريم، ابن الجوزي: .12

الكتب والفنون، حاجى خليفة: ٢/ ٢٠٠١، والوجوه والنظائر في القرآن الكريم، د. (القرعاوي):١٢ – ١٣، والوجوه والنظائر في القرآن الكريم، (سلوى العوا):٤٨-٤٨.

(٦) الدخان: ٤٩.

(٧) البرهان في علوم القرآن، الزركشي:

(٨) معجم المصطلحات اللغوية والأدبية، د. بدوی طبانه : ۸۳.

(٩) اللغة العربية معناها ومبناها، د. تمام

(١٠) علم الدلالة التطبيقي في التراث العربي ،د. هادي نهر: ٢٣٦.

(۱۱) السياق وتوجيه دلالة النص، د. عيد بلبع: ١٩١.

(٣) ينظر: التصاريف:٦، والوجوه (١٢) ينظر: الوجوه والنظائر في القرآن العظيم، مقاتل بن سليان البلخيي: ١٣١-١٣٣، والوجوه والنظائر (٤) نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه في القرآن الكريم، هارون بن موسى: ٣٣٩-٣٤١، والوجوه والنظائر، أبو هـ العسكري: ٤٨٦ - ٤٨٨ ، اصلاح (٥) ينظر: كشف الظنون عن أسامي الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، الدامغاني:٤٦٨-٤٦٨، ونزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر، ابن الجوزي:٥٩٩-٢٠١، والوجوه والنظائر في القرآن الكريم (القرعاوي): ٦٢٨ - ٦٣١.

(١٣) نهج البلاغة: ١٦٤.

بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام

- (١٤) المصدر نفسه:٢٢٨.
- (١٥) المصدر نفسه: ٣١٥.
- (١٦) المصدر نفسه: ٢١٩.
- (۱۷) المصدر نفسه:۱۲۸ –۱۲۹ .
- (١٨) حدائق الحقائق في شرح نهج البلاغة، (٣٢) شرح نهج البلاغة، السيد عباس
  - الكيدري: ١/ ٤٦٤.
- (١٩) ينظر: نفحات الولاية (شرح عصري (٣٣) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، جامع لنهج البلاغة)، الشيخ ناصر مكارم السيد حبيب الله الخوئي: ٩/ ٢٦٣.
  - الشيرازى: ٤/ ٥٨.
  - (٢٠) نهج البلاغة: ١٣٤ ١٣٥.
  - (٢١) ينظر: أعلام نهج البلاغة، السرخسي:٩٩، وبهج الصباغة في شرح ٣/ ١٨٥.
  - نهج البلاغة، التستري:١/٤٤٣. (٣٧) نهج البلاغة: ٢٧٣.
    - (٢٢) نهج البلاغة:١٣٩.
    - (۲۳) المصدر نفسه: ۲۸۱.
  - (٢٤) شرح نهج البلاغة، البحراني: ٤/ ٢٠٤. (٤٠) نهج البلاغة: ٢٨٦.
    - (٢٥) نهج البلاغة:١٠١.
    - (٢٦) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد ٣/ ٢٨٩.
      - المعتــزلي:٦/ ١٤٣.
      - (٢٧) نهج البلاغة:١٥٣.
    - (٢٨) ينظر: شرح نهج البلاغة المقتطف البلاغة: ١٢/ ٢٤.
  - من بحار الأنوار، المجلسي:١/٣٥٨. (٤٤) نهج البلاغة:٣٤٢.

- (٢٩) نهج البلاغة:٢٣٢-٢٣٣.
- (٣٠) توضيح نهج البلاغة، السيد محمد
  - الشيرازي: ٢/ ٤٥٤.
  - (٣١) نهج البلاغة:٢١٧.
- - الموسوى: ٢/ ٢٠٥.
- - - (٣٤) نهج البلاغة: ٢٦١.
    - (٣٥) المصدر نفسه:٢٦١.
- (٣٦) شرح نهج البلاغة (الموسوى)

  - (٣٨) ينظر: نفحات الولاية:٧/ ١٣٩.
    - (٣٩) نهج البلاغة: ٢٩٢ ٢٩٤.
- (٤١) ينظر: شرح نهج البلاغة (الموسوي):
  - - (٤٢) نهج البلاغة: ٣٠١-٣٠٢.
- (٤٣) منهاج البراعة في شرح نهج

مغنیة: ۱/ ۲۷.

(٦٠) منهاج البراعة في شرح نهج

البلاغة:١٠/ ٣٢٤ ، وينظر: شرح نهج

(٤٩) شرح نهج البلاغة (البحراني): البلاغة (البحراني):٣/ ٣٩٠،وفي ظلال

نهج البلاغة:٣٠/٣٠.

(٦١) نهج البلاغة: ٢٦٥.

(٥١) شرح نهج البلاغة (الموسوي): (٦٢) بهج الصباغة في شرح نهج البلاغة،

التسترى:١٣/ ٤٩.

(٦٣) توضيح نهج البلاغة: ٣/ ١٠٧.

(٥٣) ينظر: شرح نهج البلاغة (٦٤) شرح نهج البلاغة (البحراني):

. T 9 V /T

(٦٥) في ظلال نهج البلاغة:٣/ ٤٢.

(٦٦) منهاج البراعة في شرح نهج

(٦٧) نهج البلاغة: ٨٠-٨١.

(٦٨) شرح نهج البلاغة (البحراني): ٢/ ٩٤.

(٦٩) منهاج البراعة في شرح نهج

البلاغة: ٤/ ١٤٣.

(٤٦) نهج البلاغة:١٦ ٤ -١١٧.

(٤٧) شرح نهج البلاغة (البحراني): (٥٩) نهج البلاغة:٢٦٢.

.1 . & /0

(٤٨) نهج البلاغة: ٤٤٤.

.110/0

(٥٠) نهج البلاغة:٥٩٥-٤٩٦.

.477 /0

(٥٢) نهج البلاغة:٢٦٦.

(البحراني): ٣/ ٥٠٤.

(٥٤) نهج البلاغة: ٢٦٦.

(٥٥) ينظر: شرح نهج البلاغة (المعتزلي):

١١٠/١٠، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ١٠/ ٣٨٣.

البلاغة ١٠/ ٣٩٣ .

(٥٦) نهج البلاغة:٤٧.

(٥٧) منهاج البراعة في شرح نهج

البلاغة: ٢/ ٢٩٣

(٥٨) مفتاح السعادة في شرح نهج (٧٠) في ظلال نهج البلاغة:١/٢٤١.

البلاغة، محمد تقى النقوي:٢/ ٦٢ ، (٧١) بحار الأنوار:٣٠٨/٤٦.

وم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علو

٠ (المُنْيِّنُ اللهُ

(٧٢) نهج البلاغة: ٢٣١-٢٣٢.

(۷۳) شرح نهج البلاغة (الموسوي): ٣/ ٦٠. ٢/ ٣١٢.

(٧٤) منهاج البراعة في شرح نهج (٧٩) شرح نهج البلاغة (المعتزلي):٦/ ٣٨٩.

البلاغة: ١٠/ ١٠.

(٧٥) توضيح نهج البلاغة: ٢/ ٤٥٠. البلاغة: ٦/ ٣٦٣.

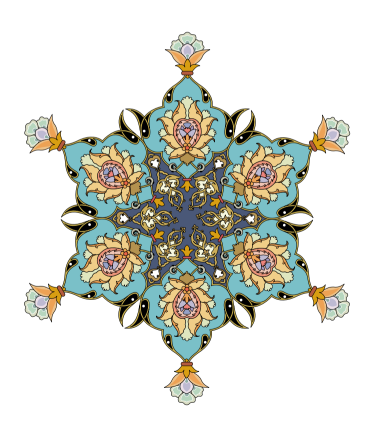
(٧٦) نهج البلاغة: ٢٣١.

(۷۷) المصدر نفسه: ۱۲۱–۱۲۲.

(٧٨) شرح نهج البلاغة (البحراني):

(۸۰) منهاج البراعة في شرح نهج

(٨١) في ظلال نهج البلاغة: ١/ ٤٤٩.





### المصادر والمراجع القرآن الكريم

١-الإتقان في علـوم القـرآن ، للحافـظ جلال الدين السيوطي (ت: ٩١١ هـ)، تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، ط/١، الناشر: الهيأة المصرية العامة للكتاب -مصر ، ۱۳۹۶هـ ـ ۱۹۷۶م.

٢-اصلاح الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، الحسين بن محمد الدامغاني، (ت: ٤٧٨ هـ)، تحقيق: عبد العزيز سيد الأهل، ط/ ٣، الناشر: دار العلم للملايين - بيروت،

٣-أعلام نهج البلاغة، للسيد العلامة على بن ناصر السرخسي (ت: القرن السادس الهجرى)، تحقيق، عزيز الله العطاردي، ط/١، الناشر: مؤسسة الطباعة والنشر - طهران، 1٤١٥هـ.

٤-بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار ، العلامة الشيخ محمد باقر المجلسي ،(ت :١١١١ هـ )، الناشر مؤسسة الوفاء ،بيروت ـ لبنان،١٤٠٣هـ ـ١٩٨٣م.

٥-البرهان في علوم القرآن ، بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي (ت: ٧٩٤هـ) تحقيق، محمد أبي الفضل إبراهيم، ط/ ١، الناشر: دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه- مصر، ١٩٥٧م.

٦-بهج الصباغة في شرح نهج البلاغة، العلامة المحقق الشيخ محمد تقي التستري، تحقيق :مؤسسة نهج البلاغة ، ط١ ، الناشر : دار امير كبير - طهرآن ، ١٤١٨ هـ -١٣٧٦ ش.

٧-التصاريف، تفسير القرآن مما اشتبهت

اسماؤه وتصرفت معانيه، يحمى بن سلام (ت: ۲۰۰هـ)، تحقیق هند شلبی، ط/۱، الناشر: مؤسسة آل البيت، عان- الأردن، ۲۰۰۷م.

٨-توضيح نهج البلاغة، السيد محمد الحسيني الشسرازي (ت: ١٤٢١هـ)، ط/ ١، الناشر: دار تراث الشيعة - طهران، ١٣٨٥ هـ.

٩-حدائق الحقائق في شرح نهج البلاغة، الشيخ أبو الحسن محمد بن الحسين بن الحسن البيهقي (قطب الدين الكيدري) (فرغ منه: ٥٧٦ هـ) ، تحقيق، عزيز الله العطاردي، ط/١، الناشر: مؤسسة نهج البلاغة-قم ، ١٤١٦هـ.

١٠ -السياق وتوجيه دلالة النص، د. عيد بلبع، ط/ ٢، الناشر: بلنسية للنشر والتوزيع، مصر ، ۱٤۲۹هـ – ۲۰۰۸ م.

١١-شرح نهج البلاغة، السيد عباس الموسوي، ط/ أ ، الناشر : دار الرسول الاكرم ، بسروت ـ لبنان،۱۸۱۱هـ.

١٢ - شرح نهج البلاغة، عن الدين بن هبة الله بن محمد بن محمد بن أبي الحديد المدائني المعتزلي(ت: ٢٥٦هـ)، تحقيق : محمد ابو الفضل ابراهيم، ط/ ١ ، الناشر: مكتبة آية الله المرعشي النجفي- قم، ١٣٧٨هـ.

١٣ - شرح نهج البلاغة ، كهال الدين ميثم بن على البحراني (ت: ٦٧٩هـ) ، ط/٢ ، الناشر: دفتر نشر الكتاب - قم-إيران ، ٤٠٤ هـ.

١٤-شرح نهج البلاغة المقتطف من بحار الأنوار، للعلامة المجلسي، على انصاريان، ط/ ١، الناشر: مؤسسة الطباعة والنشر-طهران، ۱٤۱۸هـ.



١٦ - في ظلال نهج البلاغة ، الشيخ محمد جواد مغنیة ، (ت : ۱۹۸۱م) ، ط/ ۱ ، الناشر : دار العلم للملايين - بيروت، ١٤٠٠هـ.

١٧-كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، مصطفى بن عبد الله كاتب جلبى القسطنطيني المشهور باسم حاجى خليفة (ت: ١٠٦٧ آهـ)، ط/ ١، الناشر: مكتبة المثنى -بغداد، ۱۹٤۱م.

١٨-اللغـة العربيـة معناهـا ومبناهـا ، د. تمَّـام حسَّان، ط/ ٥ ، الناشر: عالم الكتب-القاهرة، ١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م.

١٩ - المشترك اللفظي في الحقل القرآني، عبد العال سالم مكرم، ط/ ٢، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت، ١٤١٧هـ.

٠٠- معجم المصطلحات اللغوية والأدبية، د. بدوي طبانة معجم البلاغة العربية، ط/ ١، الناشر: جامعة طرابلس، ١٩٧٧.

٢١-مفتاح السعادة في شرح نهج البلاغة ، محمد تقي النقوي القايني ، ط/٢، الناشر: انتشارات قائن ، طهران، ١٤٢٨هـ .

٢٢-منهاج البراعة، العلامة الميرزا حبيب الله الهاشمي الخوئي، (ت: ١٣٢٤هـ)، ضبط وتصحيح: ابراهيم الميانجي، ط/ ١، الناشر: المكتبة الأسلامية- طهران، ١٤٠٠هـ.

٢٣-نزهـة الأعـين النواظـر في علـم الوجـوه والنظائر، جمال الدين عبد الرحمن بن الجوزي(ت:٩٧ هـ)، ط/ ١، الناشر: مؤسسة الرسالة-بيروت، ١٤٠٤هـ-١٩٨٤م.

٢٤-نفحات الولاية (شرح عصري جامع لنهج البلاغة)، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي ، ط/ ١ ، الناشر: مدرسة الإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام) ، قم-إيران ١٤٢٦هـ.

٢٥- نهج البلاغة للإمام على (عليه السلام) جمع أبي الحسن محمد بن الحسين الموسوي، ( ت: ٢٠٦هـ) ضبط نصّه وابتكر فهارسه ،د. صبحى الصالح، ط/ ٤ ،الناشر: دار الكتاب المصري-القاهرة ،ودار الكتاب اللبناني-بيروت ، ، ۲۵۷ هـ - ۲۰۰۶م.

٢٦-الوجوه والنظائر، أبو هلال العسكري، (ت: ٤٠٠هـ)، تحقيق محمود عثان، ط/١، الناشر: مكتبة الثقافة الدينية - القاهرة، ۸۲٤۱۵ - ۲۰۰۲م.

٢٧-الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، سلوى محمد العوا، ط/١، الناشر: دار الشروق- القاهرة، ١٩٩٨.

٢٨-الوجوه والنظائر في القرآن الكريم دراسة وموازنة، د. سليان بن صالح القرعاوي، ط/١، الناشر: مكتبة الرشد-الرياض، ١٤١٠هـ - ١٩٩٠م.

٢٩-الوجوه والنظائر في القرآن العظيم، مقاتل بن سليمان البلخي، (ت: ١٥٠هـ)، تحقيق: د. صالح الضامن، ط/ ١، الناشر: مركز جمعة الماجـ للثقافة والـتراث- دبي، ١٤٢٧هـ -

٣٠-الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، هارون بن موسى، (المتوفي اواخر القن الثاني الهجري)، تحقيق: د. صالح الضامن، ط/ ١، الناشر: وزارة الثقاف والاعلام- العراق، ٩٠٤١هـ - ١٩٨٨م.

