



## الإمام علي (المليخ) والعدالة الاقتصادية

Imam Ali (pbuh) and Economic Justice

إيثار نصير دواره العباس جامعة المصطفى العالمية / إيران

Ethar Naseer Al Abbas

Al- Mustafa International University

Iran





## ملخص البحث

يدرس هذا البحث عدالة الإمام علي (الله الاقتصادية التي تركز على المجالات الآتية: المحور الأول وهو معنى العدالة والمحور الثاني خصصّناه لمعنى العدالة الاقتصادية يليه المحور الثالث ودرسنا فيه أهمية العدالة. وأمّا المحور الرابع فدرسنا فيه الوضع الاقتصادي الذي سبق دولة الإمام علي (الله )، وختامًا جاء المحور الخامس الذي نظرنا فيه إلى العدالة الاقتصادية للإمام علي (الله ) وفي كلّ ذلك انتهجنا طريق الإيجاز إذ لا يمكن أن نستوفي الحديث عن حياة أمير المؤمنين (الله ) وانجازاته الفكرية، وكيف لنا أن نحصي الرمل أو النجوم أو قطرات المطر. وقد انتهى البحث بقائمة ضمّت أهم النتائج التي توصّل إليها البحث ثمّ المصادر والمراجع.

لسنة الرابعة-العدد التاسع-١٤٤١هـ/



### **Abstract**

This research deal with Imam Ali's(pbuh) economic justice focusing on the following areas: the first axis is the meaning of justice and we will devote the second axis to the meaning of economic justice followed by the third axis in the importance of justice. And we will talk in the fourth axis about the economic situation that preceded Imam Ali state (pbuh) and the fifth axis (the last one) in Imam Ali's (pbuh) economic justice and it's price taking into consideration brevity because speaking about a part of Imam Ali's (pbuh) life which cannot be captured.

The research is concluded with results and recommendation and then we wrote the most important sources and references.

تعني بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عبي اسلام وفكره

## تو طئة

تعد العدالة أبرز سمه تلحظها الرعية في من يدير شؤونها، ومن صورها عدالته الاقتصادية، إذ من خلالها يكون الحاكم مصداقًا للعدل في رعيته، وهي دليل قطعي على سعة أفـق الحاكـم، وشـعوره بمسـؤوليته لتجاه عيال الله في أرضه، فمتى ما عد الحاكم نفسه إنه خليفة الله في أرضه، يكون ملزما بتحقيق هذا الجانب في حكومته، فضلا عن كونها من الأمور الفطرية التي أودعها الله تبارك وتعالى في خلقه.

يرى بعضهم أن إقحام الإسلام 🥠 في النشاط الاقتصادي هو شكل من أشكال التطرف أو الافتعال، فالإسلام كما يقولون عقيدة وشريعة تتميز بالثبات، وعالم الاقتصاد تحكمه حركة السوق والمتغرات الاقتصادية.

والحقيقة أنه لا يمكن التعامل لوكان حاكمًا مسلمًا، يدين بالشريعة

مع الاقتصاد بهذا المنطق النفعي، فالإسلام منهج حياة متكامل يحمل توجيهات اقتصادية وسياسية واجتماعية إلى جانب العقيدة والعبادة والأخلاق، وكل من تعرف على منهج الاقتصاد الإسلامي يدرك أن توجيهات الإسلام الاقتصادية منارات هادية للمسلمين في ظلام الأنظمة الاقتصادية التي تقدم للمسلمين قيمًا متغايرة، إن أمتنا الإسلامية لديها من المناهج الاقتصادية أقومها ومن النظم المالية

فقد نجد معنى من معانى تلك العدالة الاقتصادية في بعض الدول التي لا تمت إلى الإسلام بصلة، فلا يعنى ذلك أنهم أفضل من المسلمين، بل هو جانب إنساني يضع الحاكم أمام محكوميه، بأن يكون ملزمًا بتوفير العدل الاقتصادي، فكيف

أسلمها.

محاور.

## المحور الأول: معنى العدالة:

جاء في الصحاح للجوهري: العدل: «خلاف الجور. يقال: عدل عليه في القضية فهو عادل. وبسط الوالي عدله... وفلان من أهل المعدلة، أي من أهل العدل. ورجل عدل، أي رضا ومقنع في الشهادة. وهو في الأصل مصدر. وقوم عدل وعدول أيضا، وهو جمع عدل. وقد عدل الرجل بالضم عدالة»(٢).

وقالوا القصد في الأمور، وهو عبارة عن الأمر المتوسط بين طرفي الإفراط والتفريط، والعدل بين الناس: هو المُرْضَى قوله وحكمه، ورجل عدل: بيّن العدل، والعدالة:

وصف بالمصدر، معناه: ذو عدل، والعدل يطلق على الواحد والاثنين والجمع، ويجوز أن يطابق في التثنية والجمع، فيقال: -عدلان وعدول-، وفي المؤنثة: عدلة، والعدالة: صفة

المحمدية، وخليفة لله في أرضه، فهاذا ستكون صورة العدل الاقتصادي، ربها ينخدع البعض بالشعارات وما ينقله الإعلام عن العدالة الاقتصادية في بعض الدول، ولكن هل هي عدالة اقتصادية عامة لجميع المحكومين؟، لا يمكن أن يتصور العقل ذلك المعني، ولكن في دولة يحكمها على (الله الذي يخاطب الدنيا يا حراء يا صفراء غرى غيري، فلا محيص عن هذا المعني. «فإنّ العدالة الاقتصاديّة في ظلال حكم على ( الله الست شعارًا وحسب، بل هي نهج جاد لا محيد عنه»(۱) فكيف يا ترى يكون العدل الاقتصادي فيها؟.

وما أحوجنا اليوم كمسلمين، بل ما أحوج العالم إلى العدل الاقتصادي وأن ينهل من عظهاء الدهر، كعلي (هلي)، لذلك جاءت فكرة هذا البحث الذي سيكون على شكل

توجب مراعاتها الاحتراز عمايخل بالمروءة عادة في الظاهر (٣).

وجاء في لسان العرب: - ورجُلٌ عَـدْلٌ بِيِّن العَـدْلِ والعَدَالة: وُصِف بالمصدر، معناه ذو عَـدْلِ، قال في موضعين: ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَـدْلٍ مِّنكُمْ ﴾ [سورة الطلاق من الآية: ٢]، وقال: ﴿حُكُم بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنكُمْ ﴾ [سورة المائدة من الآية: ٩٥]؛ ويقال: رجل عَـدْلٌ ورَجُـلانِ عَـدْلٌ ورجالٌ عَـدْلٌ وامرأة عَـدْلٌ ونِسْوةٌ عَـدْلٌ، كلُّ ذلك عـلى معنى رجالٌ ذَوُو عَدْلِ ونِسوةٌ ذوات عَدْلٍ، فهو لا يُثَنَّى ولا يجمع ولا يُؤَنَّث، فإن ﴿ إِلَّهِ مَا أُو مِثْنِي أُو مِؤْنِثًا فعلى اللَّهِ مِؤْنِثًا فعلى ا أنه قد أُجْري مُجْرى الوصف الذي ليس بمصدر (٤)، "العدل إعطاء كل ذي حق حقه"(٥).

وقالوا إنها "مأخوذة من العدل وهو القصد في الأمور ضد الجور وقيل من العدالة بمعنى الاستواء

والاستقامة كما يقال- هذا عدل هذا- أي مساوله، واعتدل الشيئان أي تساويا، وفي اصطلاح أرباب الحكمة وأهل العرفان، عبارة عن تعديل قوى النفس وتقويم أفعالها بحيث لا يغلب بعض على بعض (٦). فالقوة العاقلة تحصل من تعديلها فضيلة العلم والحكمة، والغضبية تحصل من تعديلها فضيلة الشجاعة، والقوة الشهوية تحصل من تعديلها فضيلة العفة، وإذا حصلت هذه الفضائل الثلاث التي هي في حاق الأوساط وتعادلت حصل منها فضيلة رابعة وملكة راسخة هي أم

الفضائل وهي المعبر عنها بالعدالة،

فهي إذا ملكة نفسانية تصدر عنها

المساواة في الأمور الصادرة عن

صاحبها، وتحت كل واحدة من هذه

الفضائل الثلاث المتقدمة فضائل

أخرى وكلها داخلة تحت العدالة

فهي دائرة الكال وجماع الفضائل

على الإجمال(٧).

أما في اصطلاح أهل الشرع فهي "ملكة نفسانية تبعث على ملازمة التقوى والمروة، واحترزوا بالملكة عما ليس كذلك من الأحوال المنتقلة بسرعة كحمرة الخجل وصفرة الوجل بمعنى أن الاتصاف بالوصف المذكور لا بدأن يكون من الملكات الراسخة التي يعسر زوالها"(^).

## المحور الثانى: العدالة الاقتصادية

إن مجالات تطبيق العدالة متعددة ومتنوعة، فهناك ما يسمى بالعدالة الدستورية بصورة مباشرة، وهيى التي تتوخي إزالة الغبن عن الأقليات والمضطهدين والمحرومين من حقوقهم السياسية وغيرهم. وهناك العدالة الاجتماعية التي تستهدف إنهاء التمييز العنصري والطبقى والفئوي، وقد جسدها الإسلام، فيا زودبه نظام توزيع

عناصر وضمانات، تكفل للتوزيع قدرته على تحقيق العدالة الإسلامية، وانسجامه مع القيم التي يرتكز عليها، فإن الإسلام حين أدرج العدالة الاجتماعية ضمن المبادئ الأساسية، التي يتكون منها مذهبة الاقتصادي لم يتبن العدالة الاجتماعية بمفهومها التجريدي العام، ولم يناد بها بشكل مفتوح لكل تفسير، والا أوكله إلى المجتمعات الإنسانية التي تختلف في نظرتها للعدالة الاجتماعية، باختلاف أفكارها الحضارية ومفاهيمها عن الحياة.

وإنها حدد الإسلام هذا المفهوم وبلـوره في مخطـط اجتهاعــي معــين، 🎊 واستطاع- بعد ذلك- أن يجسد هذا التصميم في واقع اجتماعي حي، تنبض جميع شرايينه وأوردته بالمفهوم الإسلامي للعدالة (٩).

> وهناك العدالة الاقتصادية التي الشروة في المجتمع الإسلامي من ترمي إلى أن يتكافأ العائد مع الجهد

الإنتاجي وتحول من دون استغلال فئة أو طبقة أو فرد للغير، واغتصابهم ثمرة كدهم من دون وجه حق.

ومراد الإسلام منها هو "إرساء العدالة الاقتصادية والمالية في المجتمع المسلم وإزالة الطبقية الفاحشة فلا تكون الشروة عندئـذ حكـرًا متـداولًا بين الأغنياء(١٠٠)، ﴿كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنكُمْ ﴿(١١).

وتعد العدالة الاقتصادية أصلًا لسابقتيها- العدالة الدستورية والاجتماعية- فهي تتأثر بها أو تؤثر

وبمعنى آخر فهي تعني تضييق 🎶 الفوارق في الامتيازات بـين البـشر وحصرها فيما تبرزه الفوارق في الالتزامات، فإن العدالة الاقتصادية إنما هي تضييق الفوارق في الدخول بحيث لا تنبع إلا من فوارق في الجهد الإنتاجي المبذول.

وهذا المعنى لا يخلو من ثغرة

وهي أن الفوارق تنشأ من الكسب في الجهد، فهذا يعنى حرمان العجزة عن التكسب من العيش الكريم إذا قصر جهدهم عن تحصيل عائد يقابل احتياجاتهم الأساسية.

فضان حق العمل وتلقى العائد المتناسب مع الجهد لا يكفى حين يكون الفرد عاجزًا عن ممارسة هـذا الحق لعلة جسمانية أو نقص في المهارة، أو انعدام فرص العمل، وإن فقدان الدخل لهذه الأسباب خارج عن إرادة الفرد قد يؤدي إلى فقدان الحياة والهلاك.

وللإجابة على هذه الإشكالية نقول: نلاحظ أن العلمانيين والتقدميين والماركسيين والمتدينين من غير المسلمين أحيانًا يهتمون بهذه الجوانب كثيرًا، حتى هناك من عـدَّ الإمام علي ( الله الستراكيًا ولم يكن الإمام كذلك.

الاشتراكية موجودة في بعض

الحاجة من أموال بيت المال العام. فالمجتمع الاشتراكي "الملكية الاشتراكية فيه هي المبدأ العام، الذي يطبق على كل أنواع الثروة في البلاد. وليست الملكية الخاصة واستثناءً، قد يعُترف به أحيانًا بحكم ضرورة اجتماعية "(١٢).

وأما المجتمع الإسلامي فلا تنطبق عليه الصفة الأساسية للمجتمع الاشتراكي، بوصفها للملكية الاشتراكية مبدأ عامًا، بل إنه يقرر الأشكال المختلفة للملكية في وقت واحد، فيضع بذلك مبدأ الملكية المزدوجة (الملكية ذات الأشكال المتنوعة) بدلًا عن مبدأ الشكل الرأسالية والاشتراكية. فهو يؤمن العقل عليها (١٥). بالملكية الخاصة، والملكية العامة،

الموارد، مشلًا في توزيع الفائض عن من هذه الأشكال الثلاثة للملكية حقلًا خاصًا تعمل به، ولا تعد شيئًا منها شـذوذًا واسـتثناءً، أو علاجًا موقتًا اقتضته الظروف(١٣).

ولهذا كان من الخطأ أن نطلق على المجتمع الإسلامي اسم المجتمع الاشتراكي، وإن أخذ بمبدأ الملكية العامة، وملكية الدولة في بعض الشروات ورؤوس الأموال، لأن الشكل الاشتراكي للملكية ليس هو القاعدة العامة في رأيه (١٤).

## المحور الثالث: أهمية العدالة

أما عند العقل: فإن حسن العدل وقبح الظلم أبرز قضية استقل العقل العملي بالحكم بها، فلا ينكرها إلا 🃢 مكابر أو من ليس له عقل، حتى من لا يحسن العدل لا بدَّ له أن يقرّ الواحد للملكية، الذي أخذت به بها، بل هي القضية التي فطر الله

ولما كان حسن العدل وقبح الظلم وملكية الدولة. يخصص لكل واحد من القضايا التي يتوقف عليها أمر

الإمام علي (اللِّني) والعدالة الاقتصادية......للِّنيِّيرُا

البلاد والعباد، أمر الدين والدنيا بل والآخرة أيضا، جاءت الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة لتؤكد هذه الحقيقة وترشدنا إلى التنبه لها والعمل بفروعها فضلا عن أصولها، وتحذّر من ترك العدل أو التهاون في تطبيقه والتهادي في الظلم لما ينتج عن ذلك من فساد الدنيا وخسارة الآخرة (١٦٠).

أما في الآيات والروايات: فإن النظر في الآيات القرآنية والتأمل في مضامينها يزيد العقل نورًا وضياءً لإدراك الحقائق، ويسهل لنا الطريق لترويض أنفسنا على ملكة العدالة.

قال الله تعالى في محكم كتابه المجيد: ﴿إِنَّ الله يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ اللهِ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفُحْشَاء وَالْمُنكرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾.

إن "الأوامر الإلهية ليست على نسق واحد فبعضها قضايا كلية

أو أسس لا يمكن التهاون فيها لما يترتب عليها من آثار، وبعضها وإن كان على مستوى من الأهمية إلا أنها قضايا جزئية لموارد خاصة، وقد لا تكون محل ابتلاء لعامة المكلفين"(١٨). والعدل من أهم القضايا الكلية

والعدل من اهم الفصايا الكلية التي تقوم عليها أسس النظم الاجتهاعية بل والكونية أيضا، ومما يرشد إلى ذلك ويؤكده ما ورد في الحديث الشريف عن أمير المؤمنين (للله المبحانة القري وضعة في المخلق ونصبة الكذي وضعة في المخلق ونصبة لإقامة المحق فك تُخالِفْهُ في ميزانيه ولا تُعارضه في سُلْطَانِهِ (١٩١).

وفي حديث آخر عن رسول الله (مَيْلِلَهُ) أنه قال: «اَلعَدلُ ميزانُ الله فِي الأَرضِ فَمَن أَخَذَهُ قَادَهُ إلَى الجَنَّةِ وَمَن تَركَهُ ساقَهُ إلَى النَّارِ» (٢٠).

وعن أمير المؤمنين (الله)، أنه قال: «في العدل إصلاح البرية، في العدل الاقتداء بسنة الله، في العدل

## الإحسان»(٢١).

من هنا ندرك أهمية التأكيد الذي جاء في الآية المباركة ﴿إِنَّ الله يَأْمُرُ الله يَأْمُرُ الله يَأْمُرُ الله يَأْمُرُ الله ويظهر منها أن عدم إضافة العدل إلى شيء يفيد الإطلاق فيشمل كل مورد قابل للعدل وللجور سواء كان عامًا أو خاصًا كبيرًا أو صغيرًا ظاهرًا أو خفيًا.

كذلك تترتب على هذه الأهمية جملة من الثمرات منها:

- تحقق المساواة بين أفراد المجتمع وهذا بغض النظر عن مركز الشخص أو جنسه، أو دينه، وبهذا يتحقق الأمن والأمان.

- نشر المحبة والألفة بين جميع أفراد المجتمع.

- الشعور بالرضا والإنصاف بين مناخ الحياة الاجتهاء جميع أفراد المجتمع على عكس ما هذا من جانب (٢٢٠). يمكن أن يخلقه الظلم.

- العدالة تُحارب الإرهاب بكافة أشكاله.

## المحور الرابع:

# الوضع الاقتصادي الذي سبق دولة الإمام على (الملا)

لا شك إن إدارة شؤون الدولة ومن ضمنها الجانب الاقتصادي «تحتاج إلى كفاءة ذات صفة علمية خاصة وصفة عملية خاصة، أي أن الكفاءة العلمية يجب أن تبلغ درجة كفيلة بالإحاطة بالأمور سواء من جهة موضوعات الأبواب المالية أو من جهة مجموعة القوانين الشرعية كما هي في اللوح المحفوظ، فلا يعيقه عدم الإلمام بأطوار الأنشطة المالية، ومدى سلامتها وصحتها الشرعية-القانونية، كها لا يعيقه الجهل بالطرق 🌉 والحلول المالية المواكبة لتطورات مناخ الحياة الاجتماعية المستجدة،

ومن جانب آخر يجب أن تكون أمانته والصفة العملية فيه بدرجة يكون معصومًا عن اتباع الهوى أو

*ى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي علي السلام وفذ* 

العصبية فلا يؤثر فئة على أخرى، أي عدم تخصيص فرص المال بفئة من دون أخرى، كما لا تحمله العصبية والغضب للإقدام على حرمان جماعة أو قوم من دون آخرين (٢٣).

الكن هذه الصفات لم تتوفر فيمن

سبق الإمام علي (إلله)، خصوصا فقد حكم عثمان بن عفان فقد

طغت السياسات الخاطئة على مجمل الأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية، بسبب تمكينه لقادة بني أمية وعلى رأسهم معاوية بن أبي سفيان، فسادت الأوضاع العامة للأمة الإسلامية جملة من الأمور

- فساد جهاز الحكم وسوء الإدارة.

- فشل السياسة المالية وانتشار السرقة في بيت مال المسلمين وشيوع الرشوة.

- اضطهاد كبار الصحابة لرسول

الله (عليه)، أمثال على (هله)، أمثال على الله (عله)، أمثال على البن ياسر ومالك الأشتر وأبو ذر الغفاري ومحمد بن أبي بكر ومحمد بن أبي بكر ومحمد بن أبي حذيفة وسلمان المحمدي.

- صعود الطبقة الأرستقراطية إلى قمة السلطة، وتولية المقربين من عشان المناصب الهامة كالولاة والقضاة.

- انتشار القسوة والبطش بحق الاحتجاجات الشعبية في أوساط الأمة.

والمراد بالقيام الحركة في تولي أمر الخلافة، وثالث القوم هو عثمان بن السنة الرابعة – العدد التاسع – ١٤٤١هـ / ٢٠١٩م

المنها:

عُفّان بن أبي العاص بن أميّة بن عبد شمس بن عبد مناف، وكان أبوه عفّان ممّن يضرب بالدّف ويتخنّث به ويلعب، رواه العلامة في كشف الحقّ ومؤلف كتاب إلزام النّواصب عن هشام بن محمّد بن السّائب الكلبي هذا(٢٥).

المحور الخامس: عدالة الإمام علي ( الله الاقتصادية و ثمنها

سلك الإمام على (الله المهجًا في

توليه أمر الأمة قل نظيره لاسيها في التاريخ المعاصر فلم يكن هذا المنهج خاصًا بالناس من دون الحاكم، بل وقرابته، فقد ضرب الإمام علي (الله مثالا لكل من أراد أن يتولى شؤون الأمة، إن العدل والإنصاف والمناداة بحقوق المستضعفين ليست مجرد دعوى يطلقها الحاكم كها نراه اليوم، بل هي منهج عملي يبدأ من الحاكم نفسه، فمن عباراته التي يجب أن نفسه، فمن عباراته التي يجب أن قفل: كان على (الله عن بكر بن عيسى قال: كان على (الله عن بكر بن عيسى الله عن بكر بن عيسى قال: كان على (الله عن بكر بن عيسى الله عن بكر بن عيسى بكر بن عيسى

وقوله: «وَاللّه لَقَدْ رَقَعْتُ مِدْرَعَتِي هَـذِهِ حَتَّى اسْتَحْيَيْتُ مِنْ رَاقِعِهَا. هـذِهِ حَتَّى اسْتَحْيَيْتُ مِنْ رَاقِعِهَا. وَلَقَدْ قَالَ لِي قَائِلُ: أَلاَ تَنْبِذُهَا؟ فَقُدْتُ: اغْرُبْ عَنِّي؛ فَعِنْدَ الصَّبَاحِ فَقُدْتُ الصَّبَاحِ يَحْمَدُ الْقَوْمُ السَّرَى» (٢٨).

الكوفَةِ! إذا أنا خَرَجتُ مِن عِندِكُم

بِغَيرِ رَحلي وراحِلتي وغُلامي فَأَنا

خائِنٌ (۲۷).

أما منهاج أمير المؤمنين (الله)

**\***(\*\*

الإمام على (الله والعدالة الاقتصادية.....

الذي سلكه في أهل بيته وقرابته، فلم یکن بعیدا عن منهاجه مع نفسه، فقد كان ( الله عريصا على معاملة ذويه في مسألة الحقوق، كما لو كانوا من عامة الناس، فلا يفضلهم بعطاء، ولا يميزهم بحق. فقد روی هارون بن سعید أن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب قد قال له: يا أمير المؤمنين، لو أمرت لى بمعونة أو نفقة، فوالله مالى نفقة إلا أن أبيع دابتي، فقال الإمام ( الله ): «لا وَالله، ما أجِدُ لَكَ شَيئا إلَّا أَن تَأْمُرَ عَمَّكَ أَن يَسرقَ فَيُعطِيَكَ المِ (٢٩).

وقد جاءه عقيل أخوه وكان 🥬 ضريرا يوما يطلب صاعا من القمح من بيت مال المسلمين زيادة على حقه، وظل يكرر طلبه على على ( ( في )، في كان من الإمام إلا وأحمى له حديدة على النار وأدناها منه، ففزع منها عقيل، ثم وعظه: «والله لَقَدْ رَأَيْتُ عَقِيلًا، وَقَدْ أَمْلَقَ حَتَّى

اسْتَهَاحَنِي مِنْ بُرِّكُمْ صَاعًا، وَرَأَيْتُ صِبْيَانَـهُ شُعْثَ الشُّعُورِ غُبْرَ الْأَلْوَان مِنْ فَقْرهِمْ كَأَنَّا سُوِّدَتْ وُجُوهُهُمْ بِالْعِظْلِم، وَعَاوَدَنِي مُؤَكِّدًا وَكَرَّرَ عَلَيَّ الْقَوْلَ مُرَدِّدًا فَأَصْغَيْتُ إِلَيْهِ سَمَعِي فَظَنَّ أَنِّي أَبِيعُهُ دِينِي وَأَتَّبِعُ قِيَادَهُ مُفَارِقًا طَرِيقِي، فَأَحْمَيْتُ لَهُ حَدِيدَةً ثُمَّ أَذْنَيْتُهَا مِنْ جِسْمِهِ لِيَعْتَبرَ بَهَا فَضَجَّ ضَجِيجَ ذِي دَنَفٍ مِنْ أَلِهَا، وَكَادَ أَنْ يَحْتَرِقَ مِنْ مِيسَمِهَا. فَقُلْتُ لَهُ ثَكِلَتْكَ الثَّوَاكِلُ يَا عَقِيلُ، أَتَئِنُّ مِنْ حَدِيدَةٍ أَحْمَاهَا إِنْسَائُهَا لِلَعِبِهِ، وَتَجُرُّنِي إِلَى نَارِ سَجَرَهَا جَبَّارُهَا لِغَضَبِهِ أَتَئِنُّ مِنَ الْأَذَى وَلاَ أَئِنُ مِنْ لَظيً»(٣٠).

روى عنبسة العابد عن عبد الله بن الحسين بن الحسن، قال: «أعتق على ( ﴿ لِللهِ ) في حياة رسول الله ( عَيْظَهُ ) ألف مملوك مما مجلت يداه، وعرق جبينه، ولقد ولي الخلافة، وأتته الأموال، في كان حلواه إلا التمر، ولا ثيابه إلا الكرابيس»(٢١).

إصلاح الوضع السياسي والإداري للدولة الإسلامية وكذلك فعل بالنسبة للوضع الاقتصادي، فقد بادر فور تسلمه زمام الأمور مباشرة إلى إلغاء طريقة العطاء التي كانت تفضل العرب على العجم.

فألغى الإمام ( الله على المحال التمييز في توزيع المال على الناس، مؤكدا أن التقوى، والسابقة في الإسلام والجهاد، والصحبة للرسول (عَيالًا): أمور لا تمنح أصحابها مراتب أو مميزات في الدنيا، وإنها لتلك المزايا ثوابها عند الله في الآخرة، وإن الناس سواسية في الحقوق المالية (٣٢).

فقد حدد الإمام على (الله) مواصفات ولاة الأمر وموظفى الدولة، الذين يرشحهم الإسلام لإدارة شؤون الأمة الإسلامية ببيان جاء فيه: «أَنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ الْوَالِي عَلَى الْفُرُوجِ وَالدِّمَاءِ وَالْمَغَانِم

وَالْأَحْكَام، وَإِمَامَةِ النُّسْلِمِينَ: الْبَخِيل، فَتَكُونَ فِي أَمْوَاهِمْ نَهْمَتُهُ، وَلَا الجَاهِلُ فَيُضِلُّهُمْ بِجَهْلِهِ، وَلَا الْجَافِي فَيَقْطَعَهُمْ بجَفَائِهِ، وَلَا الْحَائِفُ لِلدُّوَلِ فَيَتَّخِذَ قَوْمًا دُونَ قَوْم، وَلَا الْمُرْتَشِي فِي الْحُكْمِ فَيَذْهَبَ بِالْحُقُوقِ، وَيَقِفَ بَهَا دُونَ المُقَاطِع، وَلَا المُعَطِّلُ لِلسُّنَّةِ فَيُهْلِكَ الْأُمَّةِ»(٣٣).

ومن أجل ذلك رأينا أمير المؤمنين ( الله عزل الولاة عزل الولاة والعمال، الذين كانوا سببا في ظلم الناس وإشاعة الباطل، ويعود بالأمة إلى قاعدة المساواة في توزيع العطاء، كما كان رسول الله (عَيْلَةُ) يفعل (٢٣٥). لقد صح ما توقعه الإمام علي (إلين).

من أن تطبيقه للعدالة الإسلامية، سيثير غضب رجالات قريش الذين دأبوا على العيش برفاهية: مما ينهبونه من أفواه الجياع والمحرومين، وكبر

> عليهم أن ينهج الإمام (الله نهج المساواة في الحقوق، فلا يميز بين حر

وعبد، وبين أسود وأبيض، وبين عربي وأعجمي، كان الجميع أمامه سواسية كأسنان المشط (٣٥).

لقد كان الإمام على (الله على يوزع الأموال بالتساوي على الشعب ولكن الإمام يختلف عن الفكر الاشتراكي في مورد حق الملكية الشخصي.

الاشتراكية لا تقبل أن يرتفع مستوى مواطن على أي مواطن آخر، فيضيع هنا الحافز الذاتي للإبداع لدى المواطن مادام لم يرتفع بمستواه سواء عمل وضاعف الجهد أم لم يعمل.

🦚 في المجتمع الاشتراكي الماركسي يتساوى الإنسان الفعال مع الإنسان الخامل الكسول، وهنا يقع الافتراق بين ألإسلام والمذهب الاشتراكي. كان الإمام على ( الله اليوزع الفائض عن الحاجة من أموال بيت

المال بالسوية ولكن لا يمنع أحدًا أن

يعمل ويزداد ثراء على شرط أن يعطى من ماله الحقوق والزكوات الواجبة. ففي اليوم الثاني من أيام خلافته ( الله اعلن بوضوح أنه لن يسمح لأحد- دون استثناء- من استغلال المال العامّ، وأنّ أُولئك الذين راكموا ثرواتهم عبر غصب المال العامّ وحصلوا- عن هذا الطريق- على الأراضي، الخصبة (القطائع) والخيول المسوّمة والجواري الحسان، سيعمد على إلى مصادرة هذه الثروات المغصوبة بأجمعها وردها إلى بيت

كان هذا الحديث لأمسر المؤمنين ( الله المنزلة الصاعقة التي نزلت على رؤوس من يعنيهم الأمر، إذ راحت أصداء مواجهة نداء العدالة العلويّة تتجسّد في معارضة شخصيّات معروفة لحكم الإمام. وفي اليوم الثالث من أيّام عهد الإمام (الله دعا الناس إلى استلام

الــال(۲۳).

(ﷺ) کاتبہ عبید اللہ بن أبی رافع أن يسير على النهج التالي: «ابدأ بالمهاجرين فنادِهم وأعطِ كلّ رجل بالأنصار فافعل معهم مثل ذلك، ومَن حضر من الناس كلّهم الأحمر والأسود فاصنع به مثل ذلك »(۳۷).

إن عدالة على (الله وتمسكه بالإسلام لا تروق لأولئك الذين اكتنزوا الكنوز وامتلكوا الضياع، وبنوا القصور من أموال المسلمين، فقاموا متحدين تدفعهم أحقادهم الدفينة وعقيدتهم المهلهلة لمقاومة رمـز العدالـة أمـر المؤمنين (ﷺ)(٣٨).

تكمن إحدى أهم أسباب ابتعاد الخواصّ عن الإمام ( الله التفاف العوام حوله بسياسة العدالة الاقتصاديّة. لطالما حضّ المقرّبون إلى الإمام (ﷺ) أن يغضّ الطرف عن هذا النهج، ليستحوذ على ولاء

أعطياتهم من بيت المال، حيث أمر رؤساء القبائل، ويستقطب إليه نفوذ الشخصيّات البارزة من خلال منحهم مزايا ماديّة خاصّة. بيـدَ أنّ الإمام كان يرى أنّ هذا العرض ممّن حضر ثلاثة دنانير، ثمّ ثَنِّ يتنافي مع أُصول الحكم العلوي، ويتعارض مع مرتكزاته، ومن ثمّ فإنّ العمل به معناه أن ينفض الإمام أمس المؤمنين (اللي يديه عن أهداف الحكم الإسلامي، ويتخلَّى عن غاياته. لذلك لم يُبدِ استعدادًا لقبو لـه(٣٩).

أدرك سُراةُ القوم وكبراؤهم أنّ العدالة الاقتصاديّة في ظلال حكم بل هي نهج جادّ لا محيد عنه، 🎊 فراحوا يتحجّجون ويتبرّمون أمام كاتب الإمام، وأبدوا تذمّرهم من ذلك، فياكان من ابن أبي رافع إلاًّ أن رفع الأمر إلى أمير المؤمنين ( الله )، فلم يُفاجأ الإمام ( الله النظلاق شرارة المعارضة والرفض من قبل

الشخصيّات المرموقة، ليس هذا وحسب، بل أعلن بجزم عن إدامة النهج الإصلاحي، وهو يقول: «والله إن بقيت وسلمت لهم لأقيمنهم على المححّة البيضاء».

ونورد جملة من القضايا في هذا المورد وكيف كان تعامل أمير المؤمنين (الملين معها:

١. جاء في كتاب الغارات: «شكا على ( الله الأشتر فرار الناس إلى معاوية، فقال الأشتر: يا أمير المؤمنين، إنّا قاتلنا أهل البصرة بأهل البصرة وأهل الكوفة، والرأى واحد، وقد اختلف وابعد، وتعادوا، النيّة، وقلّ العدل، الله العدل، وأنت تأخذهم بالعدل، وتعمل فيهم بالحقّ، وتنصف الوضيع من الشريف، وليس للشريف عندك فضل منزلة على الوضيع، فضجّت طائفة ممّن معك على الحقّ إذ عمّوا به، واغتمّوا من العدل إذ صاروا

فيه، وصارت صنائع معاوية عند أهل الغني والشرف، فتاقب أنفس الناس إلى الدنيا، وقل من الناس من ليس للدنيا بصاحب، وأكثرهم من يجتوي الحقّ ويستمري الباطل، ويؤثر الدنيا. فإن تبذل المال يا أمير المؤمنين تمِل إليك أعناق الناس، وتصف نصيحتهم، وتستخلص ودهم. صنع الله لك يا أمير المؤمنين، وكبتَ عدوّك، وفضّ جمعهم، وأوهن كيدهم، وشتت أمورهم، إنه بے یعملون خبیر.

فأجابه على (الله)، فحمد الله وأثنى عليه، وقال: «أمّا ما ذكرت من عملنا وسيرتنا بالعدل، فإنّ الله يقول: ﴿مَّنْ عَمِلَ صَالِّحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّام لِّلْعَبِيدِ﴾ وأنا من أن أكون مقصِّرًا فيم ذكرت أخوف وأمّا ما ذكرت من أنّ الحقّ ثقل عليهم ففارقونا لذلك، فقد علم الله أنّهم لم يفارقونا

من جور، ولم يُدعوا إذ فارقونا إلى عدل، ولم يلتمسوا إلا دنيًا زائلة عنهم كأن قد فارقوها، وليسائلن يوم القيامة: أللدنيا أرادوا أم لله عملوا؟ وأمّا ما ذكرت من بذل الأموال واصطناع الرجال، فإنّا لا يسعنا أن نؤتي إمرء من الفيء أكثر من حقّه، وقد قال الله وقوله الحقّ: ﴿كُم مِّن فِئَة قَلِيلَة غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةَ بإذْنِ الله وَاللهُ مَعَ الصَّابرينَ ﴾ وبعث محمّدًا ( عَيْلًا) وحده فكشّره بعد القلّة، وأعزّ فئته بعد الذلّة، وإن يرد الله أن يولّينا هذا الأمر يذلّل لنا صعبه، ويسهّل لنا حزنه وأنا قابل من رأيك ما كان لله رضيً، وأنت من آمن أصحابي، وأوثقهم في نفسي، وأنصحهم وأراهم

٢. وفي الكتاب نفسه روى عن ربيعة وعهارة ما نصّه: إنّ طائفة من أصحاب علي (إلى مشوا إليه فقالوا: يا أمير المؤمنين، أعط هذه الأموال،

عندی (۲۶).

وفضّل هؤلاء الأشراف من العرب وقريش على الموالي والعجم، ومن تخاف خلافه من الناس وفراره.

قال: «وإنّا قالواله ذلك للذي كان معاوية يصنع من أتاه فقال لهم على (ﷺ): «أتأمروني أن أطلب النصر بالجور؟! والله لا أفعل ما طلعت شمس، وما لاح في السياء نجم. والله، لو كان ما لهم لي لواسيت بينهم، فكيف وإنَّما هي أموالهم؟! قال: ثم أزم طويلا ساكنا ثم قال: من كان له مال فإياه والفساد! فإن إعطاء المال في غير حقه تبذير وإسراف، وهو ذكر لصاحبه في الناس ويضعه عند الله، ولم يضع رجل ماله في غير حقه 🥠 وعند غير أهله إلا حرمه الله شكرهم وكان لغيره ودهم.... الالالاكا.

٣. بعث سهل بن حنيف والي
 الإمام على المدينة رسالة إليه،

يخبره فيها أنّ جمعًا من أهل المدينة

التحق بمعاوية (٢٤).

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي علي السلام وفكره

فكتب الإمام ( الله عنه جوابه: «أَمَّا بَعْدُ فَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّ رِجَالًا مِمَّنْ قِبَلَكَ يَتَسَلَّلُونَ إِلَى مُعَاوِيَةً، فَلاَ تَأْسَفْ عَلَى مَا يَفُوتُكَ مِنْ عَدَدِهِمْ، وَيَذْهَبُ عَنْكَ مِنْ مَدَدِهِمْ، فَكَفَى لهُمْ غَيًّا وَلَكَ مِنْهُمْ شَافِيًا فِرَارُهُمْ مِنَ الْهُدَى وَالْحُقِّ، وَإِيضَاعُهُمْ إِلَى ٱلْعَمَى وَٱلْجِهْل، فَإِنَّهَا هُمْ أَهْلُ دُنْيَا مُقْبِلُونَ عَلَيْهَا، وَمُهْطِعُونَ إِلَيْهَا، وَقَدْ عَرَفُ وا الْعَدْلَ وَرَأَوْهُ، وَسَمِعُوهُ

وَوَعَوْهُ، وَعَلِمُ وا أَنَّ النَّاسَ عِنْدَنَا فِي اَخُتِّ أُسْوَةٌ، فَهَرَبُوا إِلَى اَلْأَثَرَةِ، فَبُعْدًا لهُمْ وَسُحْقًا!! إِنَّهُمْ وَالله لَمْ يَنْفِرُوا مِنْ جَوْرِ، وَلَمْ يَلْحَقُّوا بِعَدْكٍ، وَإِنَّا اللُّهُ لِنَطْمَعُ فِي هَـذَا ٱلْأَمْرِ أَنْ يُذَلِّلَ الله لَنَا اللهِ لَنَا اللهِ لَنَا اللهِ لَنَا صَعْبَهُ، وَيُسَهِّلَ لَنَا حَزْنَهُ، إِنْ شَاءَ الله

وَالسَّلاَمُ»(٤٣).

تجنّب القوّة في إجراء أحكام المدرسة الأُمويّة ترى أنّ الهدف يوجّه الوسيلة، بحيث يستطيع السياسي أن يستفيد من الأدوات اللامشروعة

في سياساته وبرامجه وأوامره. ومن ثم فإنّ القائد ليس له أن يضلّل الجمه وربلغة التطميع فحسب، بـل له أيضًا أن يفرض نفسه عليه عبر استعمال لغة التهديد والتوسّل بالقوّة. ولقد استطاع معاوية عبر توظيف هذه السياسة أن يحافظ على التفاف الناس حوله. وربا كان يستطيع أن يحافظ على المصالح الوطنيّة للشام من خلال هذا النهج.

بيد أن الأمر يختلف في المدرسة العلويّة التي لا تُجيز توظيف الأدوات غير المشروعة في تنفيذ السياسات المطلوبة؛ وعندئذ لا يستطيع القائد أن يتوسل بلغة التطميع لتنفيذ الحكم، كم لا يستطيع أن يستعمل لغة التهديد مع الناس.

وعلى هذا الأساس لم يكن الإمام ( ( على استعداد أن يجبر الناس على طاعته بالقوّة؛ فعندما أجبره الجُند في حرب صفّين على إيقاف

القتال والإذعان إلى التحكيم، قال: «ألا إنَّى كُنتُ أميرَ المُؤمِنينَ، يغدو بعدئذ حكمًا علويًّا!. فَأُصبَحتُ اليَومَ مَأمورًا، وكُنتُ ناهِيًا، فَأُصبَحتُ مَنهيًّا، وقَد أحبَبتُمُ البَقاءَ ولَيسَ لي أن أحمِلَكُم عَلى ما تَک هـ ونَ (٤٤).

العلوي تحقيق مراميه الإصلاحيّة إلاّ أكره أن أُصلحكم بفساد نفسي (٥٠). على أساس الاختيار الشعبي الحرّ وكما قال مرّة أُخرى: «ولقد لبرامج الإمام ( اللي ) بهذا الشأن، و إلا " باستعمال منطق القوة والتوسل بالسيف لإجبار الناس على طاعته، فالجمهور سوف ينتخب الطريق الـذي پريـده هـو.

> وبعبارة أُخرى: إنّ إحدى أجوبة الإمام ( الله على هذا التساؤل: لماذا ترك الناسُ الإمامَ وحيدًا؟ هو: إنّني لستُ على استعداد أن أجبر هـؤلاء على الطاعـة بمنطـق السيف؟ فهذا الأُسلوب وإن كان يحلّ مشكلة

الحكم مؤقّتًا، إلاّ أنّ هذا الحكم لن

لقد تكرّر هذا المعنى في كلام الإمام (المليخ)، ففي خطاب لأهل الكوفة، قال بعد أن بتّ شكواه منهم: «يا أهل الكوفة! أتروني لا على هذا الضوء لا يستطيع الحكم أعلم ما يصلحكم؟! بلى، ولكنّي علمت أن الذي يصلحكم هو السيف، وما كنت متحريا صلاحكم بفساد نفسي، ولكن سيسلط عليكم من بعدي سلطان صعب، لا يوقر كبيركم، ولا يرحم صغيركم، ولا يكرم عالمكم، ولا يقسم الفيء 🎊 بالسوية بينكم، وليضربنكم ويذلنكم

ويجمرنكم في المغازي ويقطعن

سبيلكم، وليحجبنكم على بابه،

حتى يأكل قويكم ضعيفكم، ثم لا

يبعد الله إلا من ظلم منكم، ولقلما

أدبر شيء ثم أقبل، وإني لأظنكم في

من بين الناس؛ وبتعبيره: «إِنْ كَانَتِ

الرَّعَايَا قَبْلِي لَتَشْكُو حَيْفَ رُعَاتِها - وإِنَّنِي الْيَوْمَ لأَشْكُو حَيْفَ رُعِيَّتِي - كَأَنْنِي الْيُوْمَ لأَشْكُو حَيْفَ رَعِيَّتِي - كَأَنْنِي الْقُودُ وهُمُ الْقَادَةُ - أَوِ اللَّوْزُوعُ وهُمُ الْقَادَةُ - أَوِ اللَّوْزُوعُ وهُمُ الْوَزَعَةُ »(٧٤).

## النتائج والتوصيات

۱- الإنسان مفطور على أنه يرى العدل من صفات الحسن، وعدمه صفة قبيحة، فلابد لمن يتولى أمور الأمة أن يراعي ما فُطرت عليه البشرية.

7- حب التسلط على الأمة، وزهو السلطان والجاه من الغرائز التي يسعى إليها أغلب الذين يريدون الوصول إلى تلك المناصب وبعنوانات مختلفه، سواء كانت مشروعة كنصرة المستضعفين، وإحقاق الحق، أم غير مشروعة كالتسلط على رقاب الناس بالقوة، فمن يدعي الطرق المشروعة عليه أن يضع منه الامام على (الملا) نصب

فترة، وما في إلا النصح لكم "(٢٤).
يوجّه الإمام في هذا الكلام خطابه
إلى أُولئك الذين أساؤوا استعمال
أجواء الحرّيّة في ظلال حكمه،
وصاروا يتمرّدون على طاعته؛
إناتني أستطيع كبقيّة السياسيين
المحترفين أن أضطرّكم إلى إطاعتي،

وبمقدوري أن أقوِّم أودكم ببساطة

عبر القوّة وعبر منطق السيف؛ بيد

أنّني أربأ بنفسي أن أُقدم على ذلك؛

القوة لا يكون إلا بالتضحية بقيمي الفوة لا يكون إلا بالتضحية بقيمي الأخلاقية، وهذا الثمن يتنافى مع فلسفة حكمي. لكن اعلموا بأن فلسفة حكمي لكم في أحشائه آتيًا عظيمًا! فبسلوككم هذا إنها توطئون لأنفسكم نازلة قوم لا يحكمونكم إلا بالسيف، ولا يتحدّثون إليكم إلا بمنطق القوة، ولا يعرفون بكم

هكذا مضى عليّ (الله ) مظلومًا يضع منهج الإمام علي (الله ) نصب

الشفقة!.

السنة الرابعة-العدد التاسع-١٤٤١هـ / ٢٠١٩م

ACCED.

عينيه في وصوله للسلطة، وفي سلوكه بعد ذلك.

٣- عندما اختارت الأمة الإمام علي (إلله)، بعد أن أذعنت أنه الأصلح لها، ولأنه يمثل عدالة السهاء، فإنه وضع برنامجًا رئاسيًا إن صح التعبير في قيادة الأمة وحملها على المحجة البيضاء.

إنّ العدالة الاقتصاديّة في ظلال حكم عليّ (إليه ليست شعارًا وحسب، بل هي نهج جادّ لا عيد عنه.

٥- إن الإمام علي (إلي يختلف التي مثله عن الفكر الاشتراكي في مورد حق المؤمنين (الملكية الشخصي، فالاشتراكية لا على الشرتقبل أن يرتفع مستوى مواطن على الناس تعالى مواطن آخر، فيضيع هنا الحافز وقوانينه. الذاتي للإبداع لدى المواطن مادام لم المواطن مادام لم يرتفع بمستواه سواء عمل وضاعف الإصلاحيا الجهد أم لم يعمل، فيتساوى الإنسان أن الذين الفعال مع الإنسان الخامل الكسول الإسلامي

...وهنا يقع الافتراق بين الإسلام والمذهب الاشتراكي.

7- لقد سن أمير المؤمنين (الله عموعة قوانين يجب أن تتوفر في الحاكم، ابتداءً بنفسه، ثم أهله وقرابته، ثم عامة الناس، في كيفية التعامل مع الثروات العامة، وهذه القوانين سارية المفعول إلى العصر الراهن وما بعده، خصوصًا على الذي يقول بانتهائه إلى مدرسته (الله الأمة الأمة

باسم الإسلام، وعدم تطبيقه لقوانينه التي مثلها رسول الله (ﷺ) وأمير المؤمنين (ﷺ) يكون مردوده سلبي على الشريعة الإسلامية؛ لأن عامة الم

الناس تعتبر هو لاء ممثلين للإسلام

اإن المتتبع للحركات الإصلاحية على طول التاريخ، يجد أن الذين نجحوا هم المنتمين إلى الفكر الإسلامي الأصيل، بل إن الذين لا

**...**...

استمدوا كثيرًا من مبادئ السلطة من مدرسة الإسلام والنبي الأكرم وآل بيته ( الله على الكلال المشهورة لغاندي وغيره من قيادة الثورات. ٩- إن الظروف الموضوعية التي مرت بها دولة الإمام على ( الله اله )، هي من أحلك الظروف، بسبب بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ (١٤). التعتيم الإعلامي وغيره، أما اليوم فأصبحت الوسائل كلها متاحة للحاكم، وبإمكان الأمة أن تطلع على نتاجاته في الحكم.

> ١٠ - على الأمة أن تحسن التصرف في حال فُسح لها فضاء الحرية، لأن

الإسلام يعطى الحرية للأمة، أكثر من أي نظام آخر، فإذا أساءت الأمة استعالها، تكون تحت طائلة القانون الإلهي الذي ذكره الله تعالى في كتابه الكريم ووعد الإمام على ( الله الكريم الأمة به وهو قوله تعالى: ﴿إِنَّ الله لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا

١١- إن المدرسة العلويّة لا تُجيز توظيف الأدوات غير المشروعة في تنفيذ السياسات المطلوبة؛ وعندئذ لا يستطيع القائد أن يتوسل بلغة التطميع لتنفيذ الحكم، كما لا يستطيع أن يستعمل لغة التهديد مع الناس.





## الهوامش

1. موسوعة الإمام علي بن أبي طالب ( الله الكتاب والسنة والتاريخ، محمد الريشهري، الجزء: ٤، ص: ١٦، تحقيق: مركز بحوث دار الحديث وبمساعدة: السيد محمد كاظم الطباطبائي، السيد محمود الطباطبائي نزاد، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ٢٥١هـ، المطبعة: دار الحديث، الناشر: دار الحديث للطباعة والنشر. ٢. الصحاح، الجوهري، الجزء: ٥، الوفاة: ٣٩٣هـ، الطبعة: الرابعة، سنة الطبع: ١٤٠٧هـ، ١٤٠٧.

٣. معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية، محمود
 عبد الرحمن عبد المنعم، الجزء: ٢، الناشر: دار
 الفضيلة، ص: ٤٨٣.

٤. لسان العرب، ابن منظور، الجزء: ١١، الوفاة:
 ٧١١هـ، سنة الطبع: محرم ١٤٠٥هـ، الناشر: نشر أدب الحوزة، ص: ٤٣٠.

٥. مطهري، مرتضى، العدل الالهي: ٥٩- ٦٠ ، طهران، منشورات اسلامي، ط٠١، ١٩٨٧م.
 ٢. المصطلحات، إعداد مركز المعجم الفقهي،
 ص: ١٧٠٨.

٧. الحدائق الناضرة، المحقق البحراني، الجزء:
 ١٠ الوفاة: ١١٨٦، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
 ٨. الحدائق الناضرة، المحقق البحراني، الجزء:
 ١٠ الوفاة: ١١٨٦، تحقيق وتعليق: محمد تقي الإيرواني، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي
 التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة، ص: ١٣.

٩. اقتصادنا، السيد محمد باقر الصدر، الوفاة:
 ١٤٠٠، تحقيق: مكتب الإعلام الإسلامي - فرع خراسان، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٢٥ - ١٢٨٨ ش، المطبعة: مكتب الإعلام الإسلامي، الناشر: مؤسسة بوستان كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي)، ص: ٢٨٨.
 ١٠. مقامات فاطمة الزهراء (﴿ اللهِ ) في الكتاب والسنة، الشيخ محمد السند، الوفاة: تحقيق: بقلم السيد محمد على الحلو، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤١٤ - ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغدير/ قم، ص: ١٤١.

١١. الحشر، آية ٧.

11. اقتصادنا، السيد محمد باقر الصدر، الوفاة: 15. تحقيق: مكتب الإعلام الإسلامي – فرع خراسان، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: 15.0 - 15.7 ش، المطبعة: مكتب الإعلام الإسلامي، الناشر: مؤسسة بوستان كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي)، ص: 7٨٣. التابع لمكتب الإعلام الإسلامي)، ص: ٢٨٨. الوفاة: مكتب الإعلام الإسلامي مكتب الإعلام الوسلامي مكتب الإعلام الوسلامي - فرع خراسان، الطبعة: الثانية، سنة الطبعة: مكتب الطبعة: مكتب الطبعة: مكتب

14. ينظر: اقتصادنا، السيد محمد باقر الصدر، الوفاة: ١٤٠٠، تحقيق: مكتب الإعلام الإسلامي- فرع خراسان، الطبعة: الثانية، سنة

الإعلام الإسلامي، الناشر: مؤسسة بوستان

كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام

الإسلامي)، ص: ٢٨٣.

الطبع: ١٤٢٥- ١٣٨٢ش، المطبعة: مكتب الإعلام الإسلامي، الناشر: مؤسسة بوستان كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي)، ص: ٢٨٣.

١٥. رسالة في التعرب بعد الهجرة ويليها نظرة في الحفاظ على المجتمع المؤمن، الشيخ قاسم محمد مصري العاملي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ٢٠٠٣ – ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغدير للطباعة والنشر والتجليد- قم- أيران، ص: ٢٥٠.

١٦. رسالة في التعرب بعد الهجرة ويليها نظرة في الحفاظ على المجتمع المؤمن، الشيخ قاسم محمد مصرى العاملي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ٢٠٠٣ – ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغدير للطباعة والنشر والتجليد- قم- أيران، ص: ٢٥٠.

١٧. النحل، آية ٩٠.

١٨. رسالة في التعرب بعد الهجرة ويليها نظرة في الحفاظ على المجتمع المؤمن، الشيخ قاسم محمد مصري العاملي، ط١، سنة الطبع: ١٤٢٤ - ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغدير للطباعة والنشر والتجليد-م ايران: ۲۵۲.

١٩. ميزان الحكمة، محمد الريشهري، الجزء: ٣، تحقيق: دار الحديث، الطبعة: الأولى، المطبعة: دار الحديث، الناشر: دار الحديث، ص: ١٨٣٨.

٠٢٠. مستدرك الوسائل، ميرزا حسين النورى الطبرسي، الجزء: ١١، الوفاة: ١٣٢٠، تحقيق: مؤسسة آل البيت ( الله عنه المراث الطبعة : الثانية، سنة الطبع: ١٤٠٨ - ١٩٨٨ م، الناشر: مؤسسة آل البيت (هي) لإحياء التراث- بيروت-

لبنان، ص: ٣١٧ – ٣١٨.

٢١. مستدرك الوسائل، ميرزا حسين النورى الطبرسي، الجزء: ١١، الوفاة: ١٣٢٠، تحقيق: مؤسسة آل البيت (ﷺ) لإحياء التراث، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٠٨ - ١٩٨٨ م، الناشر: مؤسسة آل البيت ( الله الإحياء التراث بيروت -لبنان، ص: ٣١٨.

٢٢. مقامات فاطمة الزهراء (١١٤) في الكتاب والسنة، الشيخ محمد السند، الوفاة: تحقيق: بقلم السيد محمد على الحلو، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٢٤ - ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغديسر/ قـم، ص: ١٤٣.

٢٣. مقامات فاطمة الزهراء (ﷺ) في الكتاب والسنة، الشيخ محمد السند، الوفاة: تحقيق: بقلم السيد محمد على الحلو، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٢٤ - ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغديـر/ قـم، ص: ١٤٣.

٢٤. نهج البلاغة، خطب الإمام على (الله)، (الشقشقية): ١/ ٣٥.

٢٥. منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، حبيب الله الهاشمي الخوئي، تحقيق: سيد إبراهيم الميانجي، ط ٤، المطبعة: مطبعة الإسلامية بطهران، الناشر: بنياد فرهنگ إمام المهدي (عج): ٣/ ٩٦ - ٩٧. ٢٦. المصدر نفسه: ٣/ ٩٧.

٧٧. الغارات، إبراهيم بن محمد الثقفي الكوفي، الجزء: ١، الوفاة: ٢٨٣، تحقيق: السيد جلال الدين الحسيني الأرموي المحدث، ص: ٦٨.

٢٨. نهج البلاغة، خطب الإمام على (الله)،

لسنة الرابعة–العدد التاسع–١٤٤١هـ /

السيد لطيف القزويني: ٨٤. ٣٦. موسوعة الإمام علي بن أبي طالب ( الله في الكتاب والسنة والتاريخ، محمد الريشهري، تحقيق: مركز بحوث دار الحديث وبمساعدة: السيد محمد كاظم الطباطبائي، السيد محمود الطباطبائي نـ راد، الطبعة: الثانية، سنة الطبع:

١٤٢٥، المطبعة: دار الحديث، الناشر: دار الحديث

للطباعة والنشر، ص: ١٧.

٣٧. موسوعة الإمام علي بن أبي طالب (الله) في الكتاب والسنة والتاريخ، محمد الريشهري، تحقيق: مركز بحوث دار الحديث وبمساعدة: السيد محمد كاظم الطباطبائي، السيد محمود الطباطبائي نراد، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: للطباعة والنشر، ص: ١٧.

٣٨. رجال تركوا بصمات على قسمات التاريخ، السيد لطيف القزويني: ٨٨.

٣٩. موسوعة الإمام علي بن أبي طالب ( الله في الكتاب والسنة والتاريخ، محمد الريشهري، تحقيق: مركز بحوث دار الحديث وبمساعدة: السيد محمد كاظم الطباطبائي، السيد محمود الطباطبائي نـ زاد، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: للطباعة: دار الحديث، الناشر: دار الحديث للطباعة والنشر، ص: ١٧١.

 الوفاة: ٤٠، تحقيق: شرح: الشيخ محمد عبده، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٢ – ١٣٧٠ ش، المطبعة: النهضة – قم، الناشر: دار الذخائر – قم إيران، ٢/ ٢١.

٢٩. بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ت ١١١١،
 تحقيق: الشيخ عبد الزهراء العلوي، سنة الطبع:
 ٣١٤ - ١٤٠٣ م، الناشر: دار الرضا- بيروت- لبنان: ٣١/ ٥٠- ٥١.

٣٠. نهج البلاغة، خطب الإمام علي (ﷺ)،
 الوفاة: ٤٠، تحقيق: شرح: الشيخ محمد عبده،
 الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٢ – ١٣٧٠ ش،
 المطبعة: النهضة – قم، الناشر: دار الذخائر – قم إيران، ٢/ ٢١٨.

٣١. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، الجزء: ٢، الوفاة: ٢٥٦، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٧٨ – ١٩٥٩ م، الناشر: دار إحياء الكتب العربية – عيسى البابي الحلبي وشركاه، ٢/ ٢٠٢.

٣٢. رجال تركوا بصات على قسمات التاريخ، السيد لطيف القزويني: ٨١.

٣٣. نهج البلاغة، خطب الإمام علي (الله)، الوفاة: ٤٠، تحقيق: شرح: الشيخ محمد عبده، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٢ – ١٣٧٠ ش، المطبعة: النهضة - قم، الناشر: دار الذخائر - قم الياران: ٢/ ١٤٠٤

٣٤. رجال تركوا بصات على قسات التاريخ، السيد لطيف القزويني: ٨١.

٣٥. رجال تركوا بصات على قسات التاريخ،

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه السلام وفكره

الإمام علي (اللينة) والعدالة الاقتصادية......

( الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٨٠ ش، المطبعة: اعتباد، الناشر: نور السجاد، ص: ٧٦. المطبعة: المجلسي، الجزء: ٣٤. الوفاة: ١١١١، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٣ م.

28. نهج البلاغة، خطب الإمام على ( الله المجزء: ٣، الوفاة: ٤٠، تحقيق: شرح: الشيخ محمد عبده، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٢ - ١٣٠٠ ش، المطبعة: النهضة - قم، الناشر: دار الذخائر - قم - إيران، ص: ١٣١.

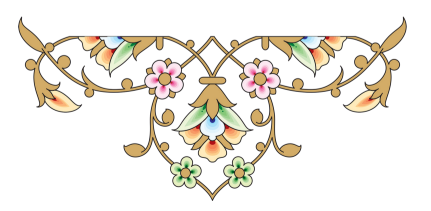
33. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، الجزء: ٢، الوفاة: ٢٥٦، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٧٨ - ١٩٥٩ م، الناشر: دار إحياء الكتب العربية - عيسى البابي الحلبي وشركاه، ص: ٢٢٠.

٥٤. ميزان الحكمة ، محمد الريشهري، الجزء: ٣، تحقيق: دار الحديث، الطبعة: دار الحديث، الناشر: دار الحديث.

73. الإرشاد، الشيخ المفيد، ت 173 هجرية، تحقيق: مؤسسة آل البيت (ﷺ) لتحقيق التراث، ط٢، سنة الطبع: ١٤١٤ – ١٩٩٣ م، الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع – بيروت – لبنان: 1/ ٢٨٠ – ٢٨٢.

٤٧. نهج البلاغة ، خطب الإمام علي (ﷺ)، ت
 ٤٠ تحقيق: الدكتور صبحي صالح، ط١، سنة الطبع: ١٣٨٧ - ١٩٦٧ م: ٥٢٠.

٤٨. سورة الرعد، آية ١١.



## المصادر والمراجع

1. موسوعة الإمام علي بن أبي طالب ( إلى في الكتاب والسنة والتاريخ، محمد الريشهري، الجزء: ٤، ص: ١٦، تحقيق: مركز بحوث دار الحديث وبمساعدة: السيد محمد كاظم الطباطبائي، السيد محمود الطباطبائي نزاد، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ٢٥١هـ، المطبعة: دار الحديث، الناشر: دار الحديث للطباعة والنشر. ٢. الصحاح، الجوهري، الجزء: ٥، الوفاة: ٣٩٣هـ، الطبعة: الرابعة، سنة الطبع: ١٤٠٧هـ.

٣. معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية، محمود
 عبد الرحمن عبد المنعم، الجزء: ٢، الناشر: دار
 الفضيلة، ص: ٤٨٣.

٤. لسان العرب، ابن منظور، الجزء: ١١، الوفاة:
 ٧١١هـ، سنة الطبع: محرم ١٤٠٥هـ، الناشر: نشر أدب الحوزة، ص: ٤٣٠.

٥. مطهري، مرتضى، العدل الالهي: ٥٩ - ٦٠ ، طهران، منشورات اسلامي، ط٠١، ١٩٨٧م.
 ٦. المصطلحات، إعداد مركز المعجم الفقهي،
 ص: ١٧٠٨.

٧. الحدائق الناضرة، المحقق البحراني، الجزء:
 ١٠ الوفاة: ١١٨٦، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
 ٨. الحدائق الناضرة، المحقق البحراني، الجزء:
 ١٠ الوفاة: ١١٨٦، تحقيق وتعليق: محمد تقي الإيرواني، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ص: ١٣.

٩. اقتصادنا، السيد محمد باقر الصدر، الوفاة:
 ١٤٠٠ تحقيق: مكتب الإعلام الإسلامي - فرع خراسان، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٠٥ الاسلامي، ١٣٨٢ش، المطبعة: مكتب الإعلام الإسلامي، الناشر: مؤسسة بوستان كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي)، ص: ٢٨٨.
 ١٠. مقامات فاطمة الزهراء (﴿ الله ) في الكتاب والسنة، الشيخ محمد السند، الوفاة: تحقيق: بقلم السيد محمد على الحلو، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤١٤ - ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغدير/ قم، ص: ١٤١.

١١. الحشر، آية ٧.

11. اقتصادنا، السيد محمد باقر الصدر، الوفاة: 15. تحقيق: مكتب الإعلام الإسلامي - فرع خراسان، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: 15.0 - 15.7 الناشر: مؤسسة بوستان كتاب قم (مركز النشر الناشر: مؤسسة بوستان كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي)، ص: 7٨٣. النافر: اقتصادنا، السيد محمد باقر الصدر، الوفاة: 15.0، تحقيق: مكتب الإعلام الإسلامي - فرع خراسان، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: 15.0 - 15.0 الناشر: مؤسسة بوستان الإعلام الإسلامي، الناشر: مؤسسة بوستان

14. ينظر: اقتصادنا، السيد محمد باقر الصدر، الوفاة: ١٤٠٠، تحقيق: مكتب الإعلام الإسلامي- فرع خراسان، الطبعة: الثانية، سنة

كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام

الإسلامي)، ص: ٢٨٣.

.....

الطبع: ١٤٢٥- ١٣٨٢ش، المطبعة: مكتب الإعلام الإسلامي، الناشر: مؤسسة بوستان كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي)، ص: ٢٨٣.

١٥. رسالة في التعرب بعد الهجرة ويليها نظرة في الحفاظ على المجتمع المؤمن، الشيخ قاسم محمد ومصري العاملي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ٢٠٠٣ – ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغدير للطباعة والنشر والتجليد- قم- أيران، ص: ٢٥٠.

١٦. رسالة في التعرب بعد الهجرة ويليها نظرة في الحفاظ على المجتمع المؤمن، الشيخ قاسم محمد مصرى العاملي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ٢٠٠٣ – ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغدير للطباعة والنشر والتجليد- قم- أيران، ص: ٢٥٠. ١٧. النحل، آية ٩٠.

١٨. رسالة في التعرب بعد الهجرة ويليها نظرة في الحفاظ على المجتمع المؤمن، الشيخ قاسم محمد مصري العاملي، ط١، سنة الطبع: ١٤٢٤ - ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغدير للطباعة والنشر والتجليد-قم- إيران: ٢٥٢.

١٩. ميزان الحكمة، محمد الريشهري، الجزء: ٣، تحقيق: دار الحديث، الطبعة: الأولى، المطبعة: دار الحديث، الناشر: دار الحديث، ص: ١٨٣٨.

٠٢٠. مستدرك الوسائل، ميرزا حسين النورى الطبرسي، الجزء: ١١، الوفاة: ١٣٢٠، تحقيق: مؤسسة آل البيت ( الله عنه المراث الطبعة : الثانية، سنة الطبع: ١٤٠٨ - ١٩٨٨ م، الناشر: مؤسسة آل البيت (هي) لإحياء التراث- بيروت-

لبنان، ص: ٣١٧ – ٣١٨.

٢١. مستدرك الوسائل، ميرزا حسين النورى الطبرسي، الجزء: ١١، الوفاة: ١٣٢٠، تحقيق: مؤسسة آل البيت (ﷺ) لإحياء التراث، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٠٨ - ١٩٨٨ م، الناشر: مؤسسة آل البيت ( الله الإحياء التراث بيروت -لبنان، ص: ٣١٨.

٢٢. مقامات فاطمة الزهراء (١١٤) في الكتاب والسنة، الشيخ محمد السند، الوفاة: تحقيق: بقلم السيد محمد على الحلو، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٢٤ - ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغديسر/ قـم، ص: ١٤٣.

٢٣. مقامات فاطمة الزهراء (ﷺ) في الكتاب والسنة، الشيخ محمد السند، الوفاة: تحقيق: بقلم السيد محمد على الحلو، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٢٤ - ٢٠٠٣ م، الناشر: دار الغديـر/ قـم، ص: ١٤٣.

٢٤. نهج البلاغة، خطب الإمام على (الله)، (الشقشقية): ١/ ٣٥.

٢٥. منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، حبيب الله الهاشمي الخوئي، تحقيق: سيد إبراهيم الميانجي، ط ٤، المطبعة: مطبعة الإسلامية بطهران، الناشر: بنياد فرهنگ إمام المهدي (عج): ٣/ ٩٦ - ٩٧. ٢٦. المصدر نفسه: ٣/ ٩٧.

٧٧. الغارات، إبراهيم بن محمد الثقفي الكوفي، الجزء: ١، الوفاة: ٢٨٣، تحقيق: السيد جلال الدين الحسيني الأرموي المحدث، ص: ٦٨.

٢٨. نهج البلاغة، خطب الإمام على (الله)،

السيد لطيف القزويني: ٨٤.

للطباعة والنشر، ص: ١٧.

٣٧. موسوعة الإمام علي بن أبي طالب ( الله في الكتاب والسنة والتاريخ، محمد الريشهري، تحقيق: مركز بحوث دار الحديث وبمساعدة: السيد محمد كاظم الطباطبائي، السيد محمود الطباطبائي نراد، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: للطباعة والنشر، ص: ١٧.

٣٨. رجال تركوا بصمات على قسمات التاريخ، السيد لطيف القزويني: ٨٨.

97. موسوعة الإمام علي بن أبي طالب ( الله في الكتاب والسنة والتاريخ، محمد الريشهري، تحقيق: مركز بحوث دار الحديث وبمساعدة: السيد محمد كاظم الطباطبائي، السيد محمود الطباطبائي نـ ژاد، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: للطباعة: دار الحديث، الناشر: دار الحديث للطباعة والنشر، ص: ١٧١.

• ٤. الغارات، إبراهيم بن محمد الثقفي الكوفي، الجزء: ١، الوفاة: ٢٨٣، تحقيق: السيد جلال الدين الحسيني الأرموي المحدث، ص: ٧٤. سنن الإمام على (المالا)، لجنة الحديث معهد باقر العلوم

الوفاة: ٤٠، تحقيق: شرح: الشيخ محمد عبده، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٢ – ١٣٧٠ ش، المطبعة: النهضة – قم، الناشر: دار الذخائر – قم – إيران، ٢/ ٢١.

۲۹. بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ت ۱۱۱۱، تحقيق: الشيخ عبد الزهراء العلوي، سنة الطبع: 18۰۳ م، الناشر: دار الرضا- بيروت- لبنان: ۳۱/ ۰۰- ۵۱.

٣٠. نهج البلاغة، خطب الإمام علي (ﷺ)،
 الوفاة: ٤٠، تحقيق: شرح: الشيخ محمد عبده،
 الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٢ – ١٣٧٠ ش،
 المطبعة: النهضة – قم، الناشر: دار الذخائر – قم إيران، ٢/ ٢١٨.

٣١. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، الجزء: ٢، الوفاة: ٢٥٦، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٧٨ – ١٩٥٩ م، الناشر: دار إحياء الكتب العربية – عيسى البابي الحلبي وشركاه، ٢/ ٢٠٢.

٣٢. رجال تركوا بصات على قسمات التاريخ، السيد لطيف القزويني: ٨١.

٣٣. نهج البلاغة، خطب الإمام علي ( الله الله الوفاة: ٤٠، تحقيق: شرح: الشيخ محمد عبده، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٢ – ١٣٧٠ ش، المطبعة: النهضة - قم، الناشر: دار الذخائر - قم الياران: ٢/ ١٤٠٤

٣٤. رجال تركوا بصات على قسمات التاريخ، السيد لطيف القزويني: ٨١.

٣٥. رجال تركوا بصات على قسمات التاريخ،

تعنى بعلوم كتاب نهج البلاغة وبسيرة الإمام علي عليه اسلام وفكره

( الله الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٨٠ ش، المطبعة: اعتماد، الناشر: نور السجاد، ص: ٧٦. ٤١. بحار الأنوار، العلامة المجلسي، الجزء: ٣٤، الوفاة: ١١١١، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ۱٤۱۳ - ۱۹۹۲م.

٤٢. موسوعة الإمام على بن أبي طالب (الله) في الكتاب والسنة والتاريخ، محمد الريشهري، تحقيق: مركز بحوث دار الحديث وبمساعدة: السيد محمد كاظم الطباطبائي، السيد محمود الطباطبائي نــ (اد، الطبعـة: الثانيـة، سنة الطبـع: ١٤٢٥ المطبعة: دار الحديث، الناشر: دار الحديث للطباعة والنشر، ص: ١٧٣.

٤٣. نهج البلاغة، خطب الإمام على ( الله على ١٤٠٠)، الجزء: ٣، الوفاة: ٤٠، تحقيق: شرح: الشيخ محمد عبده، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٢-١٣٧٠ ش، المطبعة: النهضة- قم، الناشر: دار الذخائر- قم- إيران، ص: ١٣١.

٤٤. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، الجزء: ٢، الوفاة: ٦٥٦، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٧٨ - ١٩٥٩ م، الناشر: دار إحياء الكتب العربية - عيسى البابي الحلبى وشركاه، ص: ٢٢٠.

٥٥. ميزان الحكمة ، محمد الريشهري، الجزء: ٣، تحقيق: دار الحديث، الطبعة: الأولى، المطبعة: دار الحديث، الناشر: دار الحديث.

٤٦. الإرشاد، الشيخ المفيد، ت ٤١٣ هجرية، تحقيق: مؤسسة آل البيت ( الله التحقيق التراث، ط٢، سنة الطبع: ١٤١٤ - ١٩٩٣ م، الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع- بيروت- لبنان: 1/ 177- 777.

٤٧. نهج البلاغة ، خطب الإمام على ( الله على ١٤٠٠)، ت ٠٤، تحقيق: الدكتور صبحى صالح، ط١، سنة الطبع: ١٩٦٧ – ١٩٦٧ م: ٥٢٠.

٤٨. سورة الرعد، آية ١١.

