



# سورة الكوثر دراسة في إعجاز القرآن الكريم

م. م أحمد جاسب سعيد الكريطي جامعة الزهراء (عليها السلام) للبنات/ كلية التربية/ قسم اللغة العربية أ.م. د. علي محمّد ياسين جامعة كربلاء – كلية العلوم الاسلامية

Surat Al-Kawthar is a Study in the Miracles of the Holy Quran.

#### Ahmad Jassib Saeed

Al-Zahraa University (peace be upon her) for Girls/Faculty of Education/Department of Arabic Language

Asst. lect. Ali Mohamed Yassin

University of Karbala - College of Islamic Sciences





#### ملخص البحث

تسعى هذه الدراسة إلى توضيح الوجوه الإعجازية التي تتمظهر في القرآن الكريم وبيان كل منها وتحليلها وبيان الأدلة والبراهين عليها بالقدر التي يتيح له مجال هذا البحث، فكما معروف أن عهد نزول القرآن الكريم قمة اهتمام المجتمع في الجزيرة العربية، بقوة الكلمة، ودقة الحس البياني، وفصاحة المنطق، أكثر من أيّ وقت سابق، وجاء القرآن الكريم لينشر من عبيره عطر القداسة، و يحتوى بين دفتيه ما يحير الأذهان ويأخذ الألباب، أتى ليتحدّى عظمة الكلمة في عقر دارها، وشموخ البيان في غرّتهِ، قال تعالى: ﴿ قُلْ فَأْتُوا بِكِتَابِ مِّنْ عِندِ الله مَّوْ أَهْدَىٰ مِنْهُمَ إِنَّابُعْهُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ فقد بنيت المعجزة على الفصاحةِ، وكأنَّ البلاعة بعظمتِها كانت تنتظر ملكها بشوق ولهفة، وقد اهتمّ علماء المسلمين المتقدمين والمتأخرين بإعجاز القرآن الكريم، فألفوا رسائل وكتبًا كثيرة في ذلك، وكان الجانب الأبرز وقت نزول القرآن هو إعجازه البياني إلَّا إنَّ إعجاز القرآن يشمل جوانب عديدة منها الإعجاز التشريعي، والغيبي، واللغوي. وقد وقع الاختيار في هذا البحث على (الإعجاز في سورة الكوثر) من الجانب التشريعي، والبلاغي، والنفسي، وقد أظهرت الدراسة أنَّ السورة تبشر الرسول الكريم بالإحسان الالهي في الدنيا والآخرة، والذي منه التمكين الابدي والنصر الابدي، وتعلن السورة عن خسر ان كلّ مَن يقف مستهزئًا من الرسول الكريم أو ساخرًا به، فله نصيبه من القطع والخسران.

الكلمات المفتاحية: سورة، كوثر، دراسة، إعجاز، القرآن.







#### **Abstract**

This study seeks to clarify the miraculous aspects that appear in the Holy Qur'an, explain each of them, analyze them, and present the evidence and proof for them to the extent that the scope of this research allows. It is known that the era of the revelation of the Holy Qur'an was the of peak of interest among Arabic society in the Arabian Peninsula was interested in the elegance of language, the elegance of reasoning, and the correctness of the graphic sense. The Qur>an came in order to spread from scent of holiness, within it what incorporates what confounds and fascinates individuals and captures the hearts. It came to challenge the greatness of the word in its homeland. Allah Almighty said: "Then bring a scripture from Allah which is more guiding than either of them that I may follow it, if you should be truthful," The miracle was built on eloquence, as if eloquence in its greatness was waiting for its king with longing and eagerness. Early and late Muslim scholars were interested in the miraculous nature of the Holy Qur'an, and they wrote many letters and books about it. The most prominent aspect at the time of the revelation of the Qur'an was its declarative miracle. However, the miracle of the Qur'an includes many aspects, including legislative, metaphysical, and linguistic miracles. In this research, the choice occurred on (the miracle in Surat Al-Kawthar) from the legislative, rhetorical and psychological aspect. The study has shown that the Surah gives good news to the Holy Messenger of divine benevolence in this world and the hereafter, which includes eternal empowerment and eternal victory. The Surah announces the loss of everyone who stands mocking the Holy Messenger or ridiculing him, for he has his share of cutting off and loss.

Keywords: Surah, Kawthar, study, miracle, the Qur'an.





لها -المتفقة والمختلفة- تنوع مستويات

الفهم والتأويل عند المتلقين المتعاقبين،

وهذا -بحدِّ ذاته شكّل رغبة ملَّحة عند

الباحث على ما في ذلك من صعوبة

وعسر لم تيسره الدراسات السابقة التي

قاربت سورة الكوثر بصورة مغايرة

عن الطريقة التي انتهجناها في بحثنا

هذا، ومن هذه الدراسات المنشورة،

مثلا: كتاب إعجاز سورة الكوثر لجار

الله الزمخشري، وكتاب تفسير سورة

الكوثر للسيد جعفر مرتضى العاملي،

وكتاب عجائب سورة الكوثر لمحمد

عبد السلام، وهي كتب تدور في فلك

واحد، كما توحى عنواناتها الواضحة.

وقد تكون البحث من ملخص

ومقدمة عقبَ ذلك ثلاثة مباحث،

وكان المبحث الأول بعنوان: الإعجاز

القرآني، والمبحث الثاني: الإعجاز

البلاغي، والمبحث الثالث: الاعجاز

النفسي، ثمّ بعد ذلك خاتمة توجت

بأهم النتائج التي توصل إليها الباحث

ثم قائمة تضمُ المصادر والمراجع.

#### المقدمة

بسم الله الرحمن الرحيم

والحمدُ لله ربِّ العالمين والصلاةِ والسلام على أشرفِ الأنبياء والمرسلين حبيب إله العالمين صاحب المقام المحمود واليوم الموعود الأحمد النبي الأمجد أبي القاسم محمّد وعلى اله الطيبين الطاهرين إلى يوم الدين.

فقد وقع الاختيار في هذا البحث على (الإعجاز في سورة الكوثر) من الجانب التشريعي، والبلاغي، والنفسي، وتبين أنّ السورة تبشر النبي الأكرم بالسَخاء الالهي في الدنيا والآخرة والذي منه النصر الدائم والتمكين الابدي وتعلن السورة والتمكين الابدي وتعلن السورة عن خسران كل من يقف مستهزئا و ساخرًا به، فله نصيبه من القطع والخسران. وقد كان هدفنا من كلّ ذلك هو محاولة الكشف عن الفعل الكامن في النص القرآني ممثلا بسورة الكوثر في النص القرآني ممثلا بسورة الكوثر القصيرة التي تعكس القراءات المتوالية



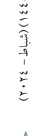


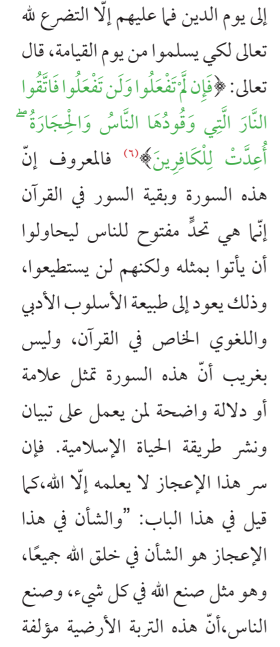


المبحث الاول: الإعجاز القرآني: أولا في مدلول الاعجاز القرآني:

يمثّل نزول القرآن في حياةِ العرب ذروة اهتهام المجتمع القبلي في الجزيرة العربية ببلاغة الكلمة، وفصاحة المنطق، ودقة الحس البياني، فهو ينشر من أريجه عطر القداسة، ويضم بين دفتيه ما يحيّر العقول ويأخذ الألباب، جاء ليتحدّى كبرياء الكلمة في عقر دارها وشموخ البيان في عنفوانه''). قال تعالى:﴿قُلْ فَأْتُوا بِكِتَابِ مِّنْ عِندِ اللهَّ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَّبِعْهُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (٢) ، وقال تعالى أيضًا: ﴿فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ (٣) ثمّ تحدّاهم بأن يأتوا بعشر سور من مثلهِ فعجزوا، قال تعالى:﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ﴿ قُلْ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُوَرِ مِثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللهُ أَإِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾(١) ثمّ تحدى -عزّ وجل- صناديد الحرب والبيان أن يأتوا بسورة واحدة من مثله،قال تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّ لْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا







من ذرات معلومة الصفات، فإذا

فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ

مِنْ دُونِ اللهَ اللهَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ (٥)

وعقبَ ذلك بيّن أنَّ العجز سيلازمهم

والعجز:الضعف، وعجز عن الأمر إذا قصّر منه»(٩). واصطلاحًا هي: "أمر خارق للعادة مقرون بالتحدي سالم من المعارضة يظهره الله على يد رسله "(١٠). أ\_الإعجاز الغيبي:

إنَّ منْ وجوه الإعجاز التي ذكرها العلماء في القرآن الكريم «الإعجاز بها فيه من أنباء الغيب»(١١). ويقصدون بذلك كل ما كان غائبًا عن محمد عَلَيْهُ ولم يشهد حوادث واقعة ولم يحضر وقتها فيدخل في الغيب لأنَّ لا علم له في تفصيلاتها وكذلك ما غاب عنه في وقته ويخبر بها عن طريق الوحى،كإخبار الله تعالى بها يكيده المنافقون والمشركون، وهذا من أكبر وجوه الإعجاز في القرآن لأنّ من المستحيل أن يتنبأ البشر بها يحدث في المستقبل وهذه خصوصية لله تعالى وحده. قال تعالى: ﴿قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴿ (١٢) ، وأَن سورة الكوثر تتضمن هذا الإعجاز

أخذ الناس هذه الذرات فقصاري ما يصوغونه منها لبنة أو اسطوانة أو هيكلًا ولكن الله تعالى يجعل من تلك الذرات حياة نابضة خالقة تنطوى على ذلك السر الالهي المعجز وهكذا القرآن، حروف وكلمات يصوغ منها البشر كلامًا و أوزانًا ويجعل الله منها قرآنًا وفرقانًا والفرق بين صنع الله وصنع البشر هذه الحروف والكلمات وهو الفرق ما بين الجسد الخامد والروح النابض،وهو فرق بين صورة الحياة وحقيقة الحياة"(٧). وقد اهتم علماء المسلمين المتقدمين والمتأخرين بإعجاز القرآن الكريم،فألفوا رسائل وكتبًا كثيرة في ذلك، وكان الجانب الأبرز وقت نزول القرآن هو إعجازه البياني إلَّا إنَّ إعجاز القرآن يشمل جوانب عديدة منها الإعجاز الغيبي و التشريعي»(۱).

والمعجزة لغةً: من أعجز وعجز، «وهو ما يقابل القدرة،والتاء فيها المبالغة،والعجز نقيض الحزم،



في ثلاثة من أنباء الغيب والحديث عن المستقبل «فهي أولًا تتحدث عن إعطاء الخير الكثير للنبى الأكرم عليا وهذا الفعل وإن جاء بصيغة الماضي،قد يعنى المستقبل الحتمى الوقوع، وهذا الخير الكثير يشمل كل الانتصارات والنجاحات والتي أحرزتها الدعوة الإسلامية فيما بعد،وهي ما كانت متوقعة عند نزول السورة في مكة، ومن جهة أخرى السورة تخبر النبي محمد ﷺ بأنّه لا يبقى دون عقب،بل ان ذريته ستنتشر في الآفاق، ومن جهة ثالثة تخبر السورة بأن عدّوه هو الأبتر، وهذه النبوءة تحققت أيضًا، فلا أثر لعدوه اليوم، بنو أُمية وبنو العباس الذين عادوا النبي وأبناءه كانوا ذا نسل لا يحصى عدده، ولم يبق اليوم منهم شيء يذكر »(۱۳). هذه السورة نزلت على النبي محمد ﷺ وهو لا يستطيع أن يصلي عند الكعبة من شدة أذى المشركين، وهي تبشره بالعطاء في الدنيا والآخرة، ومنه النصر الدائم والتمكين الأبدي وتعلن

السورة عن خسران كلّ من يقف مستهزئًا أو ساخرًا بالنبي الكريم على فله نصيبه من القطع والذلة والحسران. ثمّ قيل في إعجاز السورة المباركة: سورة الكوثر مع قصرها وافيه بجميع منافع الدنيا والآخرة وذلك لأنّها مشتملة على المعجز من وجوه: (١٤).

أولها: إنّا إذا حملنا الكوثر على كثرة الأتباع أو على كثرة الأولاد وعدم انقطاع النسل كان هذا إخبارًا عن الغيب وقد وقع مطابقًا له فكان معجزًا.

ثانيها: أنّه قال: ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴾ وهو إشارة إلى زوال الفقر حتى يقدر على النحر، وقد وقع فيكون هذا – أيضًا – إخبارًا عن الغيب.

وثالثها: قوله تعالى ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الأَبْتَلُ هُوَ الأَمر على ما أخبر فكان الأمر على ما أخبر فكان معجزًا.

ورابعهما: إنهم عجزوا عن معارضتها مع صغرها، فثبت أنّ وجه الإعجاز في كمال القرآن إنها تقرّر بها، لأنهم





لما عجزوا عن معارضة كل القرآن أولى،ولما ظهر وجه الإعجاز فيها من هذه الوجوه فقد تقررت النبوة وإذا تقررت النبوة فقد تقرر التوحيد ومعرفة الصانع وتقرر الدين و الإسلام وتقرر أن القرآن كلام الله، وإذا تقررت هذه الأشياء تقرر جميع خيارات الدنيا والآخرة، فهذه السورة جارية مجرى النكتة المختصرة القوية الوافية بإثبات جميع المقاصد فكانت صغيرة في الصورة كبيرة في المعنى.

التشريع في اللغة: الشريعةُ مشرعة الماء، وهي مورد الشاربة والشريعة -أيضًا- ما شرع الله لعباده من الدين، وقد شرَعَ لهم، أي سنّ، والمعنيان كلاهما يتفقان في الدلالة على الإرواء، فالماء إرواء حسى، والشرع إرواء لغوي<sup>(١٥)</sup>.

ب ـ الإعجاز التشريعي:

الإعجاز التشريعي في الاصطلاح: هو أحد أوجه الإعجاز القرآني، «وهو إعجاز القرآن لكافّة

النّاس بأن يأتوا بتشريع حكيم شامل واقعى متوازن كالذي جاء به القرآن الكريم، وقد جاء القرآن بتشريعاتٍ ربّانية مُحكمة في بيئة عربية أُمّية لم تكن تعرف التشريع وسنّ الأنظمة الحاكمة بصورة مُتطوّرة، فأعجزها وأعجز من بعدها أن يأتوا بمثله »(١٦). وبعبارة أخرى، هو ذلك المنهج البيّن الواضح الذي أرادَ الله لعباده أن يسلكوه، قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴿(١٧).

إنّ الإعجاز التشريعي المتضمن في الأحكام الواردة في سورة الكوثر،"الأمر في الصلاة ووجوب النية فيها والأمر في الذبح، وتقديم الصلاة على الذبح في العيد، وضرورة التصدق ومخالفة المشركين،ونصرة النبي الأمين وكل هذا يجمع في آيات قصار تتكون من عشرة كلمات، ثمّ يكون كل ما تأمر به السورة هو نهاية ما تطمح إليه النفوس من دوام التعلق بالخالق، وإيصال النفع للمخلوق،





والسكينة القلبية والنفسية التي تصل اليها البشرية، وإن صبغت حياتها بحب الله وطاعته والأنس به، ثمّ زيّنت وجودها بالأخوة والتعاون والنصرة» (١٨). وكلّ هذه الأحكام هي مما تدعو له الفطرة الإنسانية السليمة الداعية إلى طاعة الله، ورضاه.



المبحث الثاني: الإعجاز البلاغي:

القرآن الكريم معجز من وجوه متعددة، «من حيث فصاحته وبلاغته ونظمه وتركيبه وأساليبه وما تضمنه من أخبار ماضية، ومستقبلية وما اشتمل عليه من أحكام جلية وقد تحدّى في بلاغة ألفاظه فصحاء العرب،كم تحداهم بم اشتمل عليه من معانٍ صحيحة، وإنّ التطبيقات فيه ليس أمرًا هيّنًا لأنّها هي حياته ونماؤه، وتتركز فيه قدرة البليغ ومهاراته،فقواعد البلاغة وأصولها يمكن أن تجمع في صفحات، لكن المهم هو التطبيق والنظر في النص المدروس وتحليله، وإبراز محاسن صياغته ودلالات خصوصياته، والذي يعين

على ذلك الحس المرهف والذوق المتمرس الرفيع، وهذا التحليل المبني على التذوق هو أصح المناهج في الدراسة البلاغية (١٩١)، ويمكن تعريف الإعجاز البلاغي بأنّه «عدم قدرة البشر بمعارضة القرآن الكريم، وقصورهم الإتيان بمثله، رغم توفر ملكتهم البيانية، وقيام الداعي على ذلك وهو الاستمرار في تحديم وتقرير عجزهم عن ذلك "(٢٠). ولعلنا نوظف الإعجاز البلاغي في السورة المباركة فيما يلي:

حسن الابتداء، أو براعة المطلع هو أن يُجعل أول الكلام رقيقًا سهلًا، واضح المعاني، مستقلًا عها بعده، مناسبًا للمقام بحيث يجذب السامع إلى الإصغاء إليه (۱۲). في السورة المباركة فيها براعة استهلال في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثَرَ ﴾ هذه الآية المباركة ملت معنى يناسب المقام يحمل البشارة للرسول الأكرم عَلَيْ ويجذب السامع إلى الإصغاء، لكونه أول ما السامع إلى الإصغاء، لكونه أول ما

١\_ حسن الابتداء:



الألد(٢٤).

7- إذا جعلنا (هو) مبتدأ «فإنّه يفيد التوكيد، إذ يصبح الإسناد مرتين، ويتأتى ذلك من كون الجملة أصبحت جملة كبرى مركبة (٢٥).

#### ٣\_ المقابلة:

"هي إن يؤتى بمعنيين متوافقين أو أكثر، ثم يؤتى بها يقابل ذلك على الترتيب»(٢١).

إنّ سورة الكوثر كالمقابلة للسورة السابقة (الماعون) وذلك لأنّ في السورة السابقة وصف الله تعالى المنافق بأربع صفات:

البخل في قوله تعالى: ﴿فَذَٰلِكَ النَّذِي يَدُعُ الْبَتِيمَ وَلَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾ (٢٧)، وترك الصلاة في قوله تعالى: ﴿فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ (٢٨)، والرياء عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ (٢٨)، والرياء أو المراءاة في الصلاة في قوله تعالى: ﴿وَيَمْنَعُونَ وَالزِكَاةُ فِي قُولُهُ تعالى: ﴿وَيَمْنَعُونَ وَذَكُمُ اللهُ سَبْحَانَهُ فِي هَذُهُ اللهُ سَبْحَانَهُ فِي هَذُهُ هَذُهُ اللهُ سَبْحَانَهُ فِي هَذُهُ هَذُهُ اللهُ سَبْحَانَهُ فِي هَذُهُ اللهُ عَنْ الْحَامُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْحَامُ اللّهُ عَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَانُ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَامُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ الْعَنْ الْعَامُ اللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ ال

يقرع السمع.

٢\_ التو كيد:

هو كل ما يكسب المعنى قوة ويزيده ثباتًا، وتمكنًا في النفوس، وبعبارة أخرى «إِن تحقّق باللفظ معنى فهم منه معنى آخر» (٢٢). ويمكن جمع ما اشتملت عليه السورة من أسلوب التوكيد في ثلاث نقاط:

(- افتتح الله تعالى السورة بحرف التوكيد الجاري مجرى القسم (إنّا) لأنّ أصلها (إن) (ونا ضمير المتكلم) للاهتهام بالخبر وللإشعار بأنّه شيء عظيم، وأن الخبر مسوق مساق البشارة وإنشاء العطاء في المستقبل، لا مساق الإخبار بعطاء ماض فحسب (٢٣).

٧- صدر الجملة بحرف التوكيد، ومنه لم يتوجه بقوله إلى الصدق ولم يقصد به الإفصاح عن الحق ولم ينطق إلّا عن الشنآن الذي هو توأم البغي والحسد وعن البغضاء التي هي نتيجة الغيظ والحرد، لذلك وسمه بها ينبئ عن المقت الأشد، ويدل على حنق الخصم المقت الأشد، ويدل على حنق الخصم





والتّهدي إلى كيفية إيقاع حروف

العطف في مواقعها، أو تركها عند عدم

الحاجة، فلا يوفق للصواب فيه إلّا من

أوتي قسطًا وافرًا من البلاغة، وطُبع

على إدراك محاسنها، ورزق حظًا من

المعرفة في ذوق الكلام وذلك لغموض

هذا الباب ودقة مسلكه، فقد سئل

عنها بعض البلغاء، فقيل في الوصل:

عطف جملة على جملة أخرى بالواو،

والوصل ترك هذا العطف»(٣٠)، وإنَّ

الوصل الحاصل في سورة الكوثر، في

جملة (وانحر)حيث عطفت على جملة

(فصل)، وقد اتفقا في اللفظ والمعنى.

والفصل فيها ترك ذلك العطف

الحاصل بين الجملتين، كما في قوله

-عز وجل- ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الأَبْتَرِ﴾

هذه الجملة انفكّت عن الجملة السابقة

للاستئناف، وكذلك لاختلافها في

السورة في مقابلة تلك الصفات الأربع للرسول الكريم فالبخل في مقابلة الخير ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ ﴾أيّ الخير الكثير الدائم فأعط أنت الكثير ولا تبخل وأمره بالمواظبة على الصلاة فقال: ﴿فَصَلِّ﴾ أي دم على الصلاة وأمره بالإخلاص في الصلاة لله تعالى فقال: ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ ﴾أي لرضا ربّك لا لمداهنة الناس وأمره بالتصدق بلحم الأضاحي على الفقراء في مقابلة منع الماعون (٢٩).ومجمل مقابلة السورة لما قبلها وما بعدها أنّ العدو وصف الرسول الأكرم عليه بالقلة والذلة والقطع ووصف نفسه الكثرة والخير والمهابة، فقلب الله الأمر عليه، فالكثرة اليوم أصبحت للرسول الكريم والذلّ والقطع والبخل لعدوه.

٤ ـ الوصل والفصل:

في الوصل والفصل يجب على البليغ «أن يكون ذا طابع معرفي بمواقع الجمل، والوقوف على ما ينبغي أن يصنع فيها من العطف والاستئناف،

## ٥\_ الخبر والإنشاء:

الإنشاء والخبر.

الخبر: هو ما يحتمل الصدق والكذب لذاته، أي بقطع النظر عن





تعني: المنقطع عن كل خير (٣٣). ٧\_ الفاصلة:

تعد الفاصلة القرآنية من أهم الخصائص التي انفرد بها القرآن الكريم، وذلك كونها تحدث انسجاما وتأثيرًا ووقعًا في النفوس، وهذا ما نلمسه في التعابير البشرية، و يُقصَد بها الأذلك اللفظ الذي ختمت به الآية، فكما سمّو ما ختم به بيت الشعر قافية، اطلقوا على ما ختمت به الآية الكريمة فاصلة» (٣٤). وفي سورة الكوثر تتجلى الفاصلة بحرف الراء في أواخر آياتها الثلاث.

## $\Lambda$ الإسلوب الحكيم:

هو تلقي المخاطب الكلام بغير ما يتعقبه، أمّا بإهمال سؤاله والإجابة عن سؤال ثانٍ لم يسأله، أو بحمل كلامه على معنى آخر، تنبيهًا له كان ينبغي أن يسأل هذا السؤال أو يسعى لهذا المعنى (٥٣).

في السورة المباركة، وردَ وصف

المخبر أو خصوص الخبر، وإنها النظر في احتهال صدق الخبر وكذبه إلى الكلام نفسه لا لقائله، وذلك لتدخل الأخبار الله تعالى، وإخبار الله تعالى، وإخبار رسله. أمّا الإنشاء: هو ما لا يحتمل الصدّق والكذب لذاته أي بغض النظر عها يستلزمه الإنشاء، نحو أرحم و اغفر، فلا ينسب الى قائله صدق أو كذب، فإنّ الإنشاء لا يحصل مضمونه ولا يتحقق إلّا إذا تلفظت به (١٣).

وقد اشتملت سورة الكوثر على نوعي الكلام: (الخبر والإنشاء)، حيث أنها بدأت بخبر،قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ ﴾ وانتهت بخبر، قال تعالى: ﴿ إِنَّا شَائِئَكَ هُوَ الأَبْتَر ﴾. قال تعالى: ﴿ إِنَّ شَائِئَكَ هُوَ الأَبْتَر ﴾. وقد ضمت الآية الوسطى إنشاءين: في قوله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴾.

7 الطباق: وهو "الجمع بين الشيء وضدّه في الكلام» (77).

والطباق في سورة الكوثر طباق (تضاد) بين الكوثر والأبتر، فالكوثر لغةً: تعني الخير الكثير الدائم، والأبتر





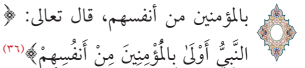
الأبتر لمحاكاة قول القائل: محمّد أبتر، إبطالًا لقوله ذلك، وكان عرفهم في وصف الأبتر هو الذي لا عقب له، تعين أن يكون هذا الإبطال ضربًا من الأسلوب الحكيم، وذلك لصرف مراد القائل عن الأبتر الذي هو عديم الابن الذكر، أو المنقطع عن قومه إلى ما هو أجدر بالاعتبار وهو الناقص حظ الخير، أي ليس بمنقص للمرء أنّه لا ولد له لأنّه لا يعود على المرء بنقص في صفاته وخلائقه وعقله، ولكن هذا بناءً على أحوالهم الاجتماعية من الاعتماد على الجهود البدنية فهم يبتغون الولد الذكور للاستعانة بهم عند الكبر وهذا الأمر قد يحصل أو لا يحصل،والنبي عَيْكِيٌّ قد أغناه الله بالقناعة وأعزه بالتأييد وقد جعل له لسان صدق لم يجعل أحدًا من خلقه مثله وقد جعله الله أولى بالمؤمنين من أنفسهم، قال تعالى: ﴿

وما قيل في هذا المعنى يقال في وصف المنقطع عن أهله وقومه (٣٧).

#### ٩\_ التغليب:

هو إعطاء الشيء حكم غيره، وقيل: «هو ترجيح أحد المغلوبين على الآخر، وإطلاق لفظة عليها، وهو إجراء للمختلفين مجرى المتفقين» (٣٨). ومثال ذلك لفظة الأبوان الذي تطلق على الأب والأم. والتغليب في السورة المباركة في قوله تعالى: (فصلً)، حيثُ أنَّها أمرٌ للمفرد المذكر لكنه شامل للمذكر والمؤنث، وفي الآية أمر بالنحر دون الذبح، وهذا تغليب للفظة النحر وهو الذي روعى في تسمية يوم الأضحى يوم النحر وليشمل الضحايا في البدن، والهدايا في الحج، أو ليشمل الهدايا التي عطّل إرسالها في يوم الحديبية، ويرشح إيثار النحر رعْيُ فاصلة الراء في السورة<sup>(٣٩)</sup>.

١٠ الإيجاز والإطناب والمساواة:





ومعانيها(٢٤).

#### ١١\_ الافتنان:

"هو الجمع بين فنين مختلفين في موضع واحد"(١٤٤).

وسورة الكوثر قد جمعت بين عز الرسول الكريم عليه وذل الشانئ.

### ١٢\_ الاستخدام:

الاستخدام هو «ذكر لفظ مشترك بين معنيين يراد به أحدهما، ثم يعاد عليه ضمير أو إشارة بمعناه الآخر أو يعاد عليه ضميران يراد بثانيها غير ما يراد بأولهما»(٥٤).

في السورة محسن استخدام تقديري لان سوق الإبطال بطريق القصر في قوله (هو الأبتر) نفي الله تعالى وصف الأبتر عن النبي ولكن بمعنى غير المعنى الذي عناه شانئه، فهو استخدام ينشأ من صيغة القصر بناءً على أن ليس الاستخدام منحصرًا في استعمال الضمير في غير معنى

مفهوم الإيجاز: «هو جمع المعاني الكثيرة تحت اللفظ القليل الوافي بالغرض مع الإبانة والإفصاح»(٠٠). والإطناب: هو «زيادة اللفظ على المعنى لفائدة»(٤١).والمساواة: هي «تأدية المعنى المراد بعبارة مساوية له، فقد تكون الألفاظ بقدر المعاني والمعاني بقدر الألفاظ» (٤٢). قد يعجب القارئ أن يجتمع الإيجاز والإطناب والمساواة في سورة واحدة ولكن هذا العجب سرعان ما يزول إذا علمَ أنَّ لكل منهم موضعه الذي لا يطغى به على صاحبه. فالإيجاز في سورة الكوثر في عطف (وانحر)على (فصلً) يقتضي تقدير متعلق مماثل لمتعلق (فصلُ لربك) والتقدير (وانحر له)، وكما تضمنت السورة الإيجاز تضمنت الإطناب وذلك بتكرار كاف الخطاب

ثلاث مرات للتشريف، وكذلك

تضمنت السورة المساواة في ألفاظها





معاده (۲۱).

## ١٣\_ التلميح:

"هو الإشارة إلى قصة أو معلومة أو شعر مشهور أو مثل سائر من غير ذكره "(٤٧). وسورة الكوثر تشير إلى واقعة طعن من قبل العاص بن وائل وغيره من المشركين بالرسول الكريم بأنّه أبتر عندما توفي أولاده الذكور.

## ١٤\_ المذهب الكلامي:

"هو أن يورد المتكلم على صحة دعواه حجة قاطعة مُسلّمة عند المخاطب بان تكون المقدمات بعد تسليمها مستلزمة للمطلوب»(١٤٨). وفي قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴿فن المذهب الكلامي تستنتج فيه النتائج الصحيحة من المقدمات الصادقة فإن هاتين الآيتين تضمنتا نتيجة من مقدمتين صادقتين وبيان ذلك إنّا نقول: إنّ عطية الكوثر



الرسول الكريم بأن يقابل هذه النعمة

## ١٥ ـ الالتفات:

جميع الأنبياء (٤٩).

"هو نقل الكلام من أسلوب إلى آخر، أعنى من التكلُّم أو الخطاب أو الغيبة إلى آخر منها»(٥٠). ويعدّ القرآن الكريم أكثر الكتب استخدامًا لهذا الأسلوب.

شاملة لجميع المعطيات، ولا شكّ، فأنّ

هذه نعمة تستحق الشكر، وقد أمر

بجميع العبادات البدنية بين القيام

والقعود والركوع والسجود والخشوع

والطهارة الكاملة والدعاء والابتهال

ثمَّ أمر مع الصلاة بالنحر والذي

سنبين لاحقًا ماذا يعني بها، وعطية

الكوثر أُعطى بها الفخر والفضل على

و في سورة الكوثر صرف الكلام من ضمير المتكلم إلى ضمير الغائب في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴾ ولم يقل







الربّ علامة إلى استحقاقه، وإظهار لكبرياء شأنه وعزّة سلطانه.

#### ١٦\_ النزاهة:

هي صفاء ألفاظ الهجاء من الفحش، فلا قبح فيه(١٥) كما في قوله تعالى:﴿أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ أَم ارْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُه بَلْ أُولَٰئِكَ هُمُ الظَّالِّونَ ﴿ (٥٢) وهذا اللون حصل في سورة الكوثر في الآية الأخيرة: (إنّ شانئك هو الأبتر).

## ١٧ ـ الفرائد:

"هذا اللون مختص بالفصاحة من دون غيرها، لأن الإتيان بلفظة التنزيل منزلة فريدة من العقد، وهي الجوهر التي لا نظير لها،ولو اسقطت من الكلام عزت على الفصحاء»(٥٠٠). ومنه سورة الكوثر التي شملت مفردتي (الكوثر والأبتر).

#### ١٨\_ المبالغة:

(صلِّ لنا وانحر)، وذلك لما في لفظ "أن يذكر المتكلم وصفًا يزيد فيه حتى يكون أبلغ في المعنى الذي قصده،وهي ضربان: مبالغة في الوصف، ومبالغة في الصبغة»(٤٥).

والكوثر:فوعل من الكثرة وهو الشيء الذي من شأنه الكثرة، وجاء وصف الكوثر في تفسير أغلب المفسرين من السلف والخلف أنّه الخير الكثير (٥٥).

## 19\_حسن الانتهاء:

"هو الخروج والانتقال مما ابتدئ به الكلام إلى الغرض المقصود برابطة تجعل المعاني متماسكة بعضها ببعض بحيث لا يشعر السامع بالانتقال من نسيب إلى مدح أو غيره لشدة الالتئام والانسجام »(٢٥).

و في الآية الأخيرة تحقق هذا اللون وهو ما يعرفه البلاغيون بأن يجعل المتكلم آخر كلامه حسن السبك، صحيح المعنى مشعرًا بالتهام حتى





تحققت براعة المقطع بحسن الختام ويلاحظ ذلك في لفظة (الأبتر) فهي من أحسن المقاطع الدالة على الختام لما في البتر من القطع والانتهاء (٧٠).

المبحث الثالث- الإعجاز النفسي:

يقول الباقلاني في الإعجاز النفسي: «قلت في إعجاز القرآن وجهٌ آخر ذهبَ عنهُ الناس فلا يكاد يعرفه إلاّ الشاذ من آحادهم،ذلك صَنيعه في القلوب وتأثيرهُ في النفوس،فإنك لا تسمع كلامًا غير القرآنِ منظومًا ولا منثورًا، إذا قرع السمع خلصَ لهُ القلب منْ اللذةِ والحلاوةِ فانهُ تستبشر به النفوس وتنشرح اليه الصدور»(^^). ويمكن تعريفه: «هو عملية توجيه الفرد وإرشاده لفهم إمكاناته وقدراته واستعداداته واستخدامها في حل مشكلاته وتحديد أهدافه ووضع خطط حياته المستقبلية من خلال فهمه لواقعه وحاضره، والوصول



إلى أقصى درجة من التوافق الشخصي والاجتهاعي» (٩٥). والقرآن كله، ومنه سورة الكوثر جاء لتحقيق ذات الإنسان، فالإنسان لا يكون موجودًا بكامل إنسانيته إلا إذا اتبع منهج الحق، ففي السورة تكرر ضمير المخاطب في كل آية (أعطيناك، لربّك، شانئك) وهذا تأكيد للكينونة المحمّدية وتثبيت وهذا تأكيد للكينونة المحمّدية وتثبيت الشخصيته والله على الصراط المستقيم (٦٠). ويتضح ذلك في اللدراسة التطبيقية النفسية في سورة الكوثر:

التوافق النفسي للفرد في السورة:

التوافق هو عملية مستمرة تتناول السلوك والبيئة، والأصل في التوافق هو تعديل سلوك الفرد بحيث يتلاءم مع الظروف أو يلجأ الفرد إلى إحداث تعديل في البيئة، أو يعدل بعضًا من سلوكه و جزءًا من البيئة للإعادة



حالة التوازن والتوافق بينهما(٢١).

وفي سورة الكوثر نجد هذا التوافق النفسي السوي، «فالصلاة نمو للبروح والنحر نمو للبدن، وتحققت في هذه السورة دوافع السلوك وحاجات الفرد، وكان النبي محمد عليه قد السورة الشبعت دوافع سلوكه في هذه السورة فهو يبتغي رضا الله، وقد تحقق في هذه السورة السورة» (۱۲).

#### ٢- الحاجة:

إنّ من أهم الحاجات إلى الاحتواء هي الحب والمحبة والحاجة إلى الأمن والحاجة إلى تأكيد الذات، «وعطاء الكوثر يؤكد تلبية هذه الحاجات فقد شعر الرسول الكريم الحاجات فقد شعر الرسول الكريم لأحد من العالمين، وسيبقى أثر عمله ويستأصل عدوه وشعر بذاته عبد الله وسيد البشر»(٦٣).

٣- التأثر النفسي الديني:

إنَّ التأثر النفسي الديني يمكن أن يكون طريقة للإرشاد والتربية و التوجيه والتعليم، يعمل على معرفة الشخص لنفسه وربه ودينه ومبادئه الأخلاقية، فالإيمان الكافي بالله تعالى يؤدي إلى الاعتدال في السلوك فيكون إيهانه وقاءً له من المرض النفسي، وهذا الإيمان يمحو الذكريات السيئة، فإن ذكر الله هو غذاء روحي مطمئن ومهدئ يجعل الفرد في ثبات بعيدًا عن الوسواس والقهر، وفي سورة الكوثر التي يعد محور موضوعها الاستنقاص من النبي الأعظم ﷺ ذكّر الله عز وجل رسوله بالصلاة لأنّها من أكبر الأسباب النفسية، لذلك أمره الله بها في هذه

## ٤ – التشجيع:

السورة (٦٤).

التشجيع قوة معنوية يبعثُ على الصبر ويحي الشجاعة والأمل، «وسورة الكوثر خير مشجع للنبي

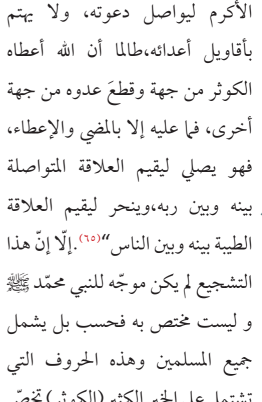




تشتمل على الخير الكثير (الكوثر) تخصّ كلّ شخص ينحى منحى الرسول الأكرم، والحروف التي تشتمل على اليأس والقطع تخصُّ كل شخص ذهب باتجاه العاص بن وائل وغيره من المشركين، وهذا هو القرآن الكريم لكل عصر فائدة فيه.

## الخاتمة والنتائج:

١ - بعد الجولة في ميدان في البحث تبين لنا عظمة هذه السورة وسر إعجازها



معانٍ، فقد شملت أغراضَ الامتنان بالعطاء العظيم من الله عز وجل والامر بالطاعات في الصلاة والنحر والشكر على النعمة. ٢- يهدف الاعجاز التشريعي المتضمن

فقد ضمّت ظواهر اسلوبية وأسرارًا

بيانية، شافية وافية بها دلت عليه من

في الاحكام الواردة في السورة الى الامر في الصلاة ووجوب النية فيها والامر في الذبح، وتقديم الصلاة على الذبح في العيد، وضرورة التصدق ومخالفة المشركين، ونصرة النبي الامين.

٣- اشتملت السورة المباركة على بعض الفنون البلاغية التي لا تطغى على جمال الاسلوب ورونق المعنى نحو الاسلوب الحكيم، والطباق والالتفات وغيرها.

٤ ـ جاءت لفظة الكوثر في موضعها، لا تغنى عنها ايُّ كلمة اخرى، وهي على وزن (فوعل) الذي تعنى المبالغة في الكثرة مع ما تشتمل له من معان كثيرة.



الرغم من كونها أقل سور القرآن الكريم حجمًا هي سورة مشمولة بالتحدي الذي افترضه القرآن الكريم على أبلغ فصحاء العرب للإتيان بمثل ما موجود في هذه السورة القصيرة

٥- يتضح لنا أنّ سورة الكوثر وعلى التي تميزت بمجموعة من السمات والخصائص التي ميزتها جاعلة منها ميدانًا للاشتغال المعرفي التفسيري المتباين على مر العصور بحسب أنهاط التلقي التي جرت مع هذه السورة المباركة





#### الهوامش:

١ – إعجاز سورة الكوثر، الزمخشري: ص٧-٨.

٢ – سورة القصص: ٤٩.

٣-سورة الطور:٣٤.

٤ - سورة هود:١٣.

٥- سورة البقرة: ٢٣.

٦-سورة البقرة: ٢٤.

٧- في ظلال القرآن، سيد قطب،دار الشروق، بيروت، ط٢، ٥٩٣١هـ٥٧٩١م: ١١٨١١.

 ٨- الإعجاز العلمى في القرآن والسنة،عبد الله عبد العزيز المصلح ص٠٠٠٠. والدكتور عبد الجواب الصاوى، دار جياد للنشر والتوزيع،ط١،١٤٢٩هـ ۲۰۰۸م:۳۳۰

> ٩- ينظر: لسان العرب، ابن منظور،مادة عجز.

١٠- الإتقان في علوم القرآن، السيوطى:٢١٢٥٢.

١١- ينظر:إعجاز القرآن، الباقلاني:

ص۷٥.

١٣ - الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل،

ناصر مكرم الشيرازي: ۲۹۹۱۲۰. ١٤- ينظر: مفاتيح الغيب، فخر الدين الرازي، دار الفكر، ط١،

۱۲ – سورة النمل: ۲۵

بيروت، ١٤٠١هـ \_ ١٩٨١:٣٢.

١٥- ينظر: لسان العرب، ابن منظور،مادة شرع.

١٦- دراسات في علوم القرآن الكريم، فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي، مكتبة الرشد، ط١٤٢، السعودية، ٢٤٢٦هـ ٥٠٠٠م:

١٧ - سورة المائدة: ٨٤

١٨- الأمثل في تفسير القرآن، الشيرازي: ٢٩٧.

١٩ - الإعجاز البياني في القرآن الكريم، صالح المشتري:١٧.

٠٢- البيان في إعجاز القرآن،صلاح عبد الفتّاح الخالدي، دار عمار، دط، الاردن، دت:ص۲۱.

٢١- جواهر البلاغة، أحمد الهاشمي،





٣٢ – المصدر السابق نفسه: ص ٢٩١.

٣٣ - ينظر: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيرازي: ۲۹۲۱۲.

٣٤- الإتقان في علوم القرآن، السيوطي:٣٢١٣.

٣٥- جواهر البلاغة، احمد الهاشمي: 717.

٣٦- سورة الأحزاب: ٦.

۳۷- التحرير والتنوير، ابن عاشور: .011/4.

٣٨- ينظر: البرهان في علوم القرآن، السيوطي: ٣٠٢١٣.

٣٩- ينظر: عجائب سورة الكوثر، محمد عبد السلام:٥٣.

• ٤ - جواهر البلاغة،أحمد الهاشمي: .177

١٤ - المصدر السابق نفسه: ١٨١.

٤٢ - المصدر السابق نفسه:١٨٨.

٤٣ - عجائب سورة الكوثر، محمد عبد السلام، دار مكتبة النور، دط، ۲۰۲۰

دار ابن خلدون، ط۱، مصر، الهاشمي:ص٦١. دت:۲٤۱.

> ٢٢-دلائل الإعجاز، أبي بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني، تحقيق محمود محمد شاكر، دط، مكتبة الخانجي، القاهرة، دت:ص١٧٧.

٢٢- ينظر: التحرير والتنوير، ابن عاشور:۲۰۳۱۷۰.

۲۲- إعجاز سورة الكوثر، الزمخشري: ص ٥٩ - ٢٠.

٢٥ - المصدر السابق نفسه: ص٠٦.

٢٦ - جواهرالبلاغة،أحمدالهاشمي:٢٩٢.

۲۷ – سورة الماعون:۲ – ۳.

٢٨ - سورة الماعون: ٤ - ٥.

٢٩- أسرار ترتيب القرآن، جلال الدين السيوطي، تحقيق،عبد القادر أحمد عطا، دار الاعتصام،ط٢،القاهرة ۱۳۹۸هـ –۱۹۷۸ م: ص۱۵۸.

٠٣٠ جواهر البلاغة،أحمد الهاشمي: ص ١٥٧.

٣١- ينظر: جواهر البلاغة،أحمد ص:٥٣.





33- جواهر البلاغة، أحمد الهاشمي: ٢٩١.

٥٤ - جواهر البلاغة، أحمد الهاشمي:٢٨٩.

23- ينظر: عجائب سورة الكوثر، محمد عبد السلام: ٥٥.

٧٤- الإيضاح في علوم البلاغة المعاني والبيان والبديع، الخطيب القزويني جلال الدين محمد بن عبد الرحمن بن عمر بن أحمد بن محمد، تحقيق، إبراهيم شمس الدين، دار الكتب

العلمية،،ط۱، بيروت،۱٤۲٤هـ ـ العلمية،۲۰۰۳م. ۱۳۱۱۱.

٤٨ جواهر البلاغة، أحمد الهاشمي،٢٩٥.

٤٩ ينظر: الميزان في تفسير القرآن،الطباطبائي: ٢٩١٢٠.

• ٥- معترك الأقران في إعجاز القرآن، أبي الفضل جلال الدين عبد الرحمن أبي بكر السيوطي، تحقيق، أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، ط١، بيروت، ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م: ٢٨٦١١.

۱٥- ينظر: المصدر السابق نفسه: ۱\۲۱۸.

۲٥- سورة النور: ٥٠.

٥٣- معترك الأقران، السيوطي: ٣٠٩\١

٤٥- المصدر السابق نفسه: ٣١٣.

٥٥- ينظر: الميزان في تفسير القرآن، الطباطبائي: ٢٩١٢٠. والتحرير والتنوير، ابن عاشور: ٣٧٣١٣٠.

٥٦ - جواهر البلاغة، أحمد الهاشمي: ٣٤٢.

۷۰- ينظر: سورة الكوثر الإعجاز النفسي والبلاغي، الدكتور محمد رفعت زنجير والدكتور عمر حمدان الكبيسي، دار نشر اقرأ، دمشق، ١٤٣١هـ دار ٢٠١٠.

٥٨- إعجاز القرآن، ابو بكر محمد بن الطيب الباقلاني، تحقيق السيد أحمد صقر، دار المعارف، ط١، القاهرة، ١٤١٧هـ- ٢٧٦١.

٩ - التوجيه والارشاد النفسي، سهير
كامل أحمد، مركز الاسكندرية للكتاب،



## . سورة الكوثر دراسة في إعجاز القرآن الكريم

٦٢ سورة الكوثر الإعجاز النفسي والبلاغي: ص ٢١.

٦٢- ينظر: سورة الكوثر الإعجاز النفسي والبلاغي: ص٢٢.

٦٤- ينظر: المصدر السابق: ص٢١.

٦٥ - المصدر السابق نفسه: ص٥٧.

مصر:۲۲۰۰هـ-۲۰۰۰:ص۷.

١٠-ينظر: سورة الكوثر الإعجاز النفسي والبلاغي، محمد زنجير وعمر الكبيسي: ص٢١.

٦١ - ينظر: التوجيه والارشاد النفسي،سهير كامل: ص٩.







۳۰۰۲م.

## المصادر والمراجع:

الاتقان في علوم القران، جلال الدين السيوطي، تحقيق، سعيد المندوب، دار الفكر، بيروت، ١٤١٦هـ
١٩٩٦م.

۲- أسرار ترتيب القرآن، جلال الدين السيوطي، تحقيق،عبد القادر احمد عطا، دار الاعتصام، ط۲، القاهرة ١٣٩٨هـ - ١٩٧٨م.

٣- الإعجاز العلمي في القرآن والسنة،عبدالله عبد العزيز المصلح والدكتور عبد الجواب الصاوي، دار حياد للنشر والتوزيع،ط١٠١٤٢٩هـ حياد للنشر والتوزيع،ط٢٠١٩هـ ٨٠٠٠٨م.

إعجاز سورة الكوثر، جار الله
ابي القاسم الزمخشري، تحقيق حامد
الخفاف، دار البلاغة، ط١،بيروت،
١٤١١هـ١٩٩١م.

٥- الامثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، دار الاميرة للطباعة والنشر، ط٢، بيروت لبنان، ٢٠٠٩م:٢٠٠٠م.

آ- الايضاح في علوم البلاغة المعاني والبيان والبديع، الخطيب القزويني جلال الدين محمد بن عبد الرحمن بن عمر بن احمد بن محمد، تحقيق، ابراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية،، ط۱، بيروت، ١٤٢٤هـ ــ العلمية،، ط۱، بيروت، ١٤٢٤هـ ــ

٧- البرهان في علوم القرآن، أبو عبدالله بدر الدين محمد بن عبدالله بن بهادر الزركشي، تحقيق محمد ابو الفضل ابراهيم، دار المعرفة، ط١، بيروت، ١٣٧٦هـ ١٩٥٧م.

٨- البيان في اعجاز القرآن، صلاح
عبد الفتّاح الخالدي، دار عمار، دط،
الاردن، دت.

٩- التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن
محمد الطاهر بن عاشور التونسي، الدار
التونسية للنشر ١٤٢٨ه – ٢٠٠٨م.

١٠ دراسات في علوم القرآن الكريم، فهد بن عبد الرحمن
بن سليمان الرومي، مكتبة الرشد، ط ١٤٢٦، السعو دية، ٢٢٦ هـ



٥٠٠٢م.

11- دلائل الاعجاز، ابو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني، تحقيق محمود محمد شاكر،مكتبة الخانجي، دط، القاهرة، دت.

١٢ في ظلال القرآن، سيد قطب،دار
الشروق، ط۲، بيروت،١٣٩٥هـ
١٩٧٥م.

١٣ - لسان العرب، ابن منظور.

١٤ مفاتيح الغيب، فخر ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
الدين الرازي،دار الفكر،ط١، ١٨- التوجيه والارش
بىروت،١٤٠١هـ-١٩٨١.

١٥ - معترك الاقتران في اعجاز القرآن،
ابي الفضل جلال الدين عبد الرحمن

ابي بكر السيوطي، تحقيق، أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، ط١، بيروت، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.

17 - سورة الكوثر الاعجاز النفسي والبلاغي، الدكتور محمد رفعت زنجير والدكتور عمر حمدان الكبيسي، دار نشر اقرأ، دمشق، ١٤٣١هـ ـ ٠١٠م. القرآن، ابو بكر محمد بن الطيب الباقلاني، تحقيق السيد احمد صقر، دار المعارف، ط١، القاهرة، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م.

۱۸ - التوجيه والارشاد النفسي، سهير كامل أحمد، مركز الاسكندرية للكتاب، دط، مصر: ١٤٢٠هـ ـ ٢٠٠٠م.

