



# الإعجاز الأدبي والنظمي في القرآن الكريم

أ.م. د. رحمن حسين علي
 م. د. فراس خضير عباس
 جامعة واسط - كلية التربية الاساسية

Literary and Systematic Miracle in the Holy

Quran

Asst. Prof. Dr. Rahman Hussein Ali Khalaf Asst. Prof. Dr. Firas Khadir Abbas Tabou

University of Wasit - College of Basic Education





#### ملخص البحث

للإعجاز الأدبي والنظمي أهمية بالغة عند كثير من المتخصصين بعلوم القرآن وتفسيره، ولكي يفهم المراد من الإعجاز الأدبي والنظمي في القرآن لابد من ذكر أدلة ونصوص من آيات قرآنية للبرهنة وبيان ما جاء في نص البحث الذي يحمل عنوان: (الإعجاز الأدبي والنظمي في القرآن الكريم) وقد يراها القارئ أحيانا بصورةٍ ليس كما يراها من تعمق في دراسة علوم القرآن والإعجاز بشكل خاص. فالقرآن معجز في لفظه وفي معناه وفي فصاحته وفي بلاغته وفي أسلوبه، وفيها أخبر به من أمور المغيبات وخفيات العالم العلوي، والعالم السفلي أو في نظمه للنص القرآني، أو إعجازه الإجتماعي، أو في النظريات العلمية التي أخبر بها القرآن الكريم وقد يكتشفها العلماء المتخصصون بين الحين والآخر، أو الطب، إلى غير ذلك من جوانب إعجازه التي تتجلى يوماً بعد يوم والتي ألَّفت فيها مؤلفات كثيرة حتى يومنا هذا، وقد اتفق علماء القرآن، على حقيقة الإعجاز الثابتة في كتاب الله الحكيم مع البرهان على ذلك، كلَّ بحسب فهمه للنص القرآني، وقد تجلى الإعجاز الأدبي والنظمى واضحا عبر السور والآيات القرآنية بوصفها أحد أنواع الإعجاز القرآني.

الكلمات المفتاحية: الإعجاز الأدبي، الإعجاز النظمى، خواص نظم القرآن، أدلة إثبات الإعجاز.







#### **Abstract**

Literary and systematic miracles are of great importance to many specialists in the sciences of the holy Quran and its interpretation. In order to understand what is meant by literary and systematic miracles in the Quran, it is necessary to mention evidence and texts from Quranic verses to prove and explain what is stated in the text of the research that is entitled 'Literary and Systematic Miracles in the Holy Quran'. The reader may sometimes see it in a way that is not as seen by those who delve into the study of Quranic sciences and miracles in particular. The Holy Qur'an is miraculous in its wording, meaning, eloquence, rhetoric, and style. It is also miraculous in the matters it which are unseen and the mysteries of the upper world and the lower world as well as its organization of the Qur'anic text. Miracles can also be seen in the scientific theories that the Holy Qur'an has reported and that may be discovered by specialized scholars from time to time. In addition to other aspects of its miracle that are revealed day after day and about which many books have been written up to this day. The scholars of the Qur'an have agreed on the proven truth of the miracle in the Book of Allah with evidence for that, each according to his understanding of the Qur'anic text. The literary and organizational miracle has been clearly revealed through the Qur'anic surahs and verses as one of the types of Qur'anic miracles. Keywords: Literary miracle, organizational miracle, characteristics of the Qur'anic organization, evidence proving the miracle.





الإعجاز الأدبي والنظمى وبيان الفرق

بينه وبين الإعجاز البلاغي أو اللغوي،

مع الاحتفاظ بمفهوم وسياق النص

القرآنى، كون الآيات القرآنية نظما

تحدى به العرب والبلغاء في صنعتهم..

وقد اقتضت خطة البحث الذي جاء

بعنوان (الاعجاز الأدبي والنظمى في

القرآن الكريم)أربعة مباحث، ضمن

المبحث الأول، تعريف المصطلحات

لغة واصطلاحا، ثم جاء المبحث الثاني

بعنوان، الإعجاز الأدبي في القرآن،

والمبحث الثالث بعنوان، الإعجاز

النظمي في اللفظ والمعنى للقرآن

الكريم، وفيه مطلبان: المطلب الاول:

الإعجاز النظمي في اللفظ، والثاني:

الإعجاز النظمي في المعنى القرآني، ثم

المبحث الرابع، خواص النظم القرآني

وأدلة أثبات الإعجاز الأدبي والنظمي،

وفيه مطلبان، الأول: خواص نظم

القرآن، والثاني: أدلة أثبات الإعجاز

الأدبي والنظمى، وبعدها الخاتمة التي

#### مقدمة:

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين.

للإعجاز القرآني عموما أهمية بالغة في فهم النص القرآني وتوضيح لطائف الآيات والسور القرآنية؛ وقد تعددت صور الإعجاز في القرآن الكريم فمنها الإعجاز التشريعي والإعجاز العقدي والإعجاز العددي، وهناك الإعجاز الأدبى المتعلق ببلاغة القرآن وأثبات إعجاز صياغته للنص الإلهي، والإعجاز النظمي المتعلق بنظم القرآن لفظاً ومعنى، وجاء البحث لتوضيح الجانب العلمي لبعض الصور من الإعجاز الأدبي للنص الالهي للقرآني الكريم. ومن اللطائف القرآنية التي يتمثل فيها الإعجاز والنظمى مثال، قوله تعالى: ﴿فَإِذَا انْشَقَّتِ السَّمَاءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدِّهَانِ﴾ (الرحمن: ٣) وجاءت مشكلة البحث لتوضيح







ضمنت أهم النتائج والتوصيات، ثم قائمة المصادر والمراجع.

الباحثان

المبحث الاول: تعريف المصطلحات لغة واصطلاحا.

اولاً: الاعجاز لغة: ورد بمعان عدة منها: الْفَوْت والسبق. يُقَال أعجزني فلانٌ، أي فَاتَنِي، أو العجز عن طلب الشيء، إذا عَجزتَ عَن طلبه وإدراكه، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ سَعَوْا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزينَ ﴾(١) فتفسيره معاندين. وَقَالَ بَعضهم: مسابقين. وَمن قَرَأُ معجِّزين فَالمُعْني مثبِّطين عَن الْإِيمَان بَهَا من الْعَجز وَهُوَ نقيض الحَزْم، وَيُقَال فلانٌ يُعاجز عَن الحقِّ إِلَى الْبَاطِل، أي يلجأ إلَيْهِ. وأعجاز الْإبل: مآخيرها، جمع عَجُز، وَهُوَ مركب شاقّ. قَالَ: وَمَعْنَاهُ إِن مُنِعنا حَقَّنا ركبْنا المشقَّة وصَبَرنا عَلَيْهِ وَإِن طَال. والْعَجُوز: المُرْأَة الشيخة، وَالْفِعْلِ عَجُزت تعجُز عَجْزاً. وعجَزت عَن الْأَمر أعجِز عَنهُ عَجْزاً

ومَعجَزة. وامْرَأَة معجِّزة: طعنت في السنّ. وَيُقَال للخمر إذا عَتُقت

عَجُوز. و: الْعَجُوز: نصل السَّيْف (٢). والعجز: مؤخر الشيء، يؤنث ويذكُّر. وهو للرجل والمرأة جميعاً. والجمع الأعجازُ. والعَجيزَةُ، للمرأة خاصة. والعَجْزُ: الضعف. تقول: عَجَزْتُ عن كذا أعْجِزُ بالكسر عَجْزاً ومَعْجِزَةً ومعجزا(٣). والاعجاز: من العجز والضعف. وهو عدم إدراك الشئ، وإعجاز القرآن: ضعف المخلوقات عن أن يأتوا بمثله، وطلبه فأعجزه: ضعف عن إدراكه (٤). ويبين أن معنى الإعجاز اللغوي الذي ورد في معجم لغة الفقهاء هو الأقرب إلى المراد وهو عجز المخلوقات عن الإتيان بمثل

ثانيا: الإعْجَازُ اصطلاحاً:

القرآن.

مِنْ خَصَائِصِ الْقُرْآنِ أَنَّهُ كَلاَمُ اللهَّ المُعْجِزُ، الْمُتَحَدَّى بِإِعْجَازِهِ، وَالْمُرَادُ "بالْإْعْجَازِ ارْتِقَاؤُهُ فِي الْبَلاَغَةِ إِلَى حَدِّ



## الإعجاز الأدبي والنظمي في القرآن الكريم

القرآن الكريم وهو المتحدى بتلاوته ونظمه وبلاغته ومنها عجز العرب بأن يأتوا بسورة من مثله، ومنها بخصوص صاحب الادعاء وهو النبي او الرسول الذي يأتي بالمعجزة، وكلاهما ذات

الذي يابي بالمعجزة، وكالرسما دات علاقة ببعضها لأن الرسول صلى الله عليه وآله وسلم جاء بالقرآن الكريم وهو معجزته الخالدة. ثم نلحظ أيضا أن المعنى اللغوي والاصطلاحي يعطيان معنى واحدا وهو التحدي وظهور العجز والضعف من إدراك نظم القرآن الكريم وعدم القدرة على

أن يأتوا بسورة أو آية من مثل القرآن

مع خرق قوانين الطبيعة من قبل

ثالثا: التعريف الأدبي لغةً:

صاحب الادعاء.

وهو من أدب - أدبا: صنع مأدبة، فهو آدب. وادب - القوم: دعاهم إلى مأدبته. وأدب - أدبا، فهو أديب: إذا صار أديبا في خلق أو علم. و أدب فلانا: راضه على



وكلام الله عز وجل معجزً، والدليل على إعجازه أنه تعالى تحدى العرب على أن يأتوا بسورةٍ من مثله فعجزوا عن ذلك مع فصاحتهم وبلاغتهم، ولو قدروا على ذلك لما عدلوا عنه إلى الحرب(١). قال الله تعالى: ﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ (١)

وعرف الاعجاز تعريفا مطلقا بانه:" إتيان شيء وإيجاد ما يعجز عنه غير فاعلة"(^).

وعرف أيضا بأنه: "الأعلام بها لم يقع قبل أن يقع عن الاستفاضة"(٩). وعرف تعريفا آخر: "هو ان يأتي المدعي لمنصب من المناصب الالهية بها يخرق نواميس الطبيعة ويعجز عنه غيره شاهدا على صدق دعواه"(١٠).

نلحظ مما سبق من التعريفات الاصطلاحية منها ما جاء بخصوص



محاسن الاخلاق. والادب: الجميل من النظم والنثر والتأديب: التهذيب: الضرب والوعيد والتعنيف. وادبه: لقنة فنون الادب، وادبه: جازاه على إساءته. والمأدبة، المدعاة، وأدَبَ القومَ على الأمر: جمعهم عليه وندّبهم إليه. وأدب: رجلٌ أُديبٌ مُؤَدَّبٌ يؤدب غيره ويتأدب بغيره، وقد أدَبَ القَومُ أَدْباً، والمَأْدُوبة: المرأة التي صُنعَ لها الصَّنيعُ والمَأْدُبة والمَأْدَبة، لغتان: دَعوة على الطعام(١١١). والأُدَبُ: أدَب النَّفْس والدَّرْسِ، تقول منه: أَدُبَ الرجُلُ بالضم فهو أُديبٌ، وأُدَّبْتُهُ فَتأُدَّبَ. وابن فلان قد استأدَب، في معنى تأدب(١٢). ويُقَالُ مِنْهُ أَدَبْتُ عَلَى الْقَوْمِ آدِبُ أَدْبًا، وَمَنْ قَالَ " مَأْدَبَةٌ " فَإِنَّهُ يَذْهَبُ إِلَى الْأَدَبِ(١٣). و(أدب) الأَدَبُ الذي يَتَأَدَّبُ بِهِ الْأَدِيبُ مِنِ الناسِ سُمِّيَ أَدَباً لأَنه يَأْدِبُ الناسَ إِلى المَحامِد ويَنْهاهم عن المَقَابِح وأَصل الأَدْبِ الدُّعاءُ ومنه قيل للصَّنيع يُدْعَى إليه الناسُ مَدْعاةٌ

ومَأْدُبَةٌ والأَدَبُ الظَّرْفُ وحُسْنُ التَّناوُلِ وأَدُبَ بِالضم فهو أَدِيبٌ من قوم أُدَباءَ، وفلان قد اسْتَأْدَبَ بمعنى تَأَدَّبَ ويقال للبعير إِذا رِيضَ وذُلِّلَ أَدِيبٌ "والأُدْبَةُ. والمشهور في المَأْدُبة ضم الدال وأَجاز بعضهم الفتح وقال هي بالفتح مَفْعَلةٌ مِن الأَدَب وقيل المَأْدَبةُ من الأَدَب وفي الحديث عن ابن سعود (إِنَّ هذا القرآنَ مَأْدَبةُ الله في الأَرض فتَعَلَّموا من مَأْدَبَتِهِ)(۱٤). يعني مَدْعاتَه (۱۵). ومن كان مؤدّبا يكون جامعا للشّريعة النبويّة والأخلاق الحسنة (١٦). والأدب: هو التّخلّق بالأخلاق الجميلة والخصال الحميدة في معاشرة النّاس(١٧).

رابعا: الأدبي اصطلاحا: وله تعريفات منها:-

١ - رياضة النفس بالتعليم، والتهذيب
 على ما ينبغي.

٢- استعمال ما يحمد قولا وفعلا.

٣- جملة ما ينبغي لذوي الصناعة، أوالفن، أن يتمسك به، كأدب الكاتب.



# الإعجاز الأدبي والنظمي في القرآن الكريم

طريقته. والنِّظام: كُلُّ خَيْطٍ يُنْظَم به لُؤْلُؤُ أو غيره فهو نظام، والجميع نُظُم، وكل منظوم وَيُقَال: نَظَمْتُ ونظَّمتُ ونظَّمتُ نَظْمًا وتنظيماً، والنَّظْم: كواكب في السَّمَاء من نُجُوم الجوزاء تسمّى النَّظْم. والنَّظيم: مَاء مَعْرُوف بِنَجْد (٢١).

والنَّظْمِ من اللَّوْلُوْ، ومن المَجازِ وهو بِالنَّظْمِ من اللَّوْلُوْ، ومن المَجازِ وهو مِلاَكُ الأَمْرِ، تَقُولُ: لَيْسَ لِهِذَا الأَمْرِ مِنْ مِلاَكُ الأَمْرِ، تَقُولُ: لَيْسَ لِهِذَا الأَمْرِ مِنْ نِظَامٍ إِذَا لَمْ تَسْتَقِمْ طَرِيقَتُه وجمعه أَنْظِمَةُ، وأَناظِيمُ، ونُظُمُّ. ويُقالُ: مَازَالَ على نظامٍ واحدٍ أي: عَادةٍ وَلَيْسَ لأَمْرِهِمْ نِظامٌ أي: لَيْسَ لَهُ هَدْيٌ وَلاَ مُتَعَلَّقُ نِظامٌ أي: لَيْسَ لَهُ هَدْيٌ وَلاَ مُتَعَلَّقُ وَلاَ اسْتِقَامةٌ. ويقال لثلاثة كواكبَ من ولا المُتقامةٌ. ويقال لثلاثة كواكبَ من الجوزاء نَظمٌ. والانتِظامُ: الاتّساقُ (٢٢).

ونظم الأشياء: ألَّفها ورتبها، وضم بعضها إلى بعض في صورة مُرتَّبة وضم بعضها إلى بعض في صورة منسَّقة، ونظم اللالئ ناظم عقود، ونظم أمرَه: أقامه ورتَّبه.

نظَم شِعْرًا: أَلُّف كلامًا موزونًا

٤- الجميل من النظم والنثر.

٥- معرفة ما يحترز به عن جميع أنواع
 الخطأ، وهو المطلوب سواء كان
 مندوبا، أم واجبا(١٨).

ويمكن تعريف الآداب بوصفها جمعا لبعض العلوم الانسانية: بانه مصطلح يُطلق على جملة المعارف الإنسانيّة وبخاصّة على الأدب الإنشائيّ والنظمي والأدب الوصفيّ والتّاريخ والجغرافية وعلم اللغة والفلسفة وغيرها من العلوم الاجتهاعيّة (١٩). وقد ورد في هذا وصفاً للإعجاز في القرآن الكريم.

خامساً: النظمي لغةً واصطلاحا:

(نظم) النون والظاء والميم: أصلٌ يدلُّ على تأليف شيء وتأليفه. ونَظَمْتُ الخِّرَزَ نَظْماً، ونَظَمْتُ الشِّعْرَ وغيرَه. والنِّظام: الخيط يَجمَع الخَرَز وكل خَيْطٍ يُنْظَم فِيهِ لُوْلُو أَو غيره وكل خَيْطٍ يُنْظَم فِيهِ لُوْلُو أَو غيره فَهُو نِظامٌ (٢٠). وهو في كل شيء حتى قيل: ليس لأمرِه نظام، أي لا تستقيم قيل: ليس لأمرِه نظام، أي لا تستقيم



مُقفِّى أَ ونظَّمَ ينظِّم، تنظيمًا، فهو مُنظِّم، والمفعول مُنظُّم وطالبٌ منظَّم- يهتم بتنظيم مكتبته ونظم حياته ونظم أفكارَه قبل التحدُّث. نظَّم اجتماعًا: هيَّأه وأعدَّه ونظَّم حفلةً او رحلة او منشغل بتنظيم مشروع وندوة منظَّمة جيّدًا". ونظّم الكتابَ: بوَّبه ورتّبه مِنهاجيًّا. وهم على نظام واحد أي على نهج غير مختلف (۲۳). ولم اجد في حدود معرفتي تعريفاً واضحاً لمصطلح النظام او النظمي، لكنه لا يخرج عن المعنى اللغوي له، وهو بمعنى التأليف والاتساق والانتظام في الامر والترتيب مادیاً او معنویاً نثرا او شعرا، وهذا ينطبق على النظم البديع الالهي المعجز للقرآن الكريم مع الفرق الذي جاءت به الآيات والسور القرآنية من الإعجاز المتحدى به...

المبحث الثاني: الاعجاز الادبي في القرآن:

ان الإعجاز الأدبي في القرآن

الكريم، متصل اتصالاً سببياً باللغة، وهو يفَصل بين الإنسان والحيوان في حيوانيته وبين هذا الحيوان الناطق في إنسانيته؛ وقد برهن القرآن الكريم ذلك. لكن مطلق لفظة اللغة تحوي فنون عدة منها الادب والشعر والنثر ونحوها.. لكن يبقى الاعجاز الادبي في القرآن متفوقا على كل انواع الفنون الادبية واللغوية الاخرى ولهذا عجز العرب عن مجاراته وتحداهم في صنعتهم اللغوية التي كانوا يتسمون فيها حينذاك رغم اصرارهم للتحدي مع توفر الاسباب التي تجعلهم يحاولون تحدي القرآن الكريم منها رفض الدين الجديد من قبل فئة واسعة في بداية الأمر وكرههم للرسول صلى الله عليه وآله وسلم مع محاولة التمسك بعبادتهم الجاهلية القديمة.

كما ان للشعر العربي قوة ذات أثر في نطاق من حقائق وغايات الدين ولكن ليس على الاطلاق، ولهذا كان





في خص الرسول (صلى الله عليه وآله

وسلم)، بمثل هذه المعجزة من بين

جميع الأنبياء والرسل، هو أن دينه خاتم الاديان، وشريعته خالدة وخاتمة الشرائع، والدين الخالد والشريعة الخاتمة بحاجة إلى معجزة خالدة لتكون برهان الرسالة القاطع لجميع الاجيال والعصور، وحتى يمكن الرجوع إليه مباشرة من دون حاجة إلى شهادات الآخرين وأقوالهم. وإن للقرآن الكريم صفة الإعجاز من جهات عدة ابتداءً من عصر نزول القرآن الكريم عندما سحر عيون العرب، وحير أهل البلاغة والفصاحة من جمال كلماته، وعجيب تركيبه وتفوق بيانه، وجزالة عباراته وبيان الفصاحة والبلاغة فيه. وبالرغم من ان العرب كانوا اهل صنعة في كثير من هذه الاوصاف التي اتصف بها القرآن الكريم، وقد دعا

رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)

- الى تلاوة آيات هذا الكتاب المبارك،

من الطبيعي أن يجد الناس طلبتهم فيها جاءهم به الدين الجديد من آيات كتابه المعجز، وأحاديث رسوله وخطبه، وأكد هذه القيمة التي اكتسبها الشعر أن الإسلام حركة فكرية لها وجهها الأدبي، بل إن الإعجاز الأدبي كان أكثر جوانبها تألقًا وإغراء للعرب واجتذابًا لهم، وأن طبيعة العقل العربي وما جاء به الدين الإسلامي من تعاليم لم يفسحا مجالًا للآداب والفنون الاخرى للتألق بمستوى آيات القرآن الكريم ونظمه، وبدأت الطاقات البشرية المختزنة في النفس المسلمة إلا أن تجد لها مسربًا في الشعر لكنها لا تعدو مع القرآن الكريم، لكنها تتجاوب مع حياتها الجديدة (٢٤).

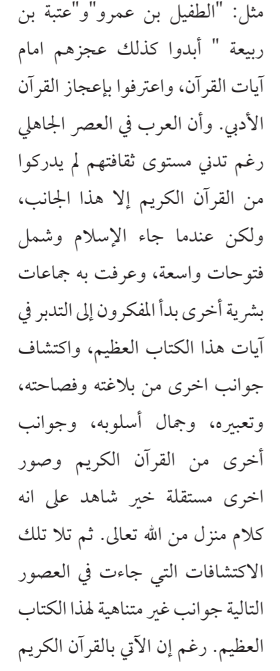
وقد كانت لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) معجزة خالدة على مر التاريخ، التي ضلت تتلألأ من بين تلك المعاجز في جميع العصور والدهور هو القرآن الكريم، والسر





وتحدي بلغاء العرب الى الإتيان بمثله إن استطاعوا وايضا دعوة الى رجال الادب وعمالقة اللغة، واهل الشعر ورواده، إلى الخضوع أمام هذا الكتاب المبارك، والاستسلام لعظمة الإسلام، مع الاعتراف ان هذا الكلام ليس كلام البشر وانها هو كلام رب البشر. ومن الادلة الواضحة في ذلك الحين عندما جاء "الوليد بن المغيرة " أحد كبار بلغاء قريش وشعرائها، اذ يقول - بعد أن سمع تلاوة آيات من القرآن الكريم تلاها عليه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وطلب منه أن يبدي رأيه فيها - فقال فيه الوليد: " ووالله إن لقوله الذي يقول لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإنه لمثمر أعلاه، مغدق أسفله، وإنه ليعلو وما يعلى "(٢٥).

وليس "الوليد بن المغيرة " هو الشخص الوحيد الذي يجلل عبارات القرآن بالثناء سواء بالنظم ام بالمعنى، بل ثمة بلغاء من غيره من العرب



كان شخصا أميا لم يدرس، ولم يتلق

تعليها قبل النبوة، ولا دخل مدرسة أو

كتابا، ولا هو تتلمذ على أحد، أو قرأ





والتلاوة والتكلم لم يقع في كلامه صلى

الله عليه وآله وسلم اي خلل او اختلاف المذكور انفا بل استمر كلامه وتلاوته على اسوب واحد وبخصوصيات بيانية ثابتة. واننا نرى المؤلفون يقعون بخلل وأخطاء عديدة عند تأليفهم لكتبهم وفي ظروف يسيرة وعادية وهم لديهم معرفة بقواعد واصول التأليف، فكيف بالذي يلقى كلاما بالتدريج والترتيب والنظم المتناهي، وفي أوضاع متباينة وأحوال مختلفة تتراوح بين الشدة والرخاء، والحزن والفرح، والأمن والخطر، والقتال والسلام. وإن رسول الإسلام (صلى الله عليه وآله وسلم) تحدث حول موضوعات متنوعة ومختلفة، منها التشريعات والاحكام، والإلهيات، والمعاملات، والتاريخ، والتربية، والأخلاق ونحوها (٢٩). فضلا عن موضوعات كثيرة اخرى، يقول الإمام محمد الباقر

(عليه السلام): "إن الله لم يدع شيئا

كتابا كها قال تعالى: ﴿وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابِ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لَارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ (٢٦). وإن نبى الإسلام (صلى الله عليه وآله وسلم) تلا هذه الآية على قوم كانوا يعرفون حياته وتفاصيلها، تمام المعرفة، فإذا كان له تحصيل سابق وتعلم لكذبوا ادعاءه هذا. وان اتهام البعض بتعلمه على يد بشر، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبيٌّ مُبِينٌ ﴿ (٢٧) فهي تهمة لا أساس لها مثل سائر التهم الأخرى(٢٨). لقد تلى القرآن الكريم على الناس طيلة ثلاث وعشرين سنة وفي مختلف الظروف بواسطة رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، فلم يقع في كلامه او تلاوته نوع من الاختلاف او التعددية رغم طول المدة التي تقتضي طبيعة المتكلم ان يقع فيه اي خلل او نسيان، لكن خلال مدة دعوته بهذا النمط من التحدث



في القرآن الكريم بالآداب القرآنية

وراءها تهذيب النفس ودرء المفسدة

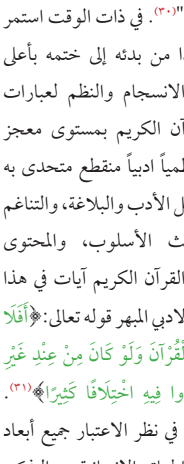
عنها وبناء الأخلاق. وإن تدبرنا

الآيات القرآنية نجد اشتمالها على سنن

الفطرة الإنسانية التي تساغ لها الطباع،

تحتاج إليه الأمة إلا أنزله في كتابه، وبينه لرسوله وجعل لكل شئ حدا، وجعل عليه دليلا"(٣٠). في ذات الوقت استمر كلامه هذا من بدئه إلى ختمه بأعلى نوع من الانسجام والنظم لعبارات وآي القرآن الكريم بمستوى معجز اعجازا نظمياً ادبياً منقطع متحدى به كل اساطيل الأدب والبلاغة، والتناغم ومن حيث الأسلوب، والمحتوى وقد ذكر القرآن الكريم آيات في هذا الاعجاز الادبي المبهر قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْر الله الله كَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا ﴿(٣١). مع الاخذ في نظر الاعتبار جميع أبعاد الروح والحياة الإنسانية، والتذكير بالأصول والأسس الكلية التي لا تقبل الاندثار والزوال<sup>(٣٢)</sup>.

وقد ذكرنا في التعريف الاصطلاحي للآدب بأنها رياضة النفس البشرية او لذوي الفن والصناعة ولهذا يمكن ان يراد بالإعجاز الأدبي



الإنسانية المحضة وهذا النوع جاء من تنوع الصور النفسية العامة التي جبلت عليها النفس البشرية التي تجعل الفرد إنساناً من الناس قبل أن تجعله تلك الشرائع وتلك العادات فرداً من أمة. هذه الآداب القرآنية التي جاءت متممة للشريعة السمحاء وهذه الآداب تتنزلُ من الخلق منزلة النفس الإنسانية التي بها الحياة، والتي هي الكفيلة بتحقيق النسبة بين العقل وبين غاياته المعقولة وبين الأشياء التي هي اساس هذه الأغراض. لان الإنسان إذا تجرد من الأدب النفسي، فربها شرع لنفسه ما يصنعه الشيطانُ بل أخبثَ منه؛ وقلما انتفع مَن لا أدب صحيح له بشريعة من الشرائع وإن كانت في الغاية من







وتستجاب لها النفوس. رغم مناقضة هذه النفوس نتيجة الطباع التي اعتادت عليها، وحتى ننشئ جيلاً من الناس يقام على العدل وليس مجموعة معينة نتيجة مخرجات الآداب القرآنية والتي قصدها التعريف اللغوي والاصطلاحي سابق الذكر (٣٣).

ان المعجزة في هذه الآداب الكريمة أنها تقرر الأخلاق تقريراً عاماً، فيصفها القرآن على أنها هي القواعد لغيرها، والضوابط لما يُبْتَنى عليها(٣٤). من أجل ذلك تجد الخطاب الأدبي مطلقاً في القرآن كله كأنه نظام إنساني عام لا يراد به إلا حرية المنفعة للنوع كله، ثم خلق التوازن بين المجتمعات. وان القرآن الكريم ان اوجز كان كفيا وإن اشار كان وفيا وان بين كان شافيا وإن حكم كان عادلا وإن اكثر كان مذكرا وإن وعظ كان مؤثرا لا يمله قارئه اذا استرسل ولا يمله سامعه اذا تأمل فهو من حيث

بلاغته ونظمه حلو اذا تذوقته العقول، بحر العلوم وديوان الحكم وجوهر الكلم ونزهة المتوسمين وروح قلوب المؤمنين الذي نزل به الروح الامين على محمد خاتم النبيين وهو الذي لا تنقضي عجائبه ابدا، فهو احلى واغنى من له استمعت اذن واعرب عنه ناطق بفم والقرآن اشرف مطلوب وطالبه لله اشرف من يمشى على قدم.

المبحث الثالث: الإعجاز النظمي في اللفظ والمعنى للقرآن الكريم، وفيه مطلبان:

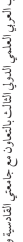
المطلب الاول: الاعجاز النظمي في اللفظ. لقد ركز كثير من القدامى والمحدَثين اهتهامهم على ناحية نظم القرآن الكريم فقد ذكر ابن عطية الاندلسي في تفسيره: "إن الله قد أحاط بكل شيء علما، فإذا ترتبت اللفظة من القرآن، علم بإحاطته أي لفظة تصلح أن تلي الأولى، وتبين المعنى بعد المعنى، ثم كذلك من أول القرآن الى



آخره، والبشر يعمهم الجهل والنسيان والذهول، ومعلوم ضرورة أن أحدا من البشر لا يحيط بذلك، فبهذا جاء نظم القرآن في الغاية القصوى من الفصاحة، وبهذا يبطل قول من قال: ان العرب كان في قدرتهم الاتيان بمثله فصرفوا عن ذلك، والصحيح أنه لم يكن في قدرة أحد قط، ولهذا نرى البليغ ينقح القصيدة أو الخطبة حولا، ثم ينظر فيها فيغير منها، وهلم جرا، وكتاب الله لو نزعت منه لفظة، ثم أدير لسان العرب على لفظة أحسن منها لم يوجد... وقامت الحجة على العالم بالعرب، اذ كانوا أرباب الفصاحة ومظنة المعارضة"(٥٥). ومن حديث العلماء في نظم القرآن، انه كنظم أعضاء الجسد، أو مناظر الكون. والذي أحكم الله نظمه، وجعل في معانيه انسجاما، حتى أن كل آية أو سورة،منظومة في غاية النظم، ولها التوجيه إلى المقصد الأسمى، الذي ينفع الناس ويحدد

تشريعاتهم واحكامهم وحدودهم، وما فيه سعادتهم في الدارين (٣٦). وقال الدكتور عبد الصبور شاهين من المعاصرين في تقديمه (لكتاب الظاهرة القرآنية) للمفكر الإسلامي الأستاذ مالك بن نبى- رحمه الله - يتحدث فيه عن الإعجاز في دائرة البيان والنظم حيث يقول: "ان الآيات القليلة من القرآن، ثم الآيات الكثيرة، ثم القران كله، أي ذلك كان في تلاوته على سامعيه من العرب، الدليل الذي يطالبه بان يقطع بأن هذا الكلام مفارق لجنس كلام البشر، وذلك من وجه واحد، هو وجه البيان والنظم "(٣٧).

وقد ثبت أن في القرآن جملة حقائق من الأخبار عن الأمم السابقة ومن دقائق التشريع أومن أنباء الغيب، ومن عجائب الدلالات على مالم يعرفه البشر من أسرار الكون الا بعد قرون طويلة من التنزيل، كل ذلك بمعزل عن مطالب العرب، وهو ان

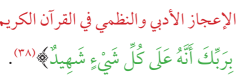


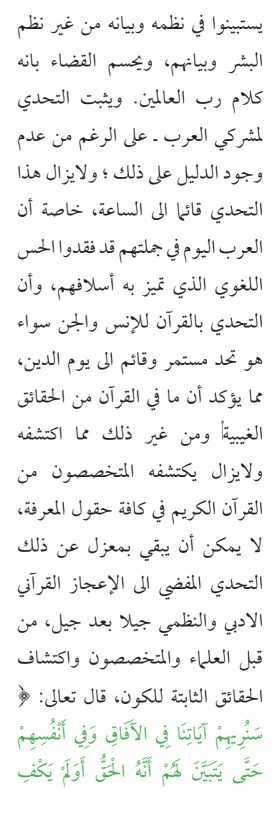
# الإعجاز الأدبي والنظمي في القرآن الكريم

وإن الاعجاز النظمي الذي نراه في سور القرآن الكريم وفي جميع آياته نراه بنمط آخر عندما ندقق ونحلل كيفيات و هيئات كلماته وجمل الكتاب الحكيم، الا وهو الجزالة الخارقة في الفاظه مبيناً ادق فروعه وأخفى اسراره. فلا شك انه لا يعد اسرافاً بل هو حقيقة اهتهام المعجز بكل حرف من حروف القرآن العظيم التي تثمر كل منها عشر أت من الحسنات<sup>(٣٩)</sup>.

المطلب الثاني: الاعجاز النظمي في المعنى القرآني:

ان الفهم لمضمون النظم ومقصده وغايته يقودنا الى البلاغة وعمودها، لأن القول بأن الإعجاز في النظم، والنظم هو نظم المعاني يسلمنا إلى الحديث عن المعنى القرآني هو حديث عن كل شيء، فما المعنى القرآني الذي تحداهم فيه وطلب منهم المجيء ىمثلە؟







ولا زال العقل يسير في مبهات، وقد يكون لفظا من الالفاظ في آية معينة واضح المعنى وضوح الشمس تارة ولكن ما نلبث إلا أن نراه خافياً، وقد دفع هذا طائفة من العلماء إلى مزج بعض الوجوه هي إلى الإحكام أقرب واضبط مثل حديث القرآن عن الغيبيات، وعن العلوم الكونية وأثره في قلوب السامعين. ولكن سيطرة كلام الذين سبقوا عن الإعجاز النظمي جعل البعض يحاول أن يخرج من هذه الدائرة -دائرة اللفظ والمعنى- ومن هنا جاء الحديث بأن البلاغة هي جميع ما سبق من نظم وصحة معاني وتوالي فصاحته، وهذا يعنى أن الوقوف على الحروف أو الألفاظ أو المعاني لم يلق قبولاً من جميع العلماء فراحوا يطلقون الإعجاز على كل ما يتعلق باللغة من نظم ولفظ ومعنى واستمرار ذلك.

يقول ابن عاشور: "إن بلغاء العرب كان تنافسهم في وفرة إبداع

الكلام من هذه النكت، وبذلك تفاضل بلغاؤهم، فلم سمعوا القرآن انثالت على كل من سمعه من بلغائهم من النكت التي تفطن لها ما لم يجد من قدرته قبلاً بمثله....وأن كل بليغ منهم قد فكر في الاستعانة بزملائه من أهل اللسان فعلم ألا مبلغ بهم إلى التظاهر على الإتيان بمثل القرآن فيها عهده كل واحد من ذوق زميله...هذا كله بسبب ما بلغت إليه قريحة كل واحد ممن سمع القرآن منهم التفطن إلى نكته و خصائصه

ووراء ذلك نكت لا يتفطن إليها كل واحد...وأحسب أنهم تآمروا وتدارسوا بينهم في نواديهم أمر تحدي الرسول إياهم بمعارضة القرآن، وتواصفوا ما اشتملت عليه بعض آياته العالقة بحوافظهم وأسماعهم من النكت والخصائص وأوقف بعضهم على ما لاح من تلك الخصائص: وفكروا وقدروا وتدبروا فعلموا



أنهم عاجزون عن الإتيان بمثلها إن انفردوا، أو اجتمعوا، ولذلك سجل القرآن عليهم عجزهم في الحالتين، فقال تارة: ﴿فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ (٤٠) فقال تارة: ﴿فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَلَوْ وقال لهم مرة (لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرً ﴾(١٤) فحالة اجتماعهم وتظاهرهم لم تكن مغفولاً عنها بينهم ضرورة أنهم مُتَحَدون بها، وهذه الناحية من جهة الإعجاز تعد وهذه الناحية من جهة الإعجاز تعد أقوى نواحي إعجاز القرآن الكريم وهي التي يتحقق بها إعجاز أقصر سورة منه "(٢١).

وإن كثرة النكات قد فاق طاقات العرب، فوقفوا عاجزين حتى وإن استعانوا بأهل الفصاحة مجتمعين. ويرى جمع اخر من العلماء أن الإعجاز يكمن في أن القرآن جاء بشيء غريب غير معهود.

وقد تكلم العرب في خمسة اجناس من الكلام، هي النثر، والشعر، والخطابة، والرسائل، والسجع. وجاء

نظم آيات القرآن مباينا لهذه الأوجه الخمسة مباينة ظاهرة لمن يسمعه من العربي الفصيح حتى إذا سمعه يشهد بمخالفته لسائر اجناس كلام العرب. وصار حجة على قريش وسائر العرب ومعجزا لهم جميعا وغير معهود لهم. وبهذا النظم والأسلوب والجزالة، والإخبار عن الغيب، والحكم البالغة، والتناسب في جميع ما تضمنه.. الخ. وحينها نضع القرآن الكريم بجوار الكلام العالي عند الحكماء والشعراء نجد القرآن الكريم قد فاق أعلى مراتب البيان، ووجوه الحسن وابوابه و أسيايه.

وبهذا فالإعجاز بشتى صوره ندركه ولا نحسه، والبلاغة فيه كالنغم لا نحدده، وهي سر من الأسرار ولا يمكن أن ندرك هذا الإدراك إلا لمن اشتغل بعلم المعاني والبيان.

وهناك معانٍ قَصُرت عنها الأفهام في بعض الأحوال من العصور،





فكان وجودها معجزة قُرآنيَّة عند أهل العلم في عصور قد يضعف فيها إدراك الإعجاز النظمي، نحو قوله تعالى: ﴿ يُكُوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ ﴾ (٤٣) و ﴿وَالشَّمْسُ تَجْرِي لُسْتَقَرِّ لَمَا ﴾ (١٤١) و ﴿ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ ﴾ (١٤) و ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِحَ ﴾ (٤٦) ﴿ وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَكُرُّ مَرَّ السَّحَابِ ﴿(١٤٧) و﴿ تَنْبُتُ بِالدُّهْنِ﴾(٤٨) و﴿وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَّاءِ ﴾ (٤٩). و ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ ﴾(٥٠). ونحوها آيات من النظم العجيب المعجز عن فعل البشر. وهناك كنايات ومجازات

وهناك كايات وجارات مستعملة في لغة العرب،وأن ظاهرها يوهم بمعاني لا تليق الحمل عليها في جانب الله تعالى: لإشعارها بصفات تخالف كهال الإلهية، وتوقّف فريق في محملها تنزيها، نحو قوله تعالى: ﴿ وَالسَّهَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ ﴾(١٥) و ﴿ وَإِنّك فُو بِأَعيننا ﴾ (١٥) و ﴿ وَيَبْقَى وَجْهُ رَبّكَ ذُو

الجُلَالِ (٥٣). ولكن عند تدبر معاني وتفسير هذه الآيات نجد المعني الذي يليق بنظم القران وإعجازه والكلم العجيب الذي يبرهن على ان القرآن الكريم نزل من السميع العليم

المبحث الرابع: خواص النظم القرآني وأدلة إثبات الإعجاز الأدبي والنظمي، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: خواص نظم القرآن:

وفيها وجوه: أولها: خروج نظمه عن صورة جميع أسباب المنظومات ولولا نزول القرآن لم يقع في خلد فصيح سواها، فلما عدم وجود شبيه القرآن من أنواع المنظوم، انقطعت أطماعهم عن معارضته. الثانية: في الروعة التي له في قلوب السامعين، فمن كان مؤمنا يجد شوقا إليه وانجذابا فمن كان مؤمنا يجد شوقا إليه وانجذابا نحوه. والثالثة: أنه لم يزل غضا طريا لا يخلق ولا يمل تاليه. والرابعة: أنه في صورة كلام هو خطاب لرسوله تارة ولخاقه أخرى. والخامسة: ما يوجد



من جمعه (بين الأضداد) فان له صفتى الجزالة والعذوبة وهما كالمتضادتين. والسادسة: ما وقع في أجزائه من امتزاج بعض أنواع الكلام ببعض، وعادة ناطقى البشر تقسيم معاني الكلام. والسابعة: أن كل فضيلة من تأسيس اللغة في اللسان العربي هي موجودة في القرآن. والثامنة: عدم وجود التفاضل بين بعض أجزائه من السور كما في التوراة كلمات عشر تشتمل على الوصايا يستحلفون بها لجلالة قدرها، وكذا في الإنجيل أربع صحف و محامید ومسابیح یقرؤونها في صلواتهم. والتاسعة: وجود ما يحتاج العباد إلى علمه من أصول دينهم وفروعه، وإقامة الحجج على الملاحدة والبراهمة والثنوية، والمنكرين للبعث حتى الطب في قوله تعالى: (كلوا واشربوا ولا تسرفوا) فهذا أصل الطب، والمحكم والمتشابه، والحقيقة والمجاز، والناسخ والمنسوخ،

وجاء ناسخ لجميع الكتب السابقة. والعاشرة: وجود قوام النظم في أجزائه كلها حتى لا يظهر في شيء من ذلك تناقض ولا اختلاف، وله خواص سواها كثيرة لم اذكره للاختصار. وسواء حصلت المعارضة بمنظوم الكلام أو بمنثوره فمن هذا الذي كان يكون الحكم في هذه الدعوى وجماعة الفصحاء أو جمهورهم كانوا حرب رسول الله صلى الله عليه وآله ومن أهل الخلاف عليه والرد لدعوته، والصدود عن محجته، لا سيما في اول الدعوة، وقبل استقرار الحجة، وظهور الدعوة، وكثرة عدد المسلمين وتظافر الأنصار والمهاجرين، ولو حصلت هذه الدعوى لردها بالتكذيب من كان في حرب النبي صلى الله عليه وآله من الفصحاء، لكن كان اللبس يحصل والشبهه تقع لكل من ليس من أهل المعرفة من واجه الدعوة من العرب. ثم محاولة غير العرب كالروم



والفرس والترك الدعوى في المعارضة، والاعجاز لا يتم إلا بالقطع على تعذر المعارضة على القوم وقصورهم عن المعارضة والمقاربة، والتعذر لا يحصل إلا بعد حصول العلم بأن المعارضة لم تقع، مع توفر الدواعي وقوة الأسباب، رغم ان الفصاحة صنعتهم، فلذك

المطلب الثاني: ومن ادلة اثبات العجز الادبي والنظمي:

عدلوا إلى الحرب (٤٥).

أولاً: تعدد الآيات التي تبعد الريب وتثبت ان القرآن منزل من عند الله قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ قَال تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هَدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (٥٥) ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ هُدًا القول للذين يؤمنون بها انزل الله في آية التحدي في يؤمنون بها انزل الله في آية التحدي في معانز البقرة قيل ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِعْلَهِ مِنْ مَثْلِهِ مَا نَزُلُ اللهُ اللهُ اللهُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهَ إِنْ كُنْتُمْ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهَ إِنْ كُنْتُمْ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهَ إِنْ كُنْتُمْ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهَ وَاللهِ وَال

بالقرآن.

ثانياً: لا يكاد يُذكر لفظ الكتاب إلا ويذكر معه أنه منزل من عند الله، قال تعالى: ﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِ الله ﴾ (٥٧) ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ الله مَن الْحِتَاب ﴿ (٥٥) ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ الله مَن الْحِتَاب ﴾ (٥٩) وآيات كثيرة على وسع القرآن تؤيد انه منزل من الله.

ثالثا: الحديث الذي فرق فيه بين معجزته ومعجزات الأنبياء بقوله للنبي صلى الله عليه وآله وسلم: "ما من نبي من الأنبياء إلا قد أعطى من الآيات ما آمن على مثله البشر. وإنها كان الذي أوتيته وحياً أوحاه الله إلي فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة "

وهناك ادلة اخرى تثبت العجز الادبي والنظمي للمشككين والطاعنين في نزول القران الحكيم من الله تعالى تركتها للاختصار.

الخاتمة التي ضمنت اهم التوصيات: ١- إن العرب الفصحاء لو طلب منهم





أن يقولوا كلاماً، أي كلام ـ مهما كان بليغاً لحاولوا حتى وإن لم يستطيعوا، لكنهم لن يكفوا عن المحاولة، هذا إذا طلب منهم أن يأتوا بكلام فصيح بليغ منظوم على هيئة خاصة، او اي نظم على هيئة المعلقات مثلاً لكن يبقى هذا النظم في طور التجدد والزيادة او النقص ولا يرقى الى الكمال.

Y- إن الذي لا شك فيه إن المشركين الأوائل، فقهوا المقصود من التحدي فسكتوا وفهموا المقصود من قوله (فأتوا بسورة من مثله) و(وبعشر سور)، وجهل المشركون الجدد المقصود فاقتحموا، واظهروا العجز فألقموا الحجر فمن منهم سيقول قرآناً ويدعى أنه من عند الله.

٣-ان التحدي ليس المطلوب منه أن يأتوا بكلام فصيح بليغ، بل لم يخطر على بال أحدهم حتى يعارض القرآن الكريم ويثبت التحدي، لكن علمهم أنهم مها قالوا فلن يقبل منهم.

٤- يجب ان يأتي التحدي بدلالة مثلية
 لان القرآن الكريم، قال: "فأتوا بسورة
 من مثله " بمعنى كما أفهم فأتوا بسورة
 من عند الله.

٥- يجب ان لا نلتفت الى المعارضات من كلام الناس، ليس لأن كلامهم ناقص عن حد البلاغة وإنها لأن كلامهم كلامهم ليس من عند الله.

٦-ان كل ما في القرآن الكريم معجز بمعنى أنه بلغ المنتهى في نظمه واعجازه الادبي والنظمي لأنه من عند الله.





#### الهوامش:

١ - الحَجّ: ١٥، وسبأ: ٥.

۲- ینظر: تهذیب اللغة. محمد بن أحمد الهروي (ت: ۲۷۰هـ) تح: محمد عوض مرعب، دار إحیاء التراث العربی - بیروت، ط/۱، ۲۰۰۱م۱/۲۲۰. ولسان العرب لابن منظور (ت: ولسان العرب لابن منظور (ت: ۱۲۷هـ) دار صادر - بیروت، ط/۳
 ۲۷۰/۱هـ ۱۶۱۶ هـ ۱۶۱۰ میروت.

٣- ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، للفارابي (ت: ٣٩٣هـ)تح: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين – بيروت، ط/٤، ١٤٠٧ هـ – ١٤٠٧ والمخصص، هـ – ١٩٨٧ م٣/ ٨٨٨. والمخصص، علي بن إسماعيل بن سيده المرسي (ت: ٥٨٤هـ)تح: خليل إبراهم جفال، دار إحياء التراث العربي – بيروت، ط/١، إحياء التراث العربي – بيروت، ط/١،

٤- ينظر: معجم لغة الفقهاء، محمد رواس قلعجي - حامد صادق قنيبي،
 دار النفائس، ط/٢، ١٤٠٨ هـ - ٧٦/١ م، ١٩٨٨



٥- إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، محمد بن على الشوكاني (ت: ١٢٥٠هـ) تح: أحمد عزو عناية، دار الكتاب العربي، دمشق، ط/ ۱، ۱۶۱۹هـ - ۱۹۹۹م ص ۸۶. وشرح التلويح على التوضيح لمتن التنقيح في أصول الفقه، سعد الدين مسعود التفتازاني (ت: ٧٩٢ هـ) تح: زكريا عميرات، دار الكتب العلمية -بيروت، ١٤١٦هـ - ١٩٩٦م ١ / ١٣. ٦- ينظر: شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم للحميري (ت: ٥٧٣هـ)تح: د حسين بن عبد الله العمري وآخرون،دار الفكر المعاصر (بيروت)، دار الفكر (دمشق)ط/١، ٠٢٤١ هـ - ١٩٩٩ م، ٧/ ١٤٣٩.

٧- الاسراء-٨٨.

 $\Lambda$  الخرائج والجرائح، قطب الدين الراوندي (ت: 000) تح: مؤسسة الإمام المهدي (ع) ط/ ۱، 0000، المطبعة العلمية – قم، مؤسسة الإمام المهدي – قم المقدسة ص ۱.

٩- المحاسن، أحمد بن محمد بن خالد البرقى: (ت: ٢٧٤ه)تح: السيد جلال الدين الحسيني ١٣٧٠ه، دار الكتب الإسلامية - طهران، ١/ ٢٠. وخاتمة المستدرك، الميرزا النوري(ت: ١٣٢٠ه)، تح: مؤسسة آل البيت عليهم السلام، ط/١، ١٤١٦ه،قم-ایر ان، ٤ / ٤٤.

١٠ - البيان في تفسير القرآن، السيد الخوئي (ت: ١٤١١ه)، ط/ ٤، ١٣٩٥ ه- ۱۹۷۵ م، دار الزهراء للنشر-بیروت، ص۲۲.

١١- ينظر: كتاب العين، للفراهيدي (ت۱۷۰ه) تح: د مهدي المخزومي، دار ومكتبة الهلال ٨/ ٨٥.

١٢ - ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، للجوهري، ١ / ٨٦ ١٢ - ينظر: معجم مقاييس اللغة، لابن فارس (ت٩٥٠)تح: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر ۱۹۷۹ ۱/ ۷۰.

١٤- شعب الإيهان للبيهقي (ت: ٥٨ ٤هـ) تحقيق: عبد العلى عبد الحميد،

مكتبة الرشد-الرياض، ط/١، ۱٤۲۳ هـ – ۲۰۰۳ م،۳/ ۳۳۳، رقم (١٧٨٦). ومستدرك الوسائل، الميرزا النوري(ت: ١٣٢٠ه) تح: مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، بىروت - لېنان،٤/ ٢٢٢.

١٥- انظر: لسان العرب لابن منظور . 27/1

١٦- ينظر: معجم المصطلحات والالفاظ الفقهية، محمود بن عبد الرحمن بن عبد المنعم،١ / ١١٦٩ ١٧ - ينظر: القاموس الفقهى لغة واصطلاحا، د:سعدي ابو حبيب، دار الفكر، دمشق ط/ ۲، ۱ / ۱۷

۱۸ - ينظر: المصدر السابق ۱ / ۱۷ -

١٩- ينظر: مختار الصحاح، للرازي (ت: ٢٦٦هـ) تح: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية - الدار النموذجية، بیروت، ط/ ٥، ١٤٢٠هـ / ١٩٩٩م، ص١١. والمعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة (إبراهيم مصطفى





وآخرون) دار الدعوة،١/ ٩.وطلبة الطلبة، نجم الدين النسفى (ت: ٥٣٧هـ) المطبعة العامرة، مكتبة المثنى ببغداد (ب-ط) ۱۳۱۱هـ، ص ۲۹۲. وأنيس الفقهاء في تعريفات الألفاظ المتداولة بين الفقهاء، للقونوي (ت: ۹۷۸هـ) تح: یحیی حسن مراد، دار الكتب العلمية-٢٠٠٤م-١٤٢٤هـ، ص ۲۲۸۰، ۲۲۸۰. و دستور العلماء = جامع العلوم في اصطلاحات الفنون، القاضى عبد النبي بن عبد الرسول نكري (ت: ق ۱۲هـ)عرب عباراته الفارسية: حسن هاني فحص، دار الكتب العلمية - لبنان / بيروت، ط/ ۱، ۱۲۲۱هـ - ۲۰۰۰م - ص ۲۲. معجم اللغة العربية المعاصرة، د أحمد مختار عبد الحميد (ت: ١٤٢٤هـ) عالم الكتب، ط/ ۱،۱٤۲۹ هـ – ۲۰۰۸ م، ٧٤/١

• ٢- ينظر: معجم مقاييس اللغة، لابن فارس، تح: عبد السَّلام محمد هَارُون، اتحاد الكتاب العرب، ط: ١٤٢٣ هـ =

۲۰۰۲م، ٥/ ٤٤٣، ٥٥٥.وتهذيب اللغة، ١٤/ ٢٨٠.

۱۲- ينظر: كتاب العين، الفراهيدي (ت: ۱۷۰هـ) تح: دمهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال ۸/ ١٦٥-١٦٦. وجمهرة اللغة، محمد بن الحسن الأزدي(ت: ٣٢١هـ) تح: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين – بيروت، ط/ ١، ١٩٨٧م، ٢/ ٩٣٥.

۲۲- ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الجوهري، ۱٤۰۷هـ - ۱۹۸۷ م ۱۹۸۷ و تاج العروس، للزَّبيدي (ت: ۲۰۵۱هـ) تحق: مجموعة من المحققين، دار الهداية ۳۳/ ۹۹۲ م

77- ينظر: تكملة المعاجم العربية، رينهارت بيتر آن دُوزِي (ت: ١٣٠٠هـ) نقله إلى العربية: جمال الخياط، وزارة الثقافة والإعلام، الجمهورية العراقية، ط/١، من ١٩٧٩ - ٢٠٠٠ م، 19٧٩. ومعجم اللغة العربية



• ٣- الكافي للشيخ الكليني (ت: ٣٢٩ ه)تح:على أكبر الغفاري،ط/٥، (١٣٦٣ ش) دار الكتب الإسلامية -طهران، ۱/ ۲۰

۲۱ – (النساء: ۲۸)

٣٢- ينظر: العقيدة الإسلامية على ضوء مدرسة أهل البيت (ع) - جعفر السبحاني- ص ١٤٥ - ١٥١.

٣٣- ينظر: إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، مصطفى صادق الرافعي (ت: ١٣٥٦هـ) دار الكتاب العربي – بیروت، ط۸ - ۱٤۲٥ هـ - ۲۰۰۵ م ص ۲۷ – ۲۷.

٣٤- ينظر: المصدر السابق ص٧٦-.٧٨

٣٥- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية الأندلسي (ت: ٢٤٥هـ) تح: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية - ببروت، ط/۱ - ۲۲۲۱ هـ، ۱/۲۵.

٣٦- ينظر: تفسير مجاهد، مجاهد بن

المعاصرة، د أحمد مختار عبد الحميد، -للسبحاني ص١٤٩. .7740/4

> ٢٤- ينظر: شعر الفتوح الإسلامية في صدر الإسلام، د. النعمان عبد المتعال القاضي، مكتبة الثقافة الدينية، ط/ ١، (۲۲31هـ-٥٠٠٢م) ١/٢٥١.

٢٥- المستدرك على الصحيحين، محمد بن عبد الله بن نُعيم الحاكم (ت: ٥٠٥هـ) تح: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية - بيروت-ط/ ۱، ۱۱۱۱ - ۱۹۹۰ - ۲/ ۵۰۰، برقم ٣٨٧٢

> ۲۱- (العنكبوت: ٤٨) ٧٧- (النحل: ١٠٣)

٢٨- ينظر: العقيدة الإسلامية على ضوء مدرسة أهل البيت (ع) - الشيخ جعفر الهادي السبحاني، ط/١، مؤسسة الإمام الصادق (ع)- قم (۱۹۹۸ه - ۱۹۹۸ م) - ص ۱۶۵ -.181

ينظر: العقيدة الإسلامية - 79 على ضوء مدرسة أهل البيت (ع)





جبر، تح: عبد الرحمن الطاهر بن محمد السورتي، مجمع البحوث الإسلامية - إسلام آباد، ١/١١.

٣٧- موسوعة البحوث والمقالات العلمية، حوالي خمسة آلاف وتسعمائة مقال وبحث، جمع وإعداد: علي بن نايف الشحود - ص٢-٣

۳۸ (فصلت: آیة ۵۳)

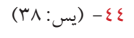
79- ينظر: إشارات الإعجاز في مظان الإيجاز، بديع الزمان سعيد النورسي (ت: ١٣٧٩هـ) تح: إحسان قاسم الصالحي، شركة سوزلر للنشر القاهرة، ط/ ٣، ٢٠٠٢، ١٦/١.

• ٤ - (البقرة: ٢٣)

١٤- (الاسراء:٨٨)

۲۶ - التحرير والتنوير محمد الطاهر
 بن عاشور (ت: ۱۳۹۳هـ) الطبعة
 التونسية، دار سحنون للنشر والتوزيع
 - تونس - ۱۹۹۷ م، ۳/ ۱۵۹۸.

٤٣ – (الزمر: ٥)



٥٤ – (النور: ٣٥)

٢٢ - (الحجر: ٢٢)

٧٤ - (النمل: ٨٨)

٨٤- المؤمنون: ٢٠)

٩ ٤ - (هو د: ٧)

• ٥ - (فصلت: ۱۱)

۱٥- (الذاريات: ٤٧)

٢٥- (الطور: ٤٨)

۵۳ (الرحمن: ۲۷)

٥٤ بحار الأنوار، المجلسي، تح: السيد إبراهيم الميانجي،ط/٢، دار إحياء التراث العربي -بيروت(١٤٠٣) - ١٤٢ – ١٤٢.

٥٥- (البقرة - ٢)

٥٦ (البقرة -٢٣)

٧٥ - (البقرة: من الآية ٨٩)

٨٥- (البقرة: من الآية ١٧٤)

٩٥- (آل عمران: من الآية٧)



المصادر والمراجع:

• القرآن الكريم.

١- إرشاد الفحول إلي تحقيق الحق من علم الأصول، الشوكاني (ت: ١٢٥٠هـ) تح: أحمد عزو عناية، دمشق، دار الكتاب العربي، ط/١، ١٤١٩هـ - ١٩٩٩م.

٢- إشارات الإعجاز في مظان الإيجاز، بديع الزمان سعيد النورسي (ت: ۱۳۷۹هـ) تح: إحسان قاسم الصالحي، شركة سوزلر للنشر -القاهرة، ط/٣، ٢٠٠٢.

٣- إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، مصطفى صادق الرافعى (ت: ١٣٥٦هـ) دار الكتاب العربي -بروت، ط۸ – ۱٤۲٥ هـ – ۲۰۰۵

٤- أنيس الفقهاء في تعريفات الألفاظ المتداولة بين الفقهاء، للقونوي (ت:

۹۷۸هـ) تح: یحیی حسن مراد، دار الكتب العلمية - ٢٠٠٤م - ١٤٢٤هـ.

٥- بحار الأنوار، المجلسي، تح: السيد إبراهيم الميانجي،ط/٢، دار إحياء التراث العربي -بيروت (١٤٠٣ - ۱۹۸۳ م).

٦- البيان في تفسير القرآن، السيد الخوئى (ت: ١٤١١ه)، ط/ ٤، ١٣٩٥ ه- ۱۹۷۵ م، دار الزهراء - بيروت. ٧- تاج العروس، للزَّبيدي (ت: ١٢٠٥ هـ) تحق: مجموعة من المحققين،

٨- التحرير والتنوير محمد الطاهر بن عاشور (ت: ١٣٩٣هـ) الطبعة التونسية، دار سحنون للنشر والتوزيع - تونس - ۱۹۹۷ م.

دار الهداية.

٩ - تفسير مجاهد، مجاهد بن جبر، تح: عبد الرحمن الطاهر بن محمد السورتي، مجمع البحوث الإسلامية - إسلام





آباد.

• ۱ - تكملة المعاجم العربية، رينهارت بيتر آن دُوزِي (ت: ١٣٠٠هـ) ترجمة: جمال الخياط، وزارة الثقافة والإعلام، الجمهورية العراقية، ط/ ١، من الجمهورية العراقية، ط/ ١، من ١٩٧٩ - ٢٠٠٠٠م.

11- تهذيب اللغة عمد بن أحمد الهروي (ت: ٣٧٠هـ) تح: محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي - بيروت، ط/ ١،١٠١م. ١٢- جامع لطائف التفسير، عبد الرحمن بن محمد القهاش، الإمارات العربية.

۱۲- جمهرة اللغة، محمد بن الحسن الأزدي(ت: ۳۲۱هـ)تح: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين - بيروت، ط/ ۱، ۱۹۸۷م.

١٤ حديث السراج، محمد بن إسحاق بالسَّرَّاج (ت: ٣١٣هـ) تح:

حسين بن عكاشة، الفاروق الحديثة للطباعة والنشر –ط/ ١، ١٤٢٥ هـ – ٢٠٠٤ م.

١٥ - خاتمة المستدرك، الميرزا النوري(ت: ۱۳۲۰ه)، تح: مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، ط/ ١، ١٤١٦ه،قم- ايران. ١٦- الخرائج والجرائح، قطب الدين الراوندي (ت: ٥٧٣ه) ط/١، ١٤٠٩ه، المطبعة العلمية - قم، مؤسسة الإمام المهدي- قم المقدسة. ١٧- دستور العلماء، القاضي عبد النبي بن عبد الرسول(ت: ق ١٢هـ) عرب عباراته: حسن هاني فحص، دار الكتب العلمية - بيروت، ط/ ١،

۱۸- شرح التلويح على التوضيح في أصول الفقه، سعد الدين مسعود التفتازاني (ت: ۷۹۲ هـ) تح:

١٢١هـ - ٠٠٠٠م.



### الإعجاز الأدبي والنظمي في القرآن الكريم

زكريا عميرات، دار الكتب العلمية -بيروت،١٤١٦ هـ - ١٩٩٦م.

19- شعب الإيهان للبيهقي (ت: 80۸هـ) تحقيق: عبد العلي عبد الحميد، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع –الرياض، ط/١، ١٤٢٣ هـ – ٢٠٠٣م.

٢٠ شعر الفتوح الإسلامية في صدر الإسلام، د. النعمان عبد المتعال القاضي، مكتبة الثقافة الدينية، ط/١،
 ١٤٢٦هـ-٥٠٠م).

۲۱- شمس العلوم للحميري (ت: ۵۷۳هـ)تح: د حسين بن عبد الله العمري وآخرون،دار الفكر المعاصر (بيروت)، دار الفكر (دمشق)ط/۱، ۱٤۲۰هـ - ۱۹۹۹م.

۲۲- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، للفارابي (ت: ۳۹۳هـ)تح:
 أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم

للملايين - بيروت، ط/٤، ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧ م.

۲۳ طلبة الطلبة، نجم الدين النسفي
 (ت: ٥٣٧هـ) المطبعة العامرة، مكتبة
 المثنى ببغداد (ب-ط) ١٣١١هـ.

٢٤- العقيدة الإسلامية على ضوء مدرسة أهل البيت (ع) - الشيخ جعفر الهادي السبحاني، ط/١، مؤسسة الإمام الصادق (ع)- قم (١٤١٩ - ١٩٩٨ م).

٢٥ القاموس الفقهي لغة
 واصطلاحا، د:سعدي ابو حبيب،
 دار الفكر، دمشق ط/ ٢.

٣٢٩- الكافي للشيخ الكليني (ت: ٣٢٩)
ه) تح: علي أكبر الغفاري، ط/ ٥
( ١٣٦٣ ش) دار الكتب الإسلامية – طهران.

۲۷ کتاب العین، للفراهیدی
 (ت۱۷۰ه)تح: مهدی المخزومی،





۲۸- لسان العرب لابن منظور(ت: ۱۲۷هـ)دار صادر - بیروت، ط/۳، ۱٤۱۶.

٢٩ المحاسن، أحمد بن محمد بن خالد البرقي: (ت: ٤٧٧ه) تح: السيد جلال الدين الحسيني ١٣٧٠ه، دار الكتب.

• ٣- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية الأندلسي (ت: 820هـ) تح: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية - بيروت، ط/ ١ - ١٤٢٢هـ.

۳۱- مختار الصحاح، للرازي (ت: ۲۲۸هـ)تح: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية - الدار النموذجية، بيروت، ط/ ٥، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م. ٣٢- المخصص، علي بن إسماعيل بن سيده المرسي (ت: ٤٥٨هـ)تح: خليل

دار ومكتبة الهلال.

إبراهم جفال، دار إحياء التراث العربي - بيروت، ط/١، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.

٣٣- مستدرك الوسائل، الميرزا النوري(ت: ١٣٢٠ه) تح: مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث، بيروت - لبنان.

٣٤- المستدرك على الصحيحين،
 محمد بن عبد الله بن نُعيم الحاكم (ت:
 ٥٠٤هـ) تح: مصطفى عبد القادر
 عطا، دار الكتب العلمية - بيروت ط/١، ١٤١١ - ١٩٩٠

٣٥- معجم اللغة العربية المعاصرة،
د أحمد مختار عبد الحميد (ت:
٤٢٤هـ) عالم الكتب، ط/ ١٠١٤٢٩
هـ - ٢٠٠٨م.

٣٦- معجم المصطلحات والالفاظ الفقهية، محمود بن عبد الرحمن بن عبد المنعم.



## الإعجاز الأدبي والنظمي في القرآن الكريم

٣٧- المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة (إبراهيم مصطفى) دار الدعوة.

٣٨- معجم لغة الفقهاء، محمد رواس قلعجي - حامد صادق قنيبي، دار النفائس للطباعة والنشر، ط/٢، ۸۰۶۱هـ – ۱۹۸۸م.

٣٩- معجم مقاييس اللغة، لابن

فارِس،تح: عبد السَّلام محمد هَارُون، اتحاد الكتاب العرب، ط: ١٤٢٣ هـ - ۲۰۰۲ -

• ٤- موسوعة البحوث والمقالات العلمية، حوالي خمسة آلاف وتسعمائة مقال وبحث، جمع وإعداد: علي بن نايف الشحو د.



