

# صورة الرسول في المنظور الشعري والنثري عند الشيخ الدكتور أحمد الوائلي

أ.د. أنوار سعيد جواد / جامعة بغداد

أ.م.د. بشرى حنون محسن / جامعة كربلاء

The image of the Messenger (peace be upon him and his family and grant them) in the poetic and prose perspective Of Sheikh Dr. Ahmed Al-Waeli

Prof. Dr. Anwar Saeed Jawad University of Baghdad

Asst prof. Dr Bushra Hannoun Mohsen University of Karbala





## ملخص البحث

لم يكن الحديث عن صورة الرسول عَيْاليَّ بالشيء الجديد في تراثنا الأدبي العربي، فقد كان عَيْلِيَّ موضع اهتمام الأنام من يوم مولده إلى يوم يبعث حيا، لما امتلكه من شخصية صنعها الباري عز وجل ومنحها من أبعاد الكهال الذاتي والمعنوي، وهذا مما لا يخفي على القارئ أو المتتبع لسيرته عَلِي الله عَلَي الشخصية بمزاياها الفريدة كانت موضع اهتمام القرآن الكريم فقد وردت الآيات الكريمات لترسم بعض ملامحها الخالدة. إلى جانب الشعر والأدب بشكل عام. وهي جميعها ترسم صورة الجمال والكمال بشقيه المادي والمعنوي، فقد كانت صورته على مدى العصور في أذهان الشعراء والأدباء ومخيلتهم على مدى العصور والأزمنة، وقد جاء هذا البحث ليقف عند ملامح صورته الشريفة من خلال الوقوف عند تراث الشيخ الدكتور احمد الوائلي لما تمثله هذه الشخصية وما تتميز به من الجمع بين الموهبة الشعرية في قرض الشعر ونظمه وبين الخطابة الحسينية التي برع فيها واشتهر بها. فكان هذا البحث على قسمين، يتناول الأول صورته عَيَّالله المادية من خلال الشعر والنثر، والثاني صورته عَلِيا وملامحه المعنوية من خلال الشعر و المنبر الحسيني والخطابة، فضلا عما تمتع به عَنْ أَلَيْ من صفات خاصة به . كل ذلك حاول البحث الوقوف عنده والكشف عن ملامحه ليصل بذلك إلى حقيقة مفادها إن إدراك الوائلي لعظمة شخصية الرسول عَيْلًا الله عله يكشف حالة الصراع الناتج عن الإحساس بالنقص والضياع التي يعيشها المجتمع مقابل الشخصية الكاملة للرسول عَبِّليَّة ، الأمر الذي جعله يكشف عن صور يسعى إلى التمسك بها واللجوء إليها للوصول إلى حالة من الاستقرار النفسي والتوازن الذاتي. ومن هنا فقد ركّزت الأشعار على شخصية النبيّ بوصفه النموذج الذي يقتدي به غيره ، وعلى أسلوبه في إنجاز ما كُلّف به من دعوةٍ إلى الحق.



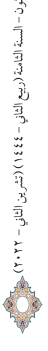


#### **Abstract**

Talking about the image of the Messenger (may God's prayers and peace be upon him and his family) was not something new in our Arab literary heritage. He (PBUH) was the subject of people's attention from the day he was born until the day he was resurrected because he possessed a personality made by Allah, endowed with dimensions of personal and moral perfection. This is something that is not hidden from the reader or follower of his biography (PBUH). This personality, with its unique characteristics, was the subject of interest in the Holy Qur'an, as the noble verses were received to paint some of its immortal features. This personality was also the interest of poetry and literature in general. They all paint for us the image of beauty and perfection, both material and moral. His image (PBUH) was present in the minds and imaginations of poets and writers throughout the ages and times. This research came to stand on the features of his honorable image by standing at the heritage of Sheikh Dr. Ahmed Al-Waeli for what this character represents and what is distinguished by him in combining poetic talent in loaning poetry and organizing it with the Husseini rhetoric in which he excelled and became famous.



This research was divided into two parts, the first deals with his physical image (PBUH) through poetry and prose, and the second is his image (PBUH) and his spiritual features through poetry, the Husseini pulpit and rhetoric. In addition to the characteristics that he (PBUH) enjoyed. All of this, the research tried to stand with him and reveal his features, in order to reach the fact that Al-Waeli's awareness of the greatness of the personality of the Messenger (PBUH) made him reveal the state of conflict resulting from the sense of inferiority and loss experienced by the society versus the complete personality of the Messenger (PBUH). This made him reveal images that he seeks to adhere to and resort to to reach a state of psychological stability and self-balance. Hence, the poems focused on the personality of the Prophet as a model for others to emulate, and on his method of accomplishing the call to truth he was entrusted with.



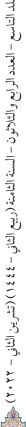
#### المقدمة:

فمزاياك يعرف الدَّهر فيها أنَّها ذِروة الكمالِ المُتاح وسجاياك مفعماتٌ بطهرِ

في وضوح ما احتاج للإيضاح لم يكن الحديث عن صورة الرسول عَبِيلًا بالشيء الجديد في تراثنا الأدبي العربي، فقد كان عَيْنَا موضع اهتمام الأنام من يوم مولده إلى يوم يبعث حيا، لما امتلكه من شخصية صنعها الباري عز وجل ومنحها من أبعاد الكمال الذاتي والمعنوي، وهذا مما لا يخفى على القارئ أو المتتبع لسيرته عَيْرَالله ، هذه الشخصية بمزاياها الفريدة كانت موضع اهتمام القرآن الكريم فقد وردت الآيات الكريمات لترسم بعض ملامحها الخالدة. إلى جانب الشعر والأدب بشكل عام. وهي جميعها ترسم صورة الجمال والكمال بشقيه المادي والمعنوي، فقد كانت صورته عَيْلاً حاضرة في أذهان الشعراء والأدباء ومخيلتهم على مدى العصور والأزمنة، والمتتبع لكتب السيرة النبوية وكتب الطبقات والتراجم يلحظ

ذلك، ولاسيما أشعار صدر الإسلام.

غير ان ما يعني هذا البحث هو تتبع ملامح صورته الشريفة من خلال الوقوف عند تراث الشيخ الدكتور احمد الوائلي لما تمثله هذه الشخصية وما تتميز به من الجمع بين الموهبة الشعرية في قرض الشعر ونظمه وبين الخطابة الحسينية التي برع فيها واشتهر بها. إلى جانب كونه من الشعراء المحدثين، برزت أهمية التعبير بالصورة، بوصفها واحدة من الوسائل التي تتبدى من خلالها مقدرة الشعراء، نتيجة لذلك انبرى غير دارس لدراسة الصورة الشعرية، تنظيراً وتطبيقاً، ووقف على مصادرها وعناصرها وأنهاطها، وعلى الرغم من الأهمية الكبيرة التي تنطوي عليها تلك الدراسات، إلا إن أحدا لم يتصد إلى دراسة مصادر الصورة وحدها، مقتفياً علاقتها بذات الشاعر. ومن هنا تبرز أهمية هذا البحث، فليس متابعة الذات من المهام اليسيرة، ولا اكتشاف العلاقة بين مصدر الصور وذات الشاعر من خلال الناذج مهمة



الأعظم محمد عَلَيْهِ.

ولما كان الوائلي ابن بيئة النجف التي عُرفت واشتهرت بالشعر لاسيما في المناسبات والمحافل الدينية التي كانت تقام في منتدياتها الشعرية ومجالسها العامة والخاصة، فكان من الطبيعي أن يتأثر بهذه الأجواء وان (( يقرأ شعر مجموعة من الشعراء المتقدمين مثل شعراء العصر الجاهلي جميعا، وشعر بعض شعراء العصور اللاحقة))(٣) وان يحفظ لهم، وكان من الطبيعي أن يتأثر بهم وبنتاجهم الشعري من حيث الأسلوب والصياغة فضلا عن الصورة الشعرية والفنية، وهذا ما نستطيع ان نلمسه في رسمه لملامح صورة الرسول لَمُنْالله المادية؛ ذلك أن الصورة قد تكون عبارةً حقيقية الاستعمال وتخلو من المجاز والوجوه البلاغية الأخرى(١٤)، وهذا ما ذكره الدكتور محمد غنيمي هلال، إذ يقول: ((فقد تكون العبارات حقيقية الاستعمال وتكون حقيقية التصوير دالةً على خيال خصب))(٥) فإذا كان شعراء عصر الدعوة الإسلامية قد وصفوا يسرة أيضا. فكان هذا البحث على قسمين، يتناول الأول صورته عَيْمُولَّهُ المادية من خلال الشعر والنثر، والثاني صورته عَيْدُلله وملامحه المعنوية من خلال المنبر الحسيني والخطابة.

# القسم الأول:

صورته عَيْشًا المادية في المنظور الشعري والنثري:

قارئ ديوان الشيخ الدكتور أحمد الوائلي (رحمه الله) يلحظ انه لم يخصص للرسول مُنظُّهُ ولمدحه سوى قصيدتين هما (دعاء عند الرسول الكريم عَيْلاً) (۱) و (في رحاب الرسول عَيْنَالله )(۱) لكن شخص الرسول عَلَمُ كَان حاضرا في معظم قصائده التي تناولت أهل البيت (عليهم السلام) لما يمثلونه من الامتداد الحقيقى لهذه الشخصية العظيمة، فهم ترجمان لها رسمت ملامح شخصياتهم من مداد شخصيته، لهذا يمكن القول إن كل سمة من سمات شخصية آل البيت سواء كانت مادية أو معنوية إنها هي تمثل جزءا من الشخصية الأسمى والأكمل والأوضح وهي شخصية الرسول

الرسول تَيُلِيَّة بالأبيض والأغر والأزهر وشبهّوه بالبدر، كما في قول عم الرسول مَيُلِيَّة أبي طالب:

"وأبيض يستسقى الغمام بوجهه

ثِهَال اليتامي عصمة للأرامل"(٢) وبذلك يعد أبو طالب قد فتح (باب الحديث عن محمد عَلَيْلَةً وصفاته وطبيعة العلاقة به)(٧).

أما الشاعر قطن بن حارثة فقد رسم صورته عَيْلَة من خلال تشبيهه بالأغر وبالبدر، وذلك في قوله:

"أغرَّ كأنَّ البدر سِنَّةُ وجهه

إذا ما بدا للناسِ في حلل العُصَب "(^) أما كعب بن مالك فقد وصفه بالأزهر، وهذا ما نقرأه في قوله:

"ومَوَاعظ من ربنا تهدي بها

بلسانِ أزهرَ طيب الأثواب"(١) وذهب حسان بن ثابت إلى أبعد من ذلك عندما شبهه عَيْراً بالبدر (وبارك بصورته وبالضياء الذي ينبعث منها)(١٠) وذلك في قوله:

"مبارك كضياء البدر صُورَتُهُ

مَا قال كان قضاءً غَيْرَ مَرْدود"(١١)

وغير ذلك من ملامح صورته عليه الشخصية التي حاول الشعراء أن يقفوا عندها ويرسموها (۱۲). ويبدو إن كل ذلك وغيره قد اطلع عليه الشيخ الوائلي وقرأه وتأثر به وأدرك أنها جميعا تعبّر عن صفة واحدة هي صفة (النور) الذي علا وجهه الكريم عليه الشيط عن نور رسالته، فهو النور كيانا و شكلا، فهذا ما نقرؤه في ديوانه وعلى وجه الخصوص ما نقرؤه في ديوانه وعلى وجه الخصوص قصيدته المعنونة (إلى كعبة الغراء) (۱۲) ونور الوحي والرسالة الذي أحاط به وتغشاه، فهو بين نورين:

"وتشتار من نورين وجه محمد

ووحي تغشاه، فأيّ ثنائي" (١٤) هذا النور الذي تجلى بوجهه عَلَيْلًا تكشف عنه أسارير محياه الخالدة على مر الأزمان والعصور:

"يا أسارير من محيا أبي الزّه\_

راءِ عاشت على الزمان المديد"(١٥) وفي نص ثالث أيضاً يشير الشيخ الوائلي إلى صفة النور التي ارتسمت على صورة الرسول عَيْمَالًا فهو السناء الذي



يستهدى به وهو النور الذي يبدد الظلمة ففي قصيدته (في رحاب الرسول عَلَيْكُ ) (١٦) يتضرع الوائلي بقوله:

"سهاحاً أبا الزَّهراء أن جئت أجتلي سناك واستهدي الجلال واطلب إذا لم تؤمل فيض نورك ظلمتي فمن أين يرجو جلوة النُّور غيهب"(١٧) هذا النور الذي ملأ وجهه الكريم عَيُّلُهُ ارتبط بنور الرسالة ونور النبوة والقرآن، فكان بذلك مركز الاشعاع المادي والروحي الذي يجذب إليه كل مَنْ يبحث عن الحقيقة والحكمة، ومَنْ يتيه في عالم الضلالة والظلمة: "عهدتك والقرآن نور وحكمة

يشد إليه التائهين ويجذب"(١٨)
لذا نلحظه دائم التمسك بهذا
النور فبه يسترشد إلى الهداية وطريق
الحق، وبه تستطاب الحياة وتعذب، لقد
سعى الشيخ الوائلي إلى نهج أسلوب
متميز و متفرد في تشكيل صوره
وذلك من خلال رسم لوحة شعرية
تكون داخلة في علاقة وثيقة بمضمون
القصيدة، إذ تعكس هذه الصورة

الموقف النفسي والعاطفي والفكري للشاعر، من خلال خلق العلاقات التي تربط تجربته بهذه الصورة. فكما الأصيل ينير فجر الحياة كذلك نوره عَلَيْلًا ينير دروب الحق والخير والعدل:

"وردَّ لنا هذا الأصيل لفجرنا

إلى النبع يهمي النُّور ثرا ويسكب"(١٩) لا بل إن سنا نوره كشعاع الشمس التي تتعب من ينظر إليها:

"ولملمت طرفي في سناك ولمعِهِ
كذاالشَّمس تعشو العين منها وتتعب"(۲۰)
لقد استطاع الشاعر أن يلمّ
بجميع الصور الشخصية التي تطرق
إليها الشعراء المعاصرون للرسول للمُللَّة
والذين جاءوا بعدهم ليوحدها في صورة واحدة ويجمعها في صفة واحدة هي صفة (النور) هذا النور المادي الذي تجلى في ملامحه الشخصية لللَّهُ فضلا عن النور المعنوي الذي امتد شعاعه إلى يومنا هذا وسيظل إلى يوم يبعثون.

وربما يعود السبب في عدم تطرق الشاعر إلى ملامح صورة الرسول عَبِيْلِهِ الشخصية إلى ما وجده





المادية.

# القسم الثاني:

ملامح صورته المعنوية:

إن المتتبع لمفهوم الصورة الشعرية يدرك أنها ((تركيب لغوي لتصوير معنى عقلي وعاطفي متخيل لعلاقة بين شيئين يمكن تصويرهما بأساليب عدة))(٢٢)؛ أو أنها ((تلك التي تقدم تركيبة عقلية وعاطفية في لحظة من الزمن))(٢٢).

لعل أصدق وصف ممكن أن يوضح لنا معالم صورة الرسول المالية المعنوية هو ما جاء به القرآن الكريم وذلك في قوله: (وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيمٍ) وذلك في قوله: (وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيمٍ) ملامح عظمة صورته المباركة، فصفاته ملامح عظمة صورته المباركة، فصفاته منذ عصر الرسالة إلى يومنا هذا فهي المثال الذي جعله منارا لمحبيه والذين يتبعون أثره ويقتدون بنهجه، لذلك فإن الشعراء منذ عصر النبوة يشيرون فإن الشعراء منذ عصر النبوة يشيرون المدح صورته المعنوية في معرض المدح والرثاء، غير أن ما يميز شعر المدح والرثاء، غير أن ما يميز شعر

من ملامح الكمال والحسن التي وصفه بها أصحاب السير والتراجم فضلا عما ذكره الشعراء هذا من جانب ،ومن جانب آخر هو المساحة الزمانية الكبيرة بين عهد الرسالة والرسول عَلَيْهُ وبين عصر الشاعر الأمر الذي يجعل إمكانية رسم ملامحه الشخصية تعتمد على ما قاله السابقون له، وربها يعود السبب إلى اهتمام الشاعر وتركيزه على ((التجربة التي تتمتع بدرجة كبيرة من العمق هي التجربة التي يبزغ منها الشعر، والشاعر في حاجة إلى عمق التجربة أكثر من حاجته إلى التفصيل، وكلم قلت تفصيلات الصورة والحالة الشعرية زاد تأثيرهما المباشر، فكثرة التفصيلات لا تترك عملاً للإيجاء))(٢١)

وبذلك فهو يعيد ما سبق أن تناوله الشعراء من دون إضافة شيء جديد وهذا ما يبعده عن طريق الإبداع والجِدة في الشعر. أما في مجال الخطابة والمنبر الحسيني فيبدو أن اهتمام الشيخ الوائلي بملامح صورته عَيْلِلَهُ المعنوية قد شغله عن الوقوف عند صفاته وملامحه



إلى رحلة الرسول عَلَيْكُ وهجرته من مكة إلى المدينة ومن ثم غزوة بدر وأُحد التي قادهما عَلَيْكُ مع جمع من الصحابة الكرام. كما حملت أيضا بعض ملامح صورته المعنوية الشريفة، ومنها:

الغضب: ولعلها صفة غير محمودة لكن عندما تكون في أمر مشروع فهذا ما يجعل منها صفة حميدة مطلوبة فقد اتسم بها عَيْسُالُهُ لكن في معرض الغضب لله عز وجل.

القيادة: للفتوحات الإسلامية التي تزعمها، فكانت مزيجا من الفكر العميق والشجاعة التي وُسِم بها، وتلك هي أهم دعامتين لقيام أي حضارة تسعى إلى المجد والبقاء فبالعقل القيادي القادر على تنظيم الأمور ومعرفة أسرارها وبالقوة الضاربة والشجاعة والإقدام يمكن لأية أمة النهوض والقيام والتسامي، تلك الشجاعة التي والقيام والتسامي، تلك الشجاعة التي جاءته من ذوبانه في الله تعالى وتفانيه في نصرة دعوته وقيادته لأصحابه وأمته ولمن ينضمون تحت لواء رسالته من الذين يتبارون للقائه عز وجل،

الشيخ الوائلي هو انه استطاع أن يوظف ملامح صورته عَلَيْهُ المعنوية في غرض الدعاء والتوسل بل في معرض توظيف الأحداث التاريخية فهو يحاول أن يمزج بين الأحداث التاريخية التي عاصرها الرسول سيكالله وعايشها وبين ملامح صورته المعنوية الشريفة، بل نقول بشكل أوضح وأدق إن الأحداث التاريخية التي حصلت في زمانه ما هي إلاّ انعكاس لملامح صورته المعنوية عَلَيْهُ، ولنا في قصيدته (في رحاب الرسول عُلِلَّهُ) التي نظمها الشاعر أثناء زيارته للمدينة المنورة عام ١٩٧٦ وتشرفه بزيارة قبره عَيْلاً شاهد على ذلك، فكان أن استحضر مسيرته التاريخية في نشر الدعوة الإسلامية وذلك في قوله: " قطعتُ إليك البيد شاسعةَ المدى

إذا ما تَقضَّى سَبْسَبُّ جَدَّ سبسبُ يَخايل فيها الرَّمل أَنْ صار معبرا إليك ودربٌ للحبيب محبب

إليك ودرب للحبيب محبب ولاح عليه رسم أخفاف ناقة

غزوتَ عليها يومَ لله تغضب "(٢٥) يُلحظ في هذه المقطوعة إشارات





الظلمة

"إذا لم تؤمل فيضَ نورك ظلمتي فمن أين يرجو جلوة النُّور غيهب"(٢٨) لقد استطاع الشيخ الوائلي أن يوظف لغة الخطاب في رسم ملامح صورة الرسول عَلِيْقَ المعنوية وصفاته، ذلك ((أن غرض أية صورة هو تكثيف الشعور أو الإحساس الذي تثيره أية فكرة تسعى التجربة الشعرية من خلال صورها إلى تجسيده حساً وفكراً في آنٍ واحد)) (٢٩) من خلال استعمال أساليب البلاغة كإسلوب الاستفهام التقريري كما في قوله: (فمن أين يرجو جلوة النُّور غيهب) إشارة إلى صفة النور المادي والمعنوي (فمن أين يرجو رحمة الله مذنب) إشارة إلى صفة الرحمة والمغفرة التي تحلى بها عُلِيْلَهُ، أما التشبيه فقد وظفه في رسم صورة عطاء الرسول عَلَيْهُ وكرمه فهو بمنزلة السماء التي تنهل بعطائها الناس -والشاعر على وجه الخصوص- والأرض التي تشرب هذا العطاء وهذه صورة معبرة عن أثر عطاء

فكانوا بذلك عونا له وظهيرا يسانده في اقتحام ميادين القتال والظفر بإحدى الحسنيين، النصر أو الشهادة وكلاهما فوز يكشف عن شجاعة مريديه. وهذا ما أكده الشيخ الوائلي في خطبه عندما ذكر شجاعته حيث يقول: ((فجاهد عَيْنَا فِي سبيل الله حق جهاده وذلك أن خاض أربعا وثهانين غزوة حتى لحقه أذى القتال فكان سُلِيَّالَّهُ يرجع وبجسده الجراحات))(٢٦).وفي نص آخر وحين يتحدث الوائلي عن الغزوات والمعارك التي خاضها الرسول يصفه بأنه ((يحمل ذهنية القائد المنظر المفكر وكانت خططه غاية في الإبداع فكان يمتلك ذهنية حربية وقتالية فذة لا تضاهيها ذهنية أبدا))(۲۷) وإلى جانب صفة الشجاعة والقيادة يرسم الشيخ الوائلي ملمحا آخر من ملامح صورته المعنوية الشريفة ألا وهي:

الرحمة والكرم والعطاء، بل الكمال الذاتي لا بل إن الكمال الانساني ينتمي إليه وينسب، فنقرأ قوله مخاطبا الرسول عَلَيْكُ آملا فيض نوره الذي يبدد



بصفات الرسول وملامحه المعنوية (الكمال).

لقد رسم الشاعر أكثر من صورة تكشف لنا العلاقة الوثيقة التي يرجوها الواتلي من التمسك بالرسول ليَنْ أنه فبها يشعر بالاستقرار والتوازن النفسي وهذا ما يمكن ملاحظته في النسق الثاني، صورة الكمال المتمثل بالصفات المعنوية التي تجلت فيه ليَنْ أنه:

"أهبت بنقصي فاستجار بكاملِ
إلى ذاته يُنهى الكهال ويُنسب"(٢٢)
وهنا تتضح بشكل جلي جدلية
النقص للصفات الإنسانية والتي تمثل
شخصية الإنسان الاعتيادي، وهنا
كانت شخصية الشاعر الوائلي أمام
جدلية الكهال التي حملتها الصفات
المعنوية للنبي عَلَيْكُونَدُ.

إن إدراك الوائلي لعظمة شخصية الرسول عَلَيْلاً جعله يكشف حالة الصراع الناتج عن الإحساس بالنقص والضياع والظلمة التي يعيشها الإنسان (الشاعر)/ المجتمع اتجاه الشخصية الكاملة (الرسول عَلَيْلاً) بها تحمله من

الرسول وكرمه، وما عطاؤه إلا القرآن الكريم، وهذا ما يشير إليه البيت: "وأُغرى طلابي أن فيض معينه

مدى الدهر ثرٌّ ما يجفُّ وينضب"(٣٠) ففيض عطائه وكرمه باقي على مدى الأيام لا يصيبه نقص أو جفاف أو نضوب. لقد حاول الوائلي ان يعرض صورة الصراع وعدم التوازن النفسى الذي يعيشه الشاعر أمام صورة الاستقرار والاطمئنان المتمثلة بصورة الرسول الأكرم للله اللهاعر وهو يحاول أن يتحدث عن نفسه إنها هو يعكس صورة مجتمع بأكمله، لذا فإننا يمكن أن نقف عند أبياته على قسمين: الأول: يمثل حالة النقص الذي يعتريه -الشاعر - ولنا أن نقول إن (أنا) الشاعر إنها هي ترمز أو تشير إلى (نا) الجماعة التي ينتمي إليها ويعيش بينها. ويتجسد هذا النقص في قوله: ((فليس على من أُمَّ بابَك معتب))(۲۱) فشعور الشاعر بالوقوف على باب النبي واحتياجه له وسؤاله إنها يحمل دلالة واضحة على النقص، جاعلا منه وسيلة للتعريف



صفات وملامح معنوية، الأمر الذي جعله يكشف عن صور متقابلة متضادة يسعى إلى التمسك بها واللجوء إليها للوصول إلى حالة من الاستقرار النفسي والتوازن الذاتي:

"وعفَّرت خدِّي في ثَرى مسَّ عفره لجبريل من جنحيه ريشُ مزغَّب" (٣٣) وفي مجال النثر أيضا أشاد الوائلي بالنبي محمد عباله النثر أيضا أشاد الوائلي يتفجر عبقرية ويدعو الشباب المسلم إلى ضرورة معرفة الرسول معرفة كاملة لان معرفته تعني معرفة عالم من البهجة والإشراق والنور والعطاء (٢٤) ويذكر الأبيات الآتية:

اذا ما تقضَّى سَبْسَبُ جَدَّ سبسبُ عَلَا سبسبُ عَايل فيها الرَّمل أنْ صار معبرا إليك ودربُ للحبيب محبب"(٥٥) ومن الصفات المعنوية التي أحبها العرب ونادوا بها كثيرا في شعرهم وتراثهم الأدبي صفة الكرم، ولعلها تعد من أبرز الخصال التي يعتز

"قطعتُ إليك البيد شاسعةَ المدي

بها الفرد العربي ويتميز بها من غيره ذلك إن الكرم يعد ((في العرب سجية متأصلة في نفوسهم... ولم يكن كرمهم خاصاً ضيق الحدود بل كانوا يكرمون الغريب والبعيد، من يعرفونه ومن لا يعرفونه))(٣٦) ومن هنا فقد أصبح الكرم نوعا مميزا للملامح المعنوية التي تُعنى بها الثقافة العربية على مر عصورها، حتى لا تكاد تخلو نصوصها الإبداعية من الإشارة إليها، غير أن ما يعنى البحث هو كيفية تناول الوائلي لهذه الميزة وهذا الملمح في شخصية الرسول عَنْظُهُ. ومعروف إن البيئة العربية عُرف عنها أنها بيئة صحراوية بدوية قائمة على أساس البحث عن مصادر الحياة من ماء وطعام فهي بيئة تفرض على ساكنيها حياة فيها القسوة والمعاناة شكلا لها فهى أشبه بالثوابت فيها أما حركة سكان هذه البيئة، ومن يعيشون فيها فإنهم يشكلون نوعا من التحول وهذا ما يمكن ملاحظته في ملامح الصورة المعنوية للرسول عَلَيْكُ فهو على الرغم من تأثره بالبيئة القاسية بمعطياتها

المادية والمعنوية الثابتة فانه قد خرج عن نسقها المألوف وتحول إلى نسق مضاد لها بان كان كريها معطاءً من الناحية المادية والمعنوية أيضا، فما كان منه إلا ان تحول إلى موضع إغراء لطالبي فيض معينه الواسع الذي لا يعرف حدودا للزمان والمكان.

"وأُغرى طلابي أن فيضَ معينه مدى الدهر ثرٌّ ما يجفُّ وينضب" (٧٧) ان القارئ لقصيدة (في رحاب الرسول عَلَيْكُ (٣٨) يلحظ كيف ان الشاعر استطاع أن يرسم ملامح صورته المعنوية، فقد جمع لها كل الصفات الحميدة التي عرفتها البيئة العربية، تلك الصورة المجسدة لحقيقته عَيْظُهُ ((منطلقا فيها من رؤية روحية... عبر التركيز على الحقيقة المحمدية التي يتجلى فيها التفرد والتجلي والنورانية))(٢٩) أمام حالة الضياع وعدم التوازن في الحياة أو الواقع الذي تعيشه الأمة وحاجتها إلى التمسك بنهجه والاستضاءة بنوره للوصول إلى جادة الأمان والخير والطريق الذي رسمه لهم عَيْلُهُ. وهذا

ما يتضح من توظيف الشاعر لأسلوب الثنائيات أو التضاد (النور- الرحمة-العطاء – الكمال، مقابل الظلمة –الذنب -الحاجة النقص... الخ) فضلا عن الألفاظ الجزلة، والكلمات الرصينة وقوة السبك ومتانة العبارة وما تحمله من (( اتساق لغوي على مستوى الظاهر وانسجام على مستوى العمق الدلالي)) (٤٠) وهذا ما ترسمه لنا أبيات الشاعر:

"فهبنا أبا الـزُّهراء قوتاً فلم يعد بمنزودنا ما يستطاب ويعذب وردَّ لنا هذا الأصيل لفجرنا

إلى النبع يهمي النُّور ثراً ويسكب سدِّد خطانا بالطّريق فدربنا

طويل على أقدامنا متشعّب "(١١) الشجاعة والثبات على المبدأ

لعل صفة الشجاعة من أكثر الصفات الحميدة التي كانت مثار اعتزاز العربي واهتمامه، والقارئ للشعر العربي على مختلف عصوره يلحظ كيف أن الشاعر كان يسعى إلى إضفاء هذه الصفة على ممدوحه سواء أكان رئيس قبيلة أم خليفة أم قائدا عسكريا لما





لأبعاد هذه الصورة من هيبة ورهبة في نفوس الأعداء، وما تحمله في طياتها من مظاهر القوة والفخر والاعتداد، وهذا ما حاول أن يقف عنده الشيخ الوائلي وهو يرسم صورة النبي عَلَيْهُ وهي صورة لم تخرج عمّا ذكرته كتب السير والتراجم التي تناولت شخصيته عَيْلَةٌ وكذلك ما ذكره شعراء عصره وبعد عصره، ولعل أروع مثال يكشف عن حقيقة هذه الصفة ما رواه ابن هشام في سيرته عنه عَيْلَةً عندما بعثه الله سبحانه وتعالى نبياً ورسولاً لأمة العرب عندها طلب زعماء قريش من عمه أبي طالب ان يكف ابن أخيه عن نشر دعوته مقابل ما يطلبه من أموال وجاه، فما كان منه سلام الله عليه إلا ان ردهم برد يكشف الشجاعة الحقيقية له حيث قال: ((يا عم والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك فيه ما تركته))(٤٢). فهذا النص إنها يكشف عمق شجاعة هذه الشخصية الكريمة ومدى ثباتها على العقيدة والمبدأ الذي من أجله بُعثت

وأرسلت إلى الناس كافة، إلى جانب الشجاعة التي تعني البطولة والإقدام في الحرب، وهذا ما يلحظ في الأبيات التي وقف عندها الوائلي وهو يرسم معاركه عندها الوائلي المعاملة في المعارك التي خاضها مع جماعة من أصحابه مسترجعا ذكريات بدر وأُحد في لوحة تعج بصليل السيوف ووهج السنابك، ووميض البيض، وأصوات الخيل التي يعتليها الفرسان وهم ينشدون الله أكبر:

"فأراني وهـــج السـنابك من خيـ لك تغزو بفكرة لا عديد

ضابحاتٍ يَعْلِكُنَ بِاللَّجْمِ والبِيـ
ضُ وميض وجذوة في الغمود في رعيل من صحبك الغُرِّ لو شا

عَ لنال الساء في تصعيد بنشيد: اللهُ أكرُ في أفـ

وَاهِهِم بالقدس ذاك النشيد" (٣٤)
وإلى جانب هذه الشجاعة البدنية
في قيادة المعارك فان هناك معارك معنوية
خاضها عَلَيْكُ تكشف عن شجاعته وثباته
على المبدأ، فالشجاعة بالسيف وحدها
لا تستطيع احراز النصر والمجد في أمة

إن لم ترافقها شجاعة العقل والنهي، فما سر العظمة والخلود إلاّ باقتران (الفكر المعمق) بـ(السيف المجرب) وهذا ما كان عليه عَنْظُهُ ووقف عنده الشيخ الوائلي

"ولاح عليه رسم أخفاف ناقة غزوت عليها يوم لله تغضب وقافلة ما زال رجع حدائها يغرِّد في بدرِ وأحد ويطرب

عليها من الصَّحب الكرام عزائمٌ إلى الآن بالصَّحراءِ منها تلهُّب

يقود بها للفتح فكرٌ معمَّقٌ ويحدُّو بها للنَّصر سيفٌ مجرَّب وما قام مجدٌّ أو تسامت حضارةٌ

بغير النُّهي يفتنُّ والسَّيف يضرب" (١٤) وفي مجال النثر كان لصفة الشجاعة والثبات على المبدأ نصيب أيضا ففيها يذكر الشيخ الوائلي((حين كان النبي عَلَيْلاً يدعو القوم للإسلام كان من النادر ان يعود هو وعلى (عليه السلام) خاليين من الجراح وكان النبي بها عرف عنه من النفس الكبيرة يمسح الدم ويتفحص ببصره السماء فيقول: "اللهم

اغفر لقومي إنهم لا يعلمون) "(٥٤). فهو هنا يبين لنا صفة القائد القيادي الذي استطاع ان يغير مجرى التاريخ على اختلاف منابعه وما ذلك إلا بشموخه وعزيمته وشجاعته المادية والمعنوية في التصدي لكل المواقف

الرسول عليمالة مؤكدا هذه الحقيقة فيه: "وأنت شموخ في النَّوائِب مرقــل على عزماتٍ كلَّهن توتُّب وأنت إذا ما التاث رأى إصابةٌ مسدَّدةٌ عن صائِب الرَّأي تعرب"(٢٦) الصفات الخاصة به:

والصعاب التي واجهت حياته وإلى

يومنا هذا، وبهذا خاطب الشيخ الوائلي

حظي الرسول عَيْنَالَهُ بصفات خاصة به وهي من صفات الأنبياء التي لا يشاركهم فيها الأناس الاعتياديون، وقد وقف عندها تراثنا الشعرى العربي، ومنهم الشيخ الوائلي لاسيها في جانب الخطب والنثر حيث يقول عند حديثه عما قاله المؤرخون عن المعاجز التي حدثت عند ولادة الرسول عَنْ إِنَّا الحديث عن هذه المعاجز لا ضرورة له (( من خارج





ذات وشخصية الرسول على الله لأنه غني عن ذلك فكل لحظة من لحظات حياته عطاء ومكسب من المكاسب لهذه الأمة مازال يمدها ويرفدها) (١٤١). وعن طهارة البيت الذي ولد فيه عَيْرَالُهُ أشار بقوله: ((ولد في بيت طاهر لم يتطرق إلى نسبه شيء من العقود التي كانت سائدة في الجاهلية)). (١٤١).

ومن الصفات التي توسم بها عَلَيْ وبات يعرف بها وعدَّت من معجزاته هي صفة الأمية فقد ذكر الوائلي بان((النبي عَلِيْلَةً لم يهارس القراءة والكتابة))(١٤) لكنه استطاع ان ينظم ذلك المجتمع البدوي الذي يقول عنه التاريخ:((ان التخلف كان يسوده في الأبعاد فلا علم ولا أخلاق ولا اقتصاد ولا تنظيم))(٥٠).

أما على الصعيد الاجتماعي فقد استطاع النبي محمد على ال يحوّل المجتمع الذي كانت فيه الأرحام تقطع والدماء تسفك بين نهب وسلب فإذا به يغير الحال حين ((يجند هؤلاء للعبادة فالذي كان إذا جنه الليل ينهب ويسلب، إذا به

يفترش محرابا من الحصباء عند هجوع الأنفاس ويستقبل القبلة ويتوجه إلى الله يستوحي منه الخير، وجه هذا الإنسان إلى الصلاة))(١٥).

ففى منظور الشيخ الوائلي استطاعت هذه الشخصية العبقرية أن تعالج ((الموانع عن تنمية الاقتصاد فجعل النفوس تتقبل العمل بعد ان كانت تأنف منه))(٢٥)؛ وما ذلك إلا لما تمتعت به هذه الشخصية من قدرة التأثير على المجتمع من خلال الإحاطة بجميع ظروفه المعيشية والاجتماعية والاقتصادية ومحاولة تغييرها على وفق النسق الإنساني والديني؛ وهذا ما يؤكده الشيخ الوائلي في قوله: ((ابتدأ النبي من الصفر وأول معجزاته تمكنه من خلق مجتمع تكافلي مع انه لا يقرأ ولا يكتب))(٥٣)؛ وليس هذا فحسب وإنها سعى إلى خلق مجتمع ايهاني صالح؛ فعلى يديه وبمعجزاته تحول المجتمع إلى ((مجتمع قرآن وإذا الليل يمر عليهم بين باك وشاك ومتضرع ومتأوه ومتقرب إلى الله ويصبح عليهم الصباح وقد استعدوا



"أُفْقُ ينتمي إلى أُفْق الله

وناهيك ذلك الانتهاء"(^^) ولعل في هذا البيت يكشف عن عظمة هذه الشخصية وتفردها وتميزها على مر الدهور والأزمنة.

فمنذ الطفولة عرف باشتهاله على ((سداد الرأي وحصافة الفكر وعرف بالطهر الطاهر، كان بعيدا عن آثام قريش فلم تدنسه جاهليتها))(٩٥) وقبل بعثته الشريفة كان يلقب بالصادق الأمين: ((لأنه كان صاحب هذه الصفات صفة الصدق وصفة الأمانة بحيث إن قريشا كانت إذا ضاقها أمر ما رجعت إلى رأيه في الحل وكانت تسميه المارك))(٢٠٠).

من خلال ما تقدم يمكن القول إن ملامح الصورة الكلية التي تتكون ((من مجموعة من الصور الصغيرة المستقلة، التي تشتبك فيها بينها اشتباكاً نسيجياً، لتكون في النهاية صورة النص الكلية، فان القصيدة الصورة هي صورة واحدة تؤلف نصاً شعرياً متكاملاً لذلك فإن القصيدة الصورة، تعتمد في تشكيلها

للجهاد دفاعا عن كلمة التوحيد))(30). وحقا ما قاله الوائلي: ((ان)) كل جانب من جوانب حياة النبي معجزة فقد حمل هذا الرجل نفسا وسعت الدنيا بأجمعها)) (00).

ويؤكد هذا الكلام ما ذكره في معرض حديثه عن غدير علي (عليه السلام) (٢٥) وذكره لمناقب الإمام علي (عليه السلام) وما لقيه من أعدائه من معاولات لطمس مآثره ومناقبه، فها كان من الوائلي إلا إن خاطبه بأنه نفس رسول الله وهي صفة ليست من إبداعه وإنها قد عرفتها النصوص التاريخية الموثقة، غير انه تفرد بقوله عن الإمام (عليه السلام) بأنه (أثمن مخلوق وموجود) وذلك في قوله:

"فأنت نفس رسول الله وهو بلا مراء أثمن مخلوق وموجود"(۱۵۰) كيف لا يكون (أثمن مخلوق وموجود) وهو ينتمي بكيانه وكينونته إلى الذات الإلهية المقدسة، إلى أفق الله وما لهذا الانتهاء من عظمة وخلود يُستغنى به عن أي انتهاء:



الفني على نموذج ((البناء التوقيعي))، المعتمد على الضربة الشعرية الخاطفة، التي تستحضر في فعلها، أكبر طاقة ممكنة من الإيحاء والتركيز والإشعاع، والضغط على نقطة التشكيل المركزية)) (١٦). ليس هذا فحسب وإنها تؤكدها الأبعاد النثرية التي حاول الشيخ الوائلي من خلالها أن يعزز أبعاد هذه الصورة ويحفر ملامحها في ذاكرة الأجيال على مر التاريخ والأزمان.

### الخاتمة

احتوى البحث على نتائج، يُذكر منها على سبيل الإجمال ما يأتي:

- كانت صورة النبي الأكرم عَلَيْهِ حاضرة في أذهان الشعراء والأدباء ومخيلتهم على مدى العصور، وهم يرسمون لنا صورة الجمال والكمال بشقيه المادي والمعنوي.

- قارئ ديوان الشيخ الوائلي يلحظ انه لم يخصص للرسول عَنْ ولدحه سوى قصيدتين لكن شخص الرسول عَنْ كَان معظم قصائده التي تناولت أهل البيت (عليهم السلام) لما يمثلونه أهل البيت (عليهم السلام) لما يمثلونه

من الامتداد الحقيقي لهذه الشخصية العظيمة.

- جاءت معظم الصور حقيقية وخالية من المجاز والوجوه البلاغية الأخرى.

- سعى الوائلي إلى نهج أسلوب متميز و متفرد في تشكيل صوره وذلك من خلال رسم لوحة شعرية تكون داخلة في علاقة وثيقة بمضمون القصيدة، إذ تعكس هذه الصورة الموقف النفسي والعاطفي والفكري له.

- في مجال الخطابة والمنبر الحسيني يبدو أن اهتمام الشيخ الوائلي بملامح صورة النبي عَلَيْظُهُ المعنوية قد شغله عن الوقوف عند صفاته وملامحه المادية.

- وظف ملامح صورة الرسول عَيْلاً المعنوية في غرض الدعاء والتوسل بل في معرض توظيف الأحداث التاريخية فهو حاول أن يمزج بين الأحداث التاريخية التي عاصرها الرسول عَيْلاً وعايشها وبين ملامح صورته المعنوية الشريفة.

- إن إدراك الوائلي لعظمة شخصية الرسول عَنْالله جعله يكشف حالة الصراع

الاستقرار النفسي والتوازن الذاتي. وعلى أسلوبه في إنجاز ما كُلّف به من دعوةٍ إلى الحق.

الناتج عن الإحساس بالنقص والضياع التي يعيشها المجتمع مقابل الشخصية - ركّزت الأشعار على شخصية النبيّ الكاملة للرسول عَلَيْكُ ، الأمر الذي جعله بوصفه النموذج الذي يقتدي به غيره، يكشف عن صور يسعى إلى التمسك بها واللجوء إليها للوصول إلى حالة من



## الهوامش:

۱ - ديوان الوائلي ديوان شعر الدكتور الشيخ أحمد الوائلي (قدس سره)، شرح وتدقيق سمير شيخ الأرض، مؤسسة صدر الإسلام:٩٨. البلاغ- ٢٠٠٥م:٥٥.

۲-م. ن: ۵۷.

٣- م. ن: ٧.

٤ - ينظر: الصورة في شعر بشار بن برد،

د. عبد الفتاح نافع :٥٨-٥٥.

٥- النقد الأدبي الحديث ، بيروت ، دار

الثقافة ، ١٩٧٣م : ٤٥٧.

٦- ديوان أبي طالب عم الرسول (ص)/ محمد التنوجي؛ بيروت: دار

الكتاب العربي ط١/ ١٩٩٤م :٦٧.

٧- صورة الرسول (ص) في شعر صدر الإسلام، روضة مفيد عبد العادي صالح. أطروحة دكتوراه مقدمة إلى جامعة النجاح الوطنية في نابلس.

فلسطين ١٥٠٠م:٤٩.

 ٨- معجم الشعراء، المرزباني أبو عبد الله محمد بن عمران بن موسى؛ تحقيق عباس هادي الجراح؛ دار الكتب العلمية: بيروت لبنان، ج٢ :١٨٩.

٩ - ديوان كعب بن مالك؛ تحقيق مجيد طراد؛ دار صادر بیروت ۱۹۹۷م :۲۸. ١٠- صورة الرسول (ص) في شعر

۱۱- شرح دیوان حسان بن ثابت الأنصاري، عبد الرحمن البرقوقي المكتبة التجارية: مصر :٨٢.

١٢- للمزيد يُنظر: صورة الرسول (ص) في شعر صدر الإسلام: ٩٢-. 1 • 1

۱۳ - ديوان الوائلي: ٤٣.

۱٤- ديوان الوائلي: ٤٤. تشتار: تستضيء.

٥١ - ديوان الوائلي: ٥٠.

۲۱ - م. ن: ۵۷.

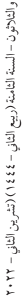
۱۷ م. ن: ۵۸. الغیهب: الظلام الشديد.

۱۸ - م. ن: ۹٥.

۱۹ - م. ن: ۲۰.

· ۲ - ديوان الوائلي : ٥٨.

٢١- الأسس الجمالية في النقد العربي، عرض وتفسير ومقارنة، د. عز الدين إسماعيل، دار الشؤون الثقافية العامة،



وزارة الثقافة والإعلام، ١٩٨٦: ٣٥٣. ٢٢- الصورة الشعرية في النقد العربي الحديث، د. بشرى موسى صالح: ٧٥. ٣٢- الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية: ١٣٤.

٢٤ - سورة القلم: آية ٤.

٥٧ - ديوان الوائلي: ٥٧.

٢٦- سير المعصومين عليهم السلام
 من مجالس ومحاضرات الوائلي، الدكتور
 الشيخ احمد الوائلي ،ط۱ ،دار المرتضى،
 لبنان- بيروت ،۲۰۰۹م:۲۸.

۲۷ م. ن : ٥٥.

۲۸ - ديوان الوائلي : ۵۸.

٢٩ مستقبل الشعر وقضايا نقدية:١١٧.

٣٠ ديوان الوائلي : ٥٨. ثرُّ : واسع العطاء.

۱۳-م. ن: ۸٥.

٣٢- ديوان الوائلي: ٥٨.

٣٣- م. ن:٨٥.

٣٤- ينظر: سير المعصومين عليهم السلام من مجالس ومحاضرات الوائلي، الدكتور الشيخ احمد الوائلي ،ط١ ،دار

٣٥- م. ن : ٠٠٠ . ديوان الوائلي : ٧٥ السبسب : القفر والمفازة والأرض المستوية البعيدة.

٣٦- دراسة في طبيعة المجتمع العراقي، د. علي الوردي. بيروت لبنان: دار مكتبة دجلة والفرات ط١: ٢٠١٣.

٣٧- ديوان الوائلي: ٥٨.

۸۳- م. ن: ۵۷ -۰۲.

79- مجلة الدستور عمان ١٩٦٧ شخصية الرسول الأكرم في الشعر بين التقليد والتجديد/ الدكتورة امتنان الصادي / جامعة قطر. ٣١/ كانون الأول/ ديسمبر ٢٠٢٠.

٠٤٠ م. ن.

١٤ - ديوان الوائلي: ٦٠. المزود: وعاء الزاد.

27- السيرة النبوية ،عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعارفي (ت ٢١٣هـ) تحقيق طه عبد الرؤوف سعد، بيروت لبنان: دار الجيل ج١:٣٢٦.





٤٣ - ديوان الوائلي: ٥١. سنابك الخيل: جمع سنبك، أي أطراف مقدم حوافر الخيل. ضابحات: تُصدر أنفاسها في أجوافها أصواتا في أثناء العدو. البيض: السيوف. الغمود: جمع غمد، وهو غلاف السيف أو قرابه. رعيل: جماعة. ٤٤ - ديوان الوائلي: ٥٧. حُداء القافلة: الانشاد الجماعي من قبل الركب على

٥٤ - سير المعصومين عليهم السلام من مجالس ومحاضرات الوائلي، الدكتور الشيخ احمد الوائلي: ٢٤.

وقع خطو الابل. النهي: العقل.

٤٦ - ديوان الوائلي: ٥٩. مُرقِل: مسرع أو سريع.

٧٤ - سير المعصومين عليهم السلام من مجالس ومحاضرات الوائلي: ١٨. ۸٤ - م. ن: ۱۹.

٩٤ - م. ن : ٢٧.

۰۵-م. ن: ٤٣.

۱٥-م. ن: ۲۳.

۲٥-م. ن: ٥٣.

۲۸: ن . ۲۸ .

٤٥-م. ن:٣٦.

٥٥-م. ن:۸۳.

٥٦ - ديوان الوائلي: ٦٣.

۷۰-م. ن: ۲۰.

۸۵-م. ن:۸۸.

٩٥ - سير المعصومين عليهم السلام من مجالس ومحاضرات الوائلي: ٢١.

۲۰: م. ن: ۲۰.

٦١- المتخيل الشعري ، أساليب التشكيل ودلالات الرؤية في الشعر العراقي الحديث، د. محمد صابر عبيد . 170:



# المصادر والمراجع:

– القران الكريم

١- الأسس الجمالية في النقد العربي،
 عرض وتفسير ومقارنة، د. عز الدين
 إسماعيل، دار الشؤون الثقافية العامة،
 وزارة الثقافة والإعلام، ١٩٨٦.

٢- أنهاط الصورة الفنية في شعر أحمد
 عبد المعطى حجازي

۲- دراسة في طبيعة المجتمع العراقي/
 د. علي الوردي. بيروت لبنان: دار
 مكتبة دجلة والفرات ط۱: ۲۰۱۳.

٤- ديوان أبي طالب عم الرسول
 (ص)/ محمد التنوجي؛ بيروت: دار
 الكتاب العربي ط١/ ١٩٩٤م

٥- ديوان كعب بن مالك؛ تحقيق مجيد طراد؛ دار صادر بيروت ١٩٩٧م.

٢- ديوان الوائلي ديوان شعر الدكتور الشيخ أحمد الوائلي (قدس سره)/ شرح وتدقيق سمير شيخ الأرض، مؤسسة البلاغ- ٢٠٠٥.

٧- السيرة النبوية ،عبد الملك بن هشام
 بن أيوب الحميري المعارفي (ت ٢١٣هـ)
 تحق طه عبد الرؤوف سعد، بيروت

لبنان: دار الجيل.

۸- سير المعصومين عليهم السلام من عجالس ومحاضرات الوائلي، الدكتور الشيخ احمد الوائلي ،ط۱ ،دار المرتضى، لبنان- بيروت ،۲۰۰۹م: ٤٠.

٩- شخصية الرسول الأكرم في الشعر بين التقليد والتجديد/ الدكتورة امتنان الصهادي / جامعة قطر. ٣١/ كانون الأول/ ديسمبر ٢٠٢٠.

• ١- شرح ديوان حسان بن ثابت الأنصاري، عبد الرحمن البرقوقي المكتبة التجارية.

11- الشعر العربي المعاصر،قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية،عز الدين إسماعيل، ط٢ ، دار العودة، بيروت، ١٩٧٢م.

17- صورة الرسول (ص) في شعر صدر الإسلام/ روضة مفيد عبد العادي صالح. اطروحة دكتوراه مقدمة إلى جامعة النجاح الوطنية في نابلس. فلسطين ٢٠١٥م. ص: ٤٩.

۱۲ - الصورة الشعرية في النقد العربي الحديث، د. بشرى موسى صالح،





المركز الثقافي العربي، ط١: ١٩٩٤.

12- الصورة في شعر بشار بن برد، عبد الفتاح نافع ، ط ١، دار الفكر، عمان الأردن، ١٩٨٣.

10- المتخيل الشعري، أساليب بن عمران بن التشكيل ودلالات الرؤية في الشعر هادي الجراح العراقي الحديث، د. محمد صابر عبيد بيروت لبنان. مجلة الدستور عان ١٩٦٧

١٦- مستقبل الشعر وقضايا

نقدية،الدكتور عناد غزوان ،دار الشؤون الثقافية العامة – العراق – بغداد ،ط٤١٩٩٤م.

۱۷ – معجم الشعراء، أبو عبد الله محمد بن عمران بن موسى؛ تحقيق عباس هادي الجراح؛ دار الكتب العلمية: بيروت لبنان.

النقد الأدبي الحديث، محمد غنيمي هلال، بيروت، دار الثقافة، ١٩٧٣م.

