

# استعادة الماضي المُغَيَّب بين المركز والهامش في رسائل الإمام علي ـ عليه السلام ـ

أ.د. كاظم فاخر حاجم جامعة ذي قار / كلية الآداب م.م. خالدة علي فليح جامعة ذي قار / كلية الآداب

Restoring the hidden past between the center and the periphery in the messages of Imam Ali - peace be upon him -

Prof. Dr. Kadhum Fakher Hajem Asst lect. Khaleda Ali Falih



### ملخص البحث

إن استدعاء التاريخ بحوادثه الماضية يشكل علامة مضيئة ما بين المركز والهامش في اثبات نسبة أحدهما للآخر، لاسيما إذا كانت تلك الحوادث مغيبة أو حجبتها جهة لأسباب سياسية .... إن العلاقة بين حاضر المركز والهامش يرتبط بهاضي كل منهما بها يحمل من قيم ومفاهيم وتصورات اجتماعية أو دينية أو سياسية حيث يخضع كلّ منهما إلى تقييم الآخر.

يشتمل هذا البحث على استعادة حوادث الماضي من خلال النظر برسائل الامام علي \_ عليه السلام ـ بوصفه مركزاً \_ الموجهة إلى الأطراف من ولاة وأمراء وغيرهم. الكلمات المفتاحية: المركز، الهامش، الماضي المغيّب

#### **Abstract**

Recalling history with its past incidents constitutes a luminous sign between the center and the periphery in proving the relation of one to the other, especially if those incidents were hidden or obscured by a party for political reasons. The relationship between the present of the center and the periphery is linked to the past of each of them with what carries values, concepts and social perceptions religious or political, where each is subject to the evaluation of the other. This research includes a retrieval of the events of the past by looking at the messages of Imam Ali - peace be upon him as a center - addressed to the parties from the rulers, princes and others.

keywords: The center, the margin, the hidden past





# استعادة الماضي المُغَيَّب

إِنَّ استدعاء التاريخ المحمَّل بحوادثه الماضية سيكون علامة مضيئة ما بين المركز والهامش في اثبات أحدهما بالنسبة للآخر ـ لاسيها ـ إذا كانت تلك الأحداث مغيبة أو جرى حجبها لأسباب سياسية؛ فالماضي بها يحمل من ذخيرة يصلح أن يكون ثقافة متداولة بين طرفي الخطاب، ((ففى الحالات الكبرى والخيارات الصعبة تُفتح جُعب التاريخ، ويُطلق سراح التصورات الخبيئة في طيَّاته))<sup>(۱)</sup>.

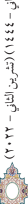
إن الماضي لا ينفصل عن الحاضر، فحاضر المركز والهامش يرتبط بهاضي كلٌ منهما بها يحمل من قيم ومفاهيم وتصورات اجتماعية أو دينية أو سياسية، ويخضع كلِّ منهما لتقييم الآخر، وإنَّ استعادة الماضي بأحداثه هو وسيلة سردية تُضيء أحداثاً ماضية عن طريق تقنية الاسترجاع، التي يُمكن تنميتها من ((خلال حُلم يقظة أو ذكريات إحدى الشخصيات أو سياق حُلمي متتابع أو حوار))(۲).

إنَّ العودة إلى الوراء واسترجاع

الماضي من قبلهما يقع تحت ما يطلق عليه السرديون مصطلح الاسترجاع، ولسنا هنا بصدد التنظير لهذا المصطلح بقدر الإشارة إلى مفهومه، وكيفية توظيفه في رسائل الامام على (عليه السلام) لأنَّ ظلاله المفهومية تندرج ضمن ما يُعرف بالمفارقة الزمنية التي تعتمد على ما يظهر من إشارات زمنية قائمة في الخطاب سواء أكانت صريحة أم ضمنية<sup>٣)</sup>.

يرى جيرالد برنس صاحب (قاموس السرديات) أن العودة إلى أحداث سبق أن وقعت في الماضي يمكن أن يُعبر عنه بمصطلح المفارقات الزمنية، أي أنها مفارقات باتجاه الماضي انطلاقاً من الحاضر، ومعنى ذلك هو استدعاء حدث أو أكثر قد وقع قبل لحظة الحاضر، وهي اللحظة التي تنقطع عندها سلسلة الأحداث المتتابعة زمنياً، لكي تُخلى مكاناً للاسترجاع، وهذا المصطلح عنده يُقابل المصطلح الأجنبي .(1)(Flash Back)

أما الدكتور عبد الملك مرتاض فقد عبّر عنه بقوله: ((هو الخروج على الترتيب الطبيعي للزمن على كل حال) (٥).



ومما تقدم نعتقد أنَّ استعادة الماضي بأحداثه المختلفة من أحد طرفي الخطاب يقع تحت مفهوم الاسترجاع، أي الرجوع إلى الزمن الماضي في سرد حدث أو مجموعة أحداث كانت قد وقعت هناك، لكن بإطار الحاضر من أجل إضاءة الفكرة وتوضيح المضمون الذي يُريد الكاتب نقله إلى المتلقي المنيد الكاتب نقله إلى المتلقي ليجعله أمام دلالة جديدة للخطاب، ومن هنا فإنَّ ((الاسترجاع لا يقتصر على الخروج من اتجاه زمني لآخر، ولا باستعادة الماضي، ولكن له أيضاً أثره في الربط بين الحدث الآني وما جرى من أحداث في الماضي) (1).

إِنَّ النص بمحمولاته الثقافية والتاريخية يمكن أن يُعامل على أنه علاقة متكاملة أو مجموعة متوالية من العلامات، ولا يتجزأ في الحالة الاولى إلى علامات منفصلة بل يتجزأ إلى خواص وملامح متميزة. ومثلها أن النصوص الفريدة يمكن إبداعها بالنظر إلى موقع المُرسِل أو المُرسَل إليه، فإنً المشاركين في عملية الاتصال لا يبدعون هذه النصوص فقط بل تحتوي ذاكرة

هؤلاء المشاركين وتتضمنها، فالنص الثقافي لا يكون بالضرورة رسالة تُنقل باللغة الاعتيادية، بل يُمكن أن يكون رسالة تحمل معنى متكاملاً من خلال سيمياء التواصل أو سيمياء الدلالة، أو من خلال معرفة قنوات التواصل بين المُرسِل والمُرسَل إليه وما تحمل من إشارات(۱).

إِنَّ استدعاء الماضي المُغيب في رسائل الإمام على (عليه السلام) الموجهة إلى الآخر، يعني استدعاء أحداث التاريخ الماضية (المغيبة) بتفاصيلها الصغيرة أو الكبيرة، مما يُشكل إضاءة للحقيقة من قبل الإمام تجاه الآخر، ويُعد ذلك أمراً طبيعياً، هو خطابٌ واقعي، وهو ((ليس خطاباً مغلقاً مستقلاً عن غيره من الخطابات في سياق حضارى بعينه ومها تصاعدت آليات الاقصاء والاستبعاد التي قد يهارسها خطاب ضد خطاب آخر، فإنَّ حضور هذا الخطاب الآخر في بنية الخطاب الأول يمكن أن نتبعه على مستوى البنية والسرد إن لم يكن على مستوى المنطوق والمفهوم))(^). وهو يمثل ((مظهراً من





مظاهر تجلي الفكر، وهو أيضاً احدى طرائق نقل الافكار والقيم، ووسيلة من وسائل دورانها فيها بين افراد المجموعة الثقافية واللغوية الواحدة واداة من ادوات صنع الوعي العام)(٩).

والعلاقة بينها هي علاقة تواصلية تتم بوساطة سياقات اللغة الممتلئة لأن النص محمول بعلاقة نفسية عالية، وهو ليس مظهراً لسانياً فقط، إنها يتكون من بنية فكرية ونفسية تجسد طبيعة تلك العلاقة بين الطرفين (١٠٠).

وهذا ما نراه واضحاً في قوله (عليه السلام): ((من عبد الله أمير المؤمنين إلى أهل الكوفة، جبهة الانصار وسنام العرب. أما بعد، فأني أخبركم عن أمر عُثانَ حتى يكونَ سمعُهُ كعيانهِ. إنَّ الناس طعنوا عليه، فكنتُ رجلاً من المهاجرين أُكثرُ إستعتابه، وأُقلُّ عتابه، وكان طلحةُ والزبيرُ أهونُ سيرهما فيه الوجيفُ وأرفقُ حدائها العنيفُ. وكان من عائشةَ فيه فلتةُ غضب، فأتيحَ له قومٌ من عائشةَ فيه فلتةُ غضب، فأتيحَ له قومٌ فقتلوهُ، وبايعني الناسُ غير مستكرَهينَ ولا مُجبرينَ، بل طائعينَ مُخيرينَ)(١١).

الكوفة عند مسيره من المدينة المنورة إلى البصرة، وهو على رأس الجيش الذي قاده لحرب أصحاب الجمل (طلحة والزبير وعائشة)، وهو ـ هنا ـ يُمثل السلطتين الدينية والدنيوية، أمَّا أهل الكوفة فهم رعيته الذين دعاهم لقتال المتمردين على السلطة، وليس بالضرورة أن يكون هذا الهامش مستبعداً من المركز تحت ما يُسمى بالإقصاء والتهميش المتعارف عليه في دراسة الهوامش وعلاقتها بالمركز، ومما يُشير إلى أحداث الماضي وأثرها في توجيه الإمام لأهل الكوفة واستنهاضهم لقتال المتمردين، استعماله أفعال الماضي: ((أُخبرُكم...، طعنوا...، كنتُ...، كان طلحةُ والزبير، كان من عائشة، فأُتيحَ...، بايعني...)). هذه الأفعال تشير كلها إلى استعادة الماضي اللهحمَّل بأحداثه التاريخية من قبل الإمام، وهي أحداثٌ كانت غائبة عن أهل الكوفة، حتى يكون سمعها كعيانها، أي ماثلة أمامهم. ثم يقول في الرسالة نفسها مخاطباً إياهم: ((وأعلموا أن دار الهجرة قد أقلعت

بأهلها وقلعوا بها، وجاشت جيش

وجَّه الإمام هذه الرسالة إلى أهل

المرجل، فأسرعوا إلى أميركم، وبادروا جهاد عدوكم))(۱۲<sup>)</sup>.

في قوله ((دار الهجرة)) ما يشير إلى مكانة الكوفيين في نفسه، ويقصد بها الكوفة نفسها التي هاجر اليها أمير المؤمنين، وتبدو العلاقة وطيدة بينهما. وقد أشار إلى الفتنة التي حصلت على سلطته في البصرة، وكنَّى عن شدتها في قوله: (وجاشت جيش المِرجل)، ثم كنَّى عن مركزيته بقوله: (على القُطب...). وقد أُوَّلَ محمد جواد مغنية قول الإمام: ((واعلموا أنَّ دار الهجرة قد أقلعت بأهلها وقلعوا بها))، قائلاً:((خرجَ الإمام من المدينة متوجهاً إلى العراق ومعه الكثير من أهل المدينة، وفيهم العديد من المهاجرين والأنصار، وقامت الفتنة التي أثارها الزبير وطلحة وأم المؤمنين على القُطب، أي بلغت الفتنةُ أشدُّها))(١٣).

ومن هنا أراد الإمام أن يُطلعَ أهل الكوفة على الأحداث التي جرت فيها مضى في المدينة، فاستعان بالعودة إلى الماضي في توضيح تلك الأحداث وبيانها، وهي مقتل عثمان وموقف الإمام

منه، وتحريض طلحة والزبير وعائشة الناس عليه بعد أن أصبح يمتلك السلطة المركزية، ثم مبايعة الناس له في المدينة طائعين غير مكرهين. إنّ هذا النوع من استعادة الماضي وأحداثه في لحظة من الحاضر يُسمِّيه جيرار جنيت بـ (الاسترجاع الخارجي)، ويُعرِّفه قائلاً: ((كُل ذِكْر لاحقِ لحدثٍ سابق للنقطة التي نحن فيها من القصة)(١٤٠)، وبذلك أراد (عليه السلام) أن يبين لأهل الكوفة طبيعة تلك الأحداث التي مرت به بعد أربعة أشهر من توليه الخلافة، وملخص الحكاية أنَّ عثمانَ حين أيقن بالقتل طلب من الإمام على أن يأتي إليه لنجدته ويدفع عنه الناس. وكان من أشد خصوم عثمان آنذاك هم طلحة والزبير وعائشة، ويشرح الشيخ محمد عبده هذه الحكاية بقوله: ((الوجيف: ضربٌ من سير الخيل والإبل سريع وجملة: أهون سيرهما الوجيف أي أنهم طلحة والزبير سارعا لإثارة الفتنة عليه، وقيلَ إنَّ أُم المؤمنين عائشة أخرجت نعلى رسول الله (صلى الله عليه واله)، وقميصه من تحت ستارها، وعثمان على المنبر وقالت



هذان نعلا رسول الله وقميصه لم تَبْلُ، وقد بدَّلتَ من دينه، وغيَّرتَ من سنته، وجرى بينهما كلام المخاشنة، فقالت أقتلوا نعثلاً تشبهه برجل معروف) (۱۵۰).

ففي قول الإمام: ((جبهة الأنصار وسنام العرب))، ما يدلُّ على منزلتهم الرفيعة عنده فالأنصار هم الأعوان، وسنام العرب يدلُ على الرفعة والعلو، والسنام هو أعلى أعضاء البعير. وفي ذلك ما يُنبئ أن العلاقة بين الإمام والكوفيين هي علاقة تعايش واندماج، والدليل على ذلك التحاق عشرة آلاف رجل من الكوفيين لنصرته في حرب الجمل من الكوفيين لنصرته في حرب الجمل من الكوفيين لنصرته في حرب

إِنَّ هذه الرسالة تمثل مستوى خطابياً بين المُرسِل والمُرسَل إليه من خلال استعادة الماضي الذي يلجأ اليه الإمام في الوصف والمتابعة، وتقديم الأحداث الماضية وتفسيرها. وهكذا واذن - تزخر العملية الخطابية في رسائل الإمام الموجهة إلى الكوفيين بكل مهات الإعلام والإخبار حتى يُصبح الخطاب الإعلامي هنا ذا قناعات ومفاهيم الإعلامي هنا ذا قناعات ومفاهيم مشتركة بين الطرفين (١٧)، وما يؤكد

ذلك كلامه في هذه الرسالة: ((فكنتُ رجلاً من المهاجرين، فإنَّ في ذلك من البراءة والتخلص ما لا يخفى على المتأمل. ألا ترى أنَّه لم يُبقِ عليه في ذلك حجة لطاعنٍ، حيثُ كان قد جعل نفسه كواحد من عُرض المهاجرين والأنصار الذين بنفر يسير منهم انعقدتْ خلافة أبي بكر، وهم أهل الحلِّ والعَقد، وإنها كان الإجماع حجة لدخوهم فيه. ومن لطيف الكلام أيضاً قوله: (أتيحَ له قومٌ فقتلوهُ)، ولم يقل أتاح الله له قوماً ولا مبهاً))(١٨).

تقوم كل مركزية ثقافية أو عرقية أو دينية ـ عادة ـ على فكرة الاختلاق السردي التي تسعى من خلال استعادة ماضيها لإشباع تطلعاتها الآنية بها يتفق ورغباتها الذي يُعدُّ من سُنن المركزيات لمواجهة حاجاتها إلى التوازن بها تصطنع من ذاكرات توافق تطلعاتها. ويمور التأريخ الانساني بذاكرة فيها كثير من عناصر الاختلاق، ويعود ذلك المركزيات عند الانتساب إلى ماض المركزيات عند الانتساب إلى ماض



عريق، أو لانتزاع شرعية في عالم محتدم بصراع الهويات والأدوار الكُبرى، ويتضح هذا برغبة متوسعة تُريد استخدام الماضي استخداماً متحيزاً في سبيل رفعة الحاضر (١٩).

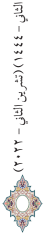
# مركزية الإمام (عليه السلام)

إنّ هذا المفهوم الذي تبنته المركزيات على مرِّ التاريخ لم يكن ممكناً في منهج الإمام وهو لا يختلق أحداث الماضي اختلاقاً سردياً لبناء الذات على حساب الحقيقة، أو لإشباع حاجات الحاضر، وحتى ((التمرد المسلح واسع النطاق لم يستطع أن يخلق خللاً في معادلة على بن أبي طالب الذاتية التي كانت ـ في جوهرها معادلة الحق الإسلامي) (٢٠)، والمعروف أنّ الامام كان يميل إلى كفة السلام قبل الحرب، فلم ((تحرضه قتاليته على إشهار السيف بوجه الذين أعلنوا عليه الحرب، مع أنَّ قتاليته كانت من أبرز صفاته؛ ذلك لأن هناك ما هو أعظم منها وأكثر شمولاً واشتهالاً عليها، نعني به عقائديته))<sup>(۲۱)</sup>.

وأستدلُّ على تلك العقائدية الراسخة في فكر الإمام بقوله: ((فوالله ما دفعتُ الحربَ يوماً إلاَّ وأنا أطمعُ أن

تلتحق بي طائفة فتهتدي بي، وتعشو إلى ضوئي، وذلك أحبُّ إليَّ من أن أقتلها على ضَلالها، وإنْ كانت تبوءُ بآثامها))(۲۲)، وهذا الخطاب الموجَّه يفتح أُفُقاً للتأمل العميق، ويترك أثره على الْتلقى، ويستدعيه للمراجعة، مما يؤشر رؤية المركز الواضحة للمجتمع، كونه عماد البلاد والدين، ويتضح ذلك في قوله مخاطباً أهل البصرة: ((وقد كانَ من انتشار حبلكم وشِقاقكم ما لم تغيبوا عنه، فعفوتُ عن مجرمكم، ورفعتُ السيف عن مدبركم، وقبلتُ مُقلكم، فإنْ خَطَتْ بكم الأمور المردية، وسَفَهُ الآراء الجائرة إلى مُنابذتي وخلافي، فها أنا ذا قد قرَّبتُ جيادي ورحّلتُ ركابي، ولَئِنْ أَلِجَأَتُمُونِي إلى المسير إليكمُ لأوقعنَّ بكم وقعة لا يكون يوم الجمل اليها إِلاَّ كلعقةِ لاعقِ))(٢٣).

أرسل الامام هذه الرسالة إلى أهل البصرة بعد وقعة الجمل يدعوهم فيها إلى لزوم طاعته والولاء لسلطته، ويذكِّرهم بها فعلوه معه سابقاً حيث تمردوا عليه، وأعلنوا الحرب ضده، ويذكِّرهم أيضاً بأنه قد عفا عنهم، غير





أنّه يتوعدهم إن نقضوا بيعتهم مرة أخرى بعقوبة أشد من حرب الجمل. وتشير هذه الرسالة إلى سهاحة أخلاق الإمام معهم، فهو (عليه السلام) لم يقتل هارباً منهم ولم يرد مقبلاً معتذراً إليه عين انتصر عليهم في الجمل. ويدخل هذا الاسترجاع لديه في باب الفخر على يدلّ على المهابة وسهاحة الخلق على يدلّ على المهابة وسهاحة الخلق والتلطف بالرعية (١٠٠٠)، وفي هذا المعنى يقول: ((...قد كان من خروجكم يوم الجمل عن الطاعة، ونشركم حبل يوم الجمل عن الطاعة، ونشركم حبل الجهاعة، وشِقاقكم لي ما لستم أغبياء عنه، فعفوت، ورفعت السيف وقبلت التوبة والإنابة))(٢٠٠).

إنّ استعادة تلك الاحداث يأتي من قبل الامام في اطار سردي ذي وظيفة تساعد المتلقي على تقبل المعنى وفهمه؛ لأنّ ((الوظيفة الأساس للسرد هو النقل والإخبار والبيان))(٢٦).

يتضح مما تقدم أنّ الإمام يتمتع بالكفاءة والقوة، وأن الهامش يفتقر إليها، ولكنه على الرغم من قدرته وهيمنته فهو على استعداد على دمج الآخر في دائرة السلطة. ولاشك أنّ

الخطاب يأتي مطابقاً لمقتضى الحال ومناسباً للموقف، لذا فإنَّ خطابه يتسم بالقوة والحزم، ولعل السبب في ذلك أن الإمام قد استشعر أنَّ الآخر يعمل على تقويض سلطة المركز.

ويجمع (عليه السلام) في خطابه بين الشدة واللين، مما يدلُ على ميله للاحتواء والاندماج بدلا من الإقصاء والتهميش، وأستدلُّ على ذلك بتعليق ابن أبي الحديد المعتزلي على ما جاء في كتاب الإمام - آنف الذكر - إلى أهل البصرة إذ يقول: ((كلعقة لاعق، مثلُ يُضَربُ للشيء الحقير التافه، ويُروى بضم اللام [لُعقة]، وهي ما تأخذه بضم اللام [لُعقة]، وهي ما تأخذه اللعقة، ثُم عاد فقال: مازجاً الخشونة باللين: مع أني عارفٌ فضل ذي الطاعة منكم، وحق ذي النصيحة، ولو عاقبتُ للا عاقبتُ البريءَ بالسقيم، ولا أخذتُ الوفيَّ بالناكثِ))(۲۷).

إِنَّ الإمام يسعى إلى بناء الهامش والنهوض به لا إلى تقويضه، وذلك من خلال اندماجه بالمجتمع وحمله على الاستجابة لسلطته، وهي استجابة طوعية. وعلى الرغم من أنه يمتلك



السلطة والقوة في مستواها التاريخي والاجتماعي والديني التي يُعرِّفها المختصون أنها عملية بسط سيادة إنسان على آخر إذ يُصبح لا مفر للآخر المُسُود من القيام بالفعل المطلوب منه سواء أكان سلباً أم إيجاباً بالإكراه أو بالإقناع(٢٨)، إلاَّ أنَّ المثالية التي يتمتع بها الإمام تُميزه عن المفهوم السلطوي السائد الذي يميل إلى الإقصاء والتغييب لأن المركزية هي، ((نظام له سياسة يسير عليها، وله أهداف، إما ظاهرة أو خفية، تسعى إلى تحقيقها فتتبنى مَنْ يُساعدها ويخدِم مصالحها، وتُقصى الذي يواجهها، ولها من القوة والقدرة على توجيه رعيتها على أي اتجاه تسلكه))(٢٩)، فالعودة إلى الماضي أو تكراره ليست ظاهرة خاصة بشخص دون آخر، أو بعقيدة دون أخرى، بل هي ((ظاهرة انسانية لو غابت لكانت نتائجها وخيمة بالنسبة إلى التوازن الذهني))(٣٠).

ومن هنا؛ فقد كان الإمام شديد التمسك بالماضي وما يحمل من أحداث يُمكن أن تُضيء الحاضر، ومن ذلك قوله: ((وكان رسول الله ـ (ص) إذا

احمر البأس، وأحجم الناس، قدم أهل بيته، فوقى بهم أصحابه، حَرَّ السيوفِ والأسنة، فقتل عبيدة بن الحارث يوم بدرٍ، وقتل حمزة يوم أُحدٍ، وقتل جَعفرُ يوم مؤتةٍ، وأراد مَنْ لو شئتُ ذكرتُ اسمه، مثل الذي أرادوا من الشهادة، ولكن آجالهم عُجِّلتْ، ومنيتُهُ أُجِّلتْ، فيا عجباً للدهر إذ صرتُ يُقرن بي مَنْ لم يسعَ بقدمي، ولم تكن له كسابقتي التي يسعَ بقدمي، ولم تكن له كسابقتي التي ما لا يُدلي أحدُ بمثلها، إلا أن يدَّعي مُدَّعٍ ما لا أعرِفُهُ ولا أظنُّ الله يعرفه، والحمد لله على كل حالِ))(۱۳).

يُشير النص إلى مكانة الرسول الكريم (صلى الله عليه واله)، وشجاعته في الدفاع عن الاسلام ـ لاسيها ـ إذا اشتد القتال بين الفريقين وسالت الدماء. ويستذكر الإمام تضحية بني عبد المطلب في الدفاع عن العقيدة فكانوا أول من أستشهر في سبيلها، ومنهم: عبيدة بن الحارث يوم بدر، وحمزة بن عبد المطلب يوم أحد، وجعفر بن أبي عبد المطلب يوم أحد، وجعفر بن أبي طالب في معركة مؤتة، ثُمَّ أشار الإمام المنبوة التي لا يسعُ لمدع أن يُنازعه في اللنبوة التي لا يسعُ لمدع أن يُنازعه في اللنبوة التي لا يسعُ لمدع أن يُنازعه في





ذلك أو ينكرَ فضيلتهُ فيها.

لقد استرجع الإمام أحداثاً سابقة، من شأنها أن تُعضّد مكانته، وتبسط نفوذه على الأطراف، وتُعد تلك الأحداث امتيازات يتمتع بها الإمام دون غيره كالسبق في الإسلام والجهاد في سبيل الله، وفي فضل النبوة، إذ يقول الإمام ((وفي أيدينا بعدُ فضلَ النبوة النبوة التي أذللنا بها العزيز ونعشنا بها الذليل، ولما أدخل الله العربَ في دينه أفواجا، ولما أدخل الله العربَ في دينه أفواجا، وأسلمت له هذه الأمة طوعاً وكرها، كنتم ممن دخل في الدين، إما رغبةً وإما رهبة، على حين فاز أهلُ السبق بسبقهم، وذهبَ المهاجرون الأولون بفضلهم، وذهبَ المهاجرون الأولون بفضلهم، فلا تجعلن الشيطان فيك نصيبا) (٢٣).

كانت رسالته هذه رداً على مزاعم معاوية حين افتخر على الإمام بقوله: ((نحن بنو عبد مناف، ليس لبعضنا على بعض فضل، إلاَّ فضلُ لا يُستذلُّ به عزيز ولا يُستَرَقُّ به حرُّ))(٣٣).

فقد حاول معاوية أن يستميل الإمام لصالحه، للحصول على بعض المكاسب، وتبدو خطورة هذا التفكير منه على المركز (المثالي) عندما يعتريه

الشعور بأنه لا يختلف عنه ((من حيث الشكل الاجتهاعي والعقائدي، ويكون الهامش معارضاً للمركز ويعمل على تفكيكه. وهذا ما يسبب الفوضي الهدامة التي تهدم قوة الدولة وتبعثرها))(٣٤).

يدحض الإمام مزاعم معاوية قائلاً: ((أمَّا قولُكَ: إنَّا بنوُ عبدِ مَنافٍ، فكذلك نحن، ولكنْ ليسَ أُميةُ كهاشم، ولا حربٌ كعبد المطلب، ولا أبي سفيان كأبي طالب، ولا المهاجرُ كالطليقِ ولا الصريحُ كاللصيق))(٥٣).

إِنَّ الإمام يُذكر معاوية بالفضائل التي كان عليها آباؤه (عليه السلام) في الجاهلية، وهي تُمثل بالنسبة له المثالية العُليا والسلوك الذي يكون مثار اعتزازه في الجاهلية والإسلام؛ فقد ارتكز في تراسله معه على قضية بدت محورية عنده، يؤسس بها لقوته وفضله وغلبته وتفوقه عليه، حيث زعم معاوية أنه يمتلك تلك الفضائل من معاوية أبائه في الجاهلية، وهو زعمٌ باطل عنده. ويؤكد خطابه (عليه السلام) على استحضار قيم الماضي ومآثره حتى يثبت لنفسه شرف السبق في الاسلام والقرابة لنفسه شرف السبق في الاسلام والقرابة

من الرسول الكريم (صلى الله عليه واله) نسباً وصهراً، وهاتان القيمتان ليس لمها مكان عند معاوية فليس له فضيلة السبق ولا فضيلة الجهاد، بل كان وأهله من أشد خصوم الإسلام والمسلمين.

يُطلقُ بعض الباحثين على هذا الأسلوب في الحوار الحجاجي بر (الوصل التواجدي العكسي/المقابل) (\*)، لينفي مزاعم الآخر بالتفوق على الذات، فقد استعمل الإمام العلاقة الذاتية بين الحاضر والماضي في التأييد والإنكار، التأييد لذاته والإنكار للآخر، وكل اذلك يقوم على تقنية استعادة الماضي وربطه بالحاضر لنقض مزاعم الآخر وهدمها (٣٦).

من خلال ذلك الأسلوب استحضر الإمام ماضي معاوية وأسلافه في الجاهلية وحاضره هو في الاسلام، فأخذ من الماضي ما يَحْمِل معاوية على الإذعان، ويقابل ذلك بماضي آبائه (عليه السلام) المشرّف في الجاهلية وبين حاضره الأكثر شرفاً في الإسلام، كي عضره الأكثر شرفاً في الإسلام، كي يُحقق ـ بعد ذلك ـ الغلبة عليه. إذ يقول: (فَدَعْ عنك مَنْ مالتْ به الرمية، فإنّا

صنائعُ ربِّنا، والناسُ بعدُ صنائعٌ لنا، لم يمنعنا قديمُ عزِّنا، ولا عاديُّ طَوْلِنا على قومك أنْ خلطناكم بأنفسنا، فنكحنا وأنكحنا، فِعْلَ الأكْفاءِ ولستُم هناك، وأنَّى يكونُ ذلكَ كذلكَ، ومِنَّا النبيُّ ومنكم المُكذِّبُ، ومنَّا أسدُ الله، ومنكم أسدُ الأحلاف، ومِنا سيدا شباب أهل الجنة، ومنكم صِبيةُ النار، ومِنَّا خيرُ نساء العالمين، ومنكم حَبالةُ الحَطبْ، في كثيرِ العالمين، ومنكم حَبالةُ الحَطبْ، في كثيرِ عالما لنا وعليكم))(٣٧).

إِنَّ سلوك معاوية تجاه الإمام لم يكن وليد اللحظة، بل هو خلاف يعود في أصله إلى حياة النبي (ص) ثم اشتد ذلك الصراع بعد وفاته، إذ تم ((توحيد السلطتين الدينية والدنيوية في سلطة واحدة هي سلطة قريش. وهذا فتح الباب على مصراعيه لعودة الصراع الماشمي الأموي الذي كان مُستعراً قبل الاسلام في ثوب جديد، وفي ظل العقيدة الجديدة، وشكلت تجلياته ومظاهره المختلفة ملامح التاريخ الاجتماعي والسياسي للمسلمين))(١٣٨).

يصف الإمام في احدى رسائله موقف قريش المعادي للدعوة





المسلمين (٤٠).

اتخذ الإمام هذه القيم وسيلة لاحتواء الآخر من جهة ونقض مزاعمه من جهة أخرى، إذ يقول (عليه السلام): ((فأنا أبو حسن، قاتلُ جدِّكَ وأخيكَ وخالكَ شدخاً يومَ بدر، وذلك السيفُ معى، وبذلك القلبُ ألقى عدوي))((1).

إنّ استعادة هذه الاحداث التي وقعت في الماضي منه (عليه السلام) جاء في باب الفخر لنفسه من جهة والتنكيل بخصومه وفضح نواياهم من جهة أخرى، وذلك ليس ادعاءً منه وإنها تأسس ذلك الاسترجاع على واقع كان ملموساً للجميع ممن عاصروه وهو واقع يرتبط بالشخص والعمل أو بالشخص وصفاته.

لقد أدرك الإمام أنّ احتواء بعض هو امش سلطته وإعادة بنائها واندماجها في دائرة المركز المثالي الذي كان ينشده؛ قد بات أمراً صعباً إن لم يكن مستحيلاً، لذا سعى إلى نقض مزاعمه، وتقويض سعيه في بناء مثالية مزيفة تُضاهي مثاليته (عليه السلام)، وهذا ما نراه في طبيعة التراسل بينه وبين بعض خصومه من

الإسلامية فيقول: ((فأرادَ قومُنا قتْلَ نبينا، واجتياحَ أصلِنا، وهمُّوا بنا الهموم، وفعلوا بنا الأفاعيل، ومنعونا العذب، وأحلسونا الخوف، وآضطرُّونا إلى جبل وعرٍ، وأوقدوا لنا نارَ الحربِ، فعَزِمَ الله لنا على الذَّبِ عن حوزتِهِ، والرَّمي من وراءِ حُرمَتهِ فمُؤمننا يبغي بذلك الأجر، وكافرنا يُحامي عن الأصل، ومن أسلم من قريش خِلوٌ مما نحن [فيه]، بحلفٍ من قريش خِلوٌ مما نحن [فيه]، بحلفٍ يمنعهُ، أو عشيرة تقوم دونه، فهو من القتل بمكانٍ آمنٍ))(٢٩).

يتذكر الإمام في هذه الرسالة معاملة قريش للنبي (صلى الله عليه واله) وقسوتها عليه، إذ حاولوااستئصال النبوة وفعلوا بالمسلمين الأوائل ما فعلوا، من التعذيب والتنكيل، ومنعوهم هنيء العيش، ولم يكتفوا بذلك بل شرودهم عن ديارهم، وألجأوهم إلى الوديان والشعاب، وجاهروهم بالعداوة، واتفقوا أن لا يزوجوهم ولا يكلمونهم ولا يبايعونهم وكتبوا على ذلك عهدهم ولا يبايعونهم وكتبوا على ذلك عهدهم إمعانا بعداوة للنبي (ص) وأصحابه، حتى أراد الله أن يرد كيدهم فذّب عن شريعته وحفظ النبي ومن معه من



أمثال: معاوية وعائشة وطلحة والزبير وغيرهم.

يُمثل الإمام في تصديه للخلافة ومبايعة الناس له مركزاً سياسياً ودينياً، فالعلاقة بينه وبين الأطراف هي علاقة تكامل واندماج؛ لذا فإنَّ أية خلخلة أو تصدع في بنية المركز، أو أي تمرد في أطرافها سوف يؤدي إلى انهيارها في أطرافها سوف يؤدي إلى انهيارها في أطرافها موف أشدُّ مما يكون في السياسي ثم سقوط الدولة بأكملها، في ((الدولة مركزها أشدُّ مما يكون في الطرف والنطاق وإذا انتهت إلى النطاق الذي هو الغاية عجزت واقتصرت عما وراءها، شأن الأشعة والأنوار إذا انبعثت من المركز والدوائر المنعكسة على سطح الماء في النقر عليها))(٢٤).

إِنَّ العلاقة بين الإمام وأطراف السلطة الأخرى تُبنى على احتالين، إما الاستقرار الذي تفرضه السلطة أو تفكيكها من خلال الانقلاب عليها، وفي ضوء ذلك يمكن قياس العلاقة الجدلية بينها من خلال الظواهر السياسية والاجتاعية والثقافية والفكرية (٢٥).

الإمام والآخــر

يتضح أن التوازن بين مركزية

السلطة التي يُمثلها الإمام وأطرافها لم يكن ممكناً؛ فقد بدا الصراع واضحاً بينهما على نحو ما نرى في تمرد طلحة والزبير على سلطته، وذلك من خلال نقضهما للبيعة، وتأليب الناس عليه. وأمام هذا الموقف سعى الإمام إلى فتح نافذة الحوار معهما ليندمجا في دائرة السلطة.

إنَّ لجوءه إلى الحوار معهم يدل دلالة واضحة على سعيه إلى نبذ لغة العنف والإقصاء، وفي ذلك يقول: ((أما بعدُ، فقد علمتُما ـ وإنْ كُنتما ـ أني لم أُرِدْ الناسَ حتى أرادوني، ولم أَبايعُهم حتى بايعوني، وإنكما ممن أرادني وبايعني، وإنَّ العامة لم تُبايعْني لسُلطان غالب، ولا لحرص حاضر، فإنْ كُنتُما بايعتماني طائعين فأرجعا وتوبا إلى الله من قريب، وإن كُنتُها بايعتهاني كارهْين جعلتها لى عليكها السبيل بإظهاركها الطاعة وإسراركما المعصية، وقد زعمتما أني قتلتُ عُثمانَ، فبيني وبينكما مَنْ تخلَّف عني وعنكما من أهل المدينة ثم يُلزمُ كُلُّ امرئ بقدر ما احتمل ) (المناه المرئ بقدر ما احتمل المناه ال

استعاد الإمام الأحداث التي



وقعت عليه في المدينة ـ لاسيّما ـ أحداث البيعة ثم بين بعد ذلك انقلاب بعض الصحابة عليه وخروجهم لقتاله، وتحريض الناس عليه. وقد وظّف الإمام من أجل ذلك تقنية الاسترجاع الخارجي ليعرض من خلاله أحداثا دقيقة ومفصلة، ويُسهم هذا الاسترجاع في تنوير القارئ أو السامع بتفاصيل تلك الأحداث، وأن وظيفة هذا الاسترجاع هي ((إكمال الحكاية الأولى عن طريق تنوير القارئ بخصوص هذه السابقة أو تنوير القارئ بخصوص هذه السابقة أو تلك)(٥٤).

إذا كان التاريخ الرسمي في المجتمعات يعنى بها هو مركزي، وهو تأريخ سلطات مرجعية ومرجعيات سلطوية اكتسبت القداسة ومارست الهيمنة والتخويف والإقصاء، وقدمت نفسها بوصفها الثقافة الشرعية لتؤسس ذاتها في مجرى التأريخ (٢١)؛ فإنَّ سلطة الإمام لم تكن كذلك، لأنها تتصف بالعطف والشفقة والإحسان على الأطراف بها فيها المتمردة، وليس أدلُّ على ذلك من سعيه الحثيث إلى عودة طلحة والزبير إلى كنف السلطة الشرعية طلحة والزبير إلى كنف السلطة الشرعية

- كما مرَّ ذكره - ثبت أنه لم يسع إلى قهر الناس، وإنْ تخلفوا عن بيعته ونصرته؛ فقد رُويَ أنَّ نفراً من كبار الصحابة من أمثال: عبد الله بن عمر، وسعد بن أبي وقاص، وحسان بن ثابت، واسامة بن زيد وغيرهم، لم يبايعوه ولم ينصروه، ومع ذلك لم يتعرض لهم بأي سوء(٧٤).

يمكن أن نستدل على مكانة الامام في نفوس الناس ـ لاسيًّا ـ بعد مقتل عثمان في المدينة المنورة بالطريقة التي تمت فيها البيعة له من قبل الجماهير هناك، وفي ذلك يقول الإمام: ((فها راعني إلاَّ والناسُ اليَّ كغُرْف الضَّبْع، ينثالون على من كل جانب، حتى لقد وُطيءَ الحسنانُ، وشُقَّ عِطفايٌّ، مجتمعين حولي كربيضةِ الغَنَم، فلما نهضتُ بالأمر، نكثت طائفة، ومرقت أخرى، وقَسَطَ آخرون، كأنهم لم يسمعوا كلام الله حيث يقول: {تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُريدُونَ عُلُوّاً فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَاداً وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ} (١٨١٤)، بلى والله لقد سمعوها ووعوها، ولكنهم حَليتُ الدنيا في أعينهم وراقهم زبرجُها))(١٩٩). وصف الإمام كثرة اجتماع



عرفتني بالحجاز وأنكرتني بالعراق، فها عدا مما بدا))(۱۲۰).

بين الإمام في كتابه هذا ملامح شخصية طلحة والزبير، فطلحة لا يخضع للطاعة والانقياد، ولطالما استسهل الأمور الصعبة واستهان بها، مما يدلُ على قلة حكمته. كنّى الإمام عن ذلك بقوله: يركَبُ الصعب، أما الزبير فقد كان أكثرُ سهاحةً منه، وفي قوله: ((عرفتني بالحجاز وأنكرتني بالعراق))، دلالة على أنه قد أطاعه هناك حيث بايعه، ثم أنكره هنا حيث ميناس لقتاله (معم).

ينطوي قوله: (عرفتني بالحجاز...) على مفهوم خاص ينتج دلالة نسقية، تُسمى بالجملة الثقافية، التي تُساعد القارئ على فهم التشكيل الثقافي للخطاب الذي تبناه الطرفان (١٥٠). ولا يُخفي الشريف الرضي اعجابه بقول الإمام (ما عدا مما بدا)، إذ يقول: ((وهو أول من سُمعتْ منه هذه الكلمة، أعني ماعدا مما بدا))(٥٥).

وهو خطاب يشير إلى موقفين متضادين: الأول، موقف الموالاة، الناس حوله وطلبهم إياه للخلافة بعد مقتل عثمان في المدينة كعرف الضبع، وهو ما يُغطي عنقها من الشعر الكثيف، وهو يمتنع عن قبول بيعتهم، وكان من شدة ذلك الازدحام أنْ وُطِيء الحسنان، وخُدش جانباه من اصطكاك الناس (٠٠).

غُثل بيعة الجماهير هذه للإمام المرحلة الأولى لانبثاق سلطته، التي لم تكن قهرية ولا استبدادية، بل انبثقت من بين جموع الناس، ومعنى ذلك أن العلاقة بينه وبين الجماهير كانت ((علاقة اجتماعية، لا مجرد قوة وسلطة من خارج الجماعة على الجماعة))(١٥).

وقد صدرت إشارات صريحة من الإمام حول سلوك بعض الأفراد مثل طلحة والزبير وموقفها منه، وعلى الرغم من ذلك لم يفكر في بادئ الأمر باستعمال القوة ضدهما، حمَّل عبد الله بن عباس رسالة إليهما يدعوهما للصلح قبل أن يبدأهما بقتال، إذ يقول له: ((لا تلقينَّ طلحة فإنكَ إنْ تلْقَهُ تجده كالثور عاقِصاً قرنَهُ، يركب الصَّعبَ ويقول: هو الذلول، ولكن إلقَ الزبيرَ، فإنه ألينُ عريكةً، فقُل له: يقول لكَ ابنُ خالكَ: عريكةً، فقُل له: يقول لكَ ابنُ خالكَ:

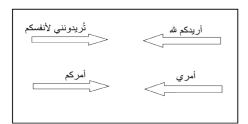


والثاني موقف المعارضة، عِمَّا يَنمُّ عن سلوكين متضادين في آنٍ واحد تجاه الإمام. وعما تقدم يتضح أنَّ الإمام لا يسعى إلى الاقصاء، ويطمح أن يشارك الجميع في فكرة الحاكم والمحكوم والابتعاد عن التفكير في المكاسب الشخصية والامتيازات التي تأتي على حساب عامة الناس، وأن يكون الجميع مُتساوِين في الحقوقِ والواجبات، عما يضعنا أمام ((حالة ثقافية فريدة ومتطورة في اتقانها لعبة المعارضة، للإفصاح عن المكبوت وعن معارضتها للنسق المهيمن))(٥٠).

إذا كانت الثقافة المغروسة في فكر الإنسان ومخيلته مُوجهة له في حياته على وفق اللاوعي، والإنسان أوثق اتصالاً بمنشأ ثقافته منه بمنشأ حياته (٥٠)؛ فإنّ ثقافة الإمام في التعامل مع السلطة، هي ثقافة خاصة به تختلفُ عن ثقافة جميع الحكام لأنّهُ ((يُريد بناء الإنسان وأنسنة البنية المجتمعية من خلال الحاكمية المنشودة في تخليص المجتمعات من بوتقة الظُلم والاستعباد

والفساد وإنصاف الأمة ممن يحاول الدفع بعجلة الظُلامة نحوها))(٥٨). فقد جسد الإمام هذه الثقافة في قيادة الأمة، وبناء الدولة في قوله: ((وليس أمري وأمرُكم واحداً، إني أُريدُكم لله، وأنتُم تُريدونني لأنفسِكُم))(٥٩).

يُشير هذا النص إلى البون الشاسع بين ثقافة الإمام و فلسفته في الحكم وبين ثقافة الرعية، فثقافته تستند إلى المثالية المرتبطة بالقيم الإسلامية السمحاء التي تريد للإنسان أن يعمل لدُنياه ولآخرته معاً، غير أنَّ أغلب الرعية انقطعت عن هذه المثالية، ففضلت الدُنيا وجَفَتْ الآخرة، وهذه المُعادلة لا يَرتَضيها الإمام في حكم الأمة. ويُمكن بيان هذه المُفارقة بين الثقافتين بالشكل الآتي (٢٠٠):



إذ أنَّ هذه الثقافة قد تحرك النفوس بخفاء وتعمل عملها سواء أشعر بها المرءُ أم لم يشعر، وقد كانت سبباً فعالاً في خروج بعض الصحابة



على حكم الإمام - لاسبيًا - عندما ساوى بينهم وبين الناس في العطاء، ولم يعطهم من الإمارة شيئًا، وقد اشترط بعضهم البيعة على أن يكونوا شركاء معه في الحكم لكسب المنافع، مثلا يقول الزبير: ((نبايعك على أنَّا شُركاؤك في هذا الأمر، فكانت اجابة الإمام: لا، ولكنكما شريكان في القوة والاستعانة، وعونان على العجز والأود) ((۱). ومن هذا النص نفهم أنَّ حكم الإمام الجديد سيكون ضرراً على مصالح بعض الصحابة، وخلعاً للمكاسب التي كانوا يتمتعون بها طوال خلافة عثمان.

إِنَّ عملية الاتصال بين المُرسِل والمُرسَل إليه تتم بوساطة رسالة تنطوي على شفرات يستعين بها المُرسَل إليه، عن طريق السياق المشترك بين الطرفين، فليس من شك أنَّ كافة أنهاط الاتصال البشري تضمر دلالات ثقافية سوف تؤثر على مستويات الاستقبال الانساني في الطريقة التي بها نفهم أو نُفسر (٢٢).

ومن ذلك رسالته إلى واليه على البصرة عبد الله بن عباس، يقول فيها: ((وقد بلغني تنمرك ببني تميم، وغِلظتك

عليهم وإنَّ بني تميم لم يغِبْ لهم نجمٌ إلاَّ طلعَ لهم آخرُ، وإنهم لم يُسبقوا بِوَغْمٍ في جاهليةٍ ولا إسلام، وإنَّ لهم بنا رَحِاً ماسة، وقرابةً خاصة، نحن مأجورون على صلتها ومأزورون على قطيعتها فأربَعْ أبا العباس رَحِك الله))(١٣).

وفي هذه الرسالة دلالة واضحة على أنَّ الإمام لا يمثل المركز، بوصفه مركزا تسلطيا يسعى من خلاله للهيمنة على الهوامش في دولته المنشودة، بل أن السياق الثقافي لهذه الرسالة يدلُّ على أنّه كان يرتبط بعلاقات ملؤها المودة والإحسان مع جميع الأطراف، حتى مع المسيئين منهم، فقد علم أن واليه عبدالله بن عباس ((قد اشتد على بني تميم لأنهم كانوا مع طلحة والزبير، فأقصى كثيراً منهم))(٦٤). فأرسل إليه رسالة يذكره فيها بصلة الرحم التي كانت بين بني تميم من جهة وبني هاشم من جهة أخرى حيث كانت بينهما مصاهرة تستلزم القرابة بالنسل وهو يُشير إلى تلك القرابة التي كانت في الجاهلية بينها، ومفادها أن السيدة خديجة كانت زوجة لأبي هالة وهو تميمي فأنجبت



منه ولدا يقال له (هنداً)، ثم تزوجها الرسول الكريم (ص)، وكان هندٌ بنُ أبي هالة غلاماً صغيراً فتبناه النبي الكريم ثم ولدت له خديجة (ع) القاسم والطاهر وزينب وفاطمة (ع) فكان هندٌ أخاهم لأمهم (١٥٠).

هذه الصلة كانت فرصة أمام الإمام لاحتواء بني تميم في البصرة على الرغم من وقوفهم إلى جانب خصومه في معركة الجمل، لبسط يد المودة إليهم، والشك أنهم يمثلون في موقفهم هامشاً آخر، لكنه ليس مقصياً أو مستبعدا من دائرة الرأفة والإحسان من قبله، ويبدو أنَّ عبدالله بن عباس كان يحمل صفتين، الأولى هامشاً آخر بالنسبة للإمام، والثانية، مركزاً بالنسبة لبني تميم، وقد استعمل نفوذه في إقصاء كثير منهم واستبعادهم، ومن ملامح ذلك الإقصاء، أنه كان ((يُسمِّيهم شيعة الجمل وأنصار عسكر وحزب الشيطان))<sup>(۲۲)</sup>.

إِنَّ استعادة الماضي المغيَّب في رسالة الإمام، يُمثلُ ((مظهراً من مظاهر تجلى الفكر وهو إحدى طرائق

نقل الأفكار والقيم ووسيلة من وسائل دورانها فيها بين أفراد المجموعة الثقافية واللغوية الواحدة، وأداة من أدوات صنع الوعي العام))(١٧).

إن فعل الوالي وسلوكه تجاه أهل البصرة كان مخالفاً للمثالية التي ينشدها الإمام، ويُريدها للآخرين، سواء أكانوا ولاة أم رعية فهو اعتاد على العفو والاحسان، والعدل والإنصاف، وخير مثال على ذلك، خطابه الموجه إلى واليه في الرسالة نفسها: ((فحادِثُ أهلَها بالإحسان إليهم وأحُلُلْ عُقدةَ الخَوفِ عن قلوبهم)).

يحملُ هذا النص ثقافتين متضادتين، الأولى، ثقافة التسامح التي تبناها الإمام، والثانية، ثقافة الثأر والإقصاء التي تبناها الوالي تجاه الرعية، وحين نستنطق ذلك الخطاب، وما يحمل من أنساق متجاورة يكشف لنا أن الوالي على الرغم من صحبته للإمام وملازمته له وتعلمه منه كثيراً من قيم التسامح والنبل، إلا أنه لم يستطع أن يُلجِم غضبه تجاه أهل البصرة، ولم ينسَ موقفهم من الإمام في حرب الجمل، فالإمام يُدرك



بأنظمة حياتهم وممارساتهم))(١٦).

ومعنى ذلك أنّ استعادة أحداث الماضي بوصفها مظهراً سردياً اجتهاعياً بامتياز أي أنه فعل تواصلي، تداولي مؤثر يندرج في نسق ثقافي يتحكم فيه بصورة تامة شكلاً ومضموناً عبر منظومة من القواعد والمقاييس الاجتهاعية، وعبر ممارسة فاعلة بين طرفي الخطاب (السارد والمسرود له) إرسالاً وتلقياً، وهنا تُصبح عملية السرد بوصفها استرجاعاً سياقاً ثقافياً (١٩٠٠).

إنّ الماضي بأحداثه، ليس وسيلة لنقل الأفكار والقيم بين طرفي الرسالة فحسب، بل هو أكثر من ذلك ووفق رأي (بول ريكور) هو مصدر أوّلي من مصادر معرفة الذات. والنص السردي ذو أُفقين، أُفق التجربة المتجه نحو الماضي مسترجعاً للأحداث وفق خطاب سردي معين ورسالة وقصة ورواية... إلخ، وأفق مستقبلي تتحكم به الوظائف المختلفة التي تعقب عمليات الوظائف المختلفة التي تعقب عمليات وفق المقاصد المتوخاة من طرفي عملية وفق المقاصد المتوخاة من طرفي عملية السرد(٧٠).

ماماً النوازع والنوايا التي تُحرك بعض أهل البصرة تجاهه لكنه لم يتنازل عن مرجعياته الدينية لصالح تلك النوازع الفردية أو الشخصية، وكان يأمل أنْ يتحلى عاملُهُ بالمرجعيات نفسها، وفعله بالإساءة أو الإحسان سوف ينعكس حفيا بعد على مكانته هو فخاطب الوالي في الرسالة نفسها، قائلاً: (فها جرى على لسانِك ويدك من خير وشر؛ فإنَّا شريكان في ذلك)، فالشراكةُ بينها فأنَّا شريكان في ذلك)، فالشراكةُ بينها دليل على عناية الإمام برعيته، فهو لا دليل على عناية الإمام برعيته، فهو لا ينظر اليهم كهوامش أبداً.

إِنَّ الإمام يسعى إلى ((التأثير في المتلقي وما يستلزمه ذلك من تغيير لقناعاته وتوجيهها حيث يُصبح السرد] ذا وظيفة اجتماعية، أي أن طرفي العملية السردية، السارد والمسرود له، إرسالاً وتلقياً يقعان تحت تأثير ملفوظ منتج ضمن سياق وضعي محدد ثقافياً، حتى يساهم في المحافظة على ما يُسَمِّيه بعض الدارسين أنهاط الوجود في المجتمع الذي يعيش فيه المتحدث بكل أشكالها سواء ما تعلق منها بالأفراد أو



إِنَّ استرجاع الماضي بأحداثه، هو خلخلة واضحة للزمن، تتمثل في الانزياح الزمني المؤقت للسارد، مها كانت علاقته بالأحداث المروية وعلاقته بالمسرود لهُ معاً من الحاضر إلى الماضي، ومنه إلى المستقبل، وهي محاولة للإفلات من الزمن الحاضر باتجاه الماضي، أي أنَّهُ هروب من أسر اللحظة حنيناً إلى الماضي أو توقاً إلى مستقبل أفضل (١٧).

وفي ذلك يقول الإمام: ((أمّا بعدُ، فقد أتاني كتابُك تذكر فيه اصطفاء الله محمدا (ص) لدينه، وتأييده إيّاهُ بمن أيّدهُ من أصحابه، فلقد خبّاً لنا الدهرُ منك عجبا، إذ طفِقت تُخبرنا ببلاء الله عندنا، ونعمتِه علينا في نبينا، فكنت في ذلك كناقل التمر إلى هَجَرِ، وزعمت ذلك كناقل الناس في الإسلام فلانٌ أفضل الناس في الإسلام فلانٌ وفلانٌ...)(٧٢).

استعاد الإمام تلك الأحداث من خلال الأفعال الماضية: (خبَّا، طَفِقْت، زعمت، ذكرت)، وهي أحداث كانت موضع فخر بالنسبة له؛ فقد اصطفى الله تعالى محمداً (صلى الله عليه واله) نبياً واختاره لدينه رسولاً ثم نصره بالصحابة

الأوائل، وكان الإمام في مقدمتهم، ولقد كان ((النبي صلى الله عليه وآله وعليُّ كالشيء الواحد))(٧٣).

وقد يكون استرجاع الماضي هو (تذكيرٌ)، كها يسميه (جيرار جنيت)، أي أنَّهُ ضربٌ من العودة إلى الوراء ولا يبتعد كثيراً عن زمن القصة أو الحادثة، وسعته ليست كبيرة إلا في القليل النادر الذي لا يتعدى التلميح إلى ماضيها الخاص، ومهمته تكثيف الحكاية، ووظيفته إلقاء الضوء على الأحداث التي سبقت زمن كتابة القصة/ الرسالة، وذلك بأن تعمد إلى ما لم يكن دالاً فتجعله كذلك أو تنفي تأويلاً محتملاً وتُقيم تأويلاً آخر أقرب إلى الواقع (٧٤).

ويتضح ذلك جليًا في رسالة الإمام الموجهة إلى أخيه عقيل بن أبي طالب التي يصف فيها انتصار جيشه على جيش معاوية في أحدى المعارك، حيثُ يقول: ((فسَّرحتُ إليهِ جيشاً كثيفاً من المسلمين، فلَّما بلغهُ ذلك شَمَّرَ هارباً ونَكَصَ نادِماً، فلحقوهُ ببعض الطريق، وقد طَفَّلتِ الشَّمسُ للإيابِ، فاقتتلوا شيئاً كَلاَ وَلاَ، فها كانَ

إلا كموقف ساعة حتى نَجَا جَريضاً، بعدما أُخذ منه بالمُخّنق، ولم يبق منه غير الرّمق، فلأياً بلأي ما نجا، فدع عنك قريشاً وتركاضهم في الضلال، وتجوالهم في الشقاق، وجماحهم في التيه، فإنهم قد أجمعوا على حربي كإجماعهم على حرب رسول الله (ص) قبلي، فَجَزَتْ قريشاً عني الجوازي، فقد قطعوا رَحمي وسَلبوني سلطان ابن أُميّ) (٥٧).

إِنَّ المَاضِي قد يبدو للوهلة الأولى حشواً في العمل السردي، إلاَّ أنه هنا في هذا النص يُساعد في تقوية مسار الحكاية ومنحها دفقاً إضافياً في تنمية التفاعل مع الحدث الذي وقع في الماضي لكل من المُرسل/ الراوي، والمُرسَل إليه/ المروي له، على حدٍ سواء، ففي كتابه إلى أخيه عقيل استعاد الإمام كتابه إلى أخيه عقيل استعاد الإمام أحداث الماضي ليجعلها ماثلة أمام عينيه من خلال الأفعال: ((سرَّ حتُ، شَمَر، نَكَّصَ، لحقوه، طَفَّلَتْ، اقتتلوا، أخذ، أجمعوا...)).

وصف الإمام المعركة التي دارت بين جيشه وجيش معاوية وصفاً دقيقاً، فلما بلغه هجوم جيش العدو على اليمن

بعث إليه جيشاً كثيفاً من المسلمين، فَشَمَّر جيش العدو هارباً، وعاد نادماً مذعوراً، فلحقه جيش الإمام وقد مالت الشمس للغروب فاقتتل الجيشان ساعة، ثم نجا قائد جيش العدو بنفسه هارباً وقد عَشرتْ نجاته من الموت عُسراً شَديداً. ثم يصف الإمام بعد ذلك في الرسالة نفسها موقف قريش من النبوة وخصومتهم لها ثم اجتاعهم على حربه بعد بيعته بالخلافة.

يحمل هذا الوصف تكثيفاً دلالياً يُشير إلى حدثين: أحدهما، قريب، هو انهزام جيش العدو وانتصار جيش الإمام، والثاني، بعيد، وهو خصومة قريش وعداؤها للرسول (صلى الله عليه واله) في مطلع الدعوة الإسلامية.

إنَّه وصف يقوم على ثنائيتي:
الماضي والحاضر، فإذا كان تدني الحاضر
يُكسِب الماضي قيمةً أكبر، بحجة أنَّ
الماضي هو النموذج الأمثل الذي تسعى
(الجماعة) إلى إحيائه وإعادة بنائه (٢٧) فإنَّ
الماضي المحمل بالأحداث بالنسبة للإمام
لم يكن النموذج الأمثل الذي يسعى إليه
وفيه ما يدلُّ على ضجرهِ الشديد منهُ



A LIDAWAT

على مستوى سلوك الأفراد أو الجماعة، والماضي كان سبباً في قطع رَحِمه، وضياع سلطانه الذي أورثَهُ إياه رسول الله (صلى الله عليه واله) ومن ذلك قوله: ((فدَعْ عنك قريشاً وتركاضهم في الضلال، وتجوالهم في الشِقاق، وجماحِهم في التيه، فإنَّهم قد أجمعوا على حربي كإجماعهم على حرب رسول الله قبلي، فَجَزَت على حرب رسول الله قبلي، فَجَزَت قريشاً عني الجوازي، فقد قطعوا رَحمي وسكبوني سلطان ابن أُميِّ)(٧٧).

يُشير الإمام في هذا النص إلى أثر قريش في صنع الأحداث التي جرت في حياة الرسول (صلى الله عليه واله حيث تُشكل قريش (عشيرة الإمام) بالنسبة له بعداً مكانياً وزمانياً في آن واحد فالإنسان بوصفه كائناً لا يمكن أن يعيش خارج ذلك البعد فلا بدّ أن يرتبط بالواقع من خلال المكان والزمان فيجعله ذا دلالة عميقة تحمل والزمان فيجعله ذا دلالة عميقة تحمل أبعاداً ثقافية. فقريش بالنسبة له تمثل قيمة ثقافية تُشير إلى الإقصاء الذي قيمة بعد وفاة الرسول (صلى الله عليه واله) على الرغم من جهاده وفضائله وحروبه وصفاته وتضحيته وبطولاته وحروبه

التي خاضها مع الرسول (صلى الله عليه واله)، ((فأيُّ شيءٍ ما أنْ يدخُل في أنظمة ثقافية حتى يكتسب دلالة ما في هذا النظام أو ذاك، لأن تاريخ الشيء ما هو في الحقيقة إلاَّ إضفاء الدلالة عليه))(٨٧).

ينهض الحكي بوصفه صياغة لعلاقة الفرد بالموجودات ومحاولة لفهم موقعه في هذا الوجود، بالدلالة على استعادة أحداث الماضي وذكر ما جرى فيها، وشرطه الجيد هو أنْ يؤمّنْ فهم السامع لهُ وأدراكه، وبهذا لا يشدُّ انتباه الحديث بعضه بعضاً، بل يشدُّ انتباه سامعيه ومتلقيه أيضاً. إنَّ تسلسل الأحداث وارتباط بعضها ببعض سوف تؤثر حتماً بالمتلقي وهذا لا يمكن أنْ يكون إلاَّ إذا توفر كاتب ماهر (٢٩).

إِنَّ الوصف القائم على أحداث الماضي لا يعدُّ مؤثراً ما لم يتهيأ له كاتب ماهر يستطيع أنَّ يوجهه بالطريقة المُثلى التي تجعل الطرف الثاني/ المسرود له في دائرة الإقناع والذهول، ويتضح ذلك في كتابه إلى عبد الله بن عباس واليه على البصرة يصف فيه اغتيال محمد بن أبي بكر (رحمه الله) والي مصر، ويشرح

لهُ مكانته من نفسه، ويصف جهاده في سبيل الله، ثم يُذكره بتخاذل الناس عن نصرته، إذ يقول: ((أما بعدُ، فإن مِصرقد افتُتِحتْ، ومحمد بن أبي بكر رحمه الله قد استُشهد، فعند الله نحتسبه ولدا ناصحاً، وعاملاً كادحاً، وسيفاً قاطعاً، وركناً دافعاً، وقد كنتُ حثثتُ الناس على لجاقِه، وامرتُهم بغياثه قبل الوقعة، ودعوتهم سراً وجهراً وعَوْداً وبَدءاً، فمنهم الآتي كارهاً، ومنهم المُعتلُّ كاذباً، ومنهم المُعتلُّ كاذباً،

ولا يخفى أنَّ الإمام كان كاتباً مبدعاً أستطاع أنْ يوجِّه عملية الكتابة توجيهاً حاسماً، ومن أبرز سهات كتابته، هو الوصف الدقيق للأحداث التي عاصرها منذ وفاة الرسول الكريم (صلى الله عليه واله) حتى مقتل عثمان، وهي أحداث جسام تتعلق بالبيعة والخلافة. فمن ذلك قوله: ((ولمّا إحتجَ المهاجرون على الأنصار يوم السقيفة برسول الله (صلى الله عليه واله)، فلجوا عليهم، فإنْ يكنِ الفَلجُ به فالحقُ لنا دونكم، وإنْ يكنِ بغيرهِ فالأنصار على الأنصار على النه عليه واله)، فلجوا عليهم، فإنْ يكنِ الفَلجُ به فالحقُ على دعواهم))(۱۸)؛ فقد وصفُ على دعواهم))(۱۸)؛

الشريف الرضي هذا الكتاب بأنّه، ((من محاسن الكتب) (۱۲۸) إذ يتضمن ما آلت إليه الأمور بعد وفاة الرسول (صلى الله عليه واله) وتغييب الإمام عن دائرة القيادة والسلطة.

في هذه الرسالة، احتج الإمام على قريش الذين أبعدوه عن الخلافة بما احتجَّ به المهاجرون يوم السقيفة على الأنصار، وذلك بانتهاء الرسول الكريم (صلى الله عليه واله) إليهم وكونهم عشيرته الأقرب، وإلى ذلك الحدث الكبير يُشير الشيخ محمد عبده، قائلاً: ((عندما اجتمعوا في سقيفة بني ساعدة بعد موت النبي (صلى الله عليه واله) ليختاروا خليفة لهُ، وطلبَ الأنصار أَنْ يكون لهم نصيبٌ في الخلافة، فاحتج المهاجرون عليهم بأنَّهم شجرة الرسول، ففلجوا أي ظفروا بهم، فظَفْرُ المهاجرين بهذهِ الحجة، ظَفَــرٌ لأمير المؤمنين على معاوية، لأَنَّ الإمام من ثمرة شجرة الرسول، فإنْ لم تكن حجة المهاجرين بالنبي صحيحة فالأنصار قائمون على دعواهم من حق الخلافة، فليس لمثل معاوية حق فيها، لأنَّهُ أجنبي عنهم))(٨٣).



وفيها إشارة واضحة إلى الخلاف الذي وقع بين المسلمين والمهاجرين من جهة والأنصار من جهة أُخرى. وزادَ في حدته تبني المزاعم القائلة، ((إِنّ الرسول لم يستخلف أحداً بعينه، ولم يسنَّ نظاماً معيناً للاستخلاف، وليس في القرآن ـ كذلك ـ نظامٌ محددٌ، وإنمَّا ورَدَتْ فيه آياتٌ تؤكدُ أَنَّ أمر المسلمين شورى بينهم، هذا من ناحية النظرية، امًّا من ناحية المارسة؛ فلم يكن اجتماع السقيفة إلا رأياً، وكما أنَّ الرأي يُصيب، فأَنَّهُ كذلك يُخطئ، ثم أَنَّ عهد أبي بكر لعمر بن الخطاب بالخلافة بعده زاد في ترجيح الاعتماد على الرأي في الإمامة وما يتصل بها، ولم يكن اقتران الرأي بمبدأ قُرشية الخلافة إلا ليزيد الخلاف تعقيداً واتساعاً، وهكذا أُدّت المارسة السياسية بسبب الفروقات التي بدأت تبرز بين الطبقة الحاكمة والطبقات المحكومة، وهي فروقات كانت أساس الثورة على عثمان وقتله، وأساس تسمية الثائرين بأنَّهم غوغاء وعبيد))(١٤٠).

وظَّفَ الإمام تلك الأحداث التي جرت في خلافة أبي بكر وعمر

ليفضح نوايا خصومه ويُبطِل دعواهم وليفضح نوايا خصومه ويُبطِل دعواهم لاسيًا - معاوية الذي كان من أشدهم، وليبين للناس حجم الظلم الذي وقع عليه طوال السنوات السابقة التي سبقت حكمه (عليه السلام)، ثم تجريده من السلطة. وإزاء كل ذلك فقد حمل نفسه على الصبر والتأسي من أجل الحفاظ على وحدة الامة، وذلك ما أشار الحفاظ على وحدة الامة، وذلك ما أشار إليه بقوله: ((وزعمتَ أَنِّ لكلّ الخلفاءِ حَسَدتُ، وعلى كلهم بَغيتُ، فإنْ يكنْ ذلك كذلك، فليست الجناية عليك فيكونَ العذرُ إليكَ) (٥٨).

إِنَّ وظيفة الحكي في رسائل الإمام، هي وظيفة ثقافية ـ شأنها شأن الوظائف الأُخرى ـ كالإبلاغية والنفعية والتعليمية، وهي ذات مقاصد، ولعلَّ أهم تلك المقاصد، هو ما يؤسسه النسقُ الثقافي الفكري والاجتماعي الذي يتضمن بُعدين: أحدهما، قريب والآخر، بعيد، مثل إزالة الغموض الحاصل أو تدعيم رأي أو وجهة نظر ما أو إقامة تدعيم رأي أو وجهة نظر ما أو إقامة مزعومة، وبذلك يُصبح وصف الحقائق مظهراً اجتماعياً، لأنَّهُ فعل تداولي،

تواصلي مؤثر يندرج في نسق ثقافي يتحقق عِبرَ ممارسة فعّالة بين السارد والمتلقى (١٦)، فمن ذلك قوله: ((وقلتَ: إني كنتُ أُقادُ كما يُقادُ الجملُ المَخْشوشُ حتى أُبايعَ، ولَعمرُ الله! لقد أردتَ أَنْ تَذُمَّ فمدحت، وأَنْ تَفضَحَ فافتُضحت، وما على المسلم من غضاضةٍ في أنْ يكون مظلوماً ما لم يكنْ شاكاً في دينه و لا مُرتاباً بيقينه، وهذه حُجتي إلى غيرك قصدُها، ثُمَّ ذكرتَ ما كان من أمري وأمرَ عثمان، فلكَ أَنْ تُجابَ عن هذه لِرَحِكَ منه، فأيُّنا كان أعدى له، وأهدى إلى مَقاتِلهِ، أَمَنْ بذلَ لهُ نصر تَهُ فاسْتقعدَهُ واستكفَّهُ، أَمَّنْ استنصرَهُ فتراخى عنه وَبَثَ المنونَ إليه حتى أتى قدَرُهُ عليه؟))(١٧٥).

في قوله (عليه السلام): (هذه حجتي إلى غيرك قصدها)، إشارة إلى أنَّ المخاطب لم يكن يستحق الاحتجاج من الإمام، لأنه لا يمتلك المكانة التي تؤهله إلى ذلك، فهو ليس نظيراً لهُ، وهو منقطعٌ عن أمر الخلافة ولا يمتُ لها بأية صلة، فلا حاجة للإمام أنْ يُقدِّم له الحجج وإنها شرح من خلاله للناس أمر الخلافة، أما تفصيله (عليه السلام) في أمر عثمان، فليس لأن

معاوية يستحق ذلك التفصيل، بل لأنه كان من أبناء عمومة عثمان ليس إلاَّ(١٨٨). أمَّا أمرُ عثمان فقد فصَّلَ الإمامُ

أمَّا أمرُ عثمان فقد فصَّلَ الإمامُ القولَ فيه وكانَ بريئاً من دمِّهِ وبَذلَ لهُ النصرة، وأَنَّ عثمان لم يقبلها، ولمّا استنصر عثمانُ معاوية ومروان خذلاه وخليا بينه وبين الموت، وهذه الأحداث كانت قد جرت في المدينة المنورة قبيل تنصيب الإمام خليفة من قبل المسلمين، فاستعادها عندما أتهمه معاوية المشاركة في قتل عثمان.

إِنّ هذه الأحداث التي استرجعها الإمام تُمثل قضية الصراع بين المسلمين بعد وفاة الرسول (صلى الله عليه واله)، ولاسيّا قضية البيعة والخلافة والعلاقة بينهم شكّلت حدثاً مهاً في حياته قبل وبعد تسنمه الخلافة؛ فقد تعرّض للتغييب بعد وفاة الرسول، ومما يدلُّ على ذلك خطابه لمعاوية: (وقلت: إني كنتُ أُقادُ كما يُقادُ الجملُ المَخْشوشُ حتى أُبايعَ))(١٩٩).

وفي هذا دلالة واضحة على أُمور عدة، منها: أَنَّه (عليه السلام) قد بايع تحت القوة والقهر، ولم يكن على قناعة





بذلك، وأنَّ القوم لم يراعوا سابقته في الإسلام وجهادَه في سبيل الله، فالبيعة قضية مركزية في حياته وقد انطوت على ((إشكالات نسقية معرفية ثقافية متنوعة عِبْرَ تحركات أنساقها الثقافية المختلفة في المجتمع، وهذه الواقعة الثقافية استمدت مقوماتها من ثقافة قبلية كانت منزوية في الخيال الجهاعي))(٩٠).

ظهرت هذه الثقافة بألوان جديدة ولبست أثواباً لم تكن معروفة في عهد الرسول (صلى الله عليه واله) وصارت مستبدة أو طاغية في حياة المسلمين حتى مقتل عثمان، وبعد تسنمه الحلافة حاول الإمام أنْ يبعث في الناس أيديولوجية جديدة لم تكن معهودة، يمكن تمثيلها في قول الإمام الذي مرَّ بنا (آنفاً)، عند الحديث عن فلسفته في الحكم: ((وليس أمري وأمرُكم واحداً، إنّي أريدكم لله وأنتم تريدونني واحداً، إنّي أريدكم لله وأنتم تريدونني

خلاصة القول: إِنَّ رسائل الإمام قد مثلت وسيلة اتصال مع الآخر على

اختلاف توجهاته الفكرية وانتهاءاته، وتباين ثقافته. ولمَّا كانت الرسالة مظهراً من مظاهر الحكى الذي يتضمن بعض عناصر السرد، كالمفارقة الزمنية التي تعنى تخلخل الزمن باتجاه استعادة الماضي المفقود أو المغيب بينهما، فقد وظفُّ الإمام أحداث الماضي ما دعت الحاجة إلى ذلك، لتوضيح فكرة أو لبيان موقف ما، كون الماضي يساعد الكاتب على نقل أفكاره إلى المتلقى أملاً في إقناعه أو حملهِ على الإذعان. وحينَ نُسلِّمُ أَنَّ الأدب سواء أكان شعراً أو نثراً هو مظهر من مظاهر تجلى الفكر، والسرد فنٌّ من فنونه، وبذلك يمكن القول: إنَّ النص المكتوب، هو وسيلة من وسائل صنع الوعي الثقافي بين الأفراد، بل هو مصدر من مصادر معرفة الذات ومعرفة العالمَ على رأي (بول ريكور)، الأنَّهُ نص يحمل أُفقين: أُفق التجربة المتجه نحو استعادة الماضي أي استرجاعه، وأفق مستقبلي، أي يستشرف المستقبل من

خلال الحاضم.

صحراوي: ۲٤.

١٠ يُنظر: نهج البلاغة ـ بلاغة الأنساق الاتصالية ووظائفها ـ، محمد السيد جاسم: ١٢٢.

١١ - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد
 المعتزلي: ٢٠٣/١٤.

۱۲ - المصدر نفسه: ٤/ ۲۰۳.

١٣ - في ظلال نهج البلاغة، محمد جواد مغنية: ٥/ ٢٣.

18 - خطاب الحكاية ـ بحث في المنهج، جيرار جنيت، ترجمة محمد معتصم وعبد الجليل الأزدى وعمر حلى: ٥١.

10- نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عبده: ٣/ ٣٩١.

17 - يُنظر: في ظلال نهج البلاغة، محمد جواد مغنية: ٥/ ٢١.

۱۷ - يُنظر: نهج البلاغة ـ بلاغة الأنساق الاتصالية ووظائفها ـ، محمد السيد جاسم: ٨٤.

١٨ - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزلي: ١٠٤/١٤.

١٩ - يُنظر: المركزية الإسلامية، عبد الله ابراهيم: ٨.

#### الهوامش:

١ - المركزية الإسلامية، عبد الله ابراهيم:
 ١٩.

٢- معجم المصطلحات الادبية، ابراهيم
 فتحى: ١٤.

٢- يُنظر: المصطلح السردي عند عبد
 الملك مرتاض ـ كتاب في نظرية الرواية
 إنموذجاً ـ رسالة، بوجملين مصطفى،
 الجزائر، ٢٠١٢م: ٧٧.

٤- يُنظر: قاموس السرديات، جيرالد برنس، ترجمة السيد إمام: ١٦،٦٩،١٥.
 ٥- في نظرية الرواية، عبد الملك مرتاض: ٢٧٥.

٦- بنية النص الروائي، ابراهيم خليل:١٠٤.

٧- يُنظر: معرفة الآخر ـ مدخل إلى المناهج النقدية الحديثة ـ، د. عبد الله ابراهيم، سعيد الغانمي، عواد علي:
 ١١١.١١٠.

۸- الخطاب والتأويل، نصر حامد أبو زيد: ٢٥.

٩- السرد العربي القديم - الانواع
 والوظائف والبنيات -، ابراهيم



٢٠ عليٌ سُلطة الحق، عزيز السيد جاسم: ١٣١.

۲۱ - المصدر نفسه: ۱۳۱.

۲۲ نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد
 عبده: ۱/ ۹۵ (الخطبة ۵۰).

۲۳ نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد
 عبده: ۱۸ ۱۸ ۱۸.

٢٤ يُنظر: في ظلال نهج البلاغة، محمد جواد مغنية: ٥/ ١٨٠.

٢٥ شرح نهج البلاغة، ابن أبي حديد المعتزلي: ١٨٥/١٦. المدبر: الهارب، المقبل: الذي لم يفر لكن جاء فاعتذر وتنصل.

٢٦- السرد العربي القديم، الانواع والوظائف والبنيات، ابراهيم صحراوي:
 ٩٦.

۲۷ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديدالمعتزلي: ١٨٦ - ١٨٥ .

۲۸ - يُنظر: جدلية المركز والهامش، أبكر آدم إسماعيل: ١٤.

٢٩ جدلية المركز والهامش في الرواية
 النسوية الجزائرية، (رسالة ماجستير غير
 منشورة)، ياسمينا صالح، الجزائر: ١٤.

٣٠ الثابت والمتحول، ـ بحث في الإتباع والإبداع عند العرب ـ، أدونيس:
 ١١ (طبعة دار العودة، بيروت).

٣١- نهج البلاغة، شرج الشيخ محمدعبده: ٣٩٧/٣.

٣٢- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزلي: ١٥/ ٧١.

٣٣- المصدر السابق: ١٥/ ٧٥.

٣٤- المركز والهامش في أدب عيسى لحيلح (رسالة)، الجزائر، دليلة الباح: ٢١.

٣٥- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزلي: ١٥/ ٧١. الصريح: من أسلم اعتقاداً وإخلاصاً، اللصيق: من أسلم تحت السف أو رغبة في الدنيا.

\*- هو التواصل القائم على حجة مؤسِّسة على بنية الواقع، سواء أكان ذلك مرتبطا بالعمل والشخص ام بالشخص والعمل أم بالشخص وسلفه. والعكس يعني التقابلي بين طرفي الحوار، ومثاله هو ما دار بين الامام ومعاوية من حوار، يحاول كل منها فيه نفي قيم الفضيلة عن الآخر وتثبيتها لنفسه. ولم يكتفِ



الامام بالوصل القائم بين الشخص وعمله، وإنها وظف العلاقة بين معاوية وأسلافه من صلة قرابة، أي بين الشخص وماضيه، للتأييد والانكار، أي التأييد لذاته (عليه السلام) في اثبات قيم الفضيلة والانكار لمعاوية في نفيها عنه. ينظر: بلاغة الخطاب السياسي - دراسة في التراسل بين علي ومعاوية (بحث)، عهاد شعير، مجلة فصول، العدد ١٨ - ١٨:.:

٣٦- يُنظر: بلاغة الخطاب السياسي - دراسة في التراسل بين علي ومعاوية (بحث)، عهاد شُعير: ٥٧٠.

٣٧- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزلي: ١٠٩/١٥.

٣٨- الخطاب والتأويل، نصر حامد أبو زيد: ١٣٠.

۳۹- نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عده: ۳۹۲ ۲۹۲.

• ٤ - يُنظر: المصدر نفسه (الهامش)، ٣٩٦/٣

١٤- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد
 المعتزلي: ١٥/ ٥٠.

27 - مقدمة ابن خلدون، عبد الرحمن ابن خلدون: ۱۷۳. ويُنظر: ثنائية المركز والهامش ـ مفهومه، أنواعه، جذوره ـ (بحث) دليلة الباح، مجلة قراءات، جامعة بسكرة، الجزائر: ۲۰۱۰، ع٤/ ۲۰۱۲.

27- يُنظر: ثنائية المركز والهامش واسقاطها على الظواهر الانسانية والسياسية والثقافية، بكر السباتين (مقال)، صحيفة المثقف، ع٥٢٥/

٤٤ - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزلي: ١٧/ ٨٣.

20- خطاب الحكاية، جيرار جنيت: 71.

23 - يُنظر: الهامش الاجتهاعي في الأدب ـ قراءة سوسيو ثقافية ـ د. هويدا صالح: ٧٠.

٤٧ - يُنظر: في ظلال نهج البلاغة، محمد جواد مغنية: ٥/ ٤٨٣.

٤٨ - سورة القصص، الآية: ٨٣.

29- نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عبده: 1/ ٣٧ ـ ٣٨. الناكثة: أصحاب الجمل، المارقة: أصحاب النهروان،



القاسطون: الجائرون وهم أصحاب صفين.

• ٥- يُنظر: المصدر نفسه: ١/٣٧. (الهامش)

۱ ٥- تكوين العقل العربي، د. محمد عابد الجابري: ٤٤.

٢٥- نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عبده: ١/ ٧٢. العقص: التواء القِرْن على الأُذنين، وعَقَصَ الشَعرَ: ظَفَرهُ وطيه على الرأس.

٥٣ - يُنظر: المصدر نفسه: ١/ ٧٢.

٤٥- يُنظر: النقد الثقافي ـ قراءة في الأنساق

الثقافية العربية ـ، عبد الله الغذامي: ٧١.

٥٥- نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عده: ١/ ٧٢.

٥٦ - النقد الثقافي ـ قراءة في الأنساق

الثقافية العربية ـ، عبد الله الغذامي: ٢٢٦. ٥٧ - يُنظر: مشكلة الثقافة، مالك بن

نبي، ترجمة عبد الصبور شاهين: ٢٣.

٥٨ - الحاكمية في فكر الإمام على، عبد الأمير دلى: ١٣٩.

٥٩ - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد

المعتزلي: ٩/ ٢٤.

١٠ الشكل مقتبس من: الحاكمية في
 فكر الإمام على: ١٤٠.

٦١ تصنيف نهج البلاغة، لبيب وجيه بيضون: ٥٣٣، وينظر: الحاكمية في فكر الإمام علي: ١٧٦.

٦٢ يُنظر: النقد الثقافي ـ قراءة في الأنساق الثقافية العربية ـ عبد الله الغذامي: ٦٤ ـ ٥٠.

77- نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عبده: ٣/ ٤٠٤. تنمرك: تنكر أخلاقك، أربَعْ: أرفق بهم، الوغم: الحر.

75 – المصدر نفسه، (الهامش).

أينظر: في ظلال نهج البلاغة، محمد
 جواد مغنية: ٥/ ١١٠.

77- في ظلال نهج البلاغة، محمد جواد مغنية: ٥/ ١١٠.

77- السرد العربي القديم ـ الأنواع والوظائف والبنيات ـ ابراهيم صحراوي: 7٤.

۱۳ السرد العربي القديم ـ الأنواع والوظائف والبنيات ـ، ابراهيم صحراوي: ۹۸.

79 - يُنظر: المصدر نفسه: ١٠٢.



٧٠- يُنظر: الوجود والزمان والسرد
 الله فلسفة بول ريكور -، ترجمة سعيد
 الغانمي: ٣١.

٧١- يُنظر: السرد العربي القديم - الأنواع والوظائف والبنيات -، ابراهيم صحراوي: ٢٤.

٧٢- نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عبده: ٣/٤١٤. هَجَر: مدينة كثيرة النخل في البحرين.

٧٣- شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزلي: ١١٣/١٥.

٧٤- يُنظر: خطاب الحكاية ـ بحث
 في المنهج، جيرار جنيت، ترجمة محمد
 معتصم وعبد الجليل الأزدي وعمر
 حلى: ٦٢ ـ ٦٦ .

٥٧- نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عبده: ٣/ ٤٣٨. طَفَّلَتْ الشمس للإياب: رجعت، الجريض: الساقط الذي لا يستطيع النهوض، المُخنَّق: موضع الخناق، الرَمق: بقية النفس (الروح)، لأياً: شدة وعسرة، الجوازي: جمع جازي وهو المكافىء وفي قوله (عليه السلام) دعاء عليهم بالجزاء على أعمالهم،

أبن أمّي: يُشير (عليه السلام) الى أُمِّهِ فاطمة بنت أسد لأَنها ربَّت رسول الله (ص) في حجرها.

٧٦- يُنظر: القارئ والنص ـ العلامة والدلالة ـ، سيزا قاسم: ٧٠ ـ ٧١.

۷۷- نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عبده: ٣/ ٤٣٨.

التشفير إلى التشفير إلى التشفير إلى التأويل -، د. خالد حسين: ١٦٣.

٧٩- يُنظر: السرد العربي القديم - الأُنواع والوظائف والبنيات -، إبراهيم صحراوي، ص٣٢.

٨٠ نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عبده: ٣/ ٤٣٧.

٨١- نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عبده: ٣/ ١٦٦. الجُنُوا: ظفروا.

٨٢ - المصدر نفسه: ٣/ ١٤.

۸۳ المصدر نفسه: ۳/ ۱۶.۶.

٨٤- الثابت والمتحول ـ دراسة في الإتباع والإبداع عند العرب ـ الأصول، أدونيس: ١/٥٠١.

۸۰ نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد
 عبده: ۳/ ۲۱۷.





٨٦- يُنظر: السرد العربي القديم - الأنواع والوظائف والبنيات -، ابراهيم صحراوي:١٠١-٢٠١.

۸۷-نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد عبده: ٣/٤١٧. لرحمك منه: لقرابتك منه، أعدى لهُ: أشدُّ عدواناً عليه، مقاتلهُ: وجوه القتل، استنصر: طلب النصرة والمعونة.

٨٨- يُنظر: المصدر نفسه.

٨٩ المصدر السابق. الخشاش: ما يدخل في أنف البعير من خشب لينقاد، وخششت البعير: جعلت في أنفه الخشاش.

٩٠ الحاكمية في فكر الامام علي، عبد الأمير دلي: ١٢٠.

91 - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزلي: ٩/ ٢٤.



# 3070, 17.79.

جدلية المركز والهامش ـ قراءة جديدة في دفاتر الصراع في السودان ـ، ابكر إسهاعيل، الخرطوم، السودان، ط٢، م.

٩. جدلية المركز والهامش في الرواية النسوية الجزائرية عند ياسمينا صالح ـ رواية وطن من زجاج انموذجاً ـ (رسالة ماجستير)، الجزائر، ٢٠١٧م.

• 1. الحاكمية في فكر الامام علي (عليه السلام) - دراسة في ضوء الأنساق الثقافية، عبد الامير دلي، مؤسسة علوم نهج البلاغة، كربلاء، العراق، ط١، ٢٠١٦م.

11. خطاب الحكاية ـ بحث في المنهج ـ، جيرار جينيت، ترجمة: محمد معتصم وعبد الجليل الازدي وعمر حلى، المجلس الاعلى للثقافة، القاهرة، ط٢، ١٩٩٧م. الخطاب والتأويل، د. نصر حامد ابو زيد، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط١، ٢٠٠٠م.

17. السرد العربي القديم - الانواع والوظائف والبنيات، ابراهيم صحراوي،

## المصادر والمراجع:

بلاغة الخطاب السياسي ـ دراسة في التراسل بين علي ومعاوية ـ، عماد شعير،
 بحث)، مجلة فصول، ع٨١ ـ ٨١،
 القاهرة، مصر، ٢٠١٢م.

بنية النص الروائي، ابراهيم خليل، منشورات الاختلاف، ط۱، ۲۰۱۰م.
 تصنيف نهج البلاغة، لبيب وجيه بيضون، ج۱، مكتب الاعلام الاسلامي، ايران، ط۲، ۱۹۸۷م.

تكوين العقل العربي، محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان، ط٠١، ٩٠٠٢م.

الثابت والمتحول ـ بحث في الاتباع والابداع عند العرب ـ، أدونيس، دار العودة، ط٤، بيروت، لبنان، ١٩٧٢م.

تنائية المركز والهامش ـ مفهومه، انواعه، جذوره ـ، دليلة الباح، (بحث)،
 مجلة قراءات، جامعة بسكرة، الجزائر،
 ۲۰۱۲،۲م.

٧. ثنائية المركز والهامش واسقاطها على
 الظواهر الانسانية والسياسية والثقافية،
 بكر السباتين، (مقال)، صحيفة المثقف،





منشورات الاختلاف، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ط١، ٢٠٠٨م. 1٤. شرح نهج البلاغة، ابن ابي الحديد المعتزلي، مؤسسة الآداب الشرقية، ط١، النجف الاشرف، ٢٠١٦م.

10. شؤون العلامات ـ من التشفير الى التأويل ـ، د. خالد حسين، دمشق، سوريا، ط١،٨٠٠٨م.

11. عليّ سلطة الحق، عزيز السيد جاسم، تحقيق وتعليق: صادق جعفر الروازق، منشورات الاجتهاد، العراق، النجف الاشرف، ط١، ٢٠٠٠م.

۱۷. في ظلال نهج البلاغة، شرح محمد جواد مغنية، مؤسسة دار الكتاب الاسلامي، إيران، قم المقدسة، ط٤، ٢٠٠١م.

11. في نظرية الرواية ـ بحث في تقنيات السرد ـ، د. عبد الملك مرتاض، عالم المعرفة، الكويت، ١٩٩٨م.

19. القارئ والنص ـ العلامة والدلالة ـ، سيزا قاسم، المجلس الاعلى للثقافة، القاهرة، مصر، ط١، د.ت.

۲۰. قاموس السرديات، جيرالد

برنس، ترجمة: السيد إمام ميريت للنشر والمعلومات، القاهرة، ط١،٣٠٠م.

۲۱. المركز والهامش في أدب عيسى لحيلح، دليلة الباح، (اطروحة دكتوراه)، الجزائر، جامعة بسكرة، ۲۰۱٦م.

۲۲. المركزية الاسلامية، د. عبدالله ابراهيم، دار الكتب العلمية للطباعة والنشر والتوزيع، ط۲، بغداد، العراق، ٢٠١٩م.

77. مشكلة الثقافة، مالك بن نبي، ترجمة: عبد الصبور شاهين، دار الفكر، دمشق، سوريا، ط٤، ١٩٨٤م.

74. المصطلح السردي عند عبد الملك مرتاض - كتاب (في نظرية الرواية انموذجاً)، رسالة، بوحمليق مصطفى، الجزائر، ٢٠١٢م.

٢٥. معجم المصطلحات الادبية،
 ابراهيم فتحي، المؤسسة العربية للناشرين
 المتحدين، ط١، تونس، ١٩٨٦م.

٢٦. معرفة الآخر - مدخل الى المناهج النقدية الحديثة -، د. عبدالله ابراهيم، سعيد الغانمي، عواد علي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط١، ٢٠٠٠م.



٢٧. مقدمة ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، (ت۸۰۸ه)، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط۱،۸۷۹م

٢٨. النقد الثقافي ـ قراءة في الأنساق الثقافية العربية، عبدالله الغُذَّامي، المركز الثقافي العربي، الرياض، ٢٠٠٠م.

٢٩. نهج البلاغة ـ بلاغة الأنساق الاتصالية ووظائفها .، محمد السيد جاسم، داريوتيبا، بغداد، ط۱، ۲۰۱۶م. ٣٠. نهج البلاغة، شرح الشيخ محمد

عبده، تعليق: فاتن محمد خليل اللبون، مؤسسة التاريخ العربي للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، د.ت.

٣١. الهامش الاجتماعي في الأدب ـ قراءة سوسيو ثقافية .، د. هويدا صالح، دار رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ط۱،۱۵،۲۰م.

٣٢. الوجود والزمان والسرد ـ فلسفة بول ريكور .، ترجمة: سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط١،١٩٩٩م.

