

# الْأَثَرُ الْقُرْآنِيُّ فِيْ خُطْبَةِ السَّيِّدَةِ فَاطِمَةَ الزَّهْرَاءِ (شِيًا) - مقاربة تفسيريّة -

The Qur'anic Influence in Lady Fatima al-Zahra's Sermon: An -Interpretive Approach-

أ.د. محمّد كاظم حسين الفتلاويّ Prof.Dr. Muhammad kazem Hussein Al-Fatlawi

العراق / جامعة الكوفة / كلّيّة الترّبية / قسم القرآن والتربية الإسلامية. Iraq / University of kufa / College of Education Department of the Qur'an and Islamic Education

mohammed k. alfat lawy @uokufa.edu.iq

خضع البحث لبرنامج الاستلال العلمي Turnitin - passed research



### مُلُخَّصُ البحث:

الخطبة الشّريفة للسّيدة فاطمة الزّهراء على تمثّل موسوعة معارف إسلاميّة بأسلوب ممزوج بالغضب والنّقمة لما أصاب هذه الأمّة من التّقهقر السّريع والشّطط عن الوصيّة النّبويّة، وأنّ هذه المعارف الإسلاميّة وظّفتها السّيّدة الزّهراء عليه بها ينسجم وظرف المرحلة، وأنّ هدف البحث هو إيجاد المقاربة القرآنيّة لمضامين الخطبة الشّريفة، مع الاستعانة بآراء المفسّرين في تقريب المعنى لها؛ فكان البحث من مطلبين، المطلب الأوّل عن الأثر القرآنيّ الظّاهر في الخطبة الشّريفة، والمطلب الثّاني عن الأثر القرآنيّ الظّهر بفة، متلوّات بخاتمة وقائمة بالمصادر.

الكلمات المفتاحية: الأثر القرآني - فاطمة الزّهراء - التّفسير - الخطبة الفدكيّة.





#### Abstract:

In the name of Allah, the Most Gracious, the Most Merciful.

Praise be to Allah, Lord of all worlds, and may peace and blessings be upon Muhammad and his purified progeny.

The noble sermon of Lady Fatima al-Zahra (ealayha alsalam) represents a vast compendium of Islamic knowledge. delivered in a style imbued with indignation and grief over the rapid decline of the Muslim community and its deviation from the Prophet's command. Lady Fatima (ealayha alsalam) skillfully employed these Islamic teachings in a manner that aligned with the historical and social circumstances of her time.

The aim of this study is to explore the Qur'anic influence within the sermon's themes by drawing on the interpretations of scholars to provide a deeper understanding of its meanings. The research is divided into two main sections: the first examines the explicit Qur'anic influence in the sermon while the second investigates the implicit Qur'anic references embedded within it. The study concludes with a summary and a list of sources.

keywords: Qur'anic influence - Fatima Al-Zahra - interpretation - Fadak sermon





#### المقدّمة:

الخطاب مفتاح شخصية المتكلم والمعبّر عن سِماتها وأفكارها؛ فهو الكاشف عنها وهو المرآة العاكسة لثقافة الخطيب الفكريّة وبراعته الحواريّة وقابليّته التّصويريّة، بوصف الأخير وسيلة الخطيب في تمثيل العواطف والأفكار الّتي تختلج في الصّدور.

وتشكّل نصوص القرآن الكريم مادّة غنيّة للخطباء والأدباء والكُتّاب في مختلف الاتّجاهات والموضوعات؛ لأنّه يمثّل مرجعًا فكريًّا لتداخله مع النّصوص الأدبيّة في علاقات تناصّية بوصفه قطب العلوم والمعارف.

إنّ الاستشهاد بالنّصوص الدّينيّة -ولا سيّما القرآنيّة- في الأدب تُعدّ من أنجع الوسائل؛ وذلك لخاصّيّة ذهنيّة في هذه النّصوص تلتقي وطبيعة الأدب نفسه، وهي ممّا يسعى الذّهن البشريّ إلى حفظه ومداومة تذكّره، فلا تكاد ذاكرة الإنسان في كلّ العصور تحرص على الإمساك بنصّ إلّا إذا كان دينيًّا أو أدبيًّا.

تُعدّ ظاهرة استدعاء النّصّ القرآنيّ أو معناه من الظّواهر الفنيّة البارزة في السّاحة النّهجيّة، الّتي تُؤدّي إلى تَدعيم الخطاب النّهجيّ، وتكثيف دلالته (١١)، وبغضّ النّظر عن المُسمَّيات واختلافها تبقى هذه الأنواع مُنضويةً تحت





مَشروعيّةٍ مُتعارفٍ عليها (٢)؛ والمُتلقّي لخطبة السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَمْكُ يجد نفسه إزاء هذه الأنواع الاقتباسيّة الّتي تَتَمحور حول (استحضار) مُفردةٍ، أو تركيبٍ، أو آيةٍ، أو بعضٍ منها، أو اكثر، أو استحضارِ لمعانيها، أو مَبانِيها.

فمثّلت الخطبة الشّريفة بهذا أنموذجًا رائدًا في هذا المجال، وقد تناقلت الكتب هذه الخطبة بأسانيد معتبرة؛ ففي كتاب بلاغات النّساء لأبي الفضل أحمد بن أبي طاهر المعروف بابن طيفور (ت٠٨٦هـ)، ذكر هذه الخطبة؛ إذ وقعت في التّسلسل رقم ٢ من الكتاب، كها نقلها المجلسيّ (ت١١١هـ) مع شرح مفرداتها وبيان مضامينها (٣)، وذكرها الطّبرسيّ (٤)، وقد نقلها أيضًا أعلام من المعتزلة كابن أبي الحديد (٥)، وكذلك ابن الأثير (ت٢٠٦هـ) وابن منظور الإفريقيّ (ت٧١١هـ) وغيرهم ..

والخطبة الشّريفة للسّيّدة فاطمة الزّهراء عليها بمضامينها العالية تُعَدّ خطّ الدّفاع الأوّل عن معاني الإسلام الأصيل قبال الانحراف السّلطويّ والفكريّ، وبأسلوب شديد اللهجة مفعم بالغضب والغيظ، على أنّ (النّاظر الخبير يعلم أنّ غيظها وغضبها إنّها كان لاضمحلال الدّين وغصب الخلافة ونقض أحكام القرآن الكريم ووضع الحديث والافتراء على رسول الله والمسرّح به في الخطبة) م وكذلك تُعَدّ الخطبة الشّريفة مذخرًا لمعارف الدّين وشارحة لها وَفقًا لنهج القرآن الكريم وهدي النّبيّ الخاتم والخاتم والمسرّد الكريم وهدي النّبيّ الخاتم والنّبيّ الخاتم والمسرّد الكريم وهدي النّبيّ الخاتم والمسرّد الما وفقًا لنهج القرآن الكريم وهدي النّبيّ الخاتم المسلّد المسلّد المناه الله الله الله الله المسلّد الما وفقًا لنهج القرآن الكريم وهدي النّبيّ الخاتم المسلّد الله الله الله الله الله الله المسلّد المسلّد المسلّد الكريم وهدي النّبيّ الخاتم المسلّد الله الله المسلّد الكريم وهدي النّبيّ الخاتم المسلّد الله الله الله الله المسلّد المسلّد





#### سبب اختيار موضوع البحث:

- ١. رغبة الباحث الشّخصية في خدمة القرآن الكريم والعترة الطّاهرة اللله.
- ربط العلاقة ما بين النّص القرآنيّ وكلام المعصوم الملي يمثّل العروة الوثقى وجوهر الدّين.
- ٣. تمثل خطبة السيدة فاطمة الزّهراء عليكا معينًا لا ينضب من المعارف،
   فهى بهذا منهل لكل باحث، وفي مجالات علمية متنوّعة.

أهميّة البحث: تكمن أهميّة البحث في الحاجة المتجدّدة إلى المعارف الدّينيّة الكامنة في النّصوص المعصومة النّقيّة الّتي لم يشُبْها زيف ولا زيغ، وهذه النّصوص المعصومة تمثّل مرجعًا شاملًا وملبّيًا لتلك الاحتياجات المعرفيّة.

حدود البحث: كان مداره آيات الكتاب العزيز ونصوص من الخطبة الشّريفة للسّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكُ وأقوال المفسّرين في توجيه الآيات الكريمة.

المنهج العلميّ: اتّبع الباحث المنهج الوصفيّ التّحليليّ؛ فهو المنهج المنسجم مع الدّراسات الإنسانيّة.

دراسات سابقة: هناك كثير من الدّراسات والبحوث الّتي تناولت الأثر







القرآنيّ في كلام السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكَا، وقد اطّلع الباحث عليها جميعًا - بحسب تتبّعه - ووجد الأقرب منها إلى مجال بحثه؛ هي:

- التّفاعل النّصّي مع القرآن الكريم في خطبة السّيّدة الزّهراء عليك،
   د.محمد قاسم لعيبي، مجلّة الأستاذ، جامعة بغداد، العدد ٢٠٢، ٢٠٢م.
- التوظيف القرآني في الخطبة الفدكية عرض وتحليل -، م.م. نور السّاعدي، مجلّة العقيدة، العتبة العبّاسية المقدّسة، السّنة ٢، العدد ٤،
   ٢٠١٥م.
- ٣. آيات الوعيد في خطبة الزّهراء عليك (دراسة تحليليّة)، د. عدي الحجّار، مجلّة العقيدة، العتبة العبّاسيّة المقدّسة، السّنة الثّالثة ، العدد ٨،
   ٢٠١٦م.
- أثر القرآن الكريم في خطبة السيدة الزّهراء عليكا، د. خمائل شاكر الجمالي، مجلّة البضعة، مركز الدّراسات الفاطميّة، البصرة، العدد ٨، ٢٠٢٠م.
- ٥. الدّلالات الإيحائيّة للآيات القرآنيّة في الخطبة الفدكيّة، د. فردوس هاشم العلويّ، مجلّة العميد، العتبة العبّاسيّة المقدّسة، السّنة ١٠، المجلّد ١٠، العدد ٢٠٢١م.





٦. الأثر القرآنيّ في ألفاظ الخطبة الفدكية، م.م. أحمد جاسم ثاني، مجلّة الولاية، العتبة العلويّة المقدّسة، العدد ١٢٦، ٢٠٢٢م.

استلهام معاني القرآن الكريم في خطبة السيدة فاطمة الزّهراء عليكا: قراءة تأويلية، د. حاكم حبيب الكريطي، مجلّة العميد، العتبة العبّاسية المقدّسة، مجلّد ١٣، العدد ٥٠، ٢٠٢٤م.

نعم! لهذه البحوث والدّراسات أهمّيّتها المعرفيّة، وقد بذل الباحثون فيها جهودًا طيّبةً، وقد لحظنا أنّ البحث الأوّل والرّابع والسّادس والسّابع كان طابعها لغويًّا، أمّا الثّانية والثّالثة والخامسة؛ فقد تناولت نصوصًا محدّدةً من الخطبة الشّريفة؛ وعليه نأى الباحث في بحثه هذا عنها، ويزاد على ذلك أنّ قيد هذا البحث هو الدّراسة التّفسيريّة فقيّده بآراء المفسّرين دون غيرهم من العلماء، أو الفقهاء، أو المفكّرين، وبهذا يزعم الباحث عدم التّكرار لمّا سبق من البحوث.

هيكليّة البحث: اقتضت مادّة البحث أنْ يكونَ من مطلبين؛ المطلب الأوّل: عن الأثر القرآنيّ الظّاهر في الخطبة الشّريفة، والمطلب الثّاني: عن الأثر القرآنيّ المتضمّن للخطبة الشّريفة، متلوّات بخاتمة وقائمة بالمصادر، وعلى النّحو الآتي:





## المطلب الأوَّل: الأثر القرآنيّ الظّاهر في الخطبة الشّريفة

في هذا المطلب نتعرّض إلى الآيات القرآنيّة الصّريحة الّتي جاءت في خطبة السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْهَ وبيان مدلولها التّفسيريّ المنسجم و القيمَ الّتي أرادتها في خطبتها الشّريفة، ونذكر منها:

أوّلا: حثّت السّيدة فاطمة الزّهراء عليك المستمعين على لزوم طاعة الله تعإلى، وأنّ الطّاعة لله سبحانه مقترنة بالامتثال لِما أمر من الواجبات والعمل بهذه الواجبات؛ سواء القوليّة منها أم الفعليّة، وكذلك لزوم الوقوف عند ما نهى عنه سبحانه من المحرّمات؛ سواء منها المحرّمات القوليّة أم الفعلية، وأنّ هذا الالتزام والطّاعة نابعان من قلب إنسان يخشى الله تعإلى في كلّ جوارحه وعلى علم أنّ لهذا الكون خالقًا قادرًا، فهي خشية عن علم ويقين لا عن جهل وتقليد.

فاستشهدت السّيّدة فاطمة عليه الله تعالى من عباده العقلاء والمفكّرين؛ معنى التّقوى والخشية الّتي يُريدها الله تعالى من عباده العقلاء والمفكّرين؛ فقالت عليه : (فاتّقوا الله حقّ تقاته، ولا تموتُن إلّا وأنتم مسلمون، ولا تتولّوا مدبرين، وأطيعوه فيما أمركم ونهاكم، ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ (٩) ، نعم! فالأثر القرآنيّ هنا وشاهده أنّ (العلماء من بين جميع العباد، هم الّذين نالوا المقام الرّفيع من الخشية – وهي الخوف من المسؤوليّة متوافق





مع إدراك لعظمة الله سبحانه -، حالة (الخشية) هذه تولّدت نتيجة سبر أغوار الآيات الآفاقيّة والأنفسيّة، والتّعرّف على حقيقة علم وقدرة الله وغاية الخلق) (١٠).

وبهذه المعرفة للإبداع الإلهيّ في مخلوقاته يكون التّلازم المنطقيّ بين العلم والعمل؛ فالعمل نتيجة العلم والعلم مفتاح العمل، وهذا المعنى نلحظه في حديث عن الإمام عليّ بن الحسين السّجّاد إذ قال: (وما العلم بالله والعمل إلّا إلفان مؤتلفان فمن عرف الله خافه وحثّه الخوف على العمل بطاعة الله وإنّ أرباب العلم وأتباعهم الّذين عرفوا الله فعملوا له ورغبوا إليه وقد قال الله: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ (١١)؛ فيكون للخوف هنا مفهوم آخرُ؛ مفهوم عمليّ إيجابيّ حركيّ لا جمود فيه؛ إذ (الخوف من الله بمعنى الخوف من المسؤوليّة الّتي يواجهها الإنسان، الخوف من أنْ يقصّر في أداء رسالته وظيفته، ناهيك عن أنّ إدراك جسامة تلك المسؤوليّة يؤدّي أيضًا إلى الخشية؛ لأنّ الله المطلق قد عهد بها إلى الإنسان المحدود الضّعيف، تأمّل بدقّة!!)(١٠).





بها قلوبهم وتزيل وهمة الشَّكّ والقلق عن نفوسهم وتظهر آثارهم في أعمالهم فيصدق فعلهم قولهم)(١٣).

ويؤكّد ابن عبّاس هذا المعنى في تفسير الآية الكريمة؛ إذ قال: (يريد إنها يخافني من خلقي من علم جبروتي وعزتي وسلطاني)(١٤١)، وبهذا تكون الخشية الكاملة من عباده العلماء، وهم الذين عرفوا ربهم بأسمائه وصفاته وعظيم حقه سبحانه وتعإلى وتبصروا في شريعته وآمنوا بها عنده من النّعيم لمن اتقاه وما عنده من العذاب لمن عصاه وخالف أمره، فهم لكمال علمهم بالله وكمال معرفتهم بالحق كانوا أشد النَّاس خشية لله وأكثر النَّاس خوفًا من الله وتعظيمًا له سبحانه وتعإلى، وليس بطبيعة الحال ان السّيدة الزّهراء عليَّكَ أرادت من هذه الآية الكريمة معنى أنّه لا يخشى الله إلّا العلماء؛ فإنّ كلّ مسلم ومسلمة وكلّ مؤمن ومؤمنة يخشى الله عزّ وجلّ ويخافه سبحانه؛ ولكنّ الخوف متفاوت وليس على السُّواء؛ فالَّذي أرادته السّيَّدة عَلَيْكًا هو الكمال في الخشية الَّتي يصاحبها العمل؛ إذ كلم كان المؤمن أعلم بالله وأفقه في دينه كان خوفه من الله أكثرَ وخشيته أكمل، وهكذا النَّفس المؤمنة كلَّما كانت أعلمَ بالله وأعلَم بصفاته وعظيم حقّه كان خوفها من الله أعظمَ، وكانت خشيتها لله أكملَ من غيرها، وكلّما قلُّ العلم وقلَّت البصيرة قلُّ الخوف من الله وقلَّت الخشية له سبحانه؛ فالنَّاس متفاوتون في هذا حتّى العلماء متفاوتون؛ فكلّ ما كان العالم أعلم بالله، وكلّما كان العالم أقْومَ بحقُّه وبدينه وأعلمَ بأسهائه وصفاته كانت خشيته لله أكملَ





ممّن دونه في هذه الصّفات، وكلّما نقص العلم نقصت الخشية لله، ولكنّ جميع المؤمنين والمؤمنات يخشَون الله سبحانه وتعإلى على حسب علمهم ودرجاتهم في الإيهان.

ثانيًا: توضِّح السّيدة الصّديقة عليك مكانتها من الوحي، وسمو مقامها عند صاحب الرّسالة، وبكلّ هذه المقدّمات تكون قد مهّدت إلى دفع الارتياب في ما تقوله لمستمعيها من الصّحابة، فلا يكون هناك شكّ في كلامها، وأنّ الّذي تدينون به بالاعتقاد بصدقه واتّباع ما أُنزل عليه من السّماء وإجماعكم على فضله وشرفه وعلو مقامه في شخصه، وفي نبوته ورسالته هو أبوها من دون النّاس، وهي ابنته دون نسائكم، وابنُ عمّ زوجها دون أحد من رجالكم، بل وأخو زوجها الإمام علىّ بن أبي طالب ﴿ لِللِّهِ ؟ وفي ذلك إشارة منها ﴿ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِيلِّ اللَّهُ اللَّ إلى المؤاخاة عند الهجرة إلى المدينة المنوّرة، وأنَّها عَلَيْكُ بخطابها هذا تؤكَّد أنَّها البنت الوحيدة لرسول الله والله الله المالية ، يقول السّيّد جعفر مرتضى العامليّ: (إنّه لم يكن للرّسول سوى بنت واحدة هي الزّهراء وذكرت أحد عشر دليلًا على هذا الأمر في كتيب طبع باسم: «بنات النّبيّ أم ربائبه» وفي: «الصّحيح من سيرة النّبيّ الأعظم» حديث عن هذا الأمر أيضًا)(١٥٠)؛ إذ قالت الصّدّيقة الطَّاهرة عَلَيْكًا: (أيَّها النَّاسِ أنا فاطمة، وأبي محمّد، أقول عودًا على بَدعٍ، ولا أقول ما أقول غلَطًا، ولا أفعل ما أفعلُ شططًا، ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴿١٦١)؛ فإنْ تعزُوه





تجدوه أبي دون نسائكم، وأخاابن عمّي دون رجالكم..)؛ فنلحظ هنا أنّ السّيّدة الزّهراء عليّك قد وظّفت (النّصّ القرآنيّ توظيفًا مناسبًا؛ إذ كانت تمهّد له بقولها (لا أقول ما أقول غلطًا..) وفيه تأكيدُ عدم القول من جانب وعدم الفعل من جانب آخرَ، لما هو غلط قولًا أو ما هو شطط فعلًا، وعليه فقد قدّم هذا التّمهيد نفسه بوصفه دلالة رمزيّة لما هو آتٍ، فاقتطعت السّيّدة الزّهراء عليك جزءًا من الآية الكريمة ليتم معها التّوظيف في سياق الخطبة الشّريفة، وفي كلا النّصّين تظهر سيات النّبيّ الأكرم والله عمد وآل بيته الكرام إليها (١٧٠).

ولهذا نلحظ دقة اختيار السّيّدة الزّهراء عَلَيْكُ في توظيف هذا النّصّ القرآنيّ، وما له من انسجام مناسب مع الظّرف الّذي تعانيه من قسوة القوم وغلظة مشاعرهم تُجاهها؛ وقد أدّى في ما بعد إلى ظلمها، فتذكّرهم بها كان لأبيها من خصائصَ رحيمة تُجاههم، وكيف كان رؤوفًا بهم وحريصًا على هدايتهم؛ فالنّبيّ محمّد ولي انهاز على سائر الخلق بأنّه ذو (رأفة)(١٨) ورحمة بالنّاس أجمعين، مع أنّه من جنسهم إلّا أنّه أشدّ رأفة منهم؛ فالنّبيّ والسّان في مشاعره ينساب بالحنان والرّأفة ويتعطف على النّاس من حوله فيضمّ المؤمنين إليه في حرص كبير وخوف شديد من أنْ يَمَسّهم سوء، أو عرض لهم مكروه.

فنجد في هذه الآية الكريمة أنّ (مِن أوصافه يشقّ عليه ضرّكم أو هلاككم وأنّه حريص على هدايتكم وأنّه حريص على على هدايتكم وتحمل لأجلكم معاناة عظيمة حتّى قال: (ما أوذي نبيّ مثل ما أوذيت)(٢٠٠)؛





فبعد كلّ هذا الأذى الّذي عاناه أبو الزّهراء الحبيب محمّد والحرص الكبير الّذي أولاكم إيّاه هل يليق (أنْ تهجموا على بيت بضعة الرّسول وكفنه ما زال رطبًا من ماء الغسل.. أيُّ تقوى هذه؟ بدلًا من أنْ تتألّوا لمصابكم وتعزّوها بأبيها، وأيّ أب، حتّى لكأنّه لم يؤثّر في تلك القلوب ولو بمقدار ذرّة.. وهل يمكن أنْ يكونَ الإنسان محبًّا لشخص آخرَ، ثمّ لا يترك فراقه وموته أيّ أثر عليه.. ما زالت الجنازة مطروحة على الأرض والسّادة كانوا مشغولين بتنصيب من يكون الرّئيس عليهم، فهل هذا هو طريق التّقوى، أم مشغولين بتنصيب من يكون الرّئيس عليهم، فهل هذا هو طريق التّقوى، أم أنّه طريق الدّنيا والسّعي وراء المناصب والرّئاسة..)(۱۲).

فالسّيّدة الزّهراء على استعملت أسلوب التّهكّم والذّم هنا؛ وهذا الأسلوب هو (هجوم متعمّد على شخص لغرض سلبه كلّ أسلحته وتعريته من كلّ ما يتخفّى فيه ويتحصّن وراءه)(٢٢)، فيعبّر عن الأغراض النّفسيّة؛ إذ تميّز به الخداع والمراء والكذب والنّفاق وكلّ الأمراض النّفسيّة الّتي أصابت نفوس القوم، فبأسلوبها عيك هذا ربطت بين ما كان من صفات أبيها رسول الله والحور من أفعال القوم تُجاهها!! فكانت بينهم مظلومة بأشدّ ما يكون الظّم والجور والقهر، كها قال الرّسول والله والحور وغصبت حقها، ومنعت إرثها، وكسر جنبها، وأسقطت جنينها، وهي تنادي: يامحمّداه! فلا تجاب، وتستغيث فلا تغاث، فلا تزال بعدي محزونة، مكروبة، باكية)(٢٣).

الأكل مجلة فضليّة محكمة



خصيصة الرَّافة الَّتي اختارتها السّيّدة فاطمة عَلَيْكًا -إذًا- واضحة في دلالة الآية الكريمة، وفيها من التوبيخ للقوم والتّذكير لهم بمقامها وما كان الآية؛ لأنه رؤوف بالنَّاس عامة، ولعل السّيِّدة الزِّهراء عَلَيْكًا تؤكَّد هذا المعنى عندما افتتحت كلامها بمخاطبة النّاس كافّة من غير تخصيص لقوميّة معيّنة حاضرة، بل خطابها عامّ للحاضر الشّاهد وللغائب في كلّ مكان وزمان: (أيّها النّاس أنا فاطمة، وأبي محمّد)، وبهذا لا يتّفق الباحث مع مَن ذهب مِن المفسّرين بأنّ هذه الخصيصة (الرّأفة) خاصّة بقوم النّبيّ رَّاليُّناهُ وعشيرته، بعد أَنْ فسّر قوله تعإلى: ﴿مِنْ أَنْفُسِكُمْ ﴾، بأنّه النَّيْكَ من العرب خاصّته، وعندئذٍ يترتّب عليه أنْ تكونَ الرّأفة خاصّة بالعرب دون غيرهم، فكان أنْ فسّر محمّد رشيد رضا(ت١٣٥٤هـ) هذه الآية وخصّها في (طهارة نسبه ﷺ وفضل قومه وأصفيائه من خيارهم)(٢٤)، مع أنّ الآية تخاطب النّاس جميعًا، وتوضّح أنَّه وَالنَّالَةُ ليس من فصيلة غير فصيلة البشر؛ ولذا فإنَّه يعيش أحاسيسكم ومشاعركم وأفكاركم في روحيّةٍ من الانفتاح والامتداد والشّمول.

ولا ريب في أنّ نسب النّبيّ محمّد الشّيئ أشرف وأطهر نسب؛ وهذا ممّا لا خلاف فيه ولا جدال، وسلسلة آباء النّبيّ الشّيئ واضحة في امتدادها العقائديّ، وصلتها الإيهانيّة بالله تعإلى (٢٥)، إلّا أنّ تمييز العرب دون غيرهم لا دليل عليه في الآية المتقدّمة، وإنْ ساق محمّد رشيد رضا جملة من الخصائص لأمّة العرب،







بعد أنْ عجز غيره من العلماء الله الله والله في تفسير الآية المتقدّمة، كما وضّح هو ذلك في قوله: (ولم أرَ لأحد من العلماء بيانًا لمعنى هذا الاصطفاء بِمَ كان؟)(٢٦).

إنّ لهذا التفسير سلبيّاتٍ يقع فيها المفسّر في فهم النّصّ القرآنيّ وعالميّته وعدم ورود الخطابات القرآنيّة خاصّة بقوميّةٍ دون أخرى، وبهذا يؤيّد الباحث ما ذهب إليه الشّيخ ناصر مكارم الشّيرازي في إنكاره لمن ذهب إلى تخصيص رأفة النّبيّ إليّيّاتُ بقومه فحسب؛ إذ قال: (إنّ هذا هو أسوأ تفسير ذكر لهذه الآية، لأنّا نعلم أنّ الشّيء الّذي لم يجرِ له ذكر في القرآن الكريم هو مسألة الأصل والعرق، ففي كلّ مكان تبدأ خطابات القرآن الكريم به (ياأيّها النّاس) و(يا أيّها النّدين آمنوا) وأمثالها، ولا يوجد في أيّ مورد (يا أيّها العرب) و(يا قريش) وأمثال ذلك)(٢٧).

الخطاب القرآنيّ -إذًا- عامّ لجميع النّاس، وأنّ خصيصة الرّأفة غير منحصرة بقوم دون قوم، فهي عامّة، وإلى هذا المعنى ذهب السّيّد محمّد حسين الطّباطبائي؛ إذ قال: (إنّ المراد به أنّه بشر مثلكم ومن نوعكم إذ لا دليل يدلّ على تخصيص الخطاب بالعرب أو بقريش خاصّة، وخاصّة بالنّظر إلى وجود رجال من الرّوم وفارس والحبشة بين المسلمين في حال الخطاب) (٢٨)، فخصيصة الرّأفة على النّاس كافّة من غير الانحياز لقوميّة أو



الْأَلِكُمْ مِحَلَة فَصَلِكَة مُحَكَّمة



جنس أو مصلحة أو اعتبار غير اعتبار الإنسانية والإيهان؛ خصيصة انهاز بها النبيّ محمّد وأنها عامّة بها النبيّ محمّد وأنها على سائر البشر بها أشار إليها القرآن المجيد وأنها عامّة شاملة لجميع النّاس دون قوميّة أو أخرى وهذا من انفراداته وخصوصيّاته الّتي نصّ عليها القرآن الكريم في الآية المتقدّمة، فكان لها أثرها في فكر السيّدة الزّهراء المينين وهو الواضح الجليّ فيها افتتحت فيه خطابها كها مرّ بنا.

ثالثًا: المنافقون واليهود جماعات منحرفة عن سبيل الفطرة وناكسة عن سبيل الحق تجلّت فيها كلّ صور الشّر والسّوء ظاهرًا وباطنًا فهم أكّالون للسّحت سيّاعون للكذب مرجفون في الأرض مريدون للفساد الّذي لا يقرّ لنفوسهم قرار إلّا به وهم ساعون في كلّ ما من شأنه خراب العالم بأسره في سبيل تحقيق مصالحهم.

فنلحظ هنا الأثر القرآنيّ في خطبة الزّهراء عَلَيْكَا، وهي تشكّل على هذه الجماعات المنحرفة والمعادية لدين الله سبحانه، والشّواهد التّأريخيّة على ذلك





كثيرة والنّصوص القرآنيّة حافلة في بيان حال اليهود والمنافقين، ولكن نقتصرها على ما كان في غزوة الخندق؛ إذ تحزّبت الأحزاب على المسلمين، وحاصروا المدينة، ونقضت يهود من داخل المدينة عهدها مع رسول الله؛ فاشتدّ الكرب، وعظمت المحنة، ويكفي في وصف ذلك الموقف العصيب قول الله تعإلى: ﴿إِذْ جَاءُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللّهِ الظّنُونَا، هُنَالِكَ ابْتُلِيَ الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالًا شَدِيدًا ﴿ اللّهِ القرآن الكريم بهذا التّمثيل عن شدّة الخوف والفزع الذي داهم المسلمين (۳).

فلمّ اشتدّ البلاء على النّبيّ وَمَن معه مِن الصّالحين نافق أناس كُثر، وتكلّموا بكلام قبيح، فلمّ رأى رسول الله والله على النّاس من البلاء والكرب جعل يبشّرهم ويقول: (والّذي نفسي بيده ليفرجنّ عنكم ما ترون من الشّدة والبلاء؛ فإنّي لأرجو أنْ أطوفَ بالبيت العتيق آمنًا، وأنْ يدفعَ الله عزّ وجلّ مفاتح الكعبة، وليُهْلِكنّ الله كسرى وقيصر، ولتنفقن كنوزهما في سبيل الله) فقال رجل ممّن معه لأصحابه: ألا تعجبون من محمّد يعدنا أنْ نطوفَ بالبيت العتيق وأنْ نغنم كنوز فارس والرّوم ونحن هنا لا يأمن نطوفَ بالبيت العتيق وأنْ نغنم كنوز فارس والرّوم ونحن هنا لا يأمن أحدنا أنْ يذهبَ إلى الغائط، والله لما يعدنا إلّا غرورا، وقال آخرون ممّن معه: ائذنْ لنا فإنّ بيوتنا عورة، وقال آخرون: ﴿يَاأَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ





فيا كان من رسول الله والوقوف بوجه الطّغيان اليهوديّ والاستغلال المتقيدة ونصرة المظلومين والوقوف بوجه الطّغيان اليهوديّ والاستغلال البشع للمنافقين؛ فلم توهنه الأراجيف عن السّير قُدمًا إلى رضوان الرّبّ الجبّار، صابرًا في ذات الله سبحانه ورضوانه، وهذا المعنى نلحظه في كلام الإمام عليّ البيري و قال عن أحوال النّبيّ واليالية : (خاض إلى رضوان الله كلّ غمرة، وتجرّع فيه كلّ غصة، وقد تلوّن له الأدنون، وتألّب عليه الأقصون، وخلعت إليه العرب أعنتها، وضربت لمحاربته بطون رواحلها، حتى أنزلت بساحته عداوتها من أبعد الدّار وأسحق المزار) (١٤٥٠).

نعم! فوجود الرّسول الأكرم والله ين ظهراني المسلمين كها بيّنته آيات الذّكر الحكيم الّتي بدت واضحة الأثر في أثناء كلام السّيّدة الزّهراء عليه كان مبطلاً لخدع اليهود واتّباعهم، مطفئًا لنار الحروب الّتي تعصف بالإسلام من قبلهم، فتُعَدّ هذه (الظّاهرة -وجود النّبي والله على الله الحجاز والأعرف بمسائل محمّد والله المنهود كانوا الأقوى بين أهل الحجاز والأعرف بمسائل الحرب، فضلًا عمّا كانوا يمتلكون من قلاع حصينة وخنادق منيعة، ناهيك عن قدرتهم الماليّة الكبيرة الّتي كانت لهم عونًا في كل صراع بحيث أن قريشًا كانوا يستمدّون العون منهم) (٥٣).

وممّا تجدر الإشارة إليه أنّ الحال في هذا الزّمن كحال الأسلاف من قبل؛ فتنةً وامتحانًا وابتلاءً، وإنْ تفاوت ذلك بين قليل وكثير، وشديد وأشدّ، وفي





الأمّة منافقون كما كانوا من قبل؛ وفي المسلمين سمّاعون لأراجيفهم وأباطيلهم، وتخويفهم بالكافرين كما كان ذلك في الصّدر الأوّل، وسيثبت رجال في عصرنا هذا رغم شدّة البلاء، وعظم الكرب، قد امتلأت قلوبهم إيمانًا بالله تعإلى، وثقة بنصره، وتصديقًا بوعده، فإنْ أدركوا وقت النّصر فازوا بالحسنتين حسنة الدّنيا والآخرة، وإن قبضوا قبل ذلك لقوا ربّهم ثابتين على دينهم، مستمسكين بشريعتهم.

رابعًا: كثير من النّاس يحتاط خشية الوقوع في الفتنة؛ وهذا ممّا ندبت إليه الحكمة والعقلانيّة، ولكن عندما تكون هذه الخشية والتّصرّ فات السّلوكيّة من الأعمال أو الأقوال غير مبتنية على أُسس سليمة أو غير منسجمة مع قوانين روح الدّين الإسلاميّ ونابعة من هوى النّفس المريضة تكون هي الفتنة بعينها!

قالت السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكا: (فوسمتم غير إبلكم، وأوردتم غير شربكم، هذا والعهد قريب، والكلم رحيب، والجرح لمّا يندمل، والرّسول لمّا يقبر، ابتدارًا زعمتم خوف الفتنة، ﴿ أَلَا فِي الْفِتْنَةِ سَقَطُوا وَ إِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً بِالْكَافِرِينَ ﴾ (٢٦) ، وهذا الفكر الّذي أشارت إليه الصّدّيقة الطّاهرة المله من الضّلال في الرّأي والأعمال والانحراف عن الجادّة بذريعة التّديّن والحيطة هو الّذي نوّه إليه القرآن الكريم، قال تعإلى: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَبُّكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ أَمَّهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ أَمَّهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَمَّهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَمَّهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَمَّهُمْ يُعْسِنُونَ أَمَّهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسَنُونَ أَنْ إِلَا اللهُ ال





صُنْعًا ﴿ (٣٧) ؛ -النّتيجة إذًا - هي الخسران المبين والسّعي الّذي لا تزيد سرعة صاحبه إلّا ضلالًا وانحرافًا عن الحقّ!

فتؤكّد السّيدة فاطمة الزّهراء عليكا أنّ اعتذارهم بهذه الأعمال من إقصاء آل محمّد الله عمّا وضعهم الله سبحانه من منزلة هو حفاظ منهم على بيضة الإسلام وحرصٌ منهم على ديمومة الشّريعة لمّا كره مَن كره مِن النّاس مقام (ادعيتم وأظهرتم للناس كذبًا وخديعة أنا إنَّما اجتمعنا في السَّقيفة دفعًا للفتنة، مع أنَّ الغرض كان غصب الخلافة عن أهلها، وهو عين الفتنة)(٣٨)، والأثر القرآنيّ في معنى الفتنة الّتي أشارت إليها السّيّدة الزّهراء عَلَيْكًا هي الفتنة الّتي عبّر عنها القرآن الكريم في الآية الّتي استشهدت بها الصّدّيقة عليكا؛ إذ المراد بالفتنة هنا: (اختلال الأمور وفساد الرّأي)(٣٩)، ومن مخالفة النّصّ الحكيم واتّباع الأهواء، يقول الإمام على الله الإيا: (إنَّما بَدء وقوع الفتن أهواء تتبع، وأحكام تبتدع، يخالف فيها كتاب الله، ويتولّى عليها رجال رجالًا على غير دين الله)(٠٠)، فأثر الآية واضح في فكر السّيّدة الزّهراء عَلَيْكًا وتوظيفها في محلّها الَّذي يوضّح ما آلت إليه أعمال مؤتمر السّقيفة.

فقوله تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ ائْذَنْ لِي وَلَا تَفْتِنِي أَلَا فِي الْفِتْنَةِ سَقَطُوا وَلَا تَفْتِنِي أَلَا فِي الْفِتْنَةِ سَقَطُوا وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً بِالْكَافِرِينَ ﴾(١٠)، نزلت في بعض المنافقين استأذنوا





النّبيّ والنّبيّ والتّخلّف عن تبوك ولم يبدوا عذرًا يمنعهم من الغزو، ولكنّهم صرّحوا بأنّ الخروج إلى الغزو يفتنهم لمحبّة أموالهم وأهليهم، ففضح الله تعإلى أمرهم بأنهم منافقون: لأنّ ضمير الجمع المجرور عائد إلى الّذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر، وقيل: قال جماعة منهم: ائذنْ لنا لأنّا قاعدون أذنتَ لنا أم تأذن فأذنْ لنا لئلّا نقع في المعصية، وهذا من أكبر الوقاحة لأنّ الإذن في هذه الحالة كعدمه، ولعلّهم قالوا ذلك لعلمهم برفق النّبيّ وقيل: "إنّ الجدّ بن قيس قال: يا رسول الله، لقد علم النّاس أنّي مستهتر بالنّساء فإنّي إذا رأيت نساء بني الأصفر افتتنتُ بهنّ فأذنْ في في التّخلّف ولا تفتني وأنا أعينك بمالي، فأذِنَ لهم، ولعلّ كل ذلك كان»(٢٠).

والإتيان بأداة الاستفتاح في جملة ﴿أَلا فِي الْفِتْنَةِ سَقَطُوا﴾ للتنبيه على ما بعدها من عجيب حالهم إذ عاملهم الله تعإلى بنقيض مقصودهم فهم احترزوا عن فتنة فوقعوا في الفتنة. فالتّعريف في الفتنة ليس تعريف العهد؛ إذ لا معهود هنا، ولكنّه تعريف الجنس المؤذن بكمال المعرف في جنسه؛ أيْ: في الفتنة العظيمة سقطوا؛ فأيّ وجه فرض في المراد من الفتنة حين قال قائلهم: ﴿وَلَا تَفْتِنِي ﴾ كأنّها وقع فيه أشدّ ممّا تفصّى منه؛ فإنْ أراد فتنة الدّين فهو واقع في أعظم الفتنة بالشّرك والنّفاق، وإنْ أراد فتنة سوء السّمعة بالتّخلّف فقد وقع في أعظم بافتضاح أمر نفاقهم، وإنْ أراد فتنة النّكد بفراق الأهل والمال فقد وقع في أعظم بافتضاح أمر نفاقهم، وإنْ أراد فتنة النّاس، وهكذا كان التّشابه بين الفتنة في أعظم نكد بكونه ملعونًا مبغوضًا للنّاس، وهكذا كان التّشابه بين الفتنة في أعظم نكد بكونه ملعونًا مبغوضًا للنّاس، وهكذا كان التّشابه بين الفتنة في

(171)



سبب نزول النّص والفتنة الّتي خشي القوم من الوقوع فيها! فسقطوا في الفتنة الّتي أشارت إليها السّيّدة الزّهراء عَلَيْكَا؛ فلا يَخفى على الباحث مدى الأثر القرآنيّ في دقّة مفرداتها عَلَيْكَا في خطبتها الشّريفة.

خامسًا: العمل بتعاليم السّماء والأوامر الإلهيّة من الواجبات الّتي فرضتها الأديان السّماويّة، وتعاليم الدّين الإسلاميّ هي آخر تعاليم السّماء، والعمل بها وتطبيقها أمر واجب وتاركه عرضة لسخط الله تعإلى وعذابه، وأنّ هذه التّعاليم قوانين أُنزلت على شكل نصوص محكمة لم تجعل لغير المعصوم أنْ يجتهد قبالها؛ فقال الفقهاء بقاعدة: (لا اجتهاد مع وجود النّصّ)(٣٤)، وما روي من حديث (٤٤) في مخالفة عموم آيات القرآن الكريم لا يصمد أمام النّقد العلميّ والوقائع من الآيات المُحكمات في الميراث الّتي ذكرتها الصّدّيقة الطّاهرة عليها كما سيمرّ بنا.

وقد حذّرت نصوصُ الذّكر الحكيم من أنْ يقول المرء برأيه في قوانين الشّريعة الإسلاميّة مها كان شأنه وبلغ من العلم مبلغًا قبال أحكام الله سبحانه المنصوصة، وتوعدته بالعقاب الشّديد وأنّ فاعله ظالم وضالّ وخارج عن دين الإسلام، قال تعإلى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَ ضَلَالًا مُّبِينًا ﴾(٥٠)، يقول السّيد الطّباطبائي: (يشهد السّياق على أنّ المراد





بالقضاء القضاء التشريعيّ دون التكوينيّ فقضاء الله تعإلى حكمه التشريعيّ في شيء ممّا يرجع إلى أعمال العباد أو تصرّفه في شأن من شؤونهم بواسطة رسول من رسله، وقضاء رسوله هو الثّاني من القسمين وهو التّصرّف في شأن من شؤون النّاس بالولاية الّتي جعلها الله تعإلى له..)(٢١).

ونلحظ أثر هذا المضمون القرآنيّ في خطبة السّيّدة فاطمة الزّهراء عليكا إذ عبرت عنه جليًّا في كلمات خطبتها، إذ قالت: (.. فهيهات منكم! وكيف بكم؟! وأنّى تؤفكون؟ وكتاب الله بين أظهركم، أموره ظاهرة، وأحكامه زاهرة، وأعلامه باهرة، وزواجره لائحة، وأوامره واضحة، قد خلّفتموه وراء ظهوركم، أ رغبةً عنه تريدون؟، أم بغيره تحكمون؟! ﴿بِئُسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا﴾'``، ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَام دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾(١٠٠٠).) فالإسلام الّذي أرادته الصّدّيقة الطّاهرة عليَّكَ ليس الإسلام الصّوريّ، الإسلام الّذي يُعبّر عنه بالصّلاة وبعض الطّقوس العباديّة فحسب؛ فالقوم مقيمون لهذه الشّعارات وبكلّ أشكالها، الإسلام الّذي عنته عليها هو ذاته الّذي أرادته الآية الكريمة الظّاهرة في خطبتها، الإسلام مضمون وسلوك، لا إسلام (رسوم وتقاليد يتّخذها القوم رابطة للجنسيّة، وآلة للعصبيّة، ووسيلة للمنافع الدّنيويّة؛ وذلك ممّا يزيد القلوب فسادًا، والأرواح إظلامًا، فلا يزيد النَّاس في الدِّنيا إلَّا عدوانًا، وفي الآخرة إلَّا خسر انَّا،..، لأنَّه خسر نفسه إذ لم يزكّيها بالإسلام لله، وإخلاص السّريرة له جلّ علاه)(٤٩).









بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظّالِمُونَ ﴾(٥٠)، ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾(٥٠).

والآية الّتي استشهدت بها الصّديقة عليه فيها تنبيه للمخاطبين أنّ النّبي السّيّة مأمور بالحكم بها أنزل الله سبحانه عليه، وكذلك تحتّه بعدم الرّكون إلى عاداتهم وجاهليّتهم وأهوائهم، وأنّ هذا التّنبيه سارٍ على كلّ حاكم تولّى شؤون المسلمين بأنْ يحكم بها نصّ الله تعإلى عليه من أحكام شرعها لعباده وإلزام النّبيّ والسيّي براما أنزل الله والحكم به لا غير، وعدم اتّباع هوى المتخاصمين والحذر من الوقوع في شركهم وتدليسهم وخداعهم أو التّأثر بتقاليد وعادات قديمة مخالفة لأحكام الله تعإلى، حيث ينطوي في هذا تلقين جليل مستمرّ المدى للّذين يتولّون الحكم والقضاء في الإسلام) (٥٠٥).

فيلحظ الباحث عمق الأثر القرآنيّ في فكر السّيّدة الطّاهرة ؛ وهو الظّاهر هنا في استشهادها بالنّصوص القرآنيّة المنسجمة مع الجوّ العامّ للخطبة الشّريفة وظروفها، وفيها البُعد القيميّ الّذي استمدّته السّيّدة الزّهراء عليه من القرآن الكريم والّذي يؤسّس إلى أنّ الحُكم بها لم يُنزل الله تعالى هو انحراف عن الدّين الإسلاميّ والحاكم هذا مها كان زمنه ومكانه بعيد عن عصر النّبيّ بيني الله هو الطّالم وفاسق، وعندئذٍ هو ليس من الموقنين بها شرع الله سبحانه، كها دلّ الظّاهر من النّصوص المقدّسة المتقدّمة.





سادسًا: قالت السّيدة فاطمة الزّهراء عليهكا: (يا بن أبي قحافة، أفي كتاب الله أَنْ ترثَ أباك ولا أرث أبي؟! ﴿ لَقَدْ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًّا ﴾ (٥٦) أ فعلى عمد تركتم كتاب الله ونبذتموه وراء ظهوركم؛ إذ يقول: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ ﴾ (٥٠)؟! وقال فيها اقتصّ من خبر يحيى بن زكريا ( )؛ إذ قال: ربّ ﴿هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ ﴾(٥٠)، وقال: ﴿وَأُولُو الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللَّهِ ﴾(٥٠)، وقال: ﴿يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْتَيَيْنِ ﴾(٦٠)، وقال: ﴿ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾(١١)، وزعمتم ألّا حظوة لي ولا أرث من أبي ولا رحم بيننا، أفخصَّكم الله بآية أخرج منها أبي ؟! أم هل تقولون أهل ملَّتين لا يتوارثان؟!، أو لستُ أنا وأبي من أهل مِلّة واحدة؟! أم أنتم أعلم بخصوص القرآن الكريم وعمومه من أبي وابن عمّى؟! فدونكما مخطومة مرحولة تلقاك يوم حشرك، فنِعم الحكم الله، والزّعيم محمّد، والموعد القيامة، وعند السّاعة ما تخسرون، ولا ينفعكم إذ تندمون، و ﴿لِكُلِّ نَبَإِ مُسْتَقَرُّ ﴿ (٦٢) و ﴿فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾(٦٣).

ساقت السّيدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكُ مجموعة من الآيات القرآنيّة الّتي وضّحت حكم الإرث ومستحقّيه تؤكّد بها (أنّ جميع الأبناء يرثون آباءهم وأمهاتهم في الإسلام، باستثناء من لم يكن على دين ومذهب أبيه، بمعنى أنّ





الأبناء الكفرة لا يرثون من أب وأمِّ مسلمين، فهل تعتقدون باختلاف ديني ومذهبي عن دين ومذهب والدي؟!!)(٢٤).

أمّا الآيات الأخرى فهي في حقّ الإرث ففي الآية الأولى تشير إلى كيفيّة توزيع الإرث بين ذوي المتوفّى، والآية الثّانية تؤكّد أنّ الأقرباء هم أولى بعضهم ببعض من غيرهم والثّالثة توجب على المقرّبين أنْ يترك وصيّة وليس هناك بأولى للمتوفّى أنْ يوصي بابنته، فهذه الآيات آيات عامّة تشمل سائر المسلمين وفي مقدّمتهم النّبيّ محمّد والمُنْ الله المنتوفية وليس هناك وفي مقدّمتهم النّبيّ محمّد والمُنْ الله المنتوفية وليس النّبيّ المنتوفية النّبيّ المنتوفية وليس الله النّبيّ المنتوفية وليس النّبيّ المنتوفية ولين النّبيّ المنتوفية ولين النّبيّ المنتوفية ولين المنتوفية ولين النّبيّ المنتوفية ولين النّبيّ المنتوفية ولينتوبيّه النّبيّ المنتوفية ولين النّبيّ المنتوفية ولين النّبيّة المنتوفية ولين النّبيّة النّبي

فلا يمكن بحال من الأحوال مخالفة هذه النّصوص القرآنيّة المحكمة؛ وهي الّتي وضّحت بها لا إشكال فيه على أنّ الميراث من تشريعات السّهاء الّتي لا يمكن مخالفتها، وأنّه حقّ للوارث والمورث الّذي يضمن فيه مستقبل من يعولهم ويكدّ لهم من أرحامه، وأنّه لمن بديهات العقل أيضًا، فرسول الله يوصي أصحابه بضرورة جعل تركة، وعموم الفقهاء يستدلّون برواية عن النّبيّ والله في أهميّة الميراث وكذلك في تحديد الوصيّة بالنّلث؛ فقد روى الزّهريّ عن عامر بن سعد عن أبيه أنّه مرض بمكّة مرضا أشفى منها فعاده رسول الله فقال: يا رسول الله ليس يرثني إلّا البنت أ فأوصي بثلثي مالي؟ فقال أفاوصي بثلث مالي؛ فقال أفاوصي بثلث مالي؛ فقال أفاوصي بثلث مالي؛ فقال أفاوصي بثلث مالي فقال الله فقال. بالشّلث والثّلث كثير، فقال : (إنّك إنْ تدَعْ أولادك أغنياء خير لهم من أنّك بالشّلث والثّلث كثير، فقال : (إنّك إنْ تدَعْ أولادك أغنياء خير لهم من أنّك تدَعُهم عالة يتكفّفون النّاس)(٥٠٠).

1 { £ }



فهل يمكن للخبر الوحيد المخالف لعموم نصوص القرآن الكريم وخصوصه أنْ يكونَ ذا قيمة وأهمّيّة في محكمة العدل الإسلاميّ؟!

ولا ندري كيف تُقبل رواية الخصم متفرّدًا بحديث يناقض كتاب الله تعإلى ويعارض النّقل، ولا تقبل شهادة السّيّدة الزّهراء عليهك الّتي توافق الكتاب الكريم ولا تعارض النّقل، وهي الصّدّيقة المطهّرة من الرّجس؟! إلّا أنْ يكونَ الخصم هو الحاكم، وللحاكم أنْ يحكمَ بها يشاء.

وقد نقض كلامَ الحاكم الأول بعضُ مفسّري مدرسة الصّحابة كالفخر النّزازيّ (ت٢٠٤هـ) (١٦٠)، وجار الله الزّخشريّ (ت٥٣٨هـ) (١٦٠ والطّبريّ (ت٢٠٠هـ) والبيضاويّ (ت٧٩١هـ) (٢٠٠) في تفسيرهم للآيات الّتي التعرّض لميراث الأنبياء كالنّبيّ داوّد والنّبيّ زكريّا والنّبيّ يحيى والنّبيّ مسليان الله إذ أكّدوا أنّ الآيات ناظرة إلى الموروث المادّيّ لا المعنويّ.





في حين ذهب القرطبيّ (ت ٢٧١هـ) بخلاف ما قاله عامّة المفسّرين وقال: (إنّ سليمان لم يرث من داوّد مالًا خلّفه داوّد بعده، وإنّما ورث منه الحكمة والعلم، وكذلك ورث يحيى من آل يعقوب هكذا قال أهل العلم بتأويل القرآن الكريم ما عدا الرّوافض) (١٧). ولعلنا في التّعليق على رأي القرطبيّ يكتفي الباحث هنا بها استدلّ به الرّازي؛ إذ قال: (إنّ العلم والسّيرة والنّبوّة لا تورث بل لا تحصُل إلّا بالاكتساب فوجب حمله على المال، الثّاني: أنّه قال ﴿ واجعله ربّ رضيًا وهو غير جائز لأنّ النّبيّ اللّه لا يكون إلّا رضيًا معصومًا، ووجه حديث النّبيّ عحمّد الله خاصّ به –)(٢٧).

ونضيف إلى الرّازيّ في التّعليق على القرطبيّ إذا كان الأنبياء الله يورثون العلم والحكمة والسّيرة دون المال لأبنائهم خلاف ما يدّعيه الرّوافض، فمَن هم ورثة النّبيّ محمّد الله يورثهم العلم والحكمة وسنته والسّيرة؟!، معلوم هم أهل بيت النّبيّ الله ولذا (فإنّم يصبحون المرجع في الأحكام وهذه هي الحقيقة الّتي نزلت أرض الواقع؛ إذ إنّ الإمام عليّا (رضي الله عنه) أصبح مرجعًا لحكومة أبي بكر وعمر وعثمان حتّى أثر عنهم أقوالهم الّتي توضّح حاجتهم لعلمه وحكمته (رضي الله عنه) مع ملاحظة أنّهم يأخذون بكلامه في الوقت الّذي لا يتعارض مع سياستهم، أمّا الّذي يتعارض مع سياستهم فلا يأخذون به كقضية فدك كما لاحظنا)(٢٧٠).





سابعًا: ثمّ رمت بطرفها عليها نحو الأنصار؛ فقالت: (يا معاشر الفتية، وأعضاد الملَّة وأنصار الإسلام ما هذه الغميزة في حقَّى؟ والسِّنَّة عن ظلامتي أَمَا كَانَ رسول الله أبي يقول: المرء يُحفَظ في وُلْده؟ سرعان ما أحدثتم، وعجلان ذا إهالة، ولكم طاقة بها أحاول، وقوّة على ما أطلب وأزاول أتقولون مات محمّد ؟ فخطب جليل استوسع وَهْيُهُ، واستنهر فتقه، وانفتق رتقه، وأظلمت الأرض لغيبته، وكسفت الشَّمس والقمر، واندثرت النَّجوم لمصيبته، وأكْدَت الآمال، وخشعت الجبال، وأُضيع الحريم وأزيلت الحرمة عند مماته فتلك والله النَّازلة الكبرى والمصيبة العظمى، لا مثلها نازلة ولا بائقة عاجلة أعلن بها كتاب الله جلّ ثناؤه في أفنيتكم في ممساكم ومصبحكم هتافًا وصراحًا وتلاوة وإلحانًا، ولقبله ما حلّ بأنبياء الله ورسله، حكم فصل وقضاء حتم: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلاَّ رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرِّسُلُ أَفَإِيْنِ مَاتَ أَوْ قُتِلِ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهَ شَيْئًا وَسَيَجْزِي اللَّهُ الشَّاكِرينَ ﴾(١٧).

إنَّ الدَّين الإسلاميّ دين عالميّ وخاتم الدَّيانات السّاويّة، وأنَّ خلوده باقٍ ما بقي الدّهر ولا ينتهي بنهاية مُبلّغة للنّاس الرّسول الخاتم والنّاييّ؛ لأنّ هذا الدّينَ (كان انقلابًا قائمًا على أساس دينيّ، دينٌ إلهيٌّ ساوي، الدّين الّذي يؤمّن احتياجات النّاس على مرّ العصور، ولا بدّ لهذا الدّين أنْ يبقى ويدوم)(٥٧).





والآية الكريمة في معرض التأنيب للمسلمين الذين ارتدّوا عند سهاعهم شائعة مقتل النبّي والميلة في معركة أحد، وأنّ القيم والمبادئ وكلّ ما نزل من رسالة السّهاء غير مقيّد بوجود صاحب الرّسالة، وأنّ (محمّدًا ليس إلّا بشرًا رسولًا قد خلت ومضت الرّسل من قبله فهاتوا وقد قتل بعض النّبيّن كزكريّا ويحيى فلم يكن لأحد منهم الخلد وهو لا بدّ أنْ تحكم عليه سنة الله بالموت فيخلُو كها خلوا من قبله؛ إذ لا بقاء إلّا لله وحده ولا ينبغي للمؤمن الموحّد أنْ يعتقده لغيره، أفإنْ مات كها مات موسى وعيسى، أو قتل كها قتل زكريّا ويحيى، تنقلبون على أعقابكم؛ أيْ: تولّون الدُّبُر راجعين عمّا كان عليه، يهديهم الله بهذا إلى أنّ الرّسول ليس مقصودًا لذاته فيبقى للنّاس، وإنّما المقصود من إرساله ما أرسل به من الهداية فيجب العمل بها من بعده، كها وجب عهده) (٢٠٠).

والسّيدة فاطمة الزّهراء عليك تعبّر عن انقلاب القوم عن دين الإسلام جرّاء رحيل صاحب الرّسالة ، وأنّ ما أسسه النّبيّ الخاتم الرّسالة في الأمّة من تعاليم السّماء لا بدّ أنْ يكونَ كما كان في عهده وهو بين ظهرانيّهم، فيكونون خير خلف لنعم السّلف لا أنْ يعودوا بها جاهليّة عمياء، فيبدو الأثر القرآنيّ في كلامها عليك فهي تحزن لهذا الفقد الجلل وأنّ حزنها عليه لعظيم، ولكن الأنكى والمؤلم هو الارتدادعيّا سنّه للنّاس من شرائع والانحراف عن المنهج القويم الّذي كابَد من أجله محنًا طوالًا وسنين عجافًا، وأنّ الله سبحانه لا يضرّه من انحرف





وسوف يعاقبهم بها يستحقّون من العذاب، وأنّه سبحانه سيجزي الشّاكرين المحافظين على منهج الإسلام المحمّديّ الأصيل كها كانوا على عهده.

ثامنًا: قالت السّيّدة الزّهراء عَلَيْكَا: (فأنّى حرتم بعد البيان، وأسررتم بعد الإعلام، ونكصتم بعد الإقدام، وأشركتم بعد الإيهان؟ ﴿أَلاَ تُقَاتِلُونَ قَوْمًا نَكَثُوا أَيْمَانَهُمْ وَهَمُّوا بِإِخْرَاجِ الرّسُولِ وَهُمْ بَدَءُوكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ أَتَخْشَوْنَهُمْ فَاللّهُ أَحَقُ أَنْ تَخْشَوْهُ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (٧٧).

في هذا المقطع الشّريف من كلامها عليك تعمد على توبيخ القوم مُعرّضة بهم إلى الفتور الذي خامرهم بعد أن استضاءوا بهدي الإسلام، وعاشوا في ربع الإيهان، الإيهان الذي يجعلهم لا يخشون إلّا الله سبحانه، وأنّ عدم امتثالهم لنصرة الحقّ هو الخوف من أهل الباطل وطغيانهم! وأنّ هذا خلاف ما أراده (الله الذي أمركم بقتالهم أحقّ أن تخشوه إذا خطر في نفوسكم خاطر عدم الامتثال لأمره، إن كنتم مؤمنين، لأنّ الإيهان يقتضي الخشية من الله وعدم التردّد في نجاح الامتثال له)(۸۷).

فهال القوم إلى الفتور والهنة مؤثرين السّلامة والنّعيم الزّائل على النّعيم المقيم؛ وهذا ما نلحظه في قولها عليكا: (ألّا قد أرى أنْ قد أخلدتم إلى الخفض، وأبعدتم من هو أحقّ بالبسط والقبض، وخلوتم بالدَّعَة، ونجوتم من الضّيق بالسّعة، فمججتم ما وعيتم، ودسعتم الّذي تسوّغتم ﴿إِنْ تَكُفُرُوا أَنتُمْ





وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَّ اللّهَ لَغَنِيُّ حَمِيدً ﴿ (٢٧) )، والمتبادر أنّ الآية الكريمة جاءت بمثابة تعقيب على موقف الكفّار العرب والحملة عليهم ممّا هو متسق مع أسلوب سياق القصص القرآنيّة؛ فكفّار العرب انحرفوا عن الطّريق الحقّ مع أسلو بسياق القصص القرآنيّة؛ فكفّار العرب انحرفوا عن الطّريق الحقّ فأرسل الله رسولًا منهم يخاطبهم بلغتهم ليهديهم إلى الرّشاد في الدّارين، ثمّ إنّ (شكرَهم وكفرَهم إنّها يعود نفعها وضررهما عليهم وحدهم وأنّهم لو كفروا هم ومن في الأرض جميعًا لما أزعجوا الله الّذي هو غنيّ عن كلّ أحد والّذي هو محمود بذاته سواء شكره النّاس أم لم يشكروه) (١٨)؛ فهو غير محتاج إليهم في كلتا الحالتين؛ سواء شكروا أم جحدوا ولكنّه توعّد أنْ يجزيَ النّاس بأعمالهم وما انظوت عليه النّفوس يوم الحساب، وفي كلامها عليّ الله المن المؤمنين الله الإمام عليّ وأنّ هذا الخروج عن بيعة الإمام عليّ الله لا يضرّ أمير المؤمنين الله المنافرة عليكم كما أنّ كُفرَكم وبالله عليكم.

فالنّفوس المريضة الّتي نصرت الباطل عندما خذلت الحقّ؛ فإنّ موعدها نار تصل إلى تلك القلوب الخاوية، فتقول عَيْكُ : (ألا وقد قلت ما قلت على معرفة منّي الخذلة الّتي خامرتكم، والغدرة الّتي استشعرتها قلوبكم ولكنّها فيضة النّفس، ونفثة الغيظ، وخور القنا، وبثّة الصّدور، وتقدُمة الحجّة، فدونكموها فاحتقبوها، دبرة الظّهر، نقبة الخفّ، باقية العار، موسومة بغضب الله وشنار الأبد، موصولة ﴿بنَار اللّهِ الْمُوقَدَةُ ، الّتِي تَطَلِعُ عَلَى الأَفْئِدَة﴾ النّه فنا أنّ الآية التي استشهدت بها السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكُ الما أثرها فنلحظ هنا أنّ الآية الّتي استشهدت بها السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكُ الما أثرها

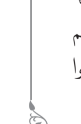




في المنسجم مع ما قدمته عليك من خصائص نفوس القوم وما خالج صدورهم من غدر وغيظ لا يمكن أنْ يراه الإنسان بعينه المجرّدة، والعقاب الظّاهر لا يمسّ عادة نفس الإنسان، وكثير من الآيات الّتي تهدّد بالعذاب بالنّار وأبّها تحرق جلد الإنسان، ولكن وقع هذه الآية أكثر تناغمًا في عقابها فهذه النّار نار الله سبحانه تطّلع على الشّعور والفكر من الإنسان، وباطّلاعها على الأفئدة (تحرق باطن الإنسان كها تحرق ظاهره بخلاف النّار الدّنيويّة الّتي إنّها تحرق الظّاهر فقط)(۸۲).

الله سبحانه لا تخفى عليه خافية، وأنّه سبحانه عالم عليم بها هو كائن وما سيكون وما كان، وأنّ الأمور فلاحها في خاتمتها، ومقدّمة الأمور هي نتائجها وأنّ نتيجة الظّلم هو الخسران المبين، قالت عَلَيْكَا: (فبعين الله ما تفعلون ﴿وَسَيَعْلَمُ اللَّذِينَ ظُلَمُوا أَيّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ (٨٣)، فهي عَلَيْكَا توعد القوم بسوء النّتيجة لأنّ المقدّمة واضحة الظّلم والطّغيان، وهكذا توعد القرآن الكريم الظّالمين عمومًا بـ (تهديد ووعيد بسوء العاقبة لكلّ من طغى وبغي وبغي (١٤٠٠).

بعد أنْ وضّحت السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكَ مآل القوم البائس جرّاء ظلمهم إيّاها؛ وهم يحسبون أنّهم بخسارتها لقضيّتها عَلَيْكَ قد خسرت حقّها وأنّهم في مأمن وركن شديد لمّا أقبلت عليهم الدّنيا، عاودت تذكيرهم وإنذارهم؛ فقالت عليهم الذي عذابٍ شديدٍ ﴿اعْمَلُوا





عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَامِلُونَ، وَانتَظِرُوا إِنَّا مُنتَظِرُونَ ﴾ (^^)، فلا يغرنّكم طغيانكم وفرحكم ما ألم بنا، بل (ستعلمون من الّذي سينتصر، انتظروا هزيمتنا كما تزعمون انتظارًا غير مُجُدٍ، ونحن ننتظر العذاب من الله عليكم، وهو ما ستذوقونه من قِبَلنا أو من قِبَل الله مباشرة) (٢٠٠ ثم سوف تعلمون لمن الغلبة وعلى مَن تدور دوائر السّوء فأنتم لأنفسكم تمهدون.

تاسعًا: إنّ كُلَّ هذا العناد من القوم والخوض في الباطل رغم وضوح أحكام الدّين وشرائع القرآن الكريم إنّها هو إطاعة هوى النّفس وحياكة مؤامرة عظمى على مسار المنظومة الإسلاميّة وقيمها، وإن استحكم الجهل وكانت الدّسائس سمة الآخر؛ إذ لا ينفع وعظ ولا تذكير فإنّ الصّبر الجميل المجرّد من الجزع حينها أولى من ضياع الأجر والوقت والنتيجة.

فالصّبر الجميل موجب للإثابة من عند الله تعإلى؛ وهو هنا الأقدر على ردّ باطلكم وافترائكم الّذي زعمتموه من عند أنفسكم، قالت الله الذي زعمتموه من عند أنفسكم، قالت الله الذي وفي والميراث، وأباح وجلّ فيها وزع عليه من الأقساط (۱۸۰۷)، وشرع من الفرائض والميراث، وأباح من حظّ الذُّكران والإناث، ما أزاح علّة المبطلين، وأزال التّظنّي والشّبهات في الغابرين، كلا ﴿بَلْ سَوَّلَتُ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبْرُ جَمِيلً وَاللّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ (۱۸۸)؛ فالذي أضمره القوم أعظم من الذي ادّعوه من خوف الفتنة، وأنّ الصّبر هنا أحجا وواقع الحال يدعو إلى عدم الضّغط في غير روية أو الدّخول معكم في التّفاصيل؛ لأنّهم يُريدون الإطاحة بقيم السّاء غير روية أو الدّخول معكم في التّفاصيل؛ لأنّهم يُريدون الإطاحة بقيم السّاء



وإطفاء نور الله تعإلى في قرآنه وأهل بيته الله ولا يُمكن أنْ تعطيهم الهاكالة الدّريعة في ذلك، وأنّ اللّجوء إلى الله سبحانه في تدبير عاقبة الأمور فهو يُعين المظلومين على (مواجهة الفواجع والكوارث بالصّبر والتّسليم والثّقة بها عند الله من آفاق الأمل ووسائل الفرج، وهو الّذي يكشف الحقيقة الّتي عملتم على إخفائها، وهو الّذي يهيّع لي الوسائل الكفيلة بإيصالي إلى النّتائج الطّيّبة الّتي تحلّ المشكلة على أفضل وجه)(٨٩).

عاشرًا: وموقف الصّبر الجميل من الصّدّيقة الطّاهرة عليكا ليس هروبًا من الواقع وليس خذلانًا للحقّ، وإنّها لمّا اتّضح أنّ القوم بين مسارع في الباطل أو قارّ له بعدم نكرانه؛ وكلّ ذلك لسوء السّريرة وغشاوة القلب عن الحقّ وبُعدهم عن تعاليم السّهاء المتمثّلة في نصوص القرآن الكريم، فقالت عليكا: (معاشرَ النّاس المسرعة إلى قيل الباطل، المغضية (١٠٠) على الفعل القبيح الخاسر، ﴿ أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالْهَا ﴾ (١٠٠)، ﴿ كَلّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالْهَا ﴾ (١٠٠)، ﴿ كَلّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالْهَا ﴾ (١٠٠)، ﴿ ولبئس ما قُلُوبِهِمْ ﴾ (١٠٠)، ما أساتم من أعالكم، فأخذ بسمعكم وأبصاركم، ولبئس ما تأوّلتم، وساء به ما أشرتم، وشرّ ما منه اعتضتم (٢٠٠).

فإذا علمنا أنّ من أكثر الصّوارف عن فهم القرآن الكريم والوصول إلى معانيه أنْ يكونَ "القلب" وهو محلّ العقل والفهم والتّدبّر والوعي غائبًا أو مريضًا؛ لأنّه المزرعة الّتي ينمو فيها الفهم والبوتقة الّتي يكتمل بها العلم وقد وصفه الرّسول ولي الله العباد شيئًا وصفه الرّسول والمُنْ بأنّه خير ما يرزق به العبد، فقال: (ما قسم الله للعباد شيئًا







وصرف الله تعإلى لهؤلاء المتكبّرين عن فهم آيات القرآن الكريم وتدبّر عطاءاته ليس ظليًا لهؤلاء، بل هم البادئون للبُعد عن هدايات الله تعإلى، وقد وصفهم الله سبحانه بأنّهم إنْ رأوا سبيل الرّشد لا يتّخذوه سبيلًا وإنْ رأوا سبيل العيّ اتّخذوه سبيلًا وبأنّهم كذّبوا بآيات الله وكانوا عنها غافلين، وأنّ ذلك ليس إلّا جزاء لهم عمّا كانوا يعملون وكذلك كلّ الآيات التي تناولت هذه الأوصاف مثل الختم والطّبع والأكنّة ونحو ذلك تدلّ على أنّهم هم

105



البادئون للإعراض عن هدايات السّماء وعطاءات القرآن الكريم، فكان الأولى من القوم أنْ لا يفهموا قول السّيّدة فاطمة الزّهراء عليّسًا وأنْ يُعرِضوا عن التّدبّر فيها أقامته من حجج دامغة، وكذلك لما بدر منهم من هضم حقّها وغصب إرثها.

والنَّتيجة الحتميَّة لكلِّ هذا العناد في الغيِّ والابتعاد عن تعاليم السَّماء والرّكون إلى الدّنيا هو الخسران الأعظم والعذاب الشّديد يوم الحساب لَمَا تَجَاهِلُوهُ مِن حَتَّى الصَّدِّيقَةُ الطَّاهِرَةُ عَلَيْكًا وأغلقوا آذانهم وأعموا عيونهم عن ظلامتها، فقالت عَلَيْكا: (لتجدَنُّ والله محمله ثقيلًا، وغبه وبيلًا، إذا كشف لكم الغطاء وبان ما وراءه الضّرّاء، وبدا لكم من ربّكم ما لم تكونوا تحتسبون، ﴿وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ ﴾(٩٨)، نعم !أيُّ جزاء سواء أكان عقابًا أم إحسانًا لا يمكن أنْ نعده بالرّبح أو الخسارة، فالدّنيا في كلّ أحوالها زائلة، ولهذا كانت الإشارة الحتميّة من السّيّدة الزّهراء عليَّكًا إلى يوم عظيم رهيب؛ وهو (أسوأ يوم على المبطلين وأسعده على المحقّين)(٩٩) الّذين يتحاكمون إلى محكمة العدالة الإلهيّة والجزاء الرّبّانيّ الّذي لا يضاهيه جزاء؛ سواء للمحقّين بالإحسان والنّعيم المقيم أم العذاب الشّديد للمبطلين الخائنين، وكلّ ذلك لما غفلوه من إقامة الحجّة وتجاهلهم للباطل وخذلانهم للحقّ؛ فكانت النّتيجة أَنْ: ﴿خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ عظِيمٌ ﴿١٠٠).





المطلب الثَّاني: الأثر القرآنيّ المتضمّن في خطبة السّيّدة فاطمة الزّهراء عليَّكا

بعد تتبّع الأثر القرآنيّ الظّاهر في خطبة الصّدّيقة الطّاهرة عَلَيْكُ في المطلب الأوّل، يعمد الباحث في هذا المطلب إلى تتبّع الأثر القرآنيّ المتضمّن في حوايا الخطبة الشّريفة، وعلى النّحو الآتي:

أوّلًا: عدم إلقاء تحيّة الإسلام (السّلام عليكم): أوّل ما يلفت النّظر في الأثر القرآنيّ المتضمّن في خطبة السّيّدة فاطمة الزّهراء عليك هو عدم البَدء بالسّلام عند مستهلّ الخطبة الشّريفة؟!

إذ إنّ من المعلوم أنّ إلقاء تحيّة الإسلام مستحبّة وردها واجب في الشّريعة الإسلاميّة، ويبدو أنّ سبب انتفاء (تحيّة الإسلام) في الخطبة الشّريفة أنّ السيّدة الجليلة ليست في محلّ للمجاملات والدّبلوماسيات، فهم قوم قد انحازوا عن الصّراط المستقيم، فخلافها معهم خلاف عقديّ، وفي أصل من أصول الدّين وهو أصل الإمامة (١٠١٠).

كما أنّ هناك إشارةً لا تَخفى على ذي عقل أنّ السّيّدة الزّهراء عَلَيْكُ أرادت أنْ توضّحَ لهم وللأجيال نقمتها عليهم، لما بدر منهم من موقف إجراميّ عدائيّ؛ فهي تقف أمام قوم اعتدَوا على حقّها وتسلّطوا على رقاب النّاس من غير حقّ شرعيّ (١٠٢).





وكذلك يبدو للباحث أنّ جوهر الخطبة الشّريفة للسّيّدة فاطمة الزّهراء عليها هو الاحتجاج والمحاكمة والتّهديد والإنذار والتّحذير من عواقب نكوصهم عن جادّة الصّواب، وخذلانهم للحقّ وأهله، وعندئذٍ لا معنى أنْ تستهلَّ كلامها الشّريف بقول: (السّلام عليكم ورحمة الله وبركاته)؛ فهذه المعاني الموجودة في تحيّة الإسلام من (السّلام) و(الرّحمة) و(البركة) لا تنسجم إطلاقًا مع مضامين الخطبة الشّريفة وأهدافها.

وهذا بطبيعته أثر قرآني بامتياز في خطبة السيّدة الجليلة، وشاهده هو ما نلحظه في سورة براءة (التّوبة) الّتي لم تستهلَّ بقول: (بسم الله الرّحن الرّحيم)؛ إذ إنّ البسملة تحتوي على صفة الرّحة والأمان، وسورة التّوبة يستهلّ الله عزّ وجلّ بدايتها بالبراءة من المشركين، فقال سبحانه: ﴿بَرَاءَةٌ مِّنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى اللّهِ يَن عَاهَدتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾(١٠٣)؛ فدلّ هذا على غضبه ومقته سبحانه عليهم، فلا ينسجم حينذاك ذكر الرّحة مع الغضب والبراءة من أعالهم، وما يدلّ على ذلك ما روي عن ابن عباس؛ قال: (سألت عليّ بن أبي طالب الملكي يدلّ على ذلك ما روي عن ابن عباس؛ قال: (سألت عليّ بن أبي طالب الملكي بلكي بلكي بن أبي طالب الله الرّحمن الرّحيم؟ قال: لأنّها أمان، وبراءة نزلت بالسّيف ليس فيها أمان) (١٠٤٠).

وفي تأكيد هذا المعنى يقول الشّيخ ناصر مكارم الشّيرازي: (إِمْ لَمْ تبدأ هذه السّورة بالبسملة؟ يجيب استهلال السّورة على السّؤال آنف الذّكر فقد بُلِئت





بالبراءة - من قبل الله - من المشركين، وإعلان الحرب عليهم، واتباع أسلوب شديد لمواجهتهم، وبيان غضب الله عليهم، وكلّ ذلك لا يتناسب والبسملة بسم الله الرّحن الرّحيم الدّالّة على الصّفاء والصّدق والسّلام والحبّ، والكاشفة عن صفة الرّحة واللّطف الإلهيّ)(١٠٠٠).

ثانيًا: في شكر النّعم: قالت السّيّدة فاطمة الزّهراء على الحمد لله على ما أنعم، وله الشّكر على ما ألهم، والثّناء بها قدّم، من عموم نعم ابتدأها، وسبوغ آلاء أسداها، وإحسان منن والاها..)، في مطلع الخطبة الشّريفة نلحظ الاستهلال الإيقاعيّ الفنّيّ، فتدور (معاني مفردات فواصل وقفها على ذات المحمود المشكور المنعم الملهم المقدّم...، وقد اعتمد هذا الاستهلال على ركنين أساسين؛ هما: الإيقاع والدّلالة، وبها يُستجلب ذهن المخاطب نحو استقبال النّصّ)(٢٠١٠، والّذي يعنينا من نصّ الزّهراء عليها ها هو الأثر القرآنيّ في مضمونه؛ فكلّ معاني مفردات أنعم، وألهم، وقدّم، ابتدأها، وأسداها، ووالاها..، معانِ نابعة من مضامينَ قرآنيةٍ.





بهذا الشّكر قد انهاز عن غيره من الّذين يجحدون أنعم الله عليهم، ناكرين أيّها بالقول والعمل؛ لأنّ شكره لله تعإلى كان (بالقول والعمل، لا كهؤلاء المشركين الّذين يجحدون نعمة الله قولًا، ويكفرونها عملًا) (۱۰۸۰)، وكذلك ما ذكره القرآن اللّذين عن نبيّ الله نوح الملي الّذي كان شاكرًا لله سبحانه، ويذكر الله تعإلى شكره بصيغة المبالغة بمعنى كثير الشّكر؛ قال تعإلى: ﴿ ذُرِيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُورًا ﴿ (۱۰۹۰)، والظّاهر أنّ السّيّدة فاطمة الزّهراء عليك له بعد آخر غير ما تقدّم من الاستهلال في خطبتها، فهي عليك أرادت من القوم تذكيرهم بشكر الله وذكر إحسانه وما علّمهم الله عليه من أداء شكر أنعمه، كها خاطبت هذه الآية (بني إسرائيل بأنّهم أو لاد مَن كان مع نوح الملي وعليهم أن عقدوا ببرنامج أسلافهم وآبائهم في الشّكر لأنعم الله) (۱۱۰۰).

ومن المعلوم أنّ الله سبحانه قد دعا عباده إلى شكر نعمه، ولكن ليس من باب الحاجة إليه، بل ليكتسبَ العباد بالشّكر لياقة أكبر ودرجة أعلى وعندئذٍ تشملهم نعمٌ أوفرُ.

وفي المضمون ذاته نلحظ الأثر القرآنيّ في كلامها عليهكا؛ إذ قالت عليهكا: (.. جَمَّ عن الإحصاء عددها، ونأى عن الجزاء أمدها، وتفاوت عن الإدراك أبدها، وندبهم لاستزادتها بالشّكر لاتّصالها، واستحمد إلى الخلائق بإجزالها، وثنى بالنّدب إلى أمثالها)، وهذه المعاني واضحة في الآيات القرآنيّة، فنعم الله







تعإلى ممّا لا تُعَدّ بأرقام أو تحديدها بجوانب دون أخرى، قال تعإلى: ﴿وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحُصُوهَا ﴿(١١١)؛ فهذه الآية الكريمة تُنبِّه على أنّ (ما آتاهم الله كثير منه معلوم وكثير منه لا يحيطون بعلمه أو لا يتذكرونه عند إرادة تَعداد النّعم)(١١٢).

فالشّكر للنّعم الّتي لا تحصى هو تربية للإنسان تُجاه المنعم عليه سبحانه، وفي هذا الشّكر نلحظ فوائد أخرى منها دفع العذاب وزيادة النّعم علينا، قال تعالى: ﴿مَا يَفْعَلُ اللّهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ ﴾(١١٣)، وقال تعالى: ﴿وَإِذْ تَعَالَى: ﴿وَإِذْ تَعَالَى: ﴿وَاللّهُ بِعَذَابِكُمْ ﴿ إِنْ شَكَرْتُمْ ﴾(١١٠)، وفي الحتّ على الزّيادة وهو الظّاهر تأذّن رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾(١١٠)، وفي الحتّ على الزّيادة وهو الظّاهر من الآية المتقدّمة نلحظه في قول الصّديقة عليها : (وندبهم لاستزادتها بالشّكر لاتّصالها)، فيتجلّى لنا أهمّيّة الشّكر وأثر المضمون القرآنيّ الّذي عنته السّيدة النّهراء عليها في مستهلّ خطبتها.

ثالثًا: الإخلاص تأويل توحيد الله تعإلى: من تجلّيات الألوهيّة لله تعإلى هو توحيده وعدم إشراك أحدٍ معه، وهكذا هي دعوة الأنبياء الله ورسالاتهم، وهكذا وضّحت نصوص آي الذكر الحكيم، قال تعإلى: ﴿وَقُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ اللّهُ عَلَىٰ لَهُ وَلِيُّ مِنَ الذَّلِ الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الذَّلِ الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الذَّلِ الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الذَّلّ وَكَبّرُهُ تَكْبِيرًا ﴾ (١١٥)، وقال تعإلى: ﴿لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (١١٥).





وهذه العبادة الَّتي أرادها الله عزّ وجلّ من عباده هو عدم الشّرك به، وهو التوحيد المبنيّ على الإخلاص، فيكون الإخلاص أساس دعوة الأنبياء والمرسلين الله على عالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ ﴾(١١٧)، وقال تعالى: ﴿هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾(١١٨)؛ فالقرآن الكريم كأنَّما حصر أوامر الله لعباده في الإخلاص له؛ لأنَّه الأساس والرَّكن والرَّكين، وهذا المضمون نلحظه في خطبة السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْهَ كَا؛ إذ قالت: (وأشهد أنْ لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، كلمة جعل الإخلاص تأويلها، وضمّن القلوب موصولها، وأنار في التَّفكير معقولها. الممتنع من الأبصار رؤيته، ومن الألسن صفته، ومن الأوهام كيفيّته)، ويوضح الشّيخ المجلسيّ (ت١١١هـ) معنى الإخلاص هنا، فيقول: (المراد بالإخلاص جعل الأعمال كلُّها خالصَّة لله تعالى، وعدم شَوب الرّياء والأغراض الفاسدة، وعدم التّوسّل بغير الله تعإلى في شيء من الأمور؛ فهذا تأويل كلمة التوحيد؛ لأنّ من أيقن بأنّه الخالق والمدير، وبأنّه لا شريك له في الإلهيّة، فحقّ له أنْ لا يشركَ في العبادة غيره، ولا يتوجّه في شيء من الأمور إلى غبره)(۱۱۹).

ولهذا المعنى ذهب الشّيخ ناصر مكارم الشّيرازي؛ فقال: (الإخلاص روح التّوحيد، وتطهير الرّوح من دنس الشّرك بالله، ومنح القلب كرهينة لحبّه، والخضوع والخنوع لأمره)(١٢٠٠)؛ فالإخلاصُ الّذي أشارت إليه السّيّدة فاطمة





الزّهراء عَلَيْكُ هو الإخلاص ذاته الّذي عنته آيات القرآن الكريم، في أنّه تصفية القلب من الشّوائب الّتي تكدِّر النّيّة، وتعكِّر صفاء القلب، والإخلاص تطهيرٌ للقلب من التّعلّقِ بغير الله عزّ وجلّ، وبه تسمو النّفوس، وترتفع عن نظرات النّاس وإعجابهم؛ فالمخلص لله سبحانه وتعإلى لا ينتظر من النّاس حمدًا ولا شكورًا، ولا ينتظر مدحًا ولا ثناءً؛ لأنّ نفسه لا تتوق إلّا لمرضاة الله جلّ وعلا، والوصول إلى مغفرته وعفوه.

رابعًا: ابتداع الخلق لحكمه: لا يليق به سبحانه أنْ يخلقنا عبثاً بلا هدف؟ وهل يليق به أنْ يخلق سهاوات وأرضين، ومجرّات وكواكب، وشمسًا، وقمرًا، ونجومًا، وليلًا ونهارًا، ثمّ تكون حياتنا قصيرة لا تزيد عن ستين سنة نصفها في الإعداد لها إلى أنْ يستطيع الإنسان الزّواج والسّكنى في بيت مستقلّ وتأمين حاجاته في الثّلاثينات أو في الأربعينات، الآن أصبح في الخامسة والخمسين فحصل له أزمة قلبيّة، أيعقل أنْ يكونَ كلّ هذا الكون لأجل سنوات معدودة أيقبله عاقل؟ لم خلقنا الله عزّ وجلّ؟ لا بدّ من هدف يتناسب مع كهاله، ولا بدّ من هدف يتناسب مع قوّته وهو القويّ؛ ولذلك فربّنا عزّ وجلّ أجاب عن هذا السّؤال في آيتين واضحتين وفي آيات كثيرة، قال تعإلى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ وفي آيات كثيرة، قال تعإلى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنْكُمْ من العقبات، ف(تحسّركم عند معاينة الموت ثمّ اللّبث في القبور ثمّ البعث من العقبات، ف(تحسّركم عند معاينة الموت ثمّ اللّبث في القبور ثمّ البعث

مَا الْآلِا مِجَالَة فَصَالِيَة مُحَكَمة عَلَيْهُ عَلَمَة فَصَالِيَة مُحَكَمة



فالحساب والجزاء فهل تظنّون إنّها خلقناكم عبثًا تحيون وتموتون من غير غاية باقية في خلقكم وأنّكم إلينا لا ترجِعون؟)(١٢٢).

بل إنّ خلق الخليقة جميعًا من موجودات ناطقة وصامته له حكمة وغاية لا تخفى على لبيب مؤمن بالله سبحانه، قال تعإلى: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا ذَلِكَ ظَنُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النّارِ (١٧٣٠)، وهنا نلحظ صيغة الاستنكار والتّوكيد و(التّسفيه لظنّ الكفّار بأنّ الله قد خلق السّماء والأرض وما بينها باطلًا واطمئنانهم به واندفاعهم بتأثيره وراء الفساد والفجور، ثمّ معنى التّوكيد على مصيرهم الرّهيب يوم القيامة) (١٧٤٠).

وهذا الأثر القرآني نلحظه في كلمات السيّدة فاطمة عليه إذ قالت: (ابتدع الأشياء لا من شيء كان قبلها، وأنشأها بلا احتذاء أمثلة امتثلها، كوّنها بقدرته، وذرأها بمشيّته، من غير حاجة منه إلى تكوينها، ولا فائدة له في تصويرها، إلّا تثبيتًا لحكمته، وتنبيهًا على طاعته، وإظهارًا لقدرته، تعبُّدًا لبريّته،...)؛ فالزّهراء عليه تُضمِّن خطبتها مفاهيمَ قرآنيّةً جليلة تمثّل غاية الموجودات، وفلسفة الإيجاد من العدم، والعودة إلى عالم آخر، وبيان قدرته سبحانه في صنع مخلوقاته، الذي قال: ﴿صُنْعَ اللّهِ الّذِي أَتْقَنَ كُلّ شَيْءٍ ﴾(١٢٥)، وأنّ كلّ شيء ممّا يُرى وممّا لا يُرى يصدر منه جلّ في عُلاه، قال تعإلى: ﴿اللّهُ خَالِقُ كُلّ شَيْءٍ ﴾(١٢٥).





والمضمون ذاته نلحظه أيضًا في قول الإمام علي المبيرة: (الواحد الأحد الصّمد الّذي لا يغيّره صروف الأزمان ولا يتكّأده صنع شيء كان، إنّها قال لما شاء: كن فكان، ابتدع ما خلق بلا مثال سبق ولا تعب ولا نصب وكلّ صانع شيء فمن شيء صنع والله لا من شيء صنع ما خلق)(۱۲۷).

إذن؛ الحكمة في خلق المخلوقات -كما لحظناه- من نصّ السّيّدة فاطمة عليه للعمل الصّالح في الدّنيا، ثمّ العودة إلى الله تعإلى للحساب والسّؤال عمّا عمله الإنسان في حياته هذه، قال تعإلى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَاللَّانْسَ إِلا لِيَعْبُدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ ﴾ (١٢٨٠) وقال تعإلى: ﴿ اللَّهِ عَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُكُمْ أَيُكُمْ أَحْسَنُ وقال تعإلى: ﴿ اللَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُكُمْ أَيُكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ (١٢٩٠)؛ فجميع المخلوقات من الذّرة إلى العرش سُبل متصلة إلى معرفته تعإلى وحجج بالغة على أزليّته، والكون جميعه ألسن ناطقة بوحدانيّته، والعالم كلّه كتاب يقرأ حروف أشخاصه المتبصّرون على قدر بصائرهم؛ لأنّه يعرِف بها وحدانيّة خالقه ومليكه، وكهاله سبحانه وتعإلى، فيزداد حبّه وتعظيمه وإجلاله له، وتزداد طاعته وانقياده وخضوعه له، وهذه من أعظم ثمرات النّظر في المخلوقات وعلّة الوجود.

خامسًا: الثّواب والعقاب: هما وسيلة من وسائل التّربية الّتي يعتمدها القرآن الكريم لصيانة المجتمع من غوائل الانحراف والشّذوذ، لتأديب الجاني





وللتّرهيب من الجناية، ولحثّ المؤمن على أنْ يتمسّك بدينه ودفعه إلى الاستزادة من العمل الصّالح رغبة فيها عند ربّه ورجاء عفوه ومغفرته.

ففي الترّغيب في الشّواب يقول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّنَا تِحْمُ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَاتٍ جَوْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُحُزِي اللّهُ النّبِيَّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَشُولُونَ رَبَّنَا أَتْهِمْ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتْهِمْ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ (انّ أَوّل خطوة على طريق النّجاة هي التّوبة على كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ (انّ أَوّل خطوة على طريق النّجاة هي التّوبة والإقلاع عن الذّنب، التّوبة الّتي يكون هدفها رضا الله والخوف منه. التّوبة الخالصة من أيّ هدف آخر؛ كالخوف من الآثار الاجتهاعيّة والآثار الدّنيويّة للذّنوب. وأخيرًا التّوبة الّتي يفارق بها الإنسان الذّنب ويتركه إلى الأبد) (١٣١٠)، نعم! فالقرآن الكريم يبشِّر المؤمنين التّائبين بالنّجاة والفوز بالجنّة والنّعيم المقيم نعم! فالقرآن الكريم يبشِّر المؤمنين التّائبين بالنّجاة والفوز بالجنّة والنّعيم المقيم من موضع في آياته الكريمة.

وفي مجال الترهيب يقول سبحانه: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا وَفِي مِجال التَّرهيب يقول سبحانه: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنِيَا وَزِينَتَهَا نُوفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ، أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِيهَا وَبَاطِلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١٣٢)؛ فِي الْأَخِرَةِ إِلَّا النّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١٣٢)؛ أي: مَن (أراد بعمله ثواب الدّنيا عجّل له الثّواب ولم ينقص شيئًا في الدّنيا،





وله في الآخرة العذاب لأنّه جرّد قصده إلى الدّنيا)(١٣٣)، وهنا تهديد ووعيد لِللّذين يركنون للحياة الدّنيا دون الآخرة، وما هذا التّحذير إلّا لتنبيه الإنسان من غفلته.

وهذا الأثر القرآنيّ في الترغيب والترهيب نلحظه واضحًا جليًّا في الخطبة الجليلة للسيّدة فاطمة الزّهراء عليه إذ قالت: (ثمّ جعل الثّواب على طاعته، ووضع العقاب على معصيته، زيادة لعباده عن نقمته، وحياشة (١٣٠١) لهم إلى جنّته) (١٣٥٠)؛ إذ إنّ السّيّدة فاطمة عليه على تقرّر هنا أنّ الله سبحانه وضع الثّواب قبال الطّاعة، والعقاب قبال المعصية؛ وهذا هو جوهر آيات القرآن الكريم في استعمال الترغيب للطّاعة والترهيب من المعصية، ثمّ تذكر السيّدة فاطمة الزّهراء عليه على علّة هذا الترغيب والترهيب، وأنّ مكمنه يصبّ في صالح الإنسان ولا نفع للباري له فيه إلّا رحمة لعباد؛ فالترهيب عاملُ زجْرٍ عن التعرّض لغضبه واستحقاق ناره، والترغيب في حقيقته هو وسيلة دفع لهم التعرّض لغضبه ونيل رضاه.

ومن ذلك ما نلحظه في سورة النّبأ من مقابلة بين ثواب المؤمنين وعقاب الكافرين؛ يقول عزّ وجلّ في العقاب: ﴿إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَادًا، لِلطَّاغِينَ مَا بَا، لَا بِثِينَ فِيهَا أَحْقَابًا، لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًا، إِلَّا حَمِيمًا وَغَسَّاقًا، حَزَاءً وِفَاقًا، إِنَّهُمْ كَانُوا لَا يَرْجُونَ حِسَابًا، وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا كِذَابًا، وَكُلَّ شَيْءٍ





أَحْصَيْنَاهُ كِتَابًا، فَذُوقُوا فَلَنْ نَزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا ﴿ ١٣١١ ، وفي التّرغيب على الإيهان والتّقوى قال سبحانه: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا، حَدَائِقَ وَأَعْنَابًا، وَكَوَاعِبَ الْإِيهان والتّقوى قال سبحانه: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا، حَدَائِقَ وَأَعْنَابًا، وَكَوَاعِبَ أَتْرَابًا، وَكَانًا اللّهُ عَلَاءً وَلَا كِذَّابًا، جَزَاءً مِنْ رَبِّكَ عَطَاءً حِسَابًا ﴾ (١٣٧).

وأسلوب الترغيب والترهيب حافلة به الآيات القرآنية التي حملت في ثناياها الثواب وأخرى تحمل العقاب؛ لتكونَ النّفوس بين هاتين الوسيلتين تتأرجح إنْ مالت النّفس إلى الدَّعَة والخمول والكسل قرّعتها آيات العذاب والعقاب، وإنْ أقبلت على خالقها ونشطت في طاعته سمعت آيات الوعد والثّواب فزادت نشاطًا ورغبة في ذلك.

سادسًا: النّبيّ محمّد والله ورسوله: وصف الله رسوله الكريم بكثير من الصّفات الحميدة في القرآن الكريم، ولكن هناك صفات لها خصوصيّة؛ منها: صفة العبوديّة وصفة الرّسول، فالصّفة الأولى نلحظها على سبيل المثال في قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيُلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ في قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيّهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنّهُ هُو السّمِيعُ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى اللّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيّهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنّهُ هُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ ١٣٨٠ )، ومكمن هذا الوصف الشّريف للنّبيّ الخاتم والله هو (للإيحاء بالعمق الرّوحيّ الّذي يعيشه في خضوعه لله، وإحساسه بعبوديّته له في وعيه المنفتح على سرّ الألوهيّة في رحاب العظمة، وإخلاصه لدوره الرّساليّ في خدمة الرّسالة، واستغراقه في الامتثال لإرادة الله في ما يأمر به وما ينهى عنه) (١٣٩٠).





والصّفة الأخرى هي صفة الرّسول؛ فقال تعإلى: ﴿آمَنَ الرّسُولُ بِمَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ (١٤٠٠)، وهنا نلحظ تعظيمًا من الله سبحانه لنبيّه الخاتم الحيات الله المناسب في سياق الآية الكريمة (١٤١٠).

وهذا الأثر القرآني كان حاضرًا في خطبة السّيّدة الزّهراء عليكا؛ إذ جمعت الصّفتين في تعبيرها عن النّبيّ الخاتم والله فقالت: (وأشهدُ أنّ أبي محمّدًا عبده ورسوله)، فنلحظ أنّها عليكا تؤكّد هاتين الصّفتين لبيان شرف النّبيّ والله وجليل مقامه عند الباري عزّ وجلّ، وكذلك لتلفت انتباه السّامعين إلى مقامها النّاتج عن صلتها الوثيقة بشخص النّبيّ والله في أنّها ابنته وامتداده الطّبيعيّ.

سابعًا: الرّسول محمّد الرّسّانُ نبيّ قبل إيجاده: من مقامات النّبيّ الخاتم الرّسَانُ الله عزّ وجلّ اختاره للنّبوّة قبل أنْ يبعثَه؛ بل قبل أنْ يوجِدَه في عالم الدّنيا، وهنا تسطّر السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكُ هذه المنقبة الكبيرة والمقام العظيم لأبيها سيّد المرسلين، فقالت: (اختاره قبل أنْ يجتبلَه (٢٤١١)، واصطفاه قبل أنْ يبتعثَه، وسيّاه قبل أنْ يستنجبَه (١٤٢١)؛ إذ الخلائق في الغيب مكنونة، وبسدّ الأوهام مصونة، وبنهاية العدم مقرونة، علمًا من الله في غامض الأمور، وإحاطة من وراء حادثة الدّهور، ومعرفة بمواقع المقدور) (١٤١٠).

وهذا المعنى الّذي عنته السّيّدة الزّهراء عَلَيْكَ لم يكن إلّا من جرّاء أثر القرآن الكريم في فكرها الشّريف؛ فالقرآن الكريم أشار في أكثر من موضع في آياته

171



الشّريفة إلى مقامات النّبيّ الخاتم واللّبيّة ومن هذه المقامات مقام الاصطفاء والاختيار لمنصب النّبوّة قبل إيجاده في الدّنيا ما ورد عند النّصاري (المسيح) من ذكره ووصفه ومكان بعثته؛ فضلًا عن خاتم النّبوّة في ظهره، وهجرته، وقد بشّر به النّبيّ عيسى إلي في الكتب السّهاويّة الّتي سبقت القرآن الكريم، ويدلّ على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ الله إليْكُم مُّصَدِّقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِن بَعْدِي السُّهُ أَحْمَدُ ﴾(١٤٥)، والمتأمّل في هذه (الصّلة بين البشارة وتكامل الدّين؛ إنَّ التَّعبير به (البشارة) عن إخبار المسيح (الليلا) بظهور الإسلام إشارة رائعة إلى تكامل هذا الدّين قياسًا لما سبقه من الأديان، إنّ دراسة الآيات القرآنيّة والتّعاليم الإسلاميّة في مجال العقائد والأحكام والقوانين والمسائل الاجتماعيّة والأخلاقيّة، ومقارنتها بها جاء في كتب العهدين (التّوراة والإنجيل) توضّح لنا هذه الأفضليّة، وتبيّن لنا بجلاء حالة التّكامل المبدئيّ الّذي جاءت به رسالة مد (النامة) (۱٤٦).

بل إنَّ هذه الأفضليَّة والبشارة بالتَّكامل الدِّينيِّ يكون على يد نبينا الخاتم والبُّي كان عند اليهود من قبل النّصارى؛ إذ انتظروا ظهور نبيٍّ بعد النّبيِّ موسى اللِي وكانوا يُبشّرون به (۱۱٬۷۰)، وأجمعت الأمّة على أنّ المُراد بدعوة النّبيِّ موسى اللِي في قول الله تعالى: ﴿رَبَّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتُلُو





عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (١٤٨)، هو نبيّنا الخاتم محمَّد ﷺ.

وفي سُنة المعصوم المبلخ هناك نصوص متكاثرة تدور حول أنّ الله تعالى خلق نور نبيّنا المبلخ قبل خلق الخلق، ومنه قول أمير المؤمنين عليّ المبلخ: (إنّ الله تبارك وتعالى خلق نور محمّد المبلخ قبل أنْ خلق السّماوات والأرض والعرش والكرسيّ واللّوح والقلم والجنّة والنّار، وقبل أنْ خَلَق آدم ونوحًا وإبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب وموسى وعيسى)(۱٤٩).

ومن كلّ ما تقدّم نلحظ (عظمة خصائص النّبوّة المحمّديّة، وعلى أنّه أعظم النّاس طرًّا، بل أعظم عظاء التّأريخ ومن أبرز عظاء التّأريخ هم الأنبياء قاطبة) (۱۵۰۰)، وإشارة السّيدة فاطمة الزّهراء عليّك إلى خصيصة اختيار النّبيّ عمّد وَلَيْكُ قبل الإيجاد في عالم الدّنيا وأثره القرآنيّ في فكرها الشّريف هو ممّا يعزّز مقامه الرّفيع وشأنه السّامق على المخلوقات كافّة، وهو كذلك بيان لمقامها الشّريف من شخص النّبيّ ومن كلّ ذلك هو في حقيقته تذكير للنّاس بالنّبوّة وشأنها وبشخص صاحب النّبوّة ومقامه وبشخصيتها الّتي أتحفها النّبيّ الخرامة والاحترام ممّا يدلّ على مقام شخصيتها الدّينيّة الرّفيعة.

ثامنًا: حال النّاس في الانحراف العقديّ: من أخطر الانحرافات الّتي تصيب الإنسان الفرد والجماعة هو الانحراف الفكريّ العقائديّ؛ إذ إنّ سرّ





خطورة هذا الانحراف أنّه لا يقف على حدود العقل والوجدان فحسب؛ بل يتعدّاه بالضّرورة إلى الانحراف السّلوكيّ، بمعنى أنّ السّبب الرّئيس لوجود الانحراف السّلوكيّ للإنسان الفرد والجهاعة هو الانحراف الفكريّ العقائديّ الدوره يوجّه بالنّتيجة السّلوك (قولًا وفعلًا).

وذلك أنّ أصحاب الفكر العقديّ المنحرف يؤمنون بأنّهم يمتلكون (الحقيقة المطلقة وتعذّر تعايشهم مع الآخرين، وتضيق صدورهم بالرّأي المخالف إلى الحدّ الّذي قد يدعوهم إلى استبعاد صاحبه وتصفيته جسديًّا وفكريًّا) (۱۰۵۱)، ومن خطورة هذا الانحراف العقديّ أنّه داء يستشري إلى الآخرين من أفراد ومجتمعات، وهذا كان مكمن تحذير القرآن الكريم منه، قال تعإلى: ﴿وَلَا تَتَبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السّبِيلِ (۱۵۰۱)؛ فهؤلاء المنحرفون دينيًّا يتاجرون به، ويضلّون الآخرين مبتعدين عن الاعتدال القويم (۱۵۳).

وهذا الخطر الذي أشار إليه القرآن الكريم كان حاضرًا في فكر السّيدة فاطمة الزّهراء عليك ، وصرّحت به في خطبتها الشّريفة لأهمّيّته الكبرى وأثره العظيم؛ فقالت وهي في معرِض أجواء البيئة قبل البعثة: (فرأى الأمم فرقًا في أديانها، عكفًا على نيراها، عابدة لأوثانها، منكرة لله مع عرفانها) (١٥٠١)؛ فالنّاس أبان البعثة الشّريفة للنّبيّ الخاتم والنّي في طرائق عدّة في أديانهم، وانحراف





واضح في عقائدهم، مشركين بالله عزّ وجلّ؛ داعين إلى الضّلال طَوال مسيرتهم الانحرافيّة.

وهذا التّعدّد في صور الأديان عند النّاس بطبيعته يُعَدّ من أهم عوامل الجمود الفكريّ والتّخلّف الحضاريّ والعلميّ؛ إذ الفرق واضح بين مَن إلهه مظهر الفقر والجهل والعجز، ومَن إلهه مظهر الكمال والغنى والعلم المطلق؛ وذلك حال من يتّخذ مقتداه وإمامه شخصًا سفيهًا أو حكيمًا، مستبدًّا أو استشاريًّا، قاسيًا أو رحيمًا، ظالًا أو عادلًا؛ فإنّ هذا الاتّخاذ يؤثّر بقدر كبير في طبيعته وبتربية الفرد الاجتماعيّة.

ويبدو للباحث أنّ هناك أمرًا آخر ألمحت إليه السّيّدة فاطمة الزّهراء عليها من ذكر هذه الطّرائق في الأديان والانحراف العقديّ هو للتّذكير بحرمة التّفرّق عن الحقّ بعد استشهاد النّبيّ الخاتم واللّيّيّ؛ إذ قال سبحانه: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرّقُوا ﴾ (١٥٠١)، ومعنى ذلك (أنّ الله تبارك وتعإلى علم أنّهم سيفترقون بعد نبيّهم ويختلفون فنهاهم عن التّفرّق كها نهى من كان قبلهم فأمرهم أنْ يجتمعوا على ولاية آل محمّد (عليهم السّلام) ولا يتفرّقوا) (١٥٠١).

وأنّ الحقّ الّذي هو من قواعد الدّين، وأهمّها الاعتصام بوصيّة رسول الله وألمّه الله والله والله





ويمكن الاستدلال على حرمة النّراع والتّفرقة بقوله تعالى: ﴿وَأَطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾(١٥٨)، وبدليل العقل الآتي على ذلك وعلى حرمة التّنازع والاختلاف ما هو في الجملة؛ أيْ: فيها إذا سبّب ما لا يجوز من الفشل وذهاب الرّيح.

وهل يحرم النزاع إذا كان أحد الطّرفين أو الأطراف ذا حقّ شخصيّ أو شبهه الظّاهر عدم ذلك بالنّسبة إلى المحقّ؛ ولا سيّما إذا كان ضرر التّخلّي عن حقّه أكثر من ضرر التّنازع، أمّا إذا انعكس الأمر كما لو تنازعا في دين أو شبهه من الحقوق فقد يؤدّي النّزاع – لو لم يتخلّ ذو الحقّ عن حقّه – إلى سفك الدّماء وما شابه ذلك من الهتك، أو إلى ذهاب بيضة الإسلام بحيث تكون خسارتها أعظم ممّا يذهب من حقّه الحاليّ؛ فالمسألة حينئذٍ تكون من كليّ (الأهمّ والمهمّ)، ثمّ إنّ الآية تشمل المنازع غير المحقّ مطلقًا.

هذا إضافةً إلى دلالة العقل على أنّ الاجتماع قوّة للحقّ والإسلام والتّفرقة ضعف للدّين والمبدأ، وسرّ تقدّم الأمم وتحطّمها هو ذلك؛ فإذا اجتمعت الأمّة على الحقّ سلمت وسَعِدت دنيا وأخرى وإلّا فلا.





فرقة منها ناجية، وإحدى وسبعون في النّار، وإنّ أمّتي ستفترق بعدي على ثلاثة وسبعين فرقة، فرقة منها ناجية واثنتان وسبعون في النّار)(١٥٩).

إلى غير ذلك من النّصوص الشّريفة الّتي كان لها أثرها الكبير في فكر السّيّدة فاطمة الزّهراء عليك ، فكان مضمونها هو المحور الرّئيس في الخطبة الفدكيّة ولا سيّها ما يتعلّق بإمامة أمير المؤمنين عليّ اللي وتحذير النّاس من انحراف الاجتهاع عليه اللي ، الّذي هو في حقيقته انحراف فكريّ وعقديّ وسبب للانحراف السّلوكيّ؛ إذ (إنّ تغيير الأفكار والاعتقاد والآراء يؤول إلى تغيير السّلوك بالحتميّة اللّازمة)، وهذا هو مضمون قوله تعالى: ﴿إِنّ اللّهَ لأَ يُغيّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ (١٦٠٠)، والّذي معناه أنّ تغيير الأحوال تبع لتغيير ما في الأنفس من معتقدات وأفكار وأخلاق.

تاسعًا: رسول الله والنّس من الضّلال؛ ونبيّنا الخاتم ومحورها هداية النّاس من الضّلال؛ ونبيّنا الخاتم والنّبياء والمرسلين ومهامّه أعظم شأنًا وأوسع بعدًا؛ فرسالته خاتمة الرّسالات ونبوّته نهاية مطاف بعثة الأنبياء، ووظيفته الرّساليّة هداية النّاس كافّة، والسّيّدة فاطمة الزّهراء عليّك تذكر جملة من آثار بعثته الشّريفة وما حقّقته رسالته الخاتمة، فتقول: (فأنار الله بمحمّد ظُلَمَها، وفرّج عن القلوب بمُمَها، وجلا عن الأبصار عُمَهَها، وعن الأنفس غُمَمَها)





١. أنّ رسول الله وربي الله والفساد عانته النّاس حتى انجلت الظّلمة العرب، وأي حياة من البؤس والفساد عانته النّاس حتى انجلت الظّلمة برسالة سيّد المرسلين ولعلّ نظرة سريعة في تأريخ العرب قبل الإسلام يكفينا عن الإطالة في فساد حالهم وظلام شؤونهم الاجتماعيّة والأسريّة، يكفينا عن الإطالة في فساد حالهم وظلام شؤونهم الاجتماعيّة والأسريّة، أضافة إلى ما وثقه القرآن الكريم من حالهم، ومنه قوله تعالى: ﴿وَإِذَا أَشُرَ اللهُ مُنْوَدُ اللهُ مُنْوَدُ اللهُ فَي التُرابِ أَلا سَاءً مَا يَحْكُمُونَ ﴿ وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ، بِأَي قَنْب قُتِلَتْ ﴿ وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ، بِأَي قَنْب قُتِلَتْ ﴿ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ الل

٢. أنّ رسول الله والله وال

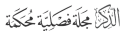




والعُنف والظّلم والطّغيان وتبرّج النّساء وغيرها من الصّفات الأخلاقيّة المذمومة السّائدة في جزيرة العرب الّتي طغت على قلوبهم فصارت جزءًا من حياتهم؛ فكلّ عمل غير منطقيّ وكلّ سلوك منحرف هو عمل جاهليّ، قال تعإلى: ﴿قُلْ أَفْغُيْرَ اللّهِ تَأْمُرُونِي الْعُبُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ ﴾ (١٦٥)، وقد وثّق القرآن الكريم هذه الصّفات، ومنها ما نلحظه في قوله تعإلى: ﴿إِذْ جَعَلَ اللّهِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ ﴾ (١٦١)، وقوله تعإلى: ﴿ولا تَبرَّجْنَ تَبرُّجَ الجَاهِليّة الأُولِي ﴾ (١٦٠)، وهنا دعوة إلى النّساء المسلمات أنْ لا يكثرنَ الخروج الجاهِليّة الأولى، الّذين لا علم عندهم ولا متجمّلات أو متطيّبات، كعادة أهل الجاهليّة الأولى، الّذين لا علم عندهم ولا دين؛ فكلّ هذا صيانة للقلوب ودفع لشرّ النّفس وغلق أسباب الفتنة (١٦٨).

177

٣. أنّ رسول الله والله التفكير السليم؛ فكانوا عاجزين كلَّ العجز من التفكر المنطقيّ، ولا سيّا فيها يتعلّق بعلم العقيدة، فهم منقطعون عن أيّ صلة بالعلم، وهذا من أسباب هوانهم بين الأمم آنذاك؛ فالإنسان الّذي يريد أنْ يستعيد (إنسانيّته وكرامته، عليه أنْ ينقذَ العلم من الانقطاع عن الله عزّ وجلّ، وأنْ ينقذَ موضوع العلم الّذي هو الكون عن الانقطاع عن خالقه) (١٦٩)، وعليه كان القرآن الكريم شديد الحثّ عليهم في إعمال عقولهم في ما تشاهده أعينهم، ومن قوله تعالى: ﴿ أَفَلا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبِل كَيْفَ خُلِقَتْ، وَإِلَى السّمَاء كَيْفَ قوله تعالى: ﴿ أَفَلا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبِل كَيْفَ خُلِقَتْ، وَإِلَى السّمَاء كَيْفَ





رُفِعَتْ، وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ، وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ، فَذَكُرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرُ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِ (۱۷۰۰)، نعم! ليس مرامي هذه الآيات الكريمة وغيرها هو للتّأصيل العلميّ؛ بل هي دعوة للإنسان لاستخدام كامل طاقاته (العقليّة في مجال البحث العلميّ؛ وذلك ضمن الحدود المتاحة للبشر، وما ورد من الآيات إنّها ورد بقصد التّنبّه على ما في خلق العالم من آثار الإرادة والقدرة والعلم والحكمة والإتقان والاتّزان الدّالّة على وجود الله سبحانه، النّافية للتّكوين بالمصادفة)(۱۷۰).

٤. أنّ رسول الله على وضّح ما التبس على النّاس: موارد هذا الأمر متنوّعة؛ منها ما وضحه رسول الله على للنّاس فيما التبس عليهم من تعدّد الآلهة وغيره من الأمور العقائديّة والاجتهاعيّة، ومنه ما كان قد التبس عليهم في فهم النّصّ القرآنيّ ومراميه، وهو جزء أساس من مهامّ النّبيّ الخاتم عليه الرّساليّة، قال تعإلى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ وَلَعَلَّمُ وَلَعَلَّمُ وَلَعَلَّمُ وَلَعَلَّمُ وَلَعَلَّمُ وَلَعَلَّمُ مَا يَتَكَلَّمُ وَلَعَلَّمُ وَلَعْ وَلَعْلَمُ السّرول الله والقرآن الكريم، ورفع اللّبس والاشتباه عن عاتهم، وليتّجهوا صوب الكهال (۱۷۲۳)، وعليه. أنّ من وظائف الرّسول الخاتم علي القرآن الكريم، ورفع اللّبس والاشتباه عن الخاتم عليه إيضاح آيات القرآن الكريم، ورفع اللّبس والاشتباه عن معانيه (۱۷۲۰).





والباحث المتابع يلحظ بوضوح أنّ العرب ما قبل الإسلام شيء وما بعده شيء آخر؛ وهم بهذا تأريخان على طرقي نقيض؛ الأوّل: جاهليّ، والآخر: تأريخ علم ووحدانيّة وإنسانيّة وإيهان وخير، ويؤكّد أمير المؤمنين عليّ الله على تلك الأوضاع والأحوال في قوله: (أضاءت به البلاد بعد الضّلالة المظلمة، والجهالة الغالبة، والجفوة الجافية، والنّاس يستحلّون الحريم، ويستذلّون الحكيم، يحيون على فترة (على خلوّ من الشّرائع)، ويموتون على كفرة) (١٧٥٠).

ويضيف لنا جعفر بن أبي طالب (رضوان الله تعإلى عليه) أحوال الناس في مكة قبل بعثة النبي والمناه في في ول للنجاشي ملك الحبشة: (أيّها الملك، إنّا كنّا قومًا في جاهليّة نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتي الفواحش، ونقطع الأرحام، ونُسِيء الجوار، ويأكل القويُّ منّا الضّعيف، فكنّا على ذلك حتّى بعث الله عزّ وجلّ علينا رسولًا مّنا، نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه، فدعانا إلى الله لنوحده ونعبده، ونخلع ما كنّا عليه نحن وآباؤنا من دونه، من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرّحم، وحسن التّجاور، والكفّ عن المحارم والدّماء، ونهانا عن سائر الفواحش، وقول الزّور، وأكل مال اليتيم، وقذف المحصنة، وأمرنا أنْ نعبدَ الله لا نشرك به شيئًا، وبالصّلاة وبالزّكاة والصّيام)(١٧٦).





كان رسول الله والمنطقة المنطقة السيّدة فاطمة الزّهراء عليه وأكّده القرآن الكريم، وكذلك ما وضّحه الإمام عليّ الله الله مستغرب ما صرّحت به السيّدة الجليلة من وصف مهامّه بشكلها القرآنيّ؛ فها ذاك إلّا للأثر القرآنيّ في فكرها الشّريف الّذي نطق به بيانها السّاميّ.

عاشرًا: استشهاد النّبيّ الخاتم وعبة في الدّار الآخرة: تذكر السّيدة فاطمة الزّهراء عبيّ أجواء قبض رسول الله ورأفة به عمّا أصابه وعناء جرّاء عناد القوم، وأنّ اختيار الله عزّ وجلّ له كان بعد أنْ أتمّ رسول الله ورقة تبليغ رسالة السّماء، فقالت في ذلك عبي (ثمّ قبضه الله إليه قبض رأفة ورحمة، واختيار ورغبة لمحمد عن تعب هذه الدّار، موضوعًا عنه أعباء الأوزار)(۱۷۷۰)، وهنا نلحظ أنّ السّيّدة الجليلة تشير إلى أنّ قبْضَ النّبيّ الخاتم ورؤيه فيه جملة من الأمور؛ منها:

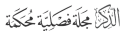
١. أنّ القبض كان رأفة ورحمةً بالنّبيّ وكان المخالفون من قومه يُسمِعونه لمعاناة شديدة عند تبليغ رسالة السّهاء، وكان المخالفون من قومه يُسمِعونه الشّديدَ من القول القاسي، وكان وكان وكان المخالفون من فقسه الكبيرة، وتضيق معه الحياة برحبها، ومنه ما وثقه القرآن الكريم؛ فقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ (١٧٨)، وضيق الصّدر: كناية عن كدر النّفس، وتعرّضها للهموم والأحزان.





ولمّا كان نبيّنا الأكرم والله لل يشتكي من النّاس ولا يبثّ حزنه وألمه، فإنّ القرآن المجيد يخبر النّبيّ والله السّماء في (أنّ أقوال المشركين الباطلة فيك وفيها جئت به من عندنا، تحزن نفسك، وتكدر خاطرك)(١٧٩١)، وهنا يبدو الأثر القرآنيّ واضحًا فيها عنته السّيّدة فاطمة الزّهراء عليك من أنّ قبْض النّبيّ والله كان خلاصًا من كلّ هذه المشقّة من جوار قوم لا يقدّرون مقام النّبيّ والله فيهم.

٢. مقام النّبيّ الخاتم الآخرة لا الدّنيا: ثمّ تشير السّيّدة فاطمة الرّهراء على أنّ النّبيّ الخاتم اللّغيّة كان زاهدًا في هذه الحياة الدّنيا، وهو أزهد النّاس طرًّا فيها، وكانت رغبته إلى الآخرة؛ فيا جعل للدّنيا له فيها مقرًّا ولا أنسًا من متاع، ومنه أنّ ذكر أحدهم حال قيصر وكسرى حين رأى النّبيّ اللّغيّة في حالة التّقشّف والزّهد، فقال له رسول الله الله الله ومنه أنّ النّبيّ الله كان اختياره وشيكة الانقطاع وإنّها أخرت لنا طيّباتنا) (۱۸۰۰)، ومنه أنّ النّبيّ الله كان اختياره الآخرة دون سواها؛ إذ ورد أنّ ملك الموت (... دخل وجلس عند رأس رسول الله، ثمّ قال: يا نبيّ الله إني رسول الله إليك، قال: وأيّ رسل الله أنت؟ قال: أنا ملك الموت، أرسل الله أنت؟ قال: أنا ملك الموت، أرسلني إليك يخيّرك بين لقائه والرّجوع إلى الدّنيا، فقال له النّبيّ الله الآخرة خير لك من الأولى، ولسوف يعطيك ربّك فترضى لقاء الله رسول الله الآخرة خير لك من الأولى، ولسوف يعطيك ربّك فترضى لقاء الله خير لك؛ فقال (إليك): لقاء ربّي خير لي، فامض لما أُمِرتَ به..) (۱۸۱۰).





على كلّ حال؛ فإنّ الأثر القرآنيّ هنا في فكر السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكَ يبدو في قوله تعإلى: ﴿عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّعُمُودًا ﴾ (١٨٢١)؛ فهذا المقام مقام تشريف وتعظيم للنّبيّ محمّد والله سبحانه واجبة، ولعظيم مقام النّبيّ والمخرة، ومن المعلوم أنّ عسى من الله سبحانه واجبة، ولعظيم مقام النّبيّ والمنتي وم القيامة؛ يقول الشّيخ الطّبرسيّ في تفسير الآية الكريمة: (معناه: يقيمك ربّك مقامًا محمودًا يحمدك فيه الأوّلون والآخرون، وهو مقام الشّفاعة، تشريف فيه على جميع الخلائق، تسأل فتعطى، وتشفّع فتشفّع. وقد أجمع المفسّرون على أنّ المقام المحمود هو مقام الشّفاعة؛ وهو المقام الذي يشفّع فيه للنّاس، وهو المقام الذي يعطى فيه لواء الحمد، فيوضع في كفّه، ويجتمع تحته الأنبياء والملائكة، الذي يعطى فيه لواء الحمد، فيوضع في كفّه، ويجتمع تحته الأنبياء والملائكة، فيكون صلّى الله عليه وآله وسلّم أوّل شافع، وأوّل مشفّع) (١٨٢١).

٣. وضع أعباء الأوزار وكلفة العناء عنه ﴿ اللّه عنه السّيّدة فاطمة النّه وضع أعباء الأوزار وكلفة العناء عنه ﴿ اللّه عنه اللّه عن تبليغ النّه على أنّ استشهاد النّبي ﴿ اللّه عن عالم الدّنيا وانقطاعه عن تبليغ رسالة السّماء بعد أنْ أدّى ما عليه من جهاد التّنزيل والدّعوة إلى الله عزّ وجلّ يكون قد وضع عنه الحمل الثّقيل؛ ومن ذلك قوله تعإلى: ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ الّذِي أَنقَضَ ظَهْرَكَ ﴾ (١٨٤٠)؛ إذ إنّ المراد بالحمل هنا همّ النّبي وغمّه ممّا كان عليه قومه، فأزاح سبحانه هذا الغمّ والهمّ عن نبيّه الخاتم ﴿ النّبي الله الله عن نبيّه الخاتم ﴿ اللّه الله عن الله الله الله عنه الله عنه الله عن الله الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله







ويبدو أنّ رفع هذا الهمّ والعناء عن كاهل رسول الله والنَّه عن بسبب (إنفاذ دعوته وإمضاء مجاهدته في الله بتوفيق الأسباب فإنّ الرّسالة والدّعوة وما يتفرّع على ذلك هي الثّقل الّذي حمله إثر شرح صدره)(١٨٥٠).

كان الأثر القرآني -إذًا- واضحًا جليًّا في فكر السيّدة فاطمة الزّهراء عليه المرّدة من كلمات خطبتها الشّريفة، وأنّ ملخص ما تقدّم من أقوال المفسّرين في أنّ النّبيّ الخاتم والحيّد لم تكن حياته في الدّنيا حياة راحة ودَعَة، وإنّها حياة قد امتزج بها الهمّ والغمّ والحزن المصحوب بالألم الشّديد جرّاء ما لاقاه من قومه من جحود ونكران لم تهدّئ وتيرته إلى آخر أنفاسه الشّريفة في هذا الدّنيا، فكان أنْ قبضه الله عزّ وجلّ كما وصفته السّيّدة الصّديقة فاطمة الزّهراء عليه الله عرّاء ما لاقامة الزّهراء عليه الله عرّاء ما لاقام الله عرّاء عليه الله عرّاء عليه الله عرّاء السّيّدة الصّديقة في هذا الدّنيا، فكان أنْ قبضه الله عزّ وجلّ كما وصفته السّيّدة الصّديقة في الله النّهراء عليه الله عرّاء عليه الله عرّاء عليه الله عرّاء عربة الله عرّاء عربه الله المناه الله عربه الله عربه الله عربه الله عربه الله المناه الله عربه الله المناه الله المناه الله المناه الله عربه الله المناه الله المناه الم





## الخاتمة:

بعد هذا الطّواف في محراب المعاني السّامية ما بين كلام السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكُ وآيات الكتاب العزيز وشروح المفسّرين نصل إلى نهايته لنسجّلَ الآتي:

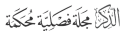
- أوّل استهلال للخطبة الشّريفة كان ناظرًا إلى معرفة الإبداع الإلهيّ في خلوقاته، وبه يكون التّلازم المنطقيّ بين العلم والعمل؛ فالعمل نتيجة العلم والعلم مفتاح العمل.
- وضّحت السيّدة الصّديقة عليك في خطبتها مكانتها من الوحي، وسمو مقامها عند صاحب الرّسالة، وبكل هذه المقدّمات تكون قد مهدت إلى دفع الارتياب فيما سوف تقوله لمستمعيها من الصّحابة.
- ٣. أشارت السيدة الزّهراء عليهكا إلى أنّ الفتنة الّتي وقع بها القوم هي اختلال الأمور وفساد الرّأي، ومن مخالفة النّص الحكيم واتّباع الأهواء.
- التّحذير الواضح من النّفاق والمنافقين، وأنّ هذا المرض الإجراميّ
   في حقيقته داء خطر يضيع الحقوق ويحرف البوصلة عن مرامها نحو النّجاة والسّلامة في الدّارين.





- ٥. حذّرت السّيّدة الزّهراء عليهك ومن قبل آيات الكتاب العزيز أنْ يقولَ المرء برأيه في قوانين الشّريعة الإسلاميّة مها كان شأنه وبلغ من العلم مبلغًا قبال أحكام الله سبحانه المنصوصة.
- وموقف الصّبر الجميل من الصّدّيقة الطّاهرة عَلَيْكُ ليس هروبًا من الواقع وليس خذلانًا للحقّ، وإنّما لمّا اتّضح أنّ القوم بين مسارع في الباطل أو قارّ له بعدم نكرانه.
- ٧. أنّ جوهر الخطبة الشّريفة للسّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكَا هو الاحتجاج والمحاكمة والتّهديد والإنذار والتّحذير من عواقب نكوصهم عن جادّة الصّواب.
- ٨. الحكمة في خلق المخلوقات كما لحظناه من نصّ السّيّدة فاطمة عَلَيْكُا
   هو للعمل الصّالح في الدّنيا، ثمّ العودة إلى الله تعإلى للحساب والسّؤال
   عمّا عمله الإنسان في حياته هذه.
- ٩. أنّ المتأمّل في النّص الشّريف للسّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكُ في مهامّ النّبيّ وَلَيْكُ في مهامّ النّبيّ وليّكُ في يلحظ فيه أربعة أمور حقّقها الله تعإلى ببعثة النّبيّ الخاتم وليّكُ وهي أنار الظّلام، وأزاح عن القلوب الأقفال، وأزال عن الأبصار العمى، ووضّح ما التبس على النّاس.







- ١٠. كذلك في الخطبة الشّريفة حدّدت السّيّدة فاطمة الزّهراء عليه موقفها من الأحداث الطّارئة والحادثة بعد استشهاد النّبيّ إليه ولا سيّما في ما يخصّ الخطّ الإسلاميّ المتمثّل بالإمامة؛ وهذه الإمامة متمثّلة بعليّ بن أبي طالب هيي .
- 11. اختصرت السّيدة فاطمة الزّهراء عَلَهُكُ في خطبتها الشّريفة، الّتي هي محاضرة إسلاميّة تثقيفيّة غنيّة، أصول العقيدة بركنيها الأساسيّن؛ وهما: التّوحيد والنّبوّة، فقد تحدّثت عن صفات الله سبحانه، ثمّ تحدّثت عن النّبيّ محمّد ورسين وخصاله ومعاناته في سبيل نشر دين الإسلام، كما تحدّثت عن الإمامة ودورها في انتظام الأمّة.
- 11. تحدّثت السّيدة فاطمة الزّهراء عليك في الخطبة الشّريفة بنحوٍ مستفيض عن أسرار التّشريعات الإسلاميّة وحكمها وخصائصها.
- 17. دخلت في قضية إرثها من رسول الله المسلطية واستحقاقها فدك، وناقشت المسألة مناقشة علمية تفسيرية بكل حجج القرآن ودقائقه وأسراره، ولم تناقشها مناقشة عاطفية، وإنها دخلت في الاحتجاج بالطريقة المميزة على أنها امرأة عالمة واعية قوية في الحجج وصلبة في المواقف.
- ١٤. تضمّنت الخطبة الشّريفة بين طيّاتها مباحثَ إسلاميّةً وحياتيّة متنوّعة مهمّة كان الأثر القرآنيّ واضحًا.





10. سيبقى موقف السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكَ درسًا يعلِّم الأجيال الاستبسال في الدّفاع عن الحقّ والوقوف بوجه الظّلم وعدم الرّكون إلى القهر والاستبداد.

أخيرًا.. لا يدّعي الباحث أنّه استوفى كلّ جوانب الخطبة الشّريفة للسّيّدة فاطمة الزّهراء عليهكا، وإنّها حاول بكلّ وسعه غير مدّخر لجهده في ما اختاره من نصوص من الخطبة الشّريفة، آملًا في أنْ يُقدّم للمكتبة الإسلاميّة والشّباب المسلم والطّالب الجامعيّ بحثًا يُقرِّب فيه معاني الخطبة الشّريفة، سائلًا من الله القبول ولعباده النّفع. والحمد لله رب العالمين.







## الهوامش:

1 - ظهرت دراسات عدّة تتقصّى أثر القرآن ألكريم في النّصوص الأدبيّة قديمًا وحديثًا. ينظر على سبيل المثال: الاقتباس من القرآن ألكريم، أبو منصور الثعالبي (ت٢٩٦هه)، تحقيق: د. ابتسام مرهون الصّفار، بغداد، دار ألحرية، ١٩٧٥م أثر القرآن ألكريم في الأدب العربيّ في القرن الأول الهجري، د. ابتسام مرهون الصّفار، بغداد، مطبعة أليرموك، ١٩٧٤م، أثر القرآن في الشّعر العربي الحديث، د. شلتاغ عبود شرّاد، دار المعرفة، دمشق، ١٩٨٧م، اقتباس شعراء صدر الإسلام من القرآن ألكريم، د. سامي مكّيّ العانيّ، مجلّة آداب المستنصريّة ،العدد (٢٠-٢١)،١٩٩١م. ظ: إصدارات وزارة الشّؤون الإسلاميّة والأوقاف والدّعوة والإرشاد، المملكة العربيّة السّعودية، في فصل لمه: ١٦/٢١٨.

- ٢- ظ: النّصوص الأدبية بين السّرقة والاقتباس، غانم محمود، ص١٣٠.
  - ٣- ظ: بحار الأنوار، ٤٣/ ١٤٨.
- ٤- ظ: الاحتجاج، الطّبرسي ابو منصور (من اعلام القرن السّادس)، ١ / ١٤٧ ـ ٤٩.
  - ٥- ظ: شرح نهج البلاغة، أبن أبي الحديد، ١٦/ ٢١١ ٢٤٩.
  - ٦- ظ: كتاب النّهاية في غريب الحديث والأثر، باب لمه: ٤/ ٢٧٣.
- ٧- ظ: اصدارات وزارة الشّؤون الإسلامية والاوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السّعودية، في فصل لمه: ١٦/ ٢٢.
  - $-\Lambda$  حياة الزّهراء بعد أبيها الرّسول، العلامة فضل علي القزويني، ص $-\Lambda$ 
    - ٩ سورة فاطر، الآية: ٢٨.
    - ١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ناصر مكارم الشّيرازي، ١٤/٥٥.
      - .  $17/\Lambda$  (ت $17/\Lambda$ )، الكليني (ت $17/\Lambda$ )،  $11/\Lambda$





- ١٢ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ناصر مكارم الشّيرازي، ١٤/٥٥.
  - ١٣ الميزان في تفسير القرآن، محمد حسين الطّباطبائي، ١٧/ ٣٧.
- ٤ ١ معالم التنزيل في التفسير بالتأويل، البغوي (ت١٠٥هـ) ابو محمد الحسن الفراء، ٤ / ٣٠٨
  - 0 1 مقالات ودراسات، المركز الإسلامي للدراسات، ص١٠٦.
    - ١٦ سورة التوبة، الآية: ١٢٨.
- ١٧- التفاعل النّصّي مع القرآن الكريم في خطبة السّيدة الزّهراءع، د. محمد قاسم لعيبي، ص٦٢.
  - ١٨ جمع رُؤَفاءُ: صفة مشبَّهة تدلُّ على الثبوت من رؤُفَ بـ: عطوف حنون .
    - ١٩ الميزان في تفسير القرآن، محمد حسين الطّباطبائي، ٩/ ٣٦٣.
    - ٢٠ بحار الأنوار، المجلسيّ (ت١١١هـ) محمد باقر، ٣٩/ ٥٦.
  - ٢١ العبودية سرّ الخلق شرح خطبة الزّهراء ١٩٠٠ ، عبد الحسين دستغيب، ص٥٠٥.
- ٢٢ الإيحاء والتّصوير في خطبة السّيّدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكًا دراسة في البني الأسلوبيّة -،
  - د. جنان محمّد مهديّ، ۲/ ۲۳۰.
  - ٢٣ بحار الأنوار، المجلسيّ، ٣١/ ٦٢٠.
    - ۲۶ تفسير المنار، ۱۱/ ۸۲.
- ٢٥ للتوسعة ظ: سلسلة آباء النبي، أحمد الواحدي، دار المؤرّخ العربيّ، بيروت، ط٣،
   ١٩٩١م.
- ٢٦ تفسير القرآن العظيم المعروف بتفسير المنار، ١١/ ٨٢ ، وقريب من هذا المعنى ظ: مفاتيح الغيب، الرّازي (ت٤٠٦هـ)، فخر الدين، ١٦/ ١٨٧ .
  - ٢٧ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ناصر مكارم الشّيرازي، ٦/ ١٩٥.





- ۲۸ الميزان في تفسير القرآن، ۹/ ٣٦٢.
  - ٢٩ سورة المائدة، الآية: ٦٤.
- ٣٠ معالم التنزيل في التفسير والتأويل، البغوي، ٤/ ٢٦١.
  - ٣١ سورة الاحزاب، الآية: ١٠ ١١.
- ٣٢ السّنن الكبرى، البيهقى (ت٤٥٨هـ) احمد بن الحسين، ٩/ ٣٢.
  - ٣٣ سورة الاحزاب، الآية: ١٣.
- ٣٤ نهج البلاغة، شرح محمد عبده، دار الذخائر، قم، ١٤١٢هـ، ٢/ ١٦٦.
  - ٣٥ الامثل في تفسير كتاب الله المنزل، ناصر مكارم الشّيرازي، ٤/ ٥٤.
    - ٣٦ سورة التوبة، الآية: ٤٩.
    - ٣٧ سورة الكهف، الآية: ١٠٢ ١٠٤.
- ٣٨ شرح الخطبة الكبرى للصديقة الكبرى فاطمة الزّهراء عليَّكا، المجلسي، ص٣١.
  - ٣٩ تفسير التحرير والتنوير، ابن عاشور محمد الطَّاهر، ١١٣/١٠ .
    - ٤ نهج البلاغة، شرح محمد عبده، ١/ ٩٩.
      - ا ٤ سورة التوبة، الآية: ٤٩.
- $\xi = \pm 1$  التحرير والتنوير، البن عاشور، ۱۲۹هـ)، ص $\xi = 110$  التحرير والتنوير، ابن عاشور، ۱۲۹هـ)، ص $\xi = 110$
- ٣٤ فقه الإمام جعفر الصّادق عَلَيْكَا، محمد جواد مغنية (ت ١٤٠٠هـ)، ١٥٧/٤، ظ: المعتبر، المحقق الحلي (٢٧٦هـ)، ٢/ ٥١٥.
- ٤٤ ادعى الخليفة الأول ابو بكر ان النّبي النّبي قال: (لا نورث ما تركنا فهو صدقة). صحيح مسلم، مسلم النّيسابوري (ت٢٦٦هـ)، ٥/ ١٥٢، وغيره...
  - ٥٥ سورة الاحزاب، الآية ٣٦.





- ٤٦ الميزان في تفسير القرآن، ١٦/ ٢٧٥.
  - ٤٧ سورة الكهف، الآية: ٥٠.
  - ٤٨ سورة آل عمران، الآية: ٨٥.
- 9ع تفسير المنار، محمد رشيد رضا، ٣/٣١٢.
  - ٥ سورة المائدة، الآية: ٥.
- ٥١ الزّهراءع خير نساء العالمين، ناصر مكارم الشّيرازي، ص١٢٢.
  - ٢٥ سورة المائدة، الآية: ٤٤.
  - ٥٣ سورة المائدة، الآية: ٥٥.
  - ٤٥ سورة المائدة، الآية: ٤٧.
- ٥٥ التفسير الحديث ترتيب السّور حسب النّزول، محمد عزّة دروزة (ت١٩٨٤م)، ٩/ ١٥١.
  - ٥٦ سورة مريم، الآية: ٢٧.
  - ٥٧ سورة النَّمل، الآية: ١٦.
  - ٥٨ سورة مريم، الآية: ٥ ٦.
  - ٩٥ سورة الانفال، الآية: ٧٥.
  - ٠٦ سورة النّساء، الآية: ١١.
  - ٦١ سورة البقرة، الآية: ٨٠.
  - ٦٢ سورة الانعام، الآية: ٦٧.
    - ٦٣ سورة هود، الآية: ٣٩.
  - ٦٤ الزّهراء ع خير نساء العالمين، ناصر مكارم الشّيرازي، ص١٢٢.
- ٥٥ ظ: كتاب الأم، الشّافعي (ت٢٠٤هـ)، ٤/ ٢٠١، الشّرح الكبير، ابن قدامة (ت٦٨٢هـ)،
  - ٦/ ٢٠٣، كشاف القناع، البهوتي (ت ١٠٥١هـ)، ٤/ ٣٠٧...



٦٦ - سيدة النّساء فاطمة الزّهراء عَلَيْكًا، على موسى الكعبي، ص١٧٨.

٦٧ - ظ: مفاتيح الغيب، ٢١/ ١٥٦. وقد اجهد نفسه الرّازي في إيجاد مخرج لحديث الخليفة
 الأول.

٦٨ - ظ: الكشاف، ٣/ ٣٥٨. عند تفسيره لآية ١٦ من سورة النّمل.

٦٩ - ظ: جامع البيان عن تأويل القرآن، ١٦/ ٥٧ .

٧٠ - ظ: انوار التنزيل وأسرار التأويل، ٣/ ٢٧٤.

٧١ - الجامع لأحكام القرآن، ٦/ ٣٧٠.

٧٢ - مفاتيح الغيب، ٢١/ ١٥٧ .

٧٣ - السّيدة فاطمة الزّهراء عَلَيْكًا - دراسة تاريخية - ، إنتصار عدنان عبد الواحد العواد،

ص ۱۸۸۰

٧٤ - سورة آل عمران، الآية: ١٤٤.

٧٥ - الزِّهراء عَلَيْكُ خبر نساء العالمين، ناصر مكارم الشّبرازي، ص١٢٨.

٧٦ - تفسير المنار، محمد رشيد رضا، ٤/ ١٣٧.

٧٧ - سورة التوية، الآية: ١٣.

٧٨ - تفسير التحرير والتنوير، ابن عاشور، ١٠/٠٠.

٧٩ - سورة ابراهيم، الآية: ٨.

٨٠ - التفسير الحديث، محمد عزة دروزة، ٥/ ٢٢١.

٨١ - سورة الهمزة، الآية: ٦ - ٧.

٨٢ - الميزان في تفسير القرآن، محمد حسين الطّباطبائي، ٢٠/ ٣٥٤.

٨٣ - سورة الشّعراء، الآية: ٢٢٧.

٨٤ - التفسير الكاشف، محمد جواد مغنية، ٥/٠٠٥.

191



- ٨٥ سورة هود، الآية: ٢٢١.
- ٨٦ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ناصر مكارم الشّيرازي، ٧/ ٧٦.
  - ٨٧ التوزيع: التقسيم، والقِسط الحصة والنّصيب.
    - ٨٨ سورة يوسف، الآية: ١٨.
      - ٨٩ المصدر نفسه.
  - ٩٠ إدناء الجفون، وأغضى على الشَّئ أي سكت ورضى به.
    - ٩١ سورة محمد، الآية: ٢٤.
    - ٩٢ سورة المطففين، الآية: ١٤.
- ٩٣ اخذ العوض والرّضا به، والمعنى ساء ما أخذتم منه عوضًا عما تركتم.
  - ٩٤ الكافي، الكليني، ١/ ١٢.
    - 90 المصدر نفسه.
    - 97 سورة محمد، الآية: ١٦.
  - ٩٧ سورة الاعراف، الآية: ١٤٦.
    - ٩٨ سورة غافر، الآية: ٧٨.
  - ٩٩ التفسير الكاشف، محمد جواد مغنية، ٦/ ٢٥٦.
    - ١٠٠ سورة البقرة، الآية: ٧.
- ١٠١- ظ: أصول الدين في خطبتي الزّهراء المَهِ الإمامة أنموذجًا -، د. محمد كاظم الفتلاوي، ص٩.
- ١٠٢ ظ: معالم تربوية أخلاقية في فكر السّيدة الزّهراء عَلَيْكًا مقاربة قرآنية تفسيرية -، د.
  - محمد كاظم الفتلاوي، ص٧٥.
  - ١٠٣ سورة التوبة، الآية: ١.





1.4 - بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ٨٦/ ٥٣، المستدرك، النيسابوري، ٢/ ٢٣٠. هناك آراء أخرى اخترنا منها ما يناسب المقام، يقول العلامة محمد حسين الطباطبائي: (وقد اختلفوا في كونها سورة مستقلة – التوبة – أو جزء من سورة الأنفال، واختلاف المفسرين في ذلك ينتهي إلى اختلاف الصّحابة ثم التابعين فيه، وقد اختلف في ذلك الحديث عن أئمة أهل البيت (هي تفسير أنَّ الأرجح بحسب الصّناعة ما يدلّ من حديثهم على أنَّها ملحقة بسورة الأنفال)، الميزان في تفسير القرآن، ١٤٦/٩.

١٠٥ - الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ٥/٩١٥.

1.7 - خطبة الزّهراء عَلَيْكُ سيدة النّساء - قراءة حديثة وحوار جديد -، د. مهدي صالح سلطان، ص٤٣.

١٠٧ - سورة النّحل، الآية: ١٢٠ - ١٢١.

۱۰۸ - في ظلال القرآن، سيد قطب، ٤/٢٠١.

١٠٩ - سورة الاسراء، الآية: ٣.

١١٠ - الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ناصر مكارم الشّيرازي، ٨/ ٢٩٥.

١١١ - سورة ابراهيم، الآية: ٣٤.

١١٢ - تفسير التحرير والتنوير، ابن عاشور، ١٢/ ٢٥٩.

١١٣ - سورة النّساء، الآية: ٤٧.

١١٤ - سورة ابراهيم، الآية: ٧.

١١٥ - سورة الاسم اء، الآية: ١١١.

١١٦ - سورة الانعام، الآية: ١٦٣.

١١٧ - سورة البينة، الآية: ٥.

١١٨ - سورة غافر، الآية: ٦٥.





١١٩ - شرح الخطبة الكبرى للصديقة الكبرى فاطمة الزّهراء عليهكا، ص١٨.

١٢٠ - الزُّهراء خير نساء العالمين، ص١٠٠.

١٢١ - سورة المؤمنون، الآية: ١١٥.

١٢٢ - الميزان في تفسير القرآن، محمد حسين الطّباطبائي، ١٥/ ٦٣.

١٢٣ - سورة ص، الآية: ٢٦.

١٢٤ - التفسير الحديث، محمد عزة دروزة، ٢/٣١٣.

١٢٥ - سورة النّمل، الآية: ٨٨.

١٢٦ - سورة الرّعد، الآية: ١٦.

١٢٧ - الكافي، الكليني، ١/ ١٣٥.

١٢٨ - سورة الذاريات، الآية: ٥٦ - ٥٧.

١٢٩ - سورة الملك، الآية: ٢.

١٣٠ - سورة التحريم، الآية: ٨.

١٣١ - الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشّيخ ناصر مكارم الشّيرازي، ١٨/ ٤٥٧.

١٣٢ - سورة هود، الآية: ١٥ - ١٦.

١٣٣ - الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ٩/ ١٤.

١٣٤ - تقول: حشت الصّيد أحوشته، إذا جئته من حواليه لتصرفه إلى الحبالة، ولعل التعبير

بذلك لنفور النّاس بطباعهم عما يوجب دخول الجنة.

١٣٥ - بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ٢٩/ ٢٢١.

١٣٦ - سورة النبّا، الآية: ٢١ - ٣٠.

١٣٧ - سورة النّبأ، الآية: ٣١ - ٣٦.

١٣٨ - سورة الاسراء، الآية: ١.

198





- ١٣٩ تفسير من وحي القرآن، محمد حسين فضل الله، ١٤/ ١٩.
  - ١٤٠ سورة البقرة، الآية: ٢٨٥.
- ١٤١ ظ: مجمع البيان في تفسير القرآن، الشّيخ الطّبرسي، ٢/ ٢٢٨.
- ١٤٢ جبله: أي خلقه، ظ: الزّبيدي، القاموس المحيط جبل –، ٣/ ٣٥٦.
- ١٤٣ انتجب فلانا واستنجبه: إذا استخلصه واصطفاه اختيارًا على غيره. ظ: لسان العرب
  - نجب -، ابن منظور، ١/ ٧٤٨.
  - ٤٤٤ بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ٢٩/ ٢٢١.
    - ١٤٥ سورة الصّف، الآية: ٦.
  - ١٤٦ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشّيخ ناصر مكارم الشّيرازي، ١٨/ ٢٩٠.
  - ١٤٧ ظ: السّيرة النّبوية على ضوء القرآن والسّنة، محمد أبو شُهبة (١٤٢٧)، ١/ ٢٤٨.
    - ١٤٨ سورة البقرة، الآية: ١٢٩.
    - ٩٤١ الخصال، الشّيخ الصّدوق، ص ٤٨١.
- ١٥ الخصائص المحمدية في القرآن الكريم دراسة تفسيرية -، د. محمد كاظم الفتلاوي،

## ص ۲۹.

- ١٥١ النّقد القرآنيّ للانحراف العقلي والعقدي، د. محمد كاظم الفتلاوي، ص١٤٤.
  - ١٥٢ سورة المائدة، الآية: ٧٧.
  - ١٥٣ ظ: التفسير الكاشف، محمد جواد مغنية، ٣/ ١٠٦.
    - ١٥٤ بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ٢٩/ ٢٢١.
      - ١٥٥ سورة آل عمران، الآية: ١٠٣.
      - ١٥٦ تفسير القمى، القمى، ١٠٨/١.
      - ١٥٧ بحار الأنوار، المجلسي، ٣٣/ ٣٧٦ .

190



١٥٨ - سورة الانفال، الآية: ٤٦.

١٥٩ - الخصال، الصّدوق، ص٥٤٨.

١٦٠ - سورة الرّعد، الآية: ١١.

١٦١ - بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ٢٩/ ٢٢١.

١٦٢ - الزّهراء خير نساء العالمين، ناصر مكارم الشّيرازي، ص١٠٤.

١٦٣ - سورة النّحل، الآية: ٥٨ - ٩٥.

١٦٤ - سورة التكوير، الآية: ٨-٩.

١٦٥ - سورة الزّمر، الآية: ٦٤.

١٦٦ - سورة الفتح، الآية: ٢٦.

١٦٧ - سورة الاحزاب، الآية: ٣٢.

١٦٨ - ظ: تيسير الكريم الرّحمن في تفسير كلام المنان، السّعدي، ص٧٢٨.

١٦٩ - العلم في المفهوم القرآنيّ، د. محمد كاظم الفتلاوي، ص٦١.

١٧٠ - سورة الغاشية، الآية: ١٧-٢٢.

١٧١ - الإعجاز في القرآن الكريم - دراسة في التفسير العلمي للآيات الكونية -، د. محمد

كاظم الفتلاوي، ص٢٢.

١٧٢ - سورة النّحل، الآية: ٤٤.

١٧٣ - الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشّيخ ناصر مكارم الشّيرازي، ٨/ ١٩٩.

١٧٤ - ظ: مناهج المفسرين – دراسة في النّظرية والتطبيق -، د. محمد كاظم الفتلاوي، ص٥٦.

١٧٥ - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ٩/ ١٣٧.

١٧٦ - شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ٦/ ٣٠٩.

١٧٧ - بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ٢٩/ ٢٢٢.





١٧٨ - سورة الحجر، الآية: ٩٧.

۱۷۹ - التفسير الوسيط، د. محمد سيد طنطاوي، ٥/ ٣٢١.

١٨٠ - بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ٦٣/ ٣٢٠.

١٨١ - بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ٢٢/ ٥٣٣.

١٨٢ - سورة الإسراء، الآية: ٧٩.

١٨٣ - مجمع البيان في تفسير القرآن، ٦/ ٢٨٤.

١٨٤ - سورة الانشراح، الآية: ٢.

١٨٥ - الميزان في تفسير القرآن، محمد حسين الطّباطبائي، ٢٠/ ٣١٥.





## قائمة المصادر:

- خير ما نبدأ به: القرآن الكريم
- الواحدي النيسابوري (ت٢٨٥هـ)، أسباب النّزول، دار الكتب العلميّة، بيروت، ط٢، ٢٠٠٦م.
- ٢. د. محمّد كاظم الفتلاوي، أصول الدين في خطبتي الزّهراء إلي الإمامة أنموذجًا -، مجلّة العقيدة، العتبة العباسية المقدسة، السّنة
   ٢٠١٧م، العدد ١٤.
- ٣. د. محمد كاظم الفتلاوي، الإعجاز في القرآن الكريم دراسة في التفسير العلمي للآيات الكونية -، مطبعة الثقلين، النّجف الاشرف، ٢٠١٥.
- ٤. ناصر مكارم الشّيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، دار
   احياء التراث العربي، بيروت، ط٢، ٢٠٠٥م.
- ٥. البيضاوي، انوار التنزيل وأسرار التأويل، مؤسسة الاعلمي،
   بيروت، ١٩٩٠م.
- ٦. د. جنان محمّد مهدي، الايحاء والتصوير في خطبة السّيدة فاطمة الزّهراء شيّ دراسة في البنى الأسلوبيّة –، مجلّة الكليّة الإسلاميّة الجامعة، النّجف الأشرف، السّنة ٧، ١٣٠٧م، العدد ٢٠.





- ٧. المجلسيّ (ت١١١هـ) محمّد باقر، الأنوار، مؤسّسة الوفاء، بيروت، ط٢، ١٩٨٣م.
- ٨. د. محمّد قاسم لعيبي، التّفاعل النّصّيّ مع القرآن الكريم في خطبة السّيّدة الزّهراء (١٤٤٤)، مجلّة الكلّيّة الإسلاميّة الجامعة/ النّجف الأشرف، السّنة ٧، ١٣٠ م، العدد ٢٠.
- ٩. ابن عاشور محمد الطّاهر، تفسير التّحرير والتّنوير، مؤسسة التّأريخ العربيّ، بيروت، (دت).
- 10. محمّد عزّة دروزة (ت١٩٨٤م)، التفسير الحديث ترتيب السّور حسب النّزول، دار الغرب الإسلاميّ، ط٢، ٢٠٠٠م.
- ١١. محمد رشيد رضا، تفسير القرآن العظيم المعروف بتفسير المنار،
   دار إحياء التراث العربي، بيروت، (دت).
- 11. محمّد جواد مغنية، التّفسير الكاشف، منشورات الرّضا، بيروت، ٢٠١٣م.
- 17. د. محمد سيد طنطاوي، التّفسير الوسيط للقرآن الكريم، دار نهضة مصر للطباعة والنّشر والتوزيع، الفجالة القاهرة، ١٩٩٨م.
- 11. د. صبري حافظ، التناص وإشارات العمل الأدبي، مجلة البلاغة المقارنة، ١٩٩٤م، العدد ٤.



- ١٥. السّعدي عبد الرّحمن بن ناصر، تيسير الكريم الرّحمن في تفسير
   كلام المنان، دار الحديث، القاهرة، ٢٠٠٥م.
- 17. الطّبري، جامع البيان عن تأويل القرآن، دار أحياء التراث العربي، بيروت، (دت).
- ۱۷. القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: د. مجدي محمد سرور، دار البيان العربي، القاهرة، ۲۰۰۸م.
- 11. د. محمد كاظم الفتلاوي، الخصائص المحمدية في القرآن الكريم دراسة تفسيرية -، مجلة دراسات إسلامية، كلية العلوم الإسلامية، جامعة كربلاء، السّنة ٢، ٢٠١٥م، العدد ١٢.
- 19. د. مهدي صالح سلطان، خطبة الزّهراء (ﷺ) سيّدة النّساء –قراءة حديثة وحوار جديد-، قسم الشّؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة،، ٢٠١٥م.
- ۲۰. ناصر مكارم الشّيرازي، الزّهراء شي خير نساء العالمين، مكتبة الكوثر، بغداد، ۲۰۱۳م.
- ۲۱. البيهقي (ت٥٨٥) احمد بن الحسين، السّنن الكبرى، دار الفكر، بروت، (دت).
- ٢٢. علي موسى الكعبي، سيّدة النّساء فاطمة الزّهراء (شِهِا)، مركز الرّسالة، قم، ١٤٢٠هـ.





- 77. إنتصار عدنان عبد الواحد العوّاد، السّيّدة فاطمة الزّهراء -دراسة تأريخية-، مؤسّسة البديل للطّباعة والنّشر، بيروت، ٢٠٠٩م.
- ٢٤. محمد أبو شُهبة (١٤٢٧هـ)،السيرة النبوية على ضوء القرآن والسنة، دار القلم، دمشق، ط٨.
- ۲۵. اسعد السيد كاظم القاضي، شرح الخطبة الكبرى للصديقة الكبرى فاطمة الزّهراء (عَلَيْكُ)، المجلسي، دار باقيات، قم، ۲۰۱۲م.
- ٢٦. ابن قدامة (ت٦٨٢هـ)، الشّرح الكبير، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ۲۷. أبن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، دار الاضواء، بيروت، ط٣،
   ۲۰۰۳م.
- ۲۸. مسلم النّيسابوري(ت۲٦۱هـ)، صحيح مسلم، دار الفكر، بيروت، (دت).
- ۲۹. عبد الحسين دستغيب، العبودية سر الخلق شرح خطبة الزّهراء
   ۱۵. دار البلاغة، بيروت، ۲۰۱٤م.
- ٣. د. محمد كاظم الفتلاوي، العلم في المفهوم القرآنيّ، مجلة القادسية، كلية التربية، جامعة القادسية، المجلد ٩، العددان ٣-٤، ١٠ ٢م.





- ٣١. محمد جواد مغنية (ت ١٤٠٠هـ)، فقه الإمام جعفر الصّادق (للبيِّل، مؤسسة انصاريان، قم، ١٤٢١هـ، ط٢.
- ٣٢. الكافي، الكليني (ت٣٢٩هـ)، دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٣٦٢ هـش.
- ٣٣. الشَّافعي (ت٤٠٤هـ)، كتاب الأم، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٣م.
- ٣٤. ابن الاثير، كتاب النّهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: محمود محمد الطّناحي، النّاشر المكتبة الإسلامية.
- ٣٥. البهوتي (ت١٠٥١هـ)، كشاف القناع، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٧م.
- ٣٦. الزّخشري، الكشاف، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط٢، ٢٠٠١م.
- ٣٧. الشّيخ الطّبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، مكتبة دار المجتبى، النّجف الاشرف، ٢٠٠٩م.
- ٣٨. البغوي (ت٥١٠هـ) ابو محمد الحسن الفراء، معالم التنزيل في التفسير بالتأويل، دار الفكر، بيروت، ٢٠٠٢م.
- ٣٩. المحقّق الحلّيّ (٦٧٦هـ)، المعتبر، مؤسسة سيد الشّهداء، قم، (دت).





- ٤٠. د. محمد كاظم الفتلاوي، معالم تربوية أخلاقية في فكر السيدة الزّهراء (إليل) -مقاربة قرآنية تفسيرية-، مجلة كلية التربية الأساسية، الجامعة المستنصرية، المؤتمر العلمي السّنوي الرّابع والعشرون، ١٣ ١٤/ ٥/٢٤/٥م.
- ٤١. الرّازي(ت٢٠٤هـ) فخر الدين، مفاتيح الغيب، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٣، ٢٠٠٩م.
- ٤٢. محمد حسين الطّباطبائي، مقالات ودراسات، المركز الإسلامي للدراسات، بيروت، ٢٠٠٣م.
- 27. د. محمد كاظم الفتلاوي، مناهج المفسرين -دراسة في النّظرية والتطبيق-، دار رافد للطباعة، بغداد، ٢٠١٧م.
- ٤٤. محمد حسين الطّباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، دار الكتاب العربي، بغداد، ٢٠٠٩م.
- ٥٤. غانم محمود، النّصوص الأدبية بين السّرقة والاقتباس، مجلة آفاق، العدد ٣، آذار، السّنة الثامنة عشر، بغداد.
- 23. د. محمد كاظم الفتلاوي، النقد القرآنيّ للانحراف العقلي والعقدي، مجلة كلية التربية للبنات، جامعة الكوفة، السّنة ١١، ٢٠١٧م، العدد ٢١.
  - ٤٧. نهج البلاغة، شرح محمد عبده، دار الذخائر، قم، ١٤١٢هـ.

