# سومر

# فلسفة رموز السلطة في بلاد الرافدين

عمار ياسر مطلك محمد عبد الحسين فالح الهيئة العامة للآثار والتراث

#### الخلاصية:

إن الفكر الرافديني له جذور عميقة بعمق الحضارة الانسانية، وان اختياره لرموز السلطة لم يأتِ من فراغ وإنما يعود الى ايدلوجية وفلسفة في هذا الاختيار، ان الرمز الخاصة بالسلطة وان كان معروفاً ومتداولاً لدى السكان المحليين إلا انها تعكس دلالات دينية وسياسية واجتماعية واقتصادية.

إن اختيار الرموز من الواقع الاجتماعي كان له بالغ الأثر في رسم صورة الرفعة والسمو لهذه الرموز في مزاج الانسان الرافديني، وإن المحاكاة التي خاطبت به هذه الرموز الإنسان الرافديني جاءت لتعكس احترام الانسان وتأثره بمنطق القوة والسيادة في ذلك الوقت من خلال رمز التاج والعصا والصولجان، وكذلك محاكاة للفكر الانساني وطموحة في البناء والرفعة والسمو من خلال استخدام رموز السلطة.

## معلومات الباحث:

عمار ياسر مطلك

amaara70347@gmail.com

محمد عبد الحسين فالح

mohammed.ab.hussein86@gmail.com

#### الكلمات المفتاحية:

رموز السلطة، شارات الحكم، التاج، العصا، الصولجان، العرش، الحبل و الحلقة

#### **ABSTRACT**

The thought of the Mesopotamian man has deep roots in the depth of human civilization, and his choice of symbols of authority did not come out of the blue, but rather due to his ideology and philosophy in this choice. The symbols of authority, although they are known among the local people, they are reflecting religious political, social and economic significations, the choice of symbols from the social motive had a great impact in drawing the superiority and highness image of these symbols in the thought of the Mesopotamian. The simulation that these symbols addressed to the Mesopotamian man came to reflect the respect of man and influenced by the logic of power and his sovereignty at that time through the symbols of the crown, the stick, and the scepter, as a simulation of human thought and his ambition to build and rise through the use of the symbols of (the throne, the rob, and the ring).

297

#### المقدمة

عرفت الملكية الوراثية منذ وقت مبكر في بلاد الرافدين، إذ عدت الأسلوب السائد في أدارة شؤون البلاد عندما ظهرت أولى أنظمة الحكم المدني في عصر السلالات المبكرة (2800-2371 ق.م). فقد ظهرت دويلات المدن السومرية وكان لكل منها حاكمها وجيشها ومواردها حتى توحدت على يد الحاكم لوگال زاكيري، واستمرت الملكية في العصور اللاحقة حتى سقوط مدينة بابل (539 ق.م).

ومن المتعارف أن مفهوم الملكية هو مفهوم سياسي بحت، إلا أنه في الوقت ذاته مفهوم دینی عقائدی فی فکر بلاد الرافدین، وقد أعتقد سكان بالد الرافدين أن الملكية منحة إلهية تعطى من الألهة الى شخص يتمتع بالحنكة فيصبح ممثل الألهة في الأرض، وعلى وفق قائمة الملوك السومرية فأن الملكية نزلت في خمس مدن متعاقبة، ثم حل الطوفان، وبعدها هبطت مره أخرى في عدد من المدن كان أولها مدينة كيش، أي إنها منحت من الألهة الي الملوك من البشر، وتتكون الملكية ضمن المفهوم الديني العراقي من شارت عدة للحكم تمنح للملك لإعطائه الشرعية في حكم البلاد، وكانت تلك الشارات موجودة في السماء استناداً الى النصوص المسمارية، إذ ورد في ملحمة أيتانا أنه: (في ذلك الزمان لم تكن العمامة ولا التاج ولم يكن خلق بعد أي عرش في أي مكان الصولجان، التاج، والعمامة، والعصا ....، جميعها كانت أمام انو، مودوعة في السماع)(1) وكانت تلك الاشارات هي التاج والصولجان والعصا والعرش والخيط والحلقة وغيرها من الرموز.

ويرد هنا السؤال الآتي: ما هو السبب الرئيس الذي دفع سكان بلاد الرافدين لاختيار تلك الاشارات وتميزها وجعلها رمز من رموز السلطة؟ وحاولنا الاجابة عن هذا السؤال في هذا البحث، إذ سنتعرض لأهم الأسباب التي نعتقد أنها دفعت الإنسان الرافديني لاختيار تلك الرموز المهمة على وفق دراسة علمية تحليلية.

#### اولاً: التاج:

وهو من أبرز رموز السلطة في بلاد الرافدين وهو غطاء رأس خاص بالآلهة والملوك<sup>(2)</sup>، وقد أطلقت عليه التسمية السومرية (AGA-AGA3-AGA2)<sup>(3)</sup> التي تقابلها التسمية الأكدية (agû(agau)a-gu2 um)

ومن أهم اشكال التيجان في فنون بلاد الرافدين:

 $(البسيط، المريش، المقرن)^{(5)}$ 

إن للتيجان أهمية في منظومة القيم الدينية الرافدينية لما تملكه من مقومات جعلتها أحد أهم رموز السلطة في بالاد الرافدين، على وفق ما جاء في النصوص المسمارية والمشاهد الفنية، وإن فكرة التاج الملكي مستوحاة من قرون الثور الذي تتوج راسه، إذ عد الثور أحد أهم الحيوانات المدجنة في بلاد الرافدين، وقد وردت أقدم الإشارات اليه منذ الألف الخامس ق.م، تتجسد أهمية الثور بقوته وخصوبته وكثرة الاعمال المناطة به في المجتمعات الزراعية، وقد انعكست تلك الأهمية في المعتقدات الدينية، إذ عد منذ عصور مبكرة رمزاً للخصب والنظير الذكري لما يعرف بالألهة الام، كما اقترنت في العصور اللاحقة ببعض الالهة إذ كان رمزها الحيواني ومنهم الإله

أدد وألاله اشور (6)، كما وصفت العديد من الألهة بالثور البري لما يتمتع به من قوة وبأس كما جاء وصف امى ديتانا، (1683-1674 ق.م للإله ننورتا) سنة حكمه الحادية والثلاثين بالصيغة ذات النص الأتى: (السنة التي جلب فيها الملك أمي-ديتانا رموزا عظيمة وعرش عظيم للمكان البعيد.... لإلهه ننورتا الثور البرى القوى مساعده)، وفي هذه الصفة دلالة دينية متمثلة بالرموز العظيمة والعرش العظيم الذي صنع للإله ننورتا الذي وصفه النص بالثور البري القوي(٢)، كما وصف بعض الملوك انفسهم بالثور لقوته ومنهم الملك حمورابي (1793-1705 ق.م) الذي كتب في مقدمة قانونه المعروف، إشارة الي كونه الثور الهائج نطاح الأعداء، وهنا دلالة واضحة لقوة هذا الحيوان، وإن مركز تلك القوة يكمن في قرونه التي استخدمها سلاحاً لدرء الاخطار الخارجية(8).

ولما يرمز له الثور من قوة وثبات ولاقترانه ببعض الألهة فقد صنعت بعض العروش للآلهة مستقرة على تماثيل ثيران، كما في مشهد ختم من عصر فجر السلالات يظهر الآلة أدد وهو جالس على يمين المشهد إذ يتربع على العرش والذي كان يستند على منصة على شكل ثيران متدابرة وهو رمز الآله ادد اله الرعد والاعصار (لوح: رقم1)(9).

ويتبين مما سبق أن الثور أحد أهم الحيوانات المدجنة والتي كان لها أهمية في بلاد الرافدين لما يتميز به من قوة وإخلاص، إذ يعد أهم الحيوانات فائدة للإنسان لكونه استخدم في الحراثة والنقل واستفاد من لحمه وجلده.

ولكل تلك المعطيات التي ذكرنا وما

للثور من أهمية لدى الانسان الرافديني جعلت الفنان العراقي يأخذ أفضل ما في الثور ألا وهي القرون التي تمثل قوة هذا الحيوان والذي يدفع بها الخطر وجعله على شكل التاج المتعارف عليه الآن، أي جمع أهم أجزاء الإنسان وهو الرأس الذي هو مصدر العقل وبين قرون الثور التي تمثل القوة، وإن مثل هذا التمثيل كان معروفاً في بلاد الرافدين، والامثلة حول هذا الموضوع كثيرة منها، الثيران المجنحة التي كشفت في آشور الموضوعة على جانبي المعابد والقصور لطرد الأرواح الشريرة، وجمع فيها الفنان بين القوة البشرية والحيوانية بشكل منسق، فقد نحتت تلك الرؤوس البشرية على أجسام الثيران المجنحة وهناك مثال آخر وهو (مشخوشو) رمز الإله مردوخ والذي يتكون من أجزاء عدة لحيو انات مختلفة.

## ثانياً: العصا، الصولجان:

بالإشارة إلى المناطق الجنوبية كونها إحدى أهم المناطق المأهولة بالسكان، ولما تملكه من مقومات عديدة ومنها وفرة المسطحات المائية الكبيرة التي جعلتها صالحة للزراعة وتدجين الأغنام والمواشي، لابد لهذه الحيوانات أن ترعى من شخص ما يطلق عليه الراعي، والذي كان يستخدم العصا في قيادة تلك الاغنام والسيطرة عليها والعبور بها الى بر الأمان، وكذلك حمايتها من أخطار الحيوانات المفترسة، وقد ورد ذكر العصا في القران الكريم في آية من الآيات يستدل بها على رعي الأغنام: (قَالَهِي عَصَايِ أَتُوكَّأُ عَلِيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَى غَنَمِي وَلِي فِيهَا مَآرِبُ أَخْرَى) (10)، وتلك آية تخص النبي موسى (عليه السلام) الذي قال هي عصاى التي أعتمد

<u>سهمر</u> 68 <del>سهمر</del> 299

عليها في المشي، وأهز بها الشجر اترعى غنمي ما يتساقط من ورقه، ولي فيها منافع أخرى، من هذه الفكرة ظهرت أولى الأدوات التي تستعمل للقيادة، والتي اتخذها الانسان فيما بعد لقيادة البشر، إذ عدها الانسان الرافديني أحد أهم رموز السلطة التي عرفت في العراق القديم.

ونعتقد أن العصاهي الصولجان نفسه على الرغم من ذكرها في ملحمة إيتانا كلاً على حده كما هو موضح في المقدمة، الصولجان هو عبارة عن قضيب خشبي أو معدني ينتهي بكتله من الحجر أو المعدن(11)، في حين أن العصالم تنته بتلك الكتلة، فهي قد استعملت كسلاح منذ العصور الحجرية وقبل الاهتداء الى التدجين وتربيتها ثم تحولت من اداة للدفاع والصيد والرعي الى رمز من رموز السلطة.

ويمكن أن نشير أيضاً إلى أثنين من الأدلة التي تعزز فكرة أن الصولجان هو تطور حاصل من العصا، أولهما يتعلق بالتسمية التي تطلق على العصا، فهي ذاتها التي تطلق على الصولجان، كما ورد ذلك في تطلق على الصولجان، كما ورد ذلك في كثير من الأمثلة في الكتابات المسمارية، ومنها (GIŠ ŠíTA)، ويقابله باللغة الاكدية ومنها (الكلاية أو عود أو عصا القيادة، وتطلق أيضاً أو عود أو عصا القيادة، وتطلق أيضاً بالمصطلح السومري (GIDRI) يقابله في اللغة الاكدية (في اللغة الاكدية وتأليف أيضاً بالمصطلح السومري (GIDRI) تعني عصا وتأتي أيضاً صولجان.

ويمكننا أن نستقرئ الدليل الثاني من المشاهد الفنية التي صورت على النتاجات الفنية سواءً كانت نحتاً بارزاً أو مجسماً أو أختاماً أو رسوماً جدارية وغيرها من الفنون، لم تظهر العصا والصولجان في

كل تلك الفنون معاً، وهما محمولتان من الشخص ذاته، في حين نشاهد بقية رموز السلطة تظهر معاً، وهناك شواهد كثيرة منها مشهد ديني منفذ على ختم يؤرخ من عصر الوركاء (3500-3000 ق.م) يظهر على الجانب الأيمن معبد وأمامه شخصان عاريان وهما في حالة مسير ويمسك كل منهما عصا ربما كانا من الكهنة، وتمثل العصا التي بين يديهم السلطة الدينية (شكل رقم1)(15).

ومن عصر جمدة نصر (3000-2900 ق.م) صور مشهد ديني طقسي يمثل الإلهة اينانا وهي تمسك حزمة القصب وخلفها رجل يمسك بكلتا يديه الصولجان ربما تمثل إلها ثانويا (شكل رقم 2)(16) في هذا المشهد خلل في طبعة الختم، إذ من المفروض أن تكون الإلهة او المرأة في الجانب الايمن وامامها حزمة القصب والاواني ويقابلها في الجانب الأيسر الشخص الذي يحمل الصولجان.

ومن عصر فجر السلالات طبعة ختم تحمل مشهداً دينياً يمثل عملية المثول أمام إليه جالس على العرش في الجانب الأيمن من المشهد، ويمسك بيده اليمنى المرفوعة فأساً، يحمل أو يسند على كتفه الأيسر صولجاناً وأمامه امرأة واقفة لأداء التحية، وخلفها شخص يمسك بيده الصولجان (شكل رقم 3)(17).

وصور مشهد ديني على مسلة (اور-نمو) من عصر سلالة اور الثالثة (راور-نمو) من عصر سلالة اور الثالثة (ومور 2012 - 2004 ق.م) يظهر الإله سين وهو يسلم رموز السلطة الى الملك، ومن تلك الرموز العصا (لوح رقم2)(18). ويتكرر مثل هذا المشهد في العصر البابلى القديم في مسلة حمور ابى

سومر 68

(1792- 1750 ق.م) إذ صور الإله شمر شوه و يسلم الى الملك حمورابي رموز السلطة، تظهر فيها العصا بوصفها أحد تلك رموز (لوح رقم3)(19).

ويستمر عدم ظهور العصا والصولجان في العصور الأشورية في آنٍ واحد، وإن ذكر بعض الباحثين على أنهما وجدوا على تمثال الملك الأشوري اشور- ناصر- بال الثاني (883-859 ق.م)، إذ يعتقدون أنه يحمل بيده اليسرى الصولجان، وفي اليد اليمنى يحمل العصا المعقوفة ذات الشكل الهلالي الذي يشبه المنجل المفلطح (لوح رقم 4)(20).

ونعتقد أن تلك الأداة التي يحملها هذا الملك في يده اليمنى ما هي إلا منجل كان يحمله الملك في أداء بعض الطقوس ربما لها علاقة بطقوس الزرع والخصب، لأن المنجل هو من أدوات الزراعة، والتي كشفت التنقيبات الكثير منه في مدن مختلفة (لوح رقم 5).

وظهرت العصا المعقوفة في مشاهد فنية، وعلى نحو لا لبس فيه، في العصر البابلي القديم، وكانت أحد رموز الإله آمورو<sup>(12)</sup> إله الرعي، فقد ظهرت في مشهد يمثل الإله آمورو بصورة واضحة (لوح رقم6)<sup>(22)</sup>.

ويظهر في المشاهد الفنية، الأشورية العصا الطويلة أو الرمح الطويل محمولين من قبل الآلهة والملوك، ونرجح أنها تكون إحدى تلك الرموز، ونشاهد مثل تلك العصا في مشاهد العصر الأشوري، وتظهر بيد الملك في مشهد نفذ على إفريز لرسم جداري يبين جلسة ملكية في قصر تل بارسيب، إذ يظهر الملك وهو على العرش في وسط المشهد وخلفه عدد من

الأشخاص ويمسك بيده عصا طويلة وأمامه قائد الجيش يقدم عدداً من الأسرى وهم في حالة إذلال (لوح رقم 7)(23).

#### ثالثاً: العرش:

يُعد واحداً من رموز السلطة التي عرفها سكان بلاد الرافدين وقد عرف في اللغة العربية انه سرير الملك أو الخيمة او البيت او القصر (24)، أما ابن منظور فيقول إن العرش من مصدر أعراش وجمعة عروش وأعراش يأتي سرير الملك، وكذلك رمز السلطة، تربع على العرش أي تمكن من مقاليد الحكم (25)، ولم يكن مقترناً بالملوك فقط بل نراه مرتبطاً ارتباطاً قوياً بالآلهة، أي أن لكل منهم عرش يميزه عن الآخر، ولا سيما الآلهة الرئيسة منها، وكان الملوك أي أن لكل منهم عرش يميزه عن الأخر، يتفاخرون بصناعتهم للعروش سواءً لأنفسهم أو للآلهة، وكانت تقدم لكسب ودها.

وعرفنا من الكتابات والمشاهد الفنية الكثير من المعلومات حول العرش والمواد التي صنع منها العرش فقد استعمل الذهب والفضة والأحجار الكريمة، وإذا دل على شيء فانه يدل على الإهتمام البالغ الذي أولاه الملوك للعرش(26).

وعرف العرش باللغة السومرية بالمصطلح السومري (GIŠ) مسبوقاً بالعلامة (GU.ZA) الدالة على الخشب أو المواد المصنوعة من الخشب (27)، يقابله في اللغة الأكدية المصطلح (KUSSû).

## انواع العرش:

هناك أنواع عديدة من العرش صورت على المشاهد الفنية من أهمها (العرش البسيط، عرش على شكل بيادر حبوب، عرش على شكل واجهة المعبد، عرش على شكل حيواني)(29).

<u>الله مر</u> 68

تعطينا العديد من النصوص المسمارية بعضاً من صفات العرش، منها نص من العصر السومري الحديث في عهد كوديا أمير سلالة لكش الثانية ( 2144 -2124 ق.م) نقشت على تمثال الإلهة ننخر ساك جاء فيها ما يأتي:

(... صنع من أجلها صندوقها لكنز براق وصنع من العرش العالي الذي يلائمها كملكة)(30).

وجاء ذكر للعرش في نص من العصر البابلي القديم للملك شوايلوشو (1984-1975 ق.م)، جاء فيها: (...السنة التي صنع العرش الكبير للإله نركال (31).

وفي أسطورة الخليقة البابلية وهي واحدة من أهم الاساطير المهمة في بلاد الرافدين جاء أقدم تدوين لها في العصر البابلي القديم، بمناسبة انتصار مردوخ على تيامة، وقد ورد العرش فيها على النحو الأتي: (... أقام عرشاً ملكياً يفوق رفعة بقية الآلهة وفي وسط مجمع الآلهة أجلس انو عليه مردوخ...)(32).

وذكر العرش في أسطورة ننورتا يخضع شعب الحجارة جاء فيها:

(...عندما كان ننورتا في ذلك اليوم جالساً على عرشه السامي يبعث منه نوراً خارق للطبيعة، حيث كان يشهد بارتياح وبهجة احتفالاً على عرشه)(33).

كما جاء في أسطورة موت الأله دوموزي ذكر العرش على النحو الاتى:

(...ومع ان الكالا لم يكونوا سياجاً مانعاً حاصروا من جميع الجهات قيدوا يديه ..... وهو جالس على العرش رفيع)(34).

ويتبين مما تقدم من نصوص أن العرش وصف مرة بالكبير، ومعنى الكبير عظيم الشأن العالى المقام ذو مرتبة عالية،

وأخرى وصف بالسامي، وهنا يعني العالي المرتفع، وتارة أخرى وصف بالرفيع، ويقصد الرفعة وعلو المقام.

وتؤكد كل تلك الصفات على علو مكانة الشخص الذي يرتقي العرش، فضلاً عن تأكيدها على أن العرش دائماً كان مرتفعاً عن ما حوله.

ونعتقد أن الفكرة الرئيسة لصناعة العرش بهذه الكيفية وجعله مرتفعاً جاءت من فكرة بناء المعابد على المصطبة في الألف الرابع قبل الميلاد في مدينة اريدو.

إذ بنيت بهذه الطريقة لأسباب دينية عقائدية، وأسباب وظيفية تتمثل بمنع الرطوبة من التسرب في داخل الجدران. بعد ذلك تطور التخطيط البنائي للمعابد وظهرت الزقورة، والتي أختلف الباحثون في تحديد الغرض الرئيس من بنائها، وكان من بين تلك الأراء أن الزقورة تمثل عرش الإله ومذبحاً ضخماً، وقد تبنى المهندس المعماري (دومبارت) هذه النظرية بعد أن طرحت من قبل الباحث (ليثابي).

وقال ريشير أن: "الزقورة هي جبل حقيقي بعرش مصطنع فوقها"، وأشار جاسترو، سيز إلى أن: "الزقورة جبل يسكنها الإله وهي مكان العبادة بالنسبة للبشر وتجسيد للكون" واشار ونج أن: "الزقورات صورة عرش العظمة الإلهية" وأشار ديبليوس إلى أن "الزقورة العرش الكوني الإلهي"، ويعتقد ونكلير أنها: "تجسيد لجبل أرضي وفي قمة الجبل مقر الإله على عرشة"، ويحدد سكايندر أن الإله أنليل: "يجلس الاله الليل على عرشة فوق الجبل في نيبور اليل على عرشة فوق الجبل في نيبور حيث يتأمل مملكته ويحمي النظام" (35).

وترجح كل تلك الآراء أن المعبد العلوي في الزقورة هو عرش الإله، واختار الإنسان العراقي وفق مفهومة الديني هذا العرش في مكان عالٍ يعلو كل ما حوله لإضفاء القدسية على هذا المبنى وشخصية الإله الجالس في عرشة في أعلى الزقورة الذي يرعى الناس ويكون مطلعاً على كافة مفاصل المدينة، كما يكون أمام أنظار جميع الناس لعلو المبنى وهذا ما طبق على عرش الملوك وجعله عالياً.

والدليل الآخر يظهر في بعض المشاهد الفنية التي تجسد الآلهة وهم جالسين على عروش عملت الواجهة الجانبية منها على شكل واجهات معابد(36).

## رابعاً: الخيط والحلقة

الرمز الرابع من رموز السلطة الملكية وقد أطلق على الحبل المصطلح الاكدي السومري (EŠ) يقابله المصطلح الاكدي (abŠanu) وقد اطلق على الحلقة المصطلح الاكدي السومري (Har) (39) يقابله المصطلح الاكدي (anatu)

وقد عرج الكثير من الباحثين على ذكر أن ذلك الخيط هو خيط قياس وهو أحد رموز السلطة يتسلمه الملوك من الآلهة لينشروا العدالة، ويقومون ببناء المدن وتعميرها، وقد ظهر في كثير من المشاهد الفنية، ومن أبرزها مسلة (أرو- نمو)، ومسلة حمورابي التي ذكرت سابقاً.

رأي الباحث هو حبل لقيادة الثور، كما ذكرنا سابقاً فإن بلاد الرافدين دجنت الحيوان منذ أقدم العصور المبكرة، وكان لابد من معرفة التعامل مع تلك الحيوانات، ولا سيما الثور الذي يعد الأقوى في فكر الانسان العراقي، وفي بعض الأحيان

يكون الثور في حالة هيجان وانفعال لا يمكن السيطرة عليه وإخضاعه إلا بطريقة الألم، لذلك كان الخيط (الحبل) والحلقة تربط بأنف أو أذن الثور، وعند جر ذلك الحبل يشعر الثور بالألم الشديد، وينقاد بسهولة، ومازال هذا الإجراء يستخدم في القرى العراقية (لوح رقم8)، ورأينا بهذا الخصوص ربما جاء الحبل والحلقة من الخصوص ربما جاء الحبل والحلقة من الملكية الخاصة بالملك حمور ابي التي الملكية الخاصة بالملك حمور ابي التي عثر عليها في مدينة بورسبا والتي كرست الإله مردوخ يذكر النص ما يلي: "عندما أعطى الإله الليل له -أي الملك حمورابي. البلاد والناس للحكم وملئ يديه -أي يد حمورابي.

لذلك ربما هذا التشبيه في هذا النص هو دلالة على قيادة الناس بيسر وسهولة، وربما الحبل هو الخيط (الحبل) نفسه الذي يظهر في المشاهد الفنية.

#### الاستنتاجات:

كانت الملكية في السماء مودعة أمام الإله آنو، وبعد ذلك نزلت الى الأرض، وكانت تعطى لشخص يمثل الآلهة على الأرض، وكانت رموز السلطة تسلم من قبل الآلهة إلى الملك لاعطائه الشرعية في قبل الآلهة إلى الملك لاعطائه الشرعية في حكم البلاد، وكان من بين أهم تلك الرموز: (التاج، العصا، العرش، الخيط والحلقة)، وقد صوّرت في المشاهد الفنية وهي تسلم من قبل الآلهة الى الملك، ويعد التاج واحداً من أبرز رموز السلطة التي استوحت من أبرز رموز السلطة التي يرمز للقوة، فكرتها من قرون الثور الذي يرمز للقوة، وعرف الفنان من تصميم الكائن الأسطوري المتكون من أفضل الأجزاء لجعلها في جسم واحد، وقد تشكلت هذه الفكرة من

<u>الله مر</u> 68 303

أخذ أقوى الحيوانات وقرونه التي تكمن فيها قوته، ورأس الإنسان الذي هو مصدر العقل، وكانت العصا والصولجان من رموز السلطة المهمة، إذ كانت العصا في بادئ الأمر تستخدم لقيادة الحيوانات، وبعد ذلك أصبحت صولجاناً استعمل للقتال ورمزاً من رموز السلطة، واستمر ظهور العصاحتي العصور المتأخرة، ونعتقد أن العصا و الصولجان هما إداة و احدة، و الدليل على ذلك أن لهما التسمية نفسها، ولم يظهر في المشاهد الفنية شخص الإله أو الملك يمسك بهما معاً، كما إن الفكرة الرئيسة لصنع العرش بهذه الكيفية وجعله مرتفعاً عما حوله جاءت من فكرة بناء المعبد على المصطبة، وبعد ذلك بناء الزقورة التي عدت عرش الألهة من قبل بعض الباحثين، وإستعمل الخيط والحلقة بوصفهما رمزاً للسلطة للبناء ونشر العدالة، وربما صبور ذلك الحبل والحلقة، والتي توضع في أنف الثور وإخضاعه الي الألم للسيطرة علیه و قیادته بسهولة.

#### هو إمش البحث:

1- الشواف، قاسم ، ديوان الأساطير سومر اكد اشور الالهة والبشر ، الكتاب الثاني، بيروت، 1997، ص90-91.

2- دانيال، تي بوتس، حضارة وادي الرافدين الأسس المادية، ترجمة: كاظم سعد الدين، مراجعة: - اسماعيل حسين، بغداد، 2006، ص276

3- SCHRAMMg, W., (2010). "Akkadische Logogramme , GAAL, VOL(4),P.16

4- CAD,A,1, P.153.

5- صولاغ، حنان، عبد الواحد، التيجان وأغطية الراس حضارة بلاد الرافدين، أطروحة دكتوراه غير منشورة، جامعة بغداد، كلية الاداب/ قسم الاثار، 2020، ص130.

6- كريمر، سموئيل نوح، من ألواح سومر، 140، ص، 1975، ص، 140، ص، 1975، طه باقر، بغداد، 1975، ص، Morgan B., 1953, "Dated Texts and Date formule of sinmuballit mes, p.91

8- رشيد، فوزي، الشرائع العراقية القديمة، ط2، بغداد، 1979، ص87.

9- Collon, 1990, near Eastern seals, Britain p.45, fig.30

10- سورة طه، آية 18

11- كونتينيو، جورج، الحياة اليومية، في بلاد بابل وأشور، ترجمة: سليم طه التكريتي، وبرهان عبد التكريتي، ط2، بغداد، 1986، ص 226.

12- CAD,K,P.50.

13- لابات، رينية، قاموس العلامات المسمارية، ترجمة: البير أبونا ووليد الجادر، (2004)، بغداد، ص135

14- CAD, P.141

15- عبد الرزاق، ريا محسن، فجر الحضارة السومرية في ضوء أختام عصري الوركاء وجمدة نصر، أطروحة دكتوراه غير منشورة، جامعة بغداد، كلية الأداب، 1998، شكل 127.

16- Furlong ,I., 1987 Divine Head-dresses of Mesa potamia in the Early Dynastic Period , London ,p.366,fig. xx

17- Furlong ,I.,Ibid ,p,289,fig.g-a.

18- Frankfort .H., 1996,.Art and Architecture of the Ancient orient, Yale university prees, p.103

19- مورتكات، انطوان، الفن في العراق القديم ، ترجمة: عيسى سلمان وسليم طه التكريتي، (1975)، لوح 265.

20- Frankfort.H., Op.cit ,p.152. 12- السعدي، حسين عليوي عبد الحسين، وظائف الآلهة في بلاد الرافدين، رسالة ماجستير غير منشورة، جمعة بغداد، كلية اداب، 2015، ص162.

22- Porada ,E., (1948). The Collection of the Pierpont Morgan Library

39- Wolfgang، Op.cit، 2010، p.66 .49- الجبوري، مصدر سابق، ص94-41- R. Borger, (1979). Babylonischassyrische LesestÜ cke, Heft I:Die Texte in umschrift s1,z.24-30.

#### المصادر

\* القرآن الكريم

### أولاً: المصادر العربية

1- ابن منظور، محمد ابن مكرم، (1981)، لسان العرب، تحقيق: عبدالله علي أكبر، ومحمد أحمد حسب الله وهاشم محمد الشاذلي وسيد رمضان، القاهرة.

2- الجبوري، علي ياسين، قاموس اللغة الاكدية العربية، ابو ظبي، (2010).

3- جرك، أوسام، بحر، الزقورة ظاهرة حضارية مميزة، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة بغداد/كلية الأداب، (1998) 4- دانيال، تي بوتس، حضارة وادي الرافدين الأسس المادية، ترجمة: كاظم سعد الدين، مراجعة: - اسماعيل حسين، بغداد، (2006).

5- رشيد، فيوزي، الشرائع العراقية القديمة، ط2، بغداد، (1979).

6- السعدي ،حسين عليوي عبد الحسين، وظائف الالهة في بلاد الرافدين، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة بغداد/ كلية الاداب، (2015).

7- شاكر، حنان، كوديا أمير سلالة لكش الثانية، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة بغداد، (2003). 8- الشواف، قاسم، ديوان الاساطير سومر اكد اشور الالهة والبشر، الكتاب الثاني، ط1، بيروت، (1997).

9- الشواف ،قاسم، ديوان الاساطير، سومر- اكد- أشور الحضارة والسلطة، Corpus of Ancient Near Eastern Seals in North America Collection, VOL.1, Washington, 1948, pl. Lxxi, fig 517 397 مورتكات، مصدر سابق، دار المشرق، 24 المنجد في اللغة والاعلام، دار المشرق، ط 43، بيروت، 2008، ص 297-496. ط 496-497 منظور، ابن مكرم، لسان العرب، تحقيق: عبدالله علي أكبر، ومحمد احمد تحقيق: عبدالله علي أكبر، ومحمد احمد حسب الله وهاشم محمد الشاذلي وسيد رمضان، القاهرة 1981، ص 283. الرافدين رسالة ماجستير غير منشورة، الرافدين رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة بغداد كلية الأداب، قسم الاثار، 2018، ص 2018.

27- <u>CAD</u>,K,P.587

28- <u>Ibid.</u>, p.587

29- عبد الحسين، مصدر سابق، ص-77. 94.

30- شاكر ، حنان، كوديا أمير سلالة لكش الثانية ، رسالة ماجستير غير منشورة، الثانية ، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة بغداد، كلية الأداب، 2003، ص 100. Cadd., 1928, Royal in scriptions, URexcavationLONDON, NO. 213 ، مصدر سابق، 1997 ، ص 193.

33- الشواف، قاسم، ديوان الاساطير، سومر- اكد- أشور الحضارة والسلطة، الكتاب الثالث، بيروت، 1999، ص220. 44- الشواف، مصدر سابق، 1997، ك4، ص99.

35- جرك ، أوسام بحر، الزقورة ظاهرة حضارية مميزة ، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة بغداد، كلية الآداب 1998، ص66-66.

36- عبد الحسين ، مصدر سابق، ص 129، شكل 29.

37- Wolfgang, Schramm., Akkaische Logogramme, Göttinger Beiträge zum Alten Orient ,Band 5,(universitaisvelag), Gottingen. 2010, p.47. مالي ياسين، قاموس اللغة العربية، ابو ظبي، 2010، ص27.

<u>الله مر</u> 68 305

## ثانياً: المصادر الاجنبية

1- CAD.

ift.

- 2- Cadd., (1928).Royal in scriptions ,UR excavation LONDON,
- 3- Collon,D., (1990).near Eastern seals, Britain,
- 4- Frankfort .H., (1996).Art and Architecture of the Ancient orient ,Yale university prees.
- 5- Furlong ,I., (1987). Divine Headdresses of Mesa potamia in the Early Dynastic Period , London,
- 6- Morgan B., (1953). "Dated Texts and Date formule of sinmuballit mes. 7- Porada ,E., (1948). The Collection of the Pierpont Morgan Library Corpus of Ancient Near Eastern Seals in North America Collection, VOL.1, Washington 8- R.Borger, (1979). Babylonisch-assyrische LesestÜ cke, Heft I:Die Texte in umschr
- 9-SCHRAMMg, W.,(2010). "Akkadische Logogramme",GAAL,VOL.(4)
- 10- Wolfgang, Schramm., Akkaische Logogramme, Göttinger Beiträge zum Alten Orient, Band 5, (universitaisvelag, Gottingen.

الكتاب الثالث، ط1، بيروت، (1999).. 10- عبد الحسين، محمد، العرش في بلاد الرافدين رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة بغداد كلية الأداب/ قسم الاثار، (2018).

11- عبد الرزاق، ريا محسن، فجر الحضارة السومرية في ضوء أختام عصري الوركاء وجمدة نصر، اطروحة دكتوراه غير منشورة/ جامعة بغداد / كلية الأداب، (1998).

12- صولاغ، حنان، عبد الواحد، التيجان وأغطية الراس حضارة بلاد الرافدين، اطروحة دكتوراه غير منشورة، جامعة بغداد، كلية الاداب/قسم الاثار، (2020). 13- كريمر، سموئيل نوح، من ألواح سومر، ترجمة: طه باقر، بغداد، (1975). 14- كونتينيو، جورج، الحياة اليومية في بلاد بابل وأشور، ترجمة: سليم طه التكريتي، طعان عبد التكريتي، ط2، بغداد، (1986). 15- لابات، رينية، قاموس العلامات المسمارية، ترجمة: البير ابونا ووليد الجادر، بغداد،

16- المنجد في اللغة والاعلام. (2008). دار المشرق، ط 43، بيروت.

17- مورتكات، انطوان، الفن في العراق القديم، ترجمة: عيسى سلمان وسليم طه التكريتي، (1975).

سومر 68

# الألواح والأشكال



شكل رقم (1) (عبد الرزاق، 1998،ص127)



شكل رقم (2) (Furlong ,I., 1987 ,p.366,fig.xx)

68 **سوم**ر 307

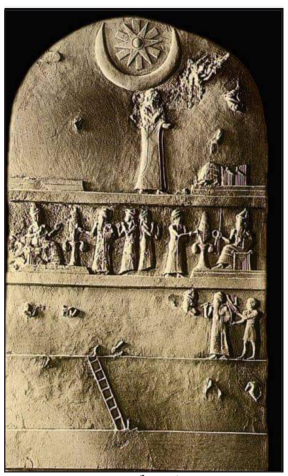


شكل رقم (3) (Furlong,I.,1987, p,289,fig.g-a)



لوح رقم (1) Collon,D.,1990 ,p.45,fig.30

<u>سومر</u> 68

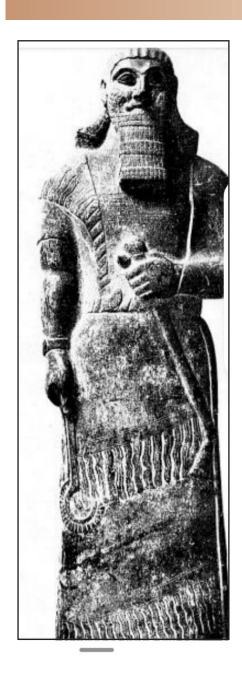


لوح رقم (2) Frankfort .H., 1996,p.103



لوح رقم (3) مورتكات ، 1975 ، لوح 265

309 كليومر

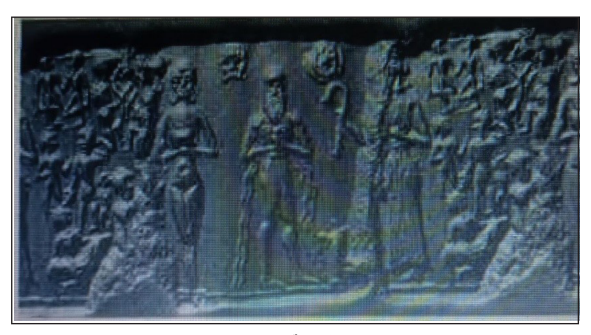


لوح رقم (4) (Frankfort .H., 1996,p.152)

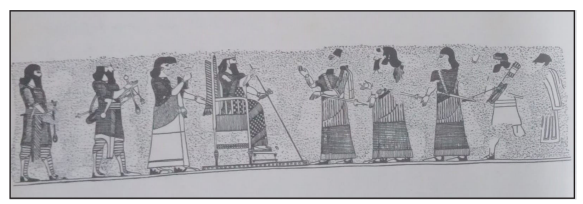


لوح رقم (5)

ىلاھەر 68 <del>كىلىمەر 68 كىلىمەر 68 كىلىمەر 68 كىلىمەر 68 كىلىم</del>



نوح رقم (6) Porada ,E., 1948, pl .Lxxi, fig 517



لوح رقم (7) (مورتكات ، 1975.ص397)



لوح رقم (8)

311