



### (النسق الديني والأخلاقي في كتاب نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب)

الباحث: أحمد حميد خضير

اللقب العلمي: مدرس مساعد

جامعة الأنبار / كلية الآداب

التخصص العلمي: الأدب الأندلسي

aha22a1002@uoanbar.edu.iq

إشراف الدكتور: صديق بتال حوران

اللقب العلمي: أستاذ دكتور

جامعة الأنبار / كلبة الآداب

التخصص العلمي: الأدب الأندلسي

Se.ba.ho.72@uoanbar.edu.iq

الكلمات المفتاحية: النسق الديني ، القيم الأخلاقية ، القناعة ، علو الهمة ، الصبر.

#### كيفية اقتباس البحث

حوران ، صديق بتال ، أحمد حميد خضير ، (النسق الديني والأخلاقي في كتاب نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب)،مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية، نيسان ٢٠٢٥،المجلد: ١٥ ، العدد: ٣

هذا البحث من نوع الوصول المفتوح مرخص بموجب رخصة المشاع الإبداعي لحقوق التأليف والنشر ( Creative Commons Attribution ) تتيح فقط للآخرين تحميل البحث ومشاركته مع الآخرين بشرط نسب العمل الأصلى للمؤلف، ودون القيام بأي تعديل أو استخدامه لأغراض تجارية.



مسجلة في Registered **ROAD** 

مفهرسة في Indexed **IASJ** 

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 3 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)





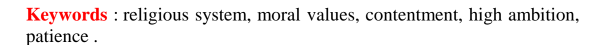
#### The religious and moral system in the book Nafh al-Tayyib min Ghusn al-Andalus al-Ratib

#### **Researcher: Ahmed Hamid Khadir**

Scientific title: Assistant Lecturer University of Anbar / College of Arts Scientific specialization: Andalusian literature

#### **Supervised by:** Dr. Siddiq Batal Horan

Scientific title: Professor University of Anbar / College of Arts Scientific specialization: Andalusian literature



#### **How To Cite This Article**

Khadir, Ahmed Hamid, Siddiq Batal Horan, The religious and moral system in the book Nafh al-Tayyib min Ghusn al-Andalus al-Ratib, Journal Of Babylon Center For Humanities Studies. April 2025, Volume: 15, Issue 3.



This is an open access article under the CC BY-NC-ND license (http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

#### **Abstract**

The research is one of the studies that fall within the field of cultural criticism. This study focused on the ethical strategy in the religious system contained in the texts of the book (Nafh al-Tayyib min Ghusn al-Andalus al-Ratib) by al-Maggari.

The researcher reviewed some of the basic ethical values that had an impact on Andalusian society and contributed to shaping its identity. The beginning was by monitoring the systems of the virtue of contentment, which is a source of reassurance and satisfaction, as it motivates a person to be satisfied with what he has without greed, which reflects a spiritual dimension that supports the stability of the individual and society.

This is followed by addressing the system of high ambition, which calls for striving to achieve lofty ambitions and noble goals, which is a value that had an impact on achieving scientific and cultural



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :3 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)





achievements in Andalusia. The system of patience was also monitored as a virtue that encourages steadfastness and endurance of hardships, especially in light of the difficult circumstances experienced by the people of Andalusia. The systems of the virtue of generosity and spending come as one of the components of strengthening social cohesion, as generous spending reflects the spirit of solidarity among individuals. The research also sheds light on the system of the virtue of knowledge and scholars, and the important role that knowledge played in strengthening the status of Andalusia as a beacon of knowledge, in addition to the impact of scholars in transmitting values and morals to generations. Then comes the virtue of self-esteem, which grants a person dignity and protects him from submission to humiliation, also addressing the system of abhorring envy as a reprehensible trait that leads to weak

relationships and the dispersion of society.

#### الملخّص

البحث يُعدُّ ضمن الدراسات التي تصب في حقل النقد الثقافي، وقد ركَّزَت هذه الدراسة على الاستراتيجية الأخلاقية في النسق الديني الوارد في نصوص كتاب ( نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ) للمقرى، إذ قام الباحث باستعراض بعض القيم الأخلاقية الأساسية التي كان لها أثر في المجتمع الأندلسي واسهمت في تشكيل هويته، فكانت البداية برصد أنساق فضيلة القناعة التي تُعدّ مصدرًا للطمأنينة والرضا؛ إذ تحفز الإنسان على الاكتفاء بما لديه دون طمع، مما يعكس بُعدًا روحانيًا يدعم استقرار الفرد والمجتمع، يلى ذلك التطرق إلى نسقية علو الهمة التي تدعو إلى السعى لتحقيق الطموحات الرفيعة والأهداف النبيلة، وهي قيمةٌ كان لها أثر في تحقيق الإنجازات العلمية والثقافية في الأندلس.

كما تم رصد نسقية الصبر كفضيلة تحفز على الثبات وتحمل الشدائد، خصوصًا في ظل الظروف الصعبة التي مرَّ بها أهل الأندلس، وتأتى أنساق فضيلة الكرم والإنفاق كأحدٍ مقومات تعزيز التماسك الاجتماعي، إذ يعكس الإنفاق السّخي روح التكافل بين الأفراد، كما يُسلّط البحث الضوء على نسقية فضل العلم والعلماء، والدور المهم الذي أدَّاه العلم في تعزيز مكانة الأندلس كمنارة معرفية، بجانب أثر العلماء في نقل القيم والأخلاق إلى الأجيال، ثم تأتى فضيلة عزة النفس، التي تمنح الإنسان الكرامة وتحصّنه مِن الانقياد للذل، وأخيرًا يتناول البحث نسق مقت الحسد بوصفه خُلقًا مذمومًا يؤدي إلى ضعف العلاقات وتشتت المجتمع.



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 3 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



#### المقدمة

الحمد لله حمد الشاكرين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومن والاه إلى يوم الدين وبعد:

فإنَّ النسق الديني يحمل في طيّاته مجموعة مِن القيم الأخلاقية التي تُعُد جزءًا لا يتجزأ مِن توجيه الأفراد والمجتمعات نحو السلوك الصحيح والمقبول، تُستمد هذه القيم من التعاليم والنصوص الدينية التي تركز على الفضائل الأخلاقية والقيم الإنسانية وتعمل على تعزيز السلوكيات التي تُحسّن العلاقات بين الأفراد وترسّخ التعايش السلمي بينهم.

لقد قُسمتُ الدراسة على مقدمة ثم تمهيد جاء الحديث فيه عن فاعلية النسق الديني في ترسيخ القيم الأخلاقية وجذور هذه القيم في المجتمعات العربية، ثم انتقلت إلى تقسيم البحث على ثمان محاور كل محور كان محاولة للإمساك ببعض الأنساق الدينية الواردة في نصوص الكتاب ومنها: ( القناعة – علو الهمّة – الصبر – الكرم والإنفاق – فضل العلم والعلماء – عزة النفس – مقت الحسد – صون اللسان من الزلل ).

لقد كان منهج الدراسة هو التحليل النصبي لبيان الأنساق الدينية في النصوص المختارة، فقد تم تصفح الكتاب ورصد النصوص ذات الصلة، ثم قسمت النصوص إلى موضوعات محددة وفقًا للمعاني التي تعكسها، فقد تم تفسير النصوص وربطها بالمفاهيم الدينية والأخلاقية التي تتاولتها الدراسة، كما تم التطرق لبعض السياقات التأريخية والثقافية لفهم أثرها على تشكيل النسق الديني الذي ينعكس بدوره على أدب الأندلس ومجتمعها، كما تم الاستعانة ببعض المصادر الثانوية التي تصب في ذات الدراسة.

ختاماً أرجو أن تكون دراستي هذه تحظى بالرضا والقبول.

#### التمهيد

تتجلى فاعلية الدين في ترسيخ القيم الأخلاقية الرفيعة في أذهان الناس؛ "لأنّه يعبّر عن المرحلة الانتقالية الهامة في الفكر والمعتقد والعُرف، مقارنة بحياة ما قبل الإسلام، فقد أتى بالعديد مِن القيم الإسلامية وأسهم في إنشائها وتثبيتها وحمايتها في جميع المجتمعات التي سادها، بغض النظر عن مستويات تحضرها أو مستوى معيشتها" (۱)، لكننا في الوقت نفسه لا نستطيع أنْ ننظر إلى مجتمع ما قبل الدين نظرة تعميمية تبعدُه عن فحوى القيم والأخلاق؛ على مقياس كونه مجتمعًا بدائيًا غير متحضر يمارس العنف والبربرية؛ لأنّه في حقيقة الأمر كان مجتمعًا غير خارج عن خطِ الاستقامة الخلقي، بل كان يعرف فحوى القيم الإنسانية الخلقية، فكان تضفى عليه ((كثير مِن الصفات الإنسانية الراقية، التي تُقرُّ بتكريم بني آدم، وقد كانت هذه



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :3 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)

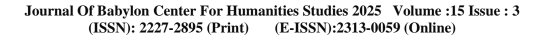


الصفات والأخلاق والقيم، سائدة عند الجاهليين، يثنون على صاحبها، ويعيبون من يجانبها ويتركها، وكثير مِن هذه القيم، وافقت تعاليم الإسلام)) (٢)؛ إيمانًا بأهمية القيمة الأخلاقية داخل المجموعة وإيجابية ثباتها، وخير دليل على ذلك ما جاء في الحديث النبوي الشريف، قَالَ رَسُولُ اللهِ هَيَّ: ((إِنَّمَا بُعِثْتُ لِأُتَمِّمَ صالح الْأَخْلَقِ)) \*، إذ تمثلت هذه الأخلاق بمجموعةٍ مِن الأحكام السلوكية المنضبطة والتي كانت تسير عليها غالبية المجموعة.

إنَّ أخلاقية النسق الدّينيّ تكمن في صحة الفعل الأخلاقي وتتجاوز الرؤية المحدودة التي تقول: "كل ما نفكر به يجب أنْ يكون صائباً، وكل ما نقوم به يجب أنْ يكون في اتجاه الخير لا الشر؛ لأنَّه فقط مجرد تقليد إنساني"(٢)، في حين يكون مفتقرا لأيّ ثباتٍ يقينيّ في أحكام الخُلق الدّينيّ الذي يستند إلى ((مكارم الأخلاق، وتعزيز مفاهيم القيم الفضلي في نفوس أبنائها، حتى أصبحت هذه القيم والأخلاق، مثار إعجاب الآخر مِن الأمم))(<sup>؛)</sup>؛ كونَها تعكس معابير الالتزام الأخلاقي بالتوجيهات والنواهي، "فإنَّها توجَّهُ الفردَ نحو سلوك أفضل، وتبني فيه القيم الإنسانية العُليا، وبذلك يبتعد عن أهواء النفس وتأثيراتها السلبية واندفاعاتها الطائشة؛ إذ إنَّ هذه الأهواء هي الطريق الوحيد نحو هلاك الذات والمعاناة المترتبة عليها، وسيطرة النزعة الفردية المحض"(٥)، وعليه فإنَّ الرؤية المثالية للحُكم الأخلاقي بحسب نمطية سلوك الإنسان وخواص فكره تتجلى وفق رؤية ((أنَّ أساس الحياة الاجتماعية والقوة الرئيسية للتاريخ، هي إمّا خارجة عن الناس والمجتمع والعالم الطبيعي، وإمّا عائدة إلى وعي الإنسان بالذات))(1)، وهنا تصبح الرؤية الباطنية والظاهرية للفرد أساسًا للحُكم على نسقية الخُلق الإنساني، "فيكون فهم فحوى القيم المثالية للإنسان مستندًا إلى اتجاهين، الأول: الرؤية الباطنية للداخل الإنساني، والثاني: سلوكية الفعل الظاهري العيني له، فتتحقق إحدى الصورتين، إمَّا ثبات فعل الخير أو استفحال قوى الشر "(٧)، لذلك يجب أنْ يكون الإيمان الثابت بأهمية فعل الخير إيمانًا يقينيًا مستنداً إلى الدين أولاً، لا يتأثر فقط بالأعراف والتقاليد التي تفرضها الأنظمة الاجتماعية فحسب، بل ينبغي أنْ يكون الالتزام بالقيم الأخلاقية مستقلاً عن التراتبية الشكلية .

مِن المعلوم أنَّ المجتمع الأندلسي بُنيّ على أساسٍ ديني إسلامي، فلا عجب أنْ يأتي الكاتب أو الشاعر الأندلسي ليوثق رؤاه الأخلاقية في فضاء كتاباته، متبنياً صورة المجتمع الذي يعيش فيه، على اعتبار أنَّ وظيفة الشعر ((أنْ يَخلُق عوامل مغايرة للواقع؛ بوصفهِ حالة إبداعية، تعكس الصورة المرجوة للمجتمع))(^)، فما يرتجيه ويهدف إليه الكاتب في خطابهِ الأخلاقي ((توعية الناس، وربطهم بالقيمِ والأخلاقِ، التي لا صلاحَ للأمةِ إلاَّ بها، وهذا يندمج ضمن إطار التزام الشاعر بواقعِ البيئةِ التي يعيش فيها))(\*)، فيُخلَق نوعٌ من السلطة النسقية، المتمثلة بفرض







نسقية الالتزام بالقيم الدينية عليه، والذي يسير جنباً مع خطّه التراتبي الدّيني، الذي يفرض عليه دائماً إيجابية السلوك، وحسن الاعتقاد النسقي الديني، وقد وتَّقت الخطابات النثرية والشعرية لكتَّاب وشعراء هذه الحُقبة الزمنية مرتكزات علاماتية نسقية عدّة، منها: القناعة والزهد، الصبر والتفاني، وعزة النفس وعلو الهمة، والكرم والإنفاق، وحفظ اللسان وصونه مِن الزلل، وتحري الصدق وتمييز الكذب، وأخذ المشورة....الخ، فكلّ قيمة مِن هذه القيم لها فاعلية ومعنى أخلاقي ثبّتَ النسق الدّينيّ في ذاكرة الخطابات والنصوص.

#### ١-القناعة:

قيلَ ((وأطيبُ الْعَيْشَ القناعة وَالْعلم خشية الله وَهِي إيثار الْآخِرَة على الدُّنْيَا وَمَعْرِفَة الطَّرِيق الى الله ))(۱)، إذ ترفِع مِن شأن صاحبها، وتورثه عزّة الذات وتجنّبه ذلَّ السؤال، وهي مِن الأنساق العلاماتية التي اشتغلت عليها خطابات ذلك العصر؛ كونها تسيرُ وفقَ أنظمةِ الفضاء الدّينيّ، التي أكَّدت عليها الكثير مِن النصوص الدينية (القرآن/السنة)، يقول النبي هذا ((لَيْسَ الْغِنَى عَنْ كَثْرَة الْعَرَض، وَلَكِنَّ الْغِنَى غِنَى النَّفْس))\*.

النصوص الشعرية التي أوردها (المَقري) في كتابه حَملَ الكثير مِنها معنى القناعة والرضى، مما يدل على توغل هذه الأنساق الخُلقية بشكل واضح في ذهنية المنتج، ومنها قولٌ للشاعر (منذر بن سعيد البلوطي) يقول فيه: (١١)[المنسرح]

الموتُ حوضٌ وكلّنا نردُ له ينجُ ممّا يخافه أحددُ فلا تكن مغرماً برزق غدٍ فلست تدري بما يجيء غددُ وخد من الدهر ما أتاك به ويسلمُ الروحُ منكَ والجسدُ

ربَّما نجد الشاعر هنا قد اشتغل على ثيمتين أساسيتين في إبراز نسقية القناعة، الأولى: الموت، الذي جعله أساسًا لوعظِ الذاتِ، وبيانًا لتراتبيةِ سيرها الدنيوي، عن طريق تجازوها لملذات الدنيا، وتروّيضها على نسق زُهد الحياة، والمداومة على فاعلية صالح الأعمال، وكأنّ الشاعر أرادَ مِن ذلك النسق تنبيه المتلقي إلى فكرةٍ دينيّةٍ مفادُها: أنّ فحوى القناعة يكمنُ بالتقوى، فهو جوهر المفارقة بين متعة الدنيا ونعيم الأخرة .

الثانية: اشتغل الشاعر أيضاً على ثيمة ثقافية محدَّدة، ألا وهي (القلق والاضطراب) الذي غالبًا ما يصيب الذات التي تفكر برزق الغد، فركز أولاً على الموت لتذكير تلك الذات بالنهاية المحتومة لكل البشر، ثم وظَّف نسقية القناعة في فضائه، ليتمكّن من تحويلِ وجهة الخطابِ مسايرة لتوجّهاته الدّينيّة، فالشاعر ينصح بعدم الانشغال برزق المستقبل وعدم القلق بشأن ما سيأتي به الغد، وهذا يعكس فكرة القناعة والتسليم بأنَّ الرزق مكتوبٌ ومقدَّر، فجاءتُ النسقية في



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :3 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



هذه الأبيات بمثابة رسالة قوية فحواها القناعة والرضا والتسليم بأقدار الله، فالرضا بما يُقدَّمُ لنا في الحاضر والاهتمام بسلامة النفس والجسد، هما المفتاحان لحياة هادئة ومتوازنة .

ربَّما كان إيمان الذات بنسقية القناعة، بِعدّها إحدى الركائز الأخلاقية الأساسية، التي نادى بها الدين الإسلامي، المستند إلى أصول ربانية صحيحة وثابتة، يوجبْ على الفرد التمسك والالتزام بتلك المبادئ؛ "لأنَّها تُعدّ مِن الأُسسِ الأخلاقيةِ المهمة جدًا، والتي تعزز ارتباط الذات الوثيق بالدين، وتؤكد إيمانها الكامل والمطلق بشرعية أحكام الدين المقدسة، التي تُعنى بتوجيه الفرد نحو السلوك القويم والأخلاقي في جميع جوانب الحياة"(١٠١)، ومثل ذلك نجده في أبياتٍ نقلها لنا (المَقَري) عن (محمد بن محرز الزهري البلنسي) يقول فيها:(١٠١)[الكامل]

اقتع بما أوتيته تنل الغنى واعلم بأن الحرزق مقسوم فلو واعلم بأن الرزق مقسوم فلو والله أرجم بالعباد فلا تسلل وإذا سخطت لضر حالك مرة وانظر إلى من كان دونك تدكر

وإذا دهتك ملمكة فتصبر رمنا زيادة ذرة لهم نقدر بشراً تعش عيش الكرام وتوجر ورأيت نفسك قد عدت فاستبصر لعظيم نعمته عليك فتشكر

الشاعر سيَّر مفهوم القناعة هنا في اتجاهين؛ الأول: أنّه يجلب لك ثراء النفس وغِناها، والثاني: أنّه يرفع مِن مكانة الذات وينقذها مِن دناءة قدْرِها، لكنَّ كِلاَهما لا يستطيعان تجاوز النظام الديني المقدَّس؛ لأنَّ تمسك الذات بالتضرع إلى خالقها يجعلها راضية النفسِ بالرغم مِن تفاهة الحياة والشعور بالانكسار.







ومِن النصوص الشعرية الأخرى، التي ترسخ مفاهيم القناعة لدى المتلقي، جاءت ضمن ما نقله (المَقّري) عن اخبار أهل الأندلس، أبياتًا ذكرها (لسان الدين بن الخطيب) في ترجمته لـ(الشمس بن جابر الهوّاري) يقول فيها"(١٠) [الطويل]

هو الرزقُ مقسومٌ فليسَ بزائلٍ فكه قاعدٍ قد وستع اللهُ رزقَههُ فعشْ في حِمَى خير الأنامِ ومُتْ به

ولو سِرتَ حتى كِدت تخترقُ الأَفقا ومرتحلٍ قدْ ضاقَ بين الورى رِزقا إذا كُنتَ في الدارين تطلبُ أنْ ترقَى

وظّف الشاعر هنا أسلوب التأكيد بعدم زوال الرزق (فليس بزائل)، والشرط (لو سرت...) لإيصال فكرةٍ مفادُها: أنّ الاجتهاد البشري لا يغير من نصيب الإنسانِ في الأرزاق، فالرزقُ ليس مرتبطًا بالحركة أو الجهد البدني، بل بإرادة الله وحدهُ، وقد تماشى النسق الديني في هذه الأبيات مع فكرة راسخة في الثقافة العربية والإسلامية، وهي الإيمان القوي بأنّ الرزق من عند الله، ولا يمكن للإنسان تغييره بالجهد الفردي فقط، والقناعة بما قسمَ الله هي قيمة مهمة، تُعلّمُ الناسَ الرضا والسلام النفسي، وقد أراد الشاعر من هذه الأبيات أنْ تعكس تلك القيم بوضوح، وتربط الرزق بالقضاء والقدر، وتعزز التوكل على الله.

#### ٢- عُلقُ الهَمة:

مِن القيم الرفيعة التي نادى بها الدين الإسلامية، والتي تجذّرت في نسقية الخُلق الدينيّ، عند الكثير مِن كتَّاب وشعراء ذلك العصر، فانعكست آثار ذلك التجذّر على خطاباتهم الشعرية والنثرية، التي تُنبأ عن الغاية القصوى لعلو الهمة؛ كونَها ((مِن لوازم كِبر النفس وشجاعتها، أي السعي في تحصيلِ السعادة والكمال، وطلب الأمور العالية، مِن دون ملاحظة منافع الدُنيا ومضارها))(١٠١)، التي ربَّما تُثني الفرد عن تقدّمهِ وتُضعفُ عزيمته؛ لأنَّ إيمان الفرد بنسقية علو الهمة يكون نتيجة طبيعية، تؤكد عمق فهمه وشعوره الواعي بالحياة، لتحقيق الكمالِ الإنسانيّ، والوجود الغاياتي، والترقَّع عن حدودِ المشقةِ الدونيةِ، ((ومعنى علو الهمة أنّ كلّ أمرٍ يفعله الفرد - ويتولاه فينهيه نهايته وإنْ عفا، عفا عن عظيم، وإنْ بطش، بطش عن قوة، وإنْ حمى أحدا فيبذل النفس على هواه، وإنْ أعطى يعطي عظيما))(١٠)، وقد جاءت الشريعة الإسلامية



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :3 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



لتؤكدَ هذه النسقية وتُرسّخُها في عقل الفردِ المسلم، لكي يكون مثالاً يُحتذي في جميع المواقف الإنسانية، وكيف لا وقد كانَ قدوته في ذلك خاتم الأنبياء محمد ﷺ ((مثلاً يحتذى ونهجاً يكتفا في كرم نفسه وشرف همته فهو أعلى البشرية همةً، بكل ما تحمل هذه الكلمة من معنى .

له همم لا منتهى لكبارها ... وهمته الصغرى اجل من الدهر))(١٨)

ومن النصوص الأُخرى التي أوردها الكاتب في كتابه "نفح الطيب" قوله:(١٩)[الطويل]

ولك ن أرى تحصيلَهَا بالدَّنيِّةِ وإنْ طاوعتني رقَّا أَ الحال مرزَّة الحال مرزَّة المال مرز

وما أنا عن تحصيل دُنيا بعاجز

يستشهد "المَقَّري" بهذه الأبيات ليعكس مبدأ علق الهمة لديه، بعد ابتعاده عن اوطانه واغترابه، وما آلت أليه الأمور مِن مشقةِ وتعبْ، إذْ يسيرُ النسق هُنا باتجاه نفسى أخلاقي، فنجد الشاعر يتحدث عن فاعلية الذات في مواجهة بعض الملذات، التي تأبي النفس للنزُل عِندَ مُغريَاتها، ممَا يؤكدُ ثبات النسق لدى الشاعر وفاعليته في أحنك الظروف.

تتمثل جمالية الفعل الحَسِن في ثباتِ الذاتِ وقوة عزيمتها ونقائها مِن سلبيةِ الأفعالِ القبيحةِ، فجاءتْ أبياتٌ لقادة الفتح الأندلسي في طليعة النصوص الأدبية، التي تُنبأ عن همّةِ عُلوُّ الذات، وفحوى الارتحال عن ثباتِ الهوان المكاني، إذ أوردَ صاحب النفح أبياتًا للقائد (طارق بين زياد) يقول فيها:(٢٠):[الطويل]

> ركبنا سفيناً بالمجان مقيّراً نفوساً وأموالاً وأهلاً بجنّة ولسنا نبالي كيف سالت نفوسنا

عسي أنْ يكونَ اللهُ منّا قد الله ترى إذا ما اشتهينا الشيء فيها تيسرا إذا نحسن أدركنا السذى كسان أجسدرا

إنّ نسق علوّ الهمة، في خطابِ الشاعرِ، يرتبط ارتباطًا مباشرًا بنسقية الدين؛ وذلك لاستناد الشاعر في بناء قصيدته إلى قوله تعالى: {إنَّ الله اشترَى مِنَ المُؤمنِينَ أَنفُسهمْ وأَمْوَالهُم بأنَّ لَهُمُ الجَنَّةَ يُقَتِلُونَ في سَبيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ}التوبة ١١١، نجد أنَّ النسق في هذا الأنموذج سار وفق ثيمة المفاز بالجنة، فوجب إثارة عزم الذات عن طريق سلوكها كُلّ ما اشتد وعسر عليها؛ الأنّها ستحقق غايتها وتشعر بقيمتها ووجودها، وتظفر بما تتمناه، أمَّا إذا اتخذت تلك الذات سمة الانزواء، وتخليها عن ركوب صِعاب الأمور، حينها تُستبدل معادلة تحقق حياة الذات بزوالها؛ كونَهُ الحل الأمثل لراحة وجودها.

أحيانًا يتخذ الشاعر مِن خطابهِ نسقاً لترسيخ فحوى علوّ الهمة عندَ الآخر، فهو على يقين بأنَّ كثيرًا مِن الخِصال الحميدة لها أثر في بناء شخصية الفرد الإنسانية، وتحقيق الفضائل المعنوية،



((فالقناعةِ، والكرم، والحميةِ، والشجاعةِ، والعزةِ، والإحسان، وغيرها، إنَّما هو نابعٌ مِن علوُّ الهَمة))(٢١)، ومن ذلك يورد (المَقّري) أبياتًا تتحقق فيها غايات الشاعر في بناء نسق خُلقي يبعث فيه كرسالةٍ طارئةٍ للمتلقى، فيقول: (٢٢) والأبيات لـ(ابن جبير الشاطبي) رحمه الله،[المتقارب]

> مِن الله فسسأل كمل أمسر تريده ولا تتواضع للولاة فإنّــهمُ وايساك أنْ ترضى بتقبيل راحة

فما يملك الإنسان نفعاً ولا ضُـرا مِن الكِبر في حال تموج بهم سكرا فقد قيل عنها إنها السجدة الصغرى

يسير النسق هنا وفق حث المتلقى على الارتقاء بالهمّة، بعيداً عن التعلق بالمخلوقين الذين لا يملكون نفعًا ولا ضرًا، مما يعزز الاستقلالية والثقة بالنفس، المستمدة من التوكل على الله، كما يشجع على الاحتفاظ بالكرامة الشخصية وعدم التذلل للسلطة، لتشعر الذات بالإحساس بالكرامة، والأبيات الثلاثة هنا تعكس ثقافة تركّز على علق الهمة والكرامة الشخصية، وتعزز التوجه إلى الله كقوة عليا والابتعاد عن التذلل للبشر، وخاصةً لِمَن هُمْ في السلطة، كما تُسهم هذه الأبيات في نشر قيم الاستقلالية والعزة والارتقاء بالهمّة الشخصية في مواجهة مغريات وأوهام السلطة الاجتماعية والسياسية، كما نجد الشاعر يربط نسق علق الهمة بالدين عن طريق إيراده مصطلحاً فقهيًا، ألا وهو "السجدة الصغرة"(٢٣).

وأحيانًا يوسم الشاعر خطابه سمة الحوار لمناجاة الذات أو الآخر، كما يتضح ذلك في النصّ الذي أورده (المَقّري) عن (أبي الحجاج يوسف بن أحمد الأنصاري المُنصفي البلنسي)، إذ قال(۲٤):[السريع]

قالت لي النّفسُ أتاكَ السردي وأنت في بحر الخطايا مقيم فمَا ادّخرت الزاد، قلتُ: اقصرى

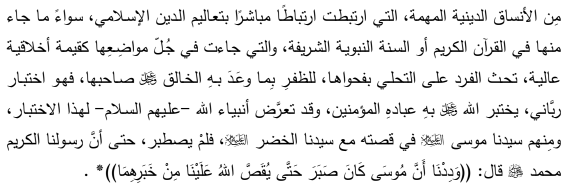
إنّ الحوار الذاتي الذي عقده الشاعر، يكشف عن نسق علوُّ الهمة، فالشاعر ربَّما يستخدم هذا الأسلوب البلاغي للتأكيد على عظمةٍ رحمةٍ الله ووسعها، وليس للتقليل مِن أهمية الأعمال الصالحة، فقد يكون معبّراً عن الأملِ والثقةِ بأنَّ الله لنْ يخذله بسبب كَرَمِه ورَحْمتِه، مما يعكس روحًا مُفعمةً بالإيمان والطمأنينة، وعدم خضوع الذات النظمة التقوقع المكاني، وتأنيب خُدع الكلام، واستمالة العقل، وفي المجمل فإنَّ نسقية علوّ الهمة في هذه الأبيات، تكمن في ثقة الشاعر الكبيرة برحمة اللهِ واعتمادهِ على كرمهِ، وكذلك في وعيهِ بحالتهِ الروحيةِ وحواره الداخلي الذي يعكسُ سعيه نحو التوبة والرجوع إلى الله.



مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١١/١لعدد ٢







أمًا على الصعيد النسقي، فإنَّ الصَبر يُعدُّ أحدُ الأنساق المهمة التي أستطاع الكُتّاب والشعراء تمريرها في ثنايا خطاباتهم؛ إيمانًا مِنهم بأنّه مِن الفضائل الدينية والأخلاقية، فهو السبيل الذي تتجنب به الذات المشقَّة، وتُحقق عن طريق الانتصار على المصاعب، لهذا السبب مجَّدَ الكُتّاب والشعراء الصبر وشجعوا على التمسك به؛ "لأنَّ الذاكرة المتراكمة في الشعر تعتبره مفتاح الفرج، والحل الأمثل لتجاوز مصاعب الحياة، مهما كان نوعها؛ فقد يجعلك مستعدًا تمامًا لمواجهة تلك الصعوبات بهدوء واتزان شخصي، وبذلك يحقق الفرد أهدافه ويشعر بالرضا عن ذاته وتقدير مجتمعه"(٢٥)، وهذه الرؤية النسقية، نَجدها تجسّدت لدى الشاعر الأندلسي عن طريق النصوص التي حاءت في كتاب "نفح الطيب"، والتي سارت وفق نسقية الصبر.

ربَّما يأتي الصبر دواءً لا مهرب مِنه، خاصةً إذا كانت الذات تمرُّ بأزمات لا مخرج منها إلاَّ بالصبر، فهذا الحاجب (جعفر المصحفي) يصفُ أحواله بعدَ زوال نعمتهِ ووقوعهِ بيدٍ تلذذت بالانتقام مِنه، فيقول: (٢٦) [الطويل]

صبرت على الأيام لمّا تولّست فوا عجباً للقلب كيف اعترافه وما النفس إلا حيث يجعلها الفتى وكانت على الأيام نفسي عزيزة فقلت لها: يا نفس موتي كريمة

وألزمت نفسي صبرها فاستمرّت وللنفس بعد العنز كيف استذلّت فيان طمعت تاقت وإلاّ تسلّست فلمّا رأت صبري على النذل ذلّت فقد كانت الدّنيا لنا ثمّ ولّت

يتجلى نسق الصبر هنا في خطاب المصحفي عن طريق اشتغاله على ثيمةِ الصبرِ وحكمةِ الذات، إذ بيَّن أنَّ البلاء مهما أشتدً، ومهما طوَّقَ الذات، فإنّهُ لا يُمْحَى بالاتكالِ على تراتبيةِ الزمنِ، أو بغض الأنظار؛ بلْ يُمْحَى باتعاظ الذات وتفهمها للواقع، الذي قادها إلى نهايةٍ لا ترتجيها، ((فالإنسان حيث يواجه حوادث الحياة مهما كان نوعها، لابد من أنْ يتصدى بهدوء



ورزانة، فلا يستخفه الفرح ولا يقتله القرح، والصبر هو التملص من الذائقة والشدة، والصبر هو سبيل الظفر، وبه يستطيع الفرد أن يتفوق)) (٢٧).

كما بقول آخر: (٢٨)[الطوبل]

يقولون لي صبراً وإنّي لصابير على نائبات الدهر وهي فواجع وإن أنا لـم أصبر فما أنا صانع سأصبر حتى يقضى الله ما قضى

إنَّ الشاعر هنا يسير وفق أخلاقية نسق الصبر، فقد بعث برسالتين هامتين، الأولى: بأنْ جعل الصبر نسفًا عامًا تتبناه المجموعة وتحث عليه، إذ يحثه قومه على التمسك به وعدم إفلاته، لتحقيق ما تصبو إليه الذات، والثانية: سيَّر النسق وفق مبدأ تسليم الذات لحكم الله عَالَ، والإذعان لهذه الظاهرة الدينية التي لا مناص منها سوى الجزع والهلاك، فإنَّ الصبرَ: "والتدريب على الصَّبْر يشتغل على تحدي الذات، بالوقوف أمام المشاكل الحياتية سواء أكانت نفسية أم اجتماعية، أم غيرها من الحوادث المُختلفة، التي تؤثر في سير حركة الحياة مادياً ومعنوياً، كما هُوَ أساس الْفَضَائِل وَمَعْرِفَة قدر النِعم، كما إنَّ تصدي الذات لتلك التحديات الواقعة عملياً، بالصبر والمقاومة والمثابرة، فإنَّها ستتجاوزها وتكشف الضرّ ، فضلاً عن الوصول إلى مرحلةٍ مهمةٍ مِن مراحل الكمال المعنوي والإنساني"(٢٩).

كثيرةٌ هي النصوص التي أوردها (المَقّري) في كتابه تسير وفق نسقية الخُلق الديني بصورة عامة ونسقية الصبر بالخصوص، ومِن تلك النصوص أبياتًا مُخمَّسةً لـ(عزالدين بن جماعة) رحمه الله تعالى، يقول فيها:(٣٠)[البسيط]

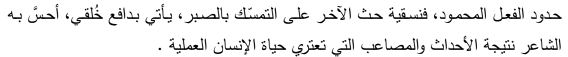
ويسط راحته في طيي منصبه هـمُ الأبـئُ علـي مقدار منصبهِ ما أنت والدهر تشكو من تقلب يا مبتلئ بقضاع قد بُليت به عليك بالصبر واحذر يا أخى جزعك

ذر العدو، يُمته الغيظُ والحسدُ صبراً فللصبر في حرب العدا عددُ ولا يكن لك إلاَّ الله معتمدُ واعلم بأنَّ جميع الخلق لو قصدوا أذاك لمْ يقدروا والله قد رفعكْ

لقد جعل الشاعر مِن الصبر نسقًا محتومًا لابد مِنه؛ كعلاج لكل أبتلاء يصيب الإنسان، وربط الصبر بالبلاء يجعل النسق يسير بالذات نحو محورين لا ثالث لهما، محور الوجود والإثابة والانتصار، إنْ تيقنت الذات وتجندت بالتوكل على الآله، ومحور الفناء والجزع، إنْ خرجت عن





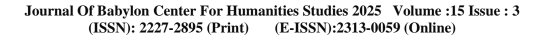


وبالتالي فإن مفهوم الصبر لم يخرج عن حدود اليقين الذاتي لدى شعراء وكتاب تلك الحقبة الزمنية مِن العصر الأندلسي؛ لأنّ فحواه تكمن في ((مواجهة ومقاومة كُلّ هذه الموانع بإيمان، فإن جميع التكاليف الإنسانيّة، الفردي منها والاجتماعي، تُعد وسائل ولوازم هذا الطريق، للوصولِ إلى المقصدِ الإنسانيّ، وبناءً عليه، يكون كُلّ واحدٍ منها، بذاتهِ مقصداً وهدفاً قريباً، ينبغي تحقيقه، للوصولِ إلى الغايةِ النهائيةِ))(١٦)، ألا وهي الإثابة بالأجر، وإيمان الروح بحسنِ التوكل الربانيّ. عليه، والأنفاق:

لطالما كانت هذه الصفة وما زلت ملازمة للفرد العربي، ربّما تجذرت في عقليته؛ كونها قيمة إنسانية عالية، فنجد الفرد العربي قد تغنّى بها وفخر منذ العصر الجاهلي؛ "لأن سمة الكرم عندهم، كان فحواها يسير وفق نسقية العُرف المجتمعي، إذ ترى السخاء لديهم دليلاً ثابتًا على قمع شر النفوس، فإثار الغير على أنفسهم وإشراكهم بمقدار الخير الذي يتمتعون به كان سبيلهم للتغلّب على الشُحِ"(٢٦)، حتى أصبح عندهم معيارًا للتفاخر وحسن الانتساب، وخير دليل على ذلك ما ثقلَ لنا مِن أخبار عن شخصية يراها المجتمع العربي إلى يومنا هذا رمزًا للكرم، وهي شخصية (حاتم الطائي).

لمْ يقتصر الكرم العربي على ما يقدّمُ للضيف مِن مأكلٍ أو مشربٍ، بلْ أصبحَ نظامًا معنويًا شاملًا لكل ما تجود بهِ النفس، حتى تعددتُ الألفاظ التي يُستدلُ بها على ذلك الجود وتنوعتُ، فكان منها: ((السخاء – السماحة – النوال – المنحة – المنيحة، وهي الناقة التي يعطيها الرجل لرجل آخر ليشرب منها لبنها ثم يردها – الرفد، وهو الصلة والعطية، وهو عطية بلا ثمن – التبرع – والجود والبذل .... وغيرها))(٢٣)، وهذه الرمزية لمعنى الكرم والسخاء تبناها الخطاب الأدبي لترسيخ نسقية ذلك المعنى في نفوس الأفراد والأجيال، وقد حث الدين الإسلامي على ضرورة الإنفاق وجعله ضمن خانة (السبيل شه)، قال تعالى: {وأنفقوا في سبيل الله ولا تلقوا بأيديكم ألى التهلكة وأحسنوا إن الله يحب المحسنين} البقرة ٩٠، وبالتالي فإنَّ ما جَاء في الخطاب الديني من الحث على الكرم والعطاء يُعدُ تأصيلًا أخلاقيًا لهذه الصفة، حتى أصبحت مزيةً مِن المزايا الحميدة التي أقرَّها وأكَد عليها الدين الإسلامي، لذلك كانت نظرة الشاعر الأندلسي لها نظرة ذات قيمة ومكانة، وأشادوا بها عن طريق مقطوعاتهم الشعرية والنثرية، التي جعلت الجود مِن المعاني قيمة ومكانة، الرفيعة، كما أكّدها الإسلام منذ نشأته .





فالشعراء في العصر الأندلسي تناولوا معنى الكرم، وأسبغوا عليه معانِ أخلاقية، تسيرُ في اتجاهٍ إسلامي، نحو تحقيق رضا الله وكسب الآخرة، فجاءَ (المّقّري) ليُثبتَ أبياتًا للوزير (أبي عامر أحمد بن عبدالملك بن شهيد الأشجعي) صاحب رسالة التوابع والزوابع يقول فيها: (٣٤) [البسيط] إنّ الكـــريم إذا نابتــه مخمصــةً أبدى إلى النساس ريّاً وهو ظمان يحنى الضلوع على مثل اللَّظى حرقاً والوجه غمرٌ بماء البشر ريَّان

هذه الأبيات تؤكد رسوخ نسقية الكرم لدى الشاعر، كما تؤكد بأنَّ صفة الكرم تعدَّتْ ما صورتِه تقديم الطعام والشراب للضيف، فوجه الكريم وإنْ أصابته مخمصةً يبقى ضاحكًا متبسمًا في وجه أخيهِ، فالشاعر يريد في خطابه أنْ يُشجعَ على نسقيةِ الكرم والالتزام بسمةِ الإنفاق، فجعل مِن عدم ثبات الإنسان على حال واحدة بسبب تذبذب الحياة، موضعًا مهمًا لتفعيل نسقية "معروف العطاءِ"، والابتعاد عن نسقية "تأنيب الذات"، وعليه فإنّ عدم ثبات الذات على نسقية اليُسر في فعلِ الجود والعطاء، يُحتَّم عليها أنْ تستثمر سعةَ رِخَائِها، خوفًا مِن مقصديةِ ضيق جودها، وبهذا نلحظ بأنَّ الشاعر يجعل الكرم يسير في نسق مرتبطٍ بذاكرةٍ دينيّة أخلاقية، فرضت عليه توظّيف بعض المعاني في خطابهِ لصالح نسقهِ الدّينيّ، المساير لقول النبي ﷺ: ((تَبَسُّمُكَ فِي وَجْهِ أُخِيكَ صَدَقَةً))\* .

وفي ترسيخ هذا المعنى في ذاكرة المتلقى أورد صاحب النفح الكثير مِن النصوص التي تحث الفرد على التمسك بهذه الصفة ومقت البخل أو الإعراض عن الإنفاق، ومنها أبياتاً لـ(أبي بكر بن قزمان) يقول فيها:(٥٥)[الوافر]

كثير المال تُمْسِكَهُ فيفني وقد يبقى مع الجود القليال ومَن غَرَسَتْ يَدَاهُ ثِمَارَ جُودِ ففى ظلِّ الثناءِ لللهُ مقيلً

الشاعر هنا يوضح أنَّ قيمة المال ليست في كميته، بلْ في كيفية استخدامه، إذ يمكن أنْ يضيع المال إذا لمْ يتمّ التصرف بهِ وفق نسقية الخُلق الديني والإنفاق مِنه، بعكس الذي يُنفق ما أنعمَ الله عليه بسخاء، حتى لو كان قليل، فإنّه سيجد أثرَ هذا الإنفاق يدوم، وكما أنَّ الكرم والجود يجلبان لصاحبهما الثناء والمدح، مما يوفِّرُ له مكانةً محترمةً وذكري طيبة بين الناس، كذلك يحقق له المفاز بظل الرحمن عَلِك، قال تعالى: { وَمِنَ الْأَعْرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِر وَيَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَاتِ عِندَ اللَّهِ وَصِلَوَاتِ الرَّسُولِ أَلَا إِنَّهَا قُرْبَةٌ لَّهُمْ سَيُدْخِلُهُمُ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ التوبة ٩٩، فالشاعر في ابياته يمرر رسالة قوية عن أهمية الكرم والإنفاق، ويؤكد أنَّ







الخير الذي يفعله الإنسان لا يَذهبُ سُدى، بلْ يعودُ عليه بالراحة النفسية والثناء الاجتماعي ورضى الخالق عنه .

يقين الذات بأنَّ الله هو الرزاق، وهو من تكفَّل للعباد بأرزاقهم؛ يدفع الفرد إلى الإعراض عن كلّ رزقٍ حرام في مأكله ومشربه وملبسه وعمله ونحو ذلك؛ لأنَّ يقينه سَيُعْلِمُهُ بأنَّ الرزاق سيفتح له أبواباً مِن الرزق الحلال، وأنّه لن يحصل مِن الرزق إلاَّ ما قُسِم له، وأنَّ ما عند الله لا يُنال بمعصيته، والبخل هو أحد المعاصي التي نهى عنها الإسلام، ومِن ذلك أبيات لأحد مشايخ (لسان الدين) وهو (أبو الحسن على بن الجياب الغرناطي) يقول فيها: (٢٦) [مخلع البسيط]

يا أيها الممسك البخيل إلّه ك المُنف ق الكفي ل أنْف ق وت ق بالإله تربح ف إنّ إحسانه جزيل وقدم الأقربين وإذكر ما روي أبداً بمن تعل

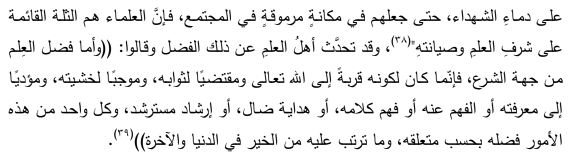
مواطن الكرم والإنفاق عن طريق نسقية الخُلق الدينيّ، تُحقق للذاتِ ثيمة الثبات في العطاء، في هذا الأنموذج يقدّم الشاعر رسالة اطمئنان لكلّ مُمْسِكِ على مالهِ، مُعرضاً عن الإنفاق في سبيل الله، وفي هذا الخطاب عَمَدَ الشاعر إلى تعزيز ثيمة الكرم ونبذ صفة البخل عند الإنسان؛ لأنّه على يقين مِن قيمة الجودِ وأثره الإنساني، إذ يُسهم ((في تقليلِ الفاصلةِ، بين طبقات المجتمع، وبذلك يعمل على إزالةِ حالات التوتر النفسي، المتولّدة من حالات الصراع الطبقي، أو يقلل من حدثها وتأثيرها، ويطفئ نار الحقدِ على الأثرياءِ، في قلوبِ المحرومينِ، ويُقلل من حسن الانتقام لديهم، وبذلك يعمل على توطيدِ، عنصر المحبةِ والمودّةِ، بين أفراد المجتمع))(٢٧).

كما إنَّ الشاعر سيَّر نَسقهُ نحو تأكيد ما أوصى به الله تعالى في كتابه المجيد، وذلك بتقديم ذوي القُربى أولاً في الإنفاق، تماشيًا مع قوله تعالى: {أَ وآتى المال على حبه ذوي القربى}البقرة ١٧٧، إذ كان الشاعر أشد حرصًا في نسقية كرمه، على تقوية روابطِ المحبّةِ والأخوةِ بين المسلمين عامة وذوي القربى خاصة، وبهذا تتجسّد المعاني الإنسانيّة الرفيعة التي جاء الإسلام مِن أجلها .

#### ٥-فضل العلم والعلماء:

مِن الفضائل التي أكدها الدّين الإسلامي في القرآن الكريم والسّنة النبويّة الشريفة، فضلُ كسبِ العلم وتعليمه، فأوّل نعمة مِن نِعم الله على بني آدم أنْ علَّمهم ما لا يعلمون، قال تعالى: { علم الإنسان ما لم يعلم} العلق م، بالعلم والتعلّم استطاع الإنسان أنْ يَخرج مِن ظُلمةِ العَدمِ إلى ضياءِ الوجودِ، فنعمةُ العلم تأتي بمقدمة الفضائل مِن حيث تراتبية الإثابة والجزاء؛ لقوله تعالى: {يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات والله بما تعملون خبير } المجادلة 1 1، "وفضلُ العلم لا يُحصى ولا يُعد على صاحبه، ومكانته عالية، فقد أورثه الله الأنبياء، وفضلَ الله مداد العلماء





وعليه فقد سرى نسق شرف العلم واحترام العلماء، في خطابات كتّاب وشعراء أهل الأندلس، متماشياً مع امتثالهم لهذا التوجيه الإسلامي الكريم، فعنوا في أشعارهم بالحديثِ عن شرفِ العلم، وأهميته ووجوبِ طلبه، وتقدير العالم وطالب العلم، ومِن ذلك ما نقله لنا (المّقَري) في كتابه مِن أبياتِ شعرية قيلتْ تقديرًا لأحدِ علماء الأندلس وهو (أبو عبدالله الراعي): (٢٠٠) [المتقارب]

وإلاّ تفارق وتلصق النصدم نصيحة حبر من أهل الحكم فصان المعاصي تزيل النعم

وذو العلم فارعَ له حقّه فهدذا مقالي فلتسمع وا إذا كنت في نعمة فارعها

إذْ يدور محور هذه الأبيات حول بيان قيمة العلم ومكانة صاحبه في المجتمع، فجاء الشاعر بلفظة (نصيحة) ليرفع مِن فاعلية وقيمة خطابه تجاه المتلقي، بل هي دعوة عامة لكافة أفراد المجتمع لمصاحبة أهل العلم، وبيان حال مَن يفارق صُحبتهم، إذْ يكون الندم الذي لا ينفع صاحبه بعد فوات الأوان، وربّما أندفع الشاعر في توجيه هذا الخطاب العام مِن منطلق "يُعد العلم أحد الفروض الدّينة، بل هو أحد ركائزه الأساسية في إنشاء جيلٍ واعٍ، كما يُسهم في تكوينِ الفردِ تربوياً وفكرياً وأخلاقياً، ويجعله يتشبّث بقيمته ومبادئه العليا، ويحافظ على هويته ودينه، فتزداد قيمته كما وكيفاً، فشرف العلم يكمن بشرف المعلوم، إذ إنَّ العالم بعظمة الله وجلاله، أعظم قدراً من العالم بأحكامه وسائر العلوم "(١٠).

لقد أوردَ صاحب كتاب (نفح الطيب) نصوصًا كثيرة، تَبنَّى أصحابَها خطابًا يدعو إلى مصاحبة أهل العلم، وبيان مكانتهم، وضرورة الاقتداء بهم وحفظ هيبتهم، مما يؤكد على تمركز نسقية شرف العلم ومكانة العلماء في فكرهم، ودفعهم بعجلة تطبيق المفاهيم الدينية داخل المجتمع.

مِن تلك النصوص الواردة والتي تسير وفق نسقية شرف العلم والعلماء أبياتًا لـ(أبي محمد ابن السيد البطليوسي) يقول فيها:(٤٢)[الطويل]

أخو العلم حيِّ خالدٌ بعد موته وذو الجهل ميتٌ وهو ماش على الثرى

وأوصاله تحت التراب رميم في والمحت المحتاء وهو عديم







- •إبراز فكرة خلود العلماء بعلمهم حتى بعد موتهم.
- •الإشارة إلى أنَّ العلم هو السبيل الحقيقي للخلود والبقاء في ذاكرة الناس.
- •التأكيد على أنَّ الجهل يعادل الموت، وأنَّ الجاهل لا يُعتبر حيًا بالمعنى الحقيقي للكلمة.
  - •الدعوة الضمنية إلى السعى نحو العلم والمعرفة لتحقيق القيمة والخلود.

هذه الأبيات تُعد تمجيدًا للعلم والعلماء، ودعوةً للاستفادة مِن العلم، لتحقيق الخلود الحقيقي.

ومما جاء في التحريض على تحصيل العلوم ومصاحبة أهل العلم، قول (أبو عثمان سعد بن أحمد بن ليون التجيبي) رحمه الله تعالى: [المجتث]

زاحه أولي العلم حتى تعتد منهم حقيقه ولا يصردك عجزتك عصن أخذ أعلى طريقه في المان مَن جدً يُعطى فيما يحب لحوقه

عن طريق هذه الأبيات، يتضح المستوى الفكري للشاعر، إذ يمكن القول إن الشاعر يضع العلم في مرتبة وقيمة عالية في ذهنه، ويشجع على السعي وراءه بجدٍ واجتهاد، وهذه القيمة تتماشى مع المفاهيم الأخلاقية والدينية التي يدعو إليها الإسلام، التي تَعدُ العلمَ جزءًا أساسيًا مِن الدين والتقوى، لذى يمكن القول إن الشاعر يحاول هنا تمرير نسقه الأخلاقي لنقل فكرته حول أهمية العلم وربطه بالقيم الدينية، مما يعزز الفكرة بأن العلمَ هو جزءٌ مِن الأخلاق والمفاهيم التي يدعو إليها الإسلام.

وكذلك نجد (أبا عثمان التجيبي) يجدد دعوته لتحصيل العلم ولزوم مصاحبة أهله عن طريق بعض الأبيات، يقول فيها: (أنه) [مجزوء الرجز]

العلم نــور وهــدى فكــن بجــد طالبــه واحتمــد فيــه الأمــور الواجبــه مــن لازم العلــم عـــلا علــي الأنــام قاطبــه

الشاعر هنا يقوم بتحويل قيمة العلم إلى قيمة روحانية تتصل بالدين اتصالًا مباشرًا عن طريق لفظتي (النور ـ الهدى)، وهاتان اللفظتان مِن المؤكد لهما قيمة معنوية لدى الفكر الديني، فالشاعر يحاول أنْ يمرر نسقًا أخلاقيًا عندما جعل العلم هو النور والهدى الذي يجب السعي





ورائه، والحث على الاجتهاد في طلبه، لنيل العُلا، فلذلك نستطيع القول بأنَّ الأبيات شكلت نسقًا يدعو إلى شرف العلم واحترام العلماء .

#### ٦-عزة النفس:

تُعد مِن الأنساق المُهيمنة في الذاكرةِ الدّينيّة؛ لكونها معيارًا أخلاقيًا، يترفّع الإنسان عن طريقها عن حياةِ الذلِ والهوانِ، ((فالإيمان يوجب للعبد العفة، وعزة النفس، والترفع عن إراقة ماء الوجه؛ تذللاً للمخلوقين)) (فأ)، فنسقية عزة النفس ترسَّخت لدى الشاعر الأندلسي بدافع العقيدة والإيمان، ((فالعقيدة تهب صاحبها عزة النفس؛ لما يشعر به مِن معية الله تعالى، لقوله سبحانه وتعالى: {وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِين}، ومن كانت هذه عقيدته فلن يستكين ولن يستعبد لغير الله تعالى، ...، والمؤمن يعلم أن واهب العزة هو الله {وَتُعِزُ مَنْ تَشَاءُ وَتُذِلُ مَنْ تَشَاء}، فعزة المؤمن عزة إيمان وحق، وعزة غيره عزة غرور وفجور وكبرياء))(أأ)، فبمثل هذه التعاليم المقدسة التي تحث الفرد على عزة النفس وعدم إهانتها، يُخلَقُ نسق عزة النفس، ولمْ يكن النسق مقتصرًا على الفرد وحده، بل تبنّته مجتمعات دبنية بأكملها .

كان كتاب (نفح الطيب) دليلًا واضحًا على ثقافة الأفراد والمجتمعات الأندلسية في تلك الحقبة، ومِن بينها ثقافة عزّة النفس، فيقول صاحبه واصفًا ما دأب عليه الناس في الأندلس بـ((أنّهم أحرص الناس على التميّز، فالجاهل الذي لمْ يوفقه الله للعلم يجهد أنْ يتميز بصنعة، ويربأ بنفسه أنْ يُرى فارغاً عالمة على الناس؛ لأنَّ هذا عندهم في نهاية القبح))(١٤)، بمعنى أنّ نسق عزة النفس كان نسقًا عامًا لدى المجتمع، وكانت له خاصية في نفوسهم، وعليه لا نجد عجبًا مِن تَبني كتّاب وشعراء تلك الحقبة ذات النسق في خطاباتهم، فهم جزءٌ مِن المجتمع ومرآته العاكسة، ومِن ذلك نجد نسقية عزة النفس متجليًا في خطاب (الحاجب جعفر المصحفي) الذي نقله لنا (المَقَرى)، إذ يقول:(١٤) الطويل]

وما النفسُ إلاَّ حيثُ يجعلها الفتى وكانت على الأيام نفسي عزيزةً فقلت لها: يا نفسُ موتى كريمةً

فالله فالمعالى المعالى المعالى

وهنا يظهر نسق عزة النفس بوضوح، إذ يتجلى عن طريق مفهوم الشاعر للنفس وكيفية التعامل معها، فنجد الشاعر ينظر إلى النفس على أنّها كيان يمكن أنْ يُرْفع أو يُخْفض بحسب تصرفات الإنسان ومواقفه، كذلك الشاعر يُوَضَع بأنّ النفس إذا طمعت فإنّها ستتوق إلى المزيد، أمّا إذا لم تطمع فإنّها ستقتنع وتكتفي، فعندما يتحدث الشاعر عن نفسه التي كانت عزيزة وكريمة، لكنّها ذُلّت عندما رأت صبره على الذل، هنا يظهر التناقض بين كرامة النفس وبين التنازل عن العزة،





ممّا يشير إلى قيمة الكرامة والعزة في نظر الشاعر، وبالتالي يمكن القول إنَّ الشاعر يخاطب نفسه بشكل مباشر في هذه الأبيات، محاولًا توجيهها نحو الحفاظ على كرامتها وعزتها حتى في وجه الصعوبات والذل.

((إنَّ الحديث عن عزة النفس هو حديثٌ بالأساس عن القيم الإنسانية الراقية، وهو حديث عن قاعدة البناء الأخلاقي المتين التي تمنح الإنسان مناعةً نفسية وإحساسًا بالشرف، وهو حديث أيضًا عن تراكُمات إيجابية فعَّالة تنحت شخصية الإنسان عبر مراحل متعدِّدة ومسارات متنوِّعة))(<sup>(۴)</sup>، فالتزام الذات بنسقية عزة النفس هي مِن الصفات المحمودة؛ لأنَّها ((صفة نفسية باعثة على القوة في الحق، مانعة من الخضوع للباطل، فهي صفة راسخة في النفس كسائر السجايا الخُلقية، يُنميها الإيمان حتى تتكامل، ويسددها حتى تستقيم، فيتجلى أثرها في الفكر والسلوك؛ ثباتاً على الحق، وصلابة في الأمر، ومدافعة للباطل، ومراغمة لأهله))((°)، وهذا ما نجده عند الشاعر (ابن الرقّام) حين يقول:((°))

جُـلْ فـي الـبلادِ تنـلْ عـزاً وتكرمـة فـي أيّ أرضٍ فكـنْ تبلـغ مُنـاك بهـا جُـلٌ الفوائـدِ بالأسـفار مكتَسَـبٌ والله قـد قـال " فامشـوا فـي مناكبهـا "

فالشاعر في هذا الأنموذج اشتغل على ثيمة المكان؛ لإبراز القيمة النسقية لعزّة النفس، فوظّفها توظّيفًا واعيًا في سياق الرؤية الثقافية والاجتماعية والدّينيّة، "التي تُلزم الفرد بالاكتفاء بذاته، ومواصلة الرحيل عن ثيمة المكان، الذي يورث الفرد الذل، وفقد عزة ذاته، على وفق الأثر المكاني صوّر الشاعر حال الفرد، والمشاكل التي تعتريه، فينعكس أثرها على السياق الإنسانيّ والثقافي"(٢٠)، فترجَمه الشاعر في سياقه الإبداعي؛ ليُعزز مِن نسقية الذات في خطابه.

#### ٧-مقتُ الحَسد:

الحسدُ هو شعورٌ يتمنى فيه صاحبُه زوال نعمةٍ أو فضلٍ مِن شخصٍ آخر، ويرغب في الحصول عليها لنفسه، ويُعد الحسد مِن الصفات المذمومة في الإسلام؛ لِمَا له مِن تأثيرات سلبية على الفرد والمجتمع، لذلك قيل أنّ ((داء الحسد متى استولى على الجسد فسد))(٥٠)، وقد كان للدين الإسلامي موقفاً حازماً مِن هذه الصفة الغير محمودة، قال تعالى: { وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ} الفلق م، إذْ جعل الحسد مِن الشرِّ، وأمرَ الناس بالابتعاد عنه، كما قال النبي الإياكم والحسد، فإن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب))\*، فالدّين ينصح المسلم بالتّحلي بالقناعة والرضا بِمَا قسَمهُ الله له، وبالتفكر في أنَّ كلُّ النعمِ بيد الله يُوزِّعُها كيفَمَا يشاء، كما يُشجع على محبة الخير للآخرين والتمني لهم البركة فيما لديهم، ((فإنَّه داء كامنٌ في النفس،



ويرى الحاسد المحسود قد فضل عليه، وأوتي ما لمْ يؤتَ نظيره، فلا يدعه الحسد أنْ ينقاد له ويكون مِن أتباعه، وهلْ منع إبليس مِن السجود لآدم إلاَّ الحسد))(10) .

لقد ترسخت نسقية مقتُ الحسدِ في فكر الإنسان المسلم وتناقلتها الأجيال، حتى أصبحت ثقافة حتمية يلتزمُ فيها الفرد خلال معاملته مع الأخرين، والفرد الأندلسي بكونه جزءاً مِن هذه الأمة المسلمة قد تبنَّى ذلك النسق وعمل بهِ؛ بُغضًا للحسد وبُغضًا لِحامله، وقدْ جاءت خطابات الكتّاب والشعراء في تلك الحقبة مُحمّلةً بأنساقِ مقتِ الحسد وناصحةً بالإعراض عنه، ففي أبياتٍ للشيخ العلامة (أبو عثمان بن ليون) يقول فيها: (٥٠) [مجزوء الرمل]

حَس دُ الحاس دِ رحم هُ لا يـــرى إلاَّ لنعم هُ إنَّم الحاس دُ يش كُوْ حَلَّ أَكِب ادٍ وغم هُ الْمُ الحاس دُ يش كُوْ حَلَّ الْمُ الحاس داً في نعم ة تكثر هم هُ الله عدمنا حاس داً في العم الله عنه الماس الم

يسعى الشاعر في هذه الأبيات إلى توصيل فكرة تأثير الحسد السلبي على الحاسد نفسه، عن طريق تصوير الحاسد بأنَّه شخصية لا ترى إلاَّ نِعم الآخرين، وهو دائماً ما يكون في حالة مِن الحزن والغَم؛ بسبب حُرقة الحسد التي يشعر بها، كما يوضح بأنَّ الحاسد يعاني بشكل مستمر مِن هذه المشاعر السلبية التي تسبب له الألم النفسي .

فربّما تتضح نسقية مقت الحَسد في هذه الأبيات، عن طريق سعي الشاعر إلى تحذير المتلقي من هذا الشعور السلبي، فيبدو أنَّ الشاعر لديه وعيٍّ متأصل بمخاطر الحَسد، ويرغبُ في تمرير هذا الوعي إلى الآخرين، لذلك يمكن القول إنَّ دلالة نسق مقت الحَسد بفحواها الدّيني كانت مترسخة في فكر الشاعر قبل صياغة خطابه، لذلك نجده يحاول نقل هذه الفكرة (مقت الحسد) إلى المتلقي عن طريق تصوير الحاسد كشخص يعاني مِن مشاعر سلبية دائمة .

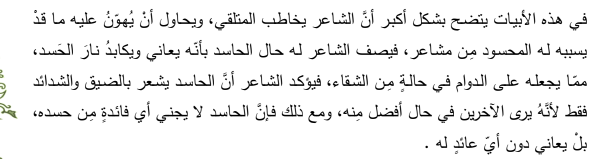
((ولخطورة معصية الحَسد، وشؤم آثارها على حياة الإنسان فرداً كان أو جماعة، فقد جاء الإسلام يتحسس النفوس بين الحين والآخر؛ ليغسلها مِن أدران الحقد والحسد البغيض، ...، فالإسلام يهدف أولَ ما يهدف إلى إقامة مجتمع متراص متجاوب، يخلو مِن الحقد والحسد، والعداوة والبغضاء، ويتفشى فيه التواد والتراحم ))(٢٥)، ومِن أجل ذلك سار نسق مقاومة الحسد والقضاء عليه وما يتولد عنه مِن آفات ومساوئ، وهذا ما نجده في سياق أبياتٍ شعرية لـ(ابن ليون) يقول فيها:(٥٠)[مجزوء الرمل]

يون يه المعروع الرس لا تضق صدراً بحاسد مست مسن يسرى أنسك خيسر التَّاسِد المَّاسِد الم

فه و في نار يكابد من منه تع روه شدائد وه و لا يَحْظى عائد د







هذه الأبيات تعزز فكرة أنَّ الحَسد ليس مجرد شعور سلبي، بلْ هو معاناة دائمة للحاسد نفسه، مما يجعل المحسود في موقف أفضل وأكثر راحة، وبالتالي الشاعر يحاول تهوين الأمر على المحسود، ويدعوه لعدم القلق أو الضيق مِن حسد الآخرين، لأنَّ هذا الحَسد هو في الواقع عبءً على الحاسد وليس على المحسود.

#### الهوامش//



<sup>(</sup>۱) ينظر: الأصل الثالث الإسلام - سعيد حوّى - مراجعة: وهبي سليمان الغاوجي - دار الكتب العلمية - بيروت - ط۱، ۱۹۲۹م - ص ۵۰.

<sup>(</sup>٢) القيم الأخلاقية والتربوية الفاضلة التي أمرها الإسلام - سعد عبد القادر العاقب - مجلة جامعة البحر الأحمر - العدد٤، لعام٢٠١م - ص٦٧.

<sup>(</sup> $^{7}$ ) ينظر: مُقدِمة في علم الأخلاق – وليام ليلى – تر: د. على عبدالمعطى محمد – منشورات منشأة المعارف – مصر، الإسكندرية – ط١، ٢٠٠٠م – ج $^{7}$  –  $^{9}$  .

<sup>(</sup>٤) تخصيب لغة الخطاب الشعري في ضوء الرمز الدّينيّ، محمد علي ابنيان، ومحمد ثناء الله الندوي، ١٤٥، مجلة الدراسات اللغوية والأدبية، ع٢٠١٠/٢م .

<sup>(°)</sup> ينظر: فلسفة الأخلاق عند الجاحظ - د. عزت السيد أحمد - منشورات اتحاد الكتّاب العرب - دمشق، ٢٠٠٥م - ص١١٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> ينظر:(www.alukah.comالفكر الأخلاقي في الإسلام – أ.د. حامد طاهر – موقع الكتروني – ص٧.

<sup>(^)</sup> الالتزام في شعر محمد النّهامي- فؤاد عمر البابلي - رسالة ماجستير - كلية الآداب - الجامعة الإسلامية - . . . ٢٠٠٤م - ص٦٦ .

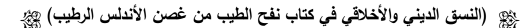
<sup>(</sup>۱۰) آداب النفوس – الحارث بن أسد المحاسبي (ت:٢٤٣هـ) – تح: عبدالقادر أحمد عطا – دار الجيل – بيروت – ط۱، ۱۹۸۳م – ص١٩٥٣.

<sup>(</sup>١١)نفح الطيب - ج١ - ص ٣٥٩.

<sup>(</sup>١٢) ينظر: الأخلاق الإسلامية وأسسها – عبدالرحمن حسن حنبكة – دار القلم – دمشق – ط٥، ٩٩٩م – ص٤٤.

<sup>(</sup>١٣) نفح الطيب – ج٦ – ص١٠٩.

<sup>(</sup>۱٤) نفح الطيب – ج۸ – ص١٣٢.



- نفح الطيب ج $\cdot$ ۱ ص $\cdot$ ۱۲. نفح الطيب
- $(^{17})$  جامع السعادات محمد مهدي النراقي (ت:  $^{17}$  هـ) تقديم: محمد رضا المظفر منشورات مطبعة النعمان العراق/النجف  $^{17}$   $^{17}$  .
- ( $^{1}$ ) مفيد العلوم ومبيد الهموم ينسب لأبي بكر الخوارزمي(ت:  $^{1}$ 8) المكتبة العنصرية بيروت ط١،  $^{1}$ 8 المحتبة العنصرية بيروت ط١،  $^{1}$ 9 المحتبة العنصرية بيروت ط١،
- - نفح الطيب ج۱ ص۷۹.  $^{(19)}$
  - <sup>(۲۰)</sup> نفح الطيب ج۱ ص۲۵۵.
- <sup>(٢١)</sup> القيادة في الإسلام محمّد الريشهري تعريب: علي الأسدي منشورات دار الحديث طهران ط١، ١٩٥٥ م ص ٢٧٢/٢٧١ .
  - نفح الطيب ج $^{77}$  نفح الطيب  $^{77}$
- (٢٠) ينظر: الإيمان والرد على أهل البدع عبدالرحمن بن حسن التميمي (ت:١٢٨٥هـ) دار العاصمة في الرياض ط٣، ١٤١٢هـ ص١٢٣.
  - (۲٤) نفح الطيب ج٦ ص١٠٦.
- (°′) ينظر: القيم الأخلاقية وجماليتها في الشعر الجاهلي"معلقة زهير بن أبي سُلمى أنموذجاً" مؤنسي مصطفى و عبيد الله محمّد رسالة ماجستير جامعة أبي بكر بلقايد كلية الآداب الجزائر ص ٣١/ ٣٢.
  - (۲۱) نفح الطيب ج۲ ص۱۲۷.
  - $(^{77})$  القيم الأخلاقية وجمالياتها في الشعر الجاهلي 0.7
    - نفح الطيب ج $^{\circ}$  ص $^{\circ}$  .
- (۲۹) ينظر: إيثار الحق على الخلق في رد الخلافات إلى المذهب الحق من أصول التوحيد ابن الوزير، محمد بن إبراهيم اليمني (ت: ٨٤٠هـ) دار الكتب العلمية بيروت ط٢، ١٩٨٧م ص ٢١١.
  - (") نفح الطيب ج٦ ص١٠٦.
- أراً فاسفة الصبر في القرآنِ الكريمِ والسّنة المطهرة د. خالد صدام الزبيدي مجلة لارك للفلسفةِ واللسانيات والعلوم الاجتماعية كلية الآداب جامعة واسط العدد  $^{\circ}$   $^$
- ( $^{\uparrow\uparrow}$ ) المخصص ابو الحسن علي بن اسماعيل المعروف بابن سيده( $^{\circ}$ 100هه) تح: خليل ابراهيم جفال دار إحياء التراث العربي بيروت ط١، ١٩٩٦م ج١  $^{\circ}$ 2 ج٣  $^{\circ}$ 6 عاد .
  - (٣٤) نفح الطيب ج٢ ص١٥٥.
    - ( " ) نفح الطيب ج٦ ص٧١.
  - (٣٦) نفح الطيب ج٧ ص١٦٥.
- الأخلاق في القرآن الكريم د. ناصر مكارم جامعة الامام علي طهران ط $^{(77)}$  الأخلاق في القرآن الكريم د. ناصر مكارم جامعة الامام علي طهران ط $^{(77)}$  الأخلاق في القرآن الكريم د. ناصر مكارم جامعة الامام على طهران ط $^{(77)}$

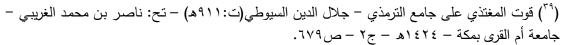


Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :3 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١١/العدد ٣





('') نفح الطيب – ج٣ – ص٤٣٣.

(۲۲) نفح الطيب – ج٤ – ص٢٠١.

(\*\*) نفح الطيب – ج۸ – ص۸۸.

( فع الطيب – ج ۸ – ص١٢٧.

(°°) أركان الإيمان – على بن نايف الشحود – الناشر: طبعة إلكترونية – ط٤، ٢٠١٠م – ص٤٨.

(٢٦) عقيدة التوحيد في القرآن الكريم – محمد أحمد ملكاوي – مكتبة دار الزمان – ط١، ١٩٨٥م – ص٣٨.

نفح الطيب – ج۱ – ص۲۱۱. نفح الطيب

نفح الطيب - ج $\gamma$  – ص $\gamma$  ، نفح الطيب

(٤٩) عزة النفس "الغرور والكبرياء" - أ.د. شيماء عبد مطر التميمي - بحث ترقية - الجامعة المستنصرية - كلية التربية البدنية وعلوم الرياضة - ٢٠٢٠م - ص١٣.

(٥٠) العزة "حقيقتها وآثارها" - د. عبدالله محمد العمرو - بحث منشور - مجلة جامعة الأمام محمد بن سعود الإسلامية - العدد٥٥ - سنة ١٤٢٥ه - ص٦.

(٥١) نفح الطيب - ج٧ - ص١٨٥/١٨٤.

(٥٢) ينظر: صورة المكان الفنية في شعر أحمد السقاف – بدر نايف الرشيديّ – رسالة ماجستير – جامعة الشرق الاوسط – كلية الآداب والعلوم – ٢٠١٢م – ص٤٣،٧٧.

(٥٣) تخجيل من حروف التوراة والانجيل – صالح بن الحسين الجعفري(ت: ٦٦٨ه) – تح: محمود عبدالرحمن قدح – مكتبة العبيكان في الرياض – ط١، ١٩٩٨م – ج١ – ص ١٩٢ .

( $^{\circ}$ ) غاية الأماني في الرد على النبهاني – أبو المعالي بن أبي الثناء الألوسي (ت:١٣٤٢هـ) – تح: أبو عبد الله الداني – مكتبة الرشد – الرياض – ط١، ٢٠٠١م – ج١ – ص ٢٩.

(٥٥) نفح الطيب – ج٨ – ص٩٥.

(٥٦) التدابير الوقائية من الحسد "دراسة موضوعية في ضوء القرآن الكريم والسنة المطهرة" - د. أحلام محمد قنديل - بحث: جامعة طنطا - كلية التربية - قسم اللغة العربية والدراسات الإسلامية - مصر، ٢٠٢١م - ص٥.

#### <u>المصادر:</u>

\*القرآن الكريم

١-الأخلاق الإسلامية وأسسها - عبدالرحمن حسن حنبكة - دار القلم - دمشق - ط٥، ١٩٩٩م .

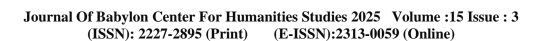
٢-الأخلاق في القرآن الكريم - د. ناصر مكارم - جامعة الامام على - طهران - ط٢، ٢٠٠٥م.

٣-آداب النفوس – الحارث بن أسد المحاسبي (ت:٢٤٣هـ) – تح: عبدالقادر أحمد عطا – دار الجيل – بيروت – ط1، ١٩٨٣م

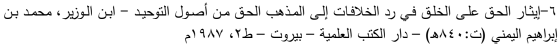
٤-أركان الإيمان - علي بن نايف الشحود - الناشر: طبعة إلكترونية - ط٤، ٢٠١٠م

٥-الأصل الثالث الإسلام - سعيد حوّى - مراجعة: وهبي سليمان الغاوجي - دار الكتب العلمية - بيروت - ط١، ١٩٦٩م









٧-الإيمان والرد على أهل البدع - عبدالرحمن بن حسن التميمي (ت:١٢٨٥هـ) - دار العاصمة في الرياض - ط٣، ١٤١٢هـ

٨-تخجيل من حروف التوراة والانجيل - صالح بن الحسين الجعفري(ت:١٦٨هـ) - تح: محمود عبدالرحمن قدح
- مكتبة العبيكان في الرياض - ط١، ١٩٩٨م

9 التطوُّر والنسبيَّة في الأخلاق – د. حسام محي الدين الآلوسي – دار الطليعة – بيروت – ط١، ١٩٨٩م • ١٠ - جامع السعادات – محمد مهدي النراقي (ت:١٠٩هـ) – تقديم: محمد رضا المظفر – منشورات مطبعة النعمان – العراق/النجف

١١-الحياة العربية من الشعر الجاهلي – د. أحمد محمّد الحوفي – مكتبة نهضة مصر – ط٢، ١٩٥٢م

١٢-صيد الأفكار في الأدب والأخلاق والحكم والأمثال - القاضي حسين بن محمد المهدي - الجمهورية اليمنية
- راجعه: العلامة عبد الحميد محمد المهدي - دار الكتاب اليمني - ط١، ٢٠٠٩م.

١٣-عقيدة التوحيد في القرآن الكريم - محمد أحمد ملكاوي - مكتبة دار الزمان - ط١، ١٩٨٥م .

١٤-غاية الأماني في الرد على النبهاني - أبو المعالي بن أبي الثناء الألوسي(ت:١٣٤٢هـ) - تح: أبو عبد الله الداني - مكتبة الرشد - الرياض - ط١، ٢٠٠١م .

١٥-فتح القدير بين فني الرواية والدراية من علم التفسير – محمد بن علي الشوكاني (ت:١٢٠٥هـ) – منشورات عالم الكتب – بيروت – ط١، ١٩٨١م.

١٦-فلسفة الأخلاق عند الجاحظ - د. عزت السيد أحمد - منشورات اتحاد الكتّاب العرب - دمشق، ٢٠٠٥م .

١٧ -قوت المغتذي على جامع الترمذي - جلال الدين السيوطي(ت:١١ ٩هـ) - تح: ناصر بن محمد الغريبي - جامعة أم القرى بمكة - ١٤٢٤ه.

۱۸ – القيادة في الإسلام – محمّد الريشهري – تعريب: علي الأسدي – منشورات دار الحديث – طهران – ط١٠، ١٩٥٥ م .

-19 المخصص – ابو الحسن علي بن اسماعيل المعروف بابن سيده (ت: 0.18هـ) – تح: خليل ابراهيم جفال دار إحياء التراث العربي – بيروت – -10 ، -10 ، -10 .

٢٠-مفيد العلوم ومبيد الهموم - ينسب لأبي بكر الخوارزمي(ت:٣٨٣هـ) - المكتبة العنصرية - بيروت - ط١،
١٤١٨ .

٢١-مُقدِمة في علم الأخلاق - وليام ليلى - تر: د. على عبدالمعطى محمد - منشورات منشأة المعارف - مصر، الإسكندرية - ط١، ٢٠٠٠م.

٢٢-نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب - الشيخ أحمد بن محمد المقَّري(ت:١٠٤١هـ) - تح: د. مريم الطويل و د. يوسف الطويل - دار الكتب العلمية - بيروت - ط٢، ٢٠١٢م .

٢٣-نهج السعادة في مستدرك البلاغة – محمد المحمودي – مطبعة النعمان – العراق – ط١، ١٩٦٥م .

#### الرسائل والأطاريح:

١-الالتزام في شعر محمد التّهامي- فؤاد عمر البابلي - رسالة ماجستير - كلية الآداب - الجامعة الإسلامية - ١٠٠٤م.

٢-صورة المكان الفنية في شعر أحمد السقاف - بدر نايف الرشيدي - رسالة ماجستير - جامعة الشرق الاوسط
كلية الآداب والعلوم - ٢٠١٢م .

٣-الفكر الأخلاقي في الإسلام - أ.د. حامد طاهر - شبكة الألوكة - موقع إلكتروني www.alukah.com .



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :3 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)







٤ - القيم الأخلاقية وجماليتها في الشعر الجاهلي"معلقة زهير بن أبي سُلمي أنموذجاً" - مؤنسي مصطفى و عبيد الله محمّد - رسالة ماجستير - جامعة أبي بكر بلقايد - كلية الآداب - الجزائر .

١ –الأخلاق في شعر أحمد شوقي – د. عبد الهادي محمد – مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية – جامعة محمد خيضر - الجزائر - العدد٥ - ٢٠٠٩م.

٢-تخصيب لغة الخطاب الشعري في ضوء الرمز الدّينيّ، محمد على ابنيان، ومحمد ثناء الله الندوي، مجلة الدراسات اللغوية والأدبية، العدد ٢٠١٠/٢م.

٣-التدابير الوقائية من الحسد "دراسة موضوعية في ضوء القرآن الكريم والسنة المطهرة" - د. أحلام محمد قنديل – بحث: جامعة طنطا – كلية التربية – قسم اللغة العربية والدراسات الإسلامية – مصر ، ٢٠٢١م

٤ -العزة "حقيقتها وآثارها" - د. عبدالله محمد العمرو - بحث منشور - مجلة جامعة الأمام محمد بن سعود الإسلامية - العدد ٥٥ - سنة ١٤٢٥ه.

٥-عزة النفس "الغرور والكبرياء" - أ.د. شيماء عبد مطر التميمي - بحث ترقية - الجامعة المستنصرية - كلية التربية البدنية وعلوم الرياضة - ٢٠٢٠م.

 ٦-فلسفة الصبر في القرآن الكريم والسّنة المطهرة - د. خالد صدام الزبيدي - مجلة لارك للفلسفة واللسانيات والعلوم الاجتماعية - كلية الآداب - جامعة واسط - العدد٥ - ٢٠١٤م.

٧-القيم الأخلاقية والتربوية الفاضلة التي أمرها الإسلام – سعد عبد القادر العاقب – مجلة جامعة البحر الأحمر - العدد٤، لعام٢٠١٣م .

#### مصادر الحديث النبوي :

 الحديث (إنما بعثت لأتمم صالح الخلاق) - مسند أحمد - الأمام أحمد بن حمبل (ت:٢٤١هـ) - تح: شعيب الأرنؤطي وأخرون – مؤسسة الرسالة – ط١، ٢٠٠١م – ج١٤ – ص٥١٢ - رقم الحديث ٨٩٥٢.

🕇 – الحديث(ليس الغني عن كثرة العرض) – المعجم الأوسط – أبو القاسم الطبراني (٣٦٠هـ) – تح: طارق بن عـوض الله و عبدالمحسـن الحسـيني - دار الحـرمين القـاهرة - ١٩٩٥م - رقـم الحـديث ٧٢٧٤ - ج٧ -

 $m{"}$  الحديث (عليكم بالقناعة فإن القناعة مال لا ينفد) – المعجم الأوسط – رقم 1977 – 79 – 30 .

\$ - الحديث (أن شرف المؤمن قيام الليل) - المصدر السابق - رقم الحديث ٤٢٧٨ - ج٤ - ص٣٠٦.

 ◄ الحديث (وددنا أن موسى كان صبر) - صحيح البخاري - أبو عبدالله محمد البخاري (ت٢٥٦هـ) - تح: د. مصطفى البغا – دار ابن كثير و دار اليمامة – دمشق – ط٥، ١٩٩٣م – رقم الحديث ٣٢٢٠ – ج٣ – ص ۱۲٤٦ .

₹ - الحديث ( بسمك غي وجه أخيك صدقة ) - المعجم الأوسط - رقم الحديث ٨٣٤٢ - ج٨ - ص١٨٣٠.

٧- الحديث (اياكم والحسد) - سنن أبي داود - أبو داود سليمان السجستاني (ت:٢٧٥هـ) - تح: شعيب الأرنؤوطي و محمد كامل – دار الرسالة العالمية – ط١، ٢٠٠٩م – رقم الحديث ٤٩٠٣ – ج٧ – ص٢٦٤.

#### **Sources:**

#### \*The Holy Quran

1- Islamic Ethics and Its Foundations - Abdul Rahman Hassan Hanbakah - Dar Al-Qalam - Damascus - 5th ed., 1999.

2- Ethics in the Holy Quran - Dr. Nasser Makarem - Imam Ali University - Tehran -2nd ed., 2005.





- 3- Etiquette of Souls Al-Harith bin Asad Al-Muhasibi (d. 243 AH) Ed.: Abdul Qader Ahmed Atta Dar Al-Jeel Beirut 1st edition, 1983 AD
- 4- Pillars of Faith Ali bin Nayef Al-Shahood Publisher: Electronic Edition 4th edition, 2010 AD
- 5- The Third Principle: Islam Saeed Hawwa Reviewed by: Wahbi Suleiman Al-Ghawji Dar Al-Kotob Al-Ilmiyyah Beirut 1st edition, 1969 AD
- 6- Preferring the Truth over Creation in Referring Disagreements to the True Doctrine from the Principles of Monotheism Ibn Al-Wazir, Muhammad bin Ibrahim Al-Yemeni (d. 840 AH) Dar Al-Kotob Al-Ilmiyyah Beirut 2nd edition, 1987 AD
- 7- Faith and the Response to the People of Heresy Abdul Rahman bin Hassan Al-Tamimi (d. 1285 AH) Dar Al-Asemah in Riyadh 3rd edition, 1412 AH
- 8- Shame on the Letters of the Torah and the Gospel Saleh bin Al-Hussein Al-Jaafari (d. 668 AH) Translated by: Mahmoud Abdul Rahman Qadah Al-Obeikan Library in Riyadh 1st edition, 1998 AD
- 9- Evolution and Relativity in Ethics Dr. Hussam Muhyi al-Din al-Alusi Dar al-Tali'ah Beirut 1st edition, 1989 AD
- 10- Jami' al-Sa'adat Muhammad Mahdi al-Naraqi (d. 1209 AH) Introduction: Muhammad Redha al-Muzaffar Publications of al-Nu'man Press Iraq/Najaf
- 11- Arab Life from Pre-Islamic Poetry Dr. Ahmed Muhammad al-Hawfi Nahdet Misr Library 2nd edition, 1952 AD
- 12- Hunting Ideas in Literature, Ethics, Wisdom and Proverbs Judge Hussein bin Muhammad al-Mahdi Republic of Yemen Reviewed by: Allama Abdul Hamid Muhammad al-Mahdi Dar al-Kitab al-Yemeni 1st edition, 2009 AD.
- 13- The Doctrine of Monotheism in the Holy Quran Muhammad Ahmad Malkawi Dar Al-Zaman Library 1st edition, 1985 AD.
- 14- The Ultimate Wishes in Response to Al-Nabhani Abu Al-Ma'ali bin Abi Al-Thanaa Al-Alusi (d. 1342 AH) Ed.: Abu Abdullah Al-Dani Al-Rushd Library Riyadh 1st edition, 2001 AD.
- 15- Fath Al-Qadir between the Arts of Narration and Knowledge from the Science of Interpretation Muhammad bin Ali Al-Shawkani (d. 1205 AH) Publications of Alam Al-Kutub Beirut 1st edition, 1981 AD.
- 16- The Philosophy of Ethics in Al-Jahiz Dr. Izzat Al-Sayyid Ahmad Publications of the Arab Writers Union Damascus, 2005 AD.
- 17- Qut Al-Mughtadi on Jami' Al-Tirmidhi Jalal Al-Din Al-Suyuti (d. 911 AH) Ed.: Nasser bin Muhammad Al-Gharibi Umm Al-Qura University in Mecca 1424 AH.
- 18- Leadership in Islam Muhammad al-Rayshahri Translated by: Ali al-Asadi Dar al-Hadith Publications Tehran 1st edition, 1955.
- 19- Al-Mukhtas Abu al-Hasan Ali bin Ismail known as Ibn Sidah (d. 458 AH) Translated by: Khalil Ibrahim Jafal Dar Ihya al-Turath al-Arabi Beirut 1st edition, 1996.
- 20- Mufid al-Ulum wa Mubid al-Humum Attributed to Abu Bakr al-Khwarizmi (d. 383 AH) Al-Anziri Library Beirut 1st edition, 1418 AH.
- 21- Introduction to Ethics William Layla Translated by: Dr. Ali Abdul-Muati Muhammad Mansha'at al-Ma'arif Publications Egypt, Alexandria 1st edition, 2000.
- 22-Nafh al-Tayyib min Ghusn al-Andalus al-Ratib Sheikh Ahmad bin Muhammad al-Maqqari (d. 1041 AH) Translated by: Dr. Maryam al-Tawil and Dr. Youssef Al-Tawil Dar Al-Kotob Al-Ilmiyyah Beirut 2nd edition, 2012 AD.



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :3 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)







23- Nahj Al-Saada in the Supplement to Eloquence - Muhammad Al-Mahmoudi - Al-Nu'man Press - Iraq - 1st edition, 1965 AD.

#### Theses and dissertations:

- 1- Commitment in the poetry of Muhammad al-Tihami "Master's thesis" Fouad Omar al-Babli - Master's thesis - Faculty of Arts - Islamic University - 2004.
- 2- The artistic image of place in the poetry of Ahmad al-Saqqaf Badr Nayef al-Rashidi - Master's thesis - Middle East University - Faculty of Arts and Sciences -2012.
- 3- Moral thought in Islam Prof. Dr. Hamid Taher Al-Alokah Network Website www.alukah.com.
- 4- Moral values and their aesthetics in pre-Islamic poetry "The Mu'allaqa of Zuhair bin Abi Salma as a model" - Munsi Mustafa and Ubaid Allah Muhammad - Master's thesis - Abu Bakr Belkaid University - Faculty of Arts - Algeria.

#### **Periodicals:**

- 1- Ethics in the poetry of Ahmad Shawqi Dr. Abdul Hadi Muhammad Journal of the Faculty of Arts, Humanities and Social Sciences - Muhammad Khaider University - Algeria - Issue 5 - 2009.
- 2- Enriching the language of poetic discourse in light of religious symbolism, Muhammad Ali Ibnian, and Muhammad Thana Allah Al-Nadwi, Journal of Linguistic and Literary Studies, Issue 2/2010.
- 3- Preventive measures against envy "An objective study in light of the Holy Quran and the Sunnah" - Dr. Ahlam Muhammad Qandil - Research: Tanta University -Faculty of Education - Department of Arabic Language and Islamic Studies - Egypt, 2021.
- 4- Pride "Its reality and effects" Dr. Abdullah Muhammad Al-Amro Published research - Journal of Imam Muhammad bin Saud Islamic University - Issue 45 - Year 1425 AH.
- 5- Self-esteem "Vanity and arrogance" Prof. Dr. Shaima Abdul Matar Al-Tamimi -Promotion research - Al-Mustansiriya University - College of Physical Education and Sports Sciences - 2020.
- 6- The philosophy of patience in the Holy Quran and the Sunnah Dr. Khaled Saddam Al-Zubaidi - Lark Journal of Philosophy, Linguistics and Social Sciences -College of Arts - University of Wasit - Issue 5 - 2014 AD.
- 7- The virtuous moral and educational values that Islam has ordered Saad Abdul Qader Al-Agib - Red Sea University Journal - Issue 4, 2013 AD.

#### **Sources of the Prophetic Hadith:**

- 1- The Hadith (I was sent only to complete good morals) Musnad Ahmad Imam Ahmad bin Hambal (d. 241 AH) - Edited by: Shuaib Al-Arnaouti and others - Al-Risalah Foundation - 1st ed., 2001 AD - Vol. 14 - p. 512 - Hadith No. 8952.
- 2- The Hadith (Wealth is not without abundance of offerings) Al-Mu'jam Al-Awsat -Abu Al-Qasim Al-Tabarani (360 AH) - Edited by: Tariq bin Awad Allah and Abdul Mohsen Al-Hussaini - Dar Al-Haramain, Cairo - 1995 AD - Hadith No. 7274 - Vol. 7 - p. 203.
- 3- Hadith (Be content, for contentment is a wealth that never runs out) Al-Mu'jam Al-Awsat - No. 6922 - Vol. 7 - Pg. 84.
- 4- Hadith (The honor of the believer is standing at night) Previous source Hadith No. 4278 - Vol. 4 - Pg. 306.
- 5- Hadith (We wish that Moses had been patient) Sahih Al-Bukhari Abu Abdullah Muhammad Al-Bukhari (d. 256 AH) - Edited by: Dr. Mustafa Al-Bugha - Dar Ibn







Kathir and Dar Al-Yamamah - Damascus - 5th edition, 1993 AD - Hadith No. 3220 -Vol. 3 - Pg. 1246.

- 6- Hadith (By covering your brother's face, it is charity) Al-Mu'jam Al-Awsat -Hadith No. 8342 - Vol. 8 - Pg. 183.
- 7- The Hadith (Beware of envy) Sunan Abi Dawood Abu Dawood Sulayman al-Sijistani (d. 275 AH) - Edited by: Shu`ayb al-Arna'uti and Muhammad Kamil - Dar al-Risalah al-Alamiyyah - 1st ed., 2009 AD - Hadith No. 4903 - Vol. 7 - p. 264.





