معالم الأخوة الإنسانية في القرآن الكريم

دراسة موضوعية مقاصدية

# Features of human brotherhood in the Holy Quran

## **Objective study**

د. حمدان بن حميد بن بريك السلمي Dr. Hamdan bin Humaid bin Braik Al-Salami جامعة جدة

University of Jeddah E-mail: <u>nab3ha@gmail.com</u>

الكلمات المفتاحية: الأخوة الإنسانية، القرآن، القيم، التعايش، السلام، الأخلاق Keywords: Human brotherhood, the Qur'an, values, coexistence, peace, morals



الملخص

يحاول هذا البحث الموسوم بـــ ( معالم الإخوة الإنسانية في القرآن الكريم دراسة موضوعية مقاصدية )، أن يقدم تصوراً معرفياً عن معالم الأخوة الإنسانية التي بينها القرآن الكريم، بوصفها الميثاق الذي يربط بين الأفراد في المجتمعات المختلفة ضمن القيم الأخلاقية والعدالة الحاكمة في بناء المجتمع السلمي، بل وفي بناء الحضارة الإنسانية جمعاء، ويحاول أن يدلل على أن الإسلام كان الراعي الأول لقيم الأخوة ومعالمها الإنسانية، والداعي لتأليف القلوب البشرية جمعاء، وإلغاء فوارق اللون والعرق واللغة، ومن مقاصده السامية التعارف والتعاون الإنساني.

وكان من أهم نتائجه أن القرآن الكريم اعتنى بتأسيس معالم الأخوة الإنسانية التي تساعد على إعداد الأمة وتأهيلها للقيام بمهمتها والتفاعل الإيجابي مع الشعوب والأمم الأخرى، فالبشر جميعاً أخوة في الإنسانية إجباراً لا اختياراً، فأصالهم واحد من نفس واحدة، وأن في القرآن أشارت إظهاراً وإضاماراً إلى الصافات والمزايا التي توهب وتكتسب؛ ليختبر بها الله عز وجل استعداد الأفراد والشعوب في التنافس لما يفضل بعضهم بعضاً في المسابقة إلى الخيرات.

إضافةً إلى أن الفطرة الإنسانية تفرض نموذجاً سامياً من المساواة والتسامح والمحبة وتبادل المنافع والخيرات، وأن الأخوة تمثل ركناً مكيناً في إرساء القيم الأخلاقية الراسخة، وأن الاختلاف بين الناس تجعله الأخوة الإنسانية عاملاً للتفاعل والتعارف الإنساني في المجالات المشتركة، وتعزيز التعاون بين الشعوب، وتلكم العوامل من المقاصد الكبرى التي يرومها القرآن الكريم ويتغياها في توجيهه وإرشاده.

#### Abstract

This research, labeled (the characteristics of human brotherhood in the Holy Qur'an, an objective study of objectives), attempts to present an epistemological vision of the human brotherhood features that the Holy Qur'an shows, as the charter that binds individuals in different societies within the framework of ethical values and governing justice in building a peaceful society. And in building all human civilization, and tries to prove that Islam was the first sponsor of the values of brotherhood and its human features, and the caller to unite all human hearts, and abolish the differences of color, race and language, and among its lofty purposes is acquaintance and human cooperation.

One of its most important results was that the Holy Qur'an took care of establishing the features of human brotherhood that help prepare the nation and qualify it to carry out its mission and positive interaction with other peoples and nations. Advantages that are bestowed and earned; In order for God Almighty to test the willingness of individuals and peoples to compete for what favors one another in the competition for good.

In addition, human instinct imposes a lofty model of equality, tolerance, love, and the exchange of benefits and goods, and that brotherhood represents a solid pillar in establishing solid moral values, and that the difference between people is made by human brotherhood as a factor for human interaction and acquaintance in common fields, and the promotion of cooperation between peoples, and these factors are among the major purposes that the Holy Qur'an intends and seeks to direct and guide.

- 1 7 7 ]--

المقدمة:

إن الحمدَ لله نحمدُه ونستعينُه ونستغفرُه، ونعوذُ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن نبينا محمداً عبد الله ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فلقد نزل هذا القرآن العظيم ليكون منهاج حياة، وواقع سلوك، وحقيقة تظهر على الجوارح، وفي النفوس، وبين الأفراد، وفي عموم حياة المجتمعات، وهو المعين للذي لا ينضب والسلسبيل الذي لا ينقضي، لا يزيد بكثرة الورود عليه إلا فيضاً بما يهدي للتي هي أقوم.

وفي ميدان تفسير كتاب الله تعالى، تبرز اليوم أهمية خاصة لجانب من الدراسات القرآنية الموضوعية، تلك التي تستخرج من ثنايا كتاب الله تعالى ما يحتاج إليه الناس اليوم في فكرهم وسلوكهم، وهم يعاركون هذه الحياة المعاصرة وما يكتنفها من تحديات ومتغيرات، وانسياق وراء الماديات والغرائز والملهيات – وهو ما طال كثيراً من المسلمين كما طال غيرهم، مما يؤكد أهمية توجيه الجهود العلمية إلى هدليات القرآن العظيم، فهو الحصن الحصين، وهو صمّام الأمان للفرد والمجتمعات إن هم أخذوا به.

ومن ذلك جلنب الأخوة وهي الميثاق للذي يربط بين الأفراد، وهذا معنى عام فهي ربط بين الأقرباء وغيرهم بأي نوع من أنواع الصلة بينهم

وكذلك الإنسانية من المصطلحات الجامعة لكل المعاني والمشاعر والعواطف السامية التي تكرس الرحمة في قلوب البشر تجاه بعضهم، وتحثُّ الإنسان على الشعور والتعاطف مع أخيه الإنسان في أي بقعة من بقاع الأرض.

والقرآن الكريم أكد على مبدأ الأخوة بمعناها الشامل حيث الأخوة ليست فقط في النسب ولكن أخوة الدين، فيرتقي الإسلام بالروابط الإنسانية، فيكتسب الإخاء حقوقاً يستوثقها الأخ على أخيه الإنسان، والإسلام بذلك يضع تحديداً واسعًا لمفهوم الأخوة أخذت عنه النظريات الحديثة تحت مسمى "العلاقات الإنسانية"، فالصورة التي رسمتها آيات القرآن للأخوة صورة باهرة، تمثل أرفع وأكرم مثال للبشرية صورة متضامنة مترابطة متكافلة متوادة متعارفة.

يندرج البحث بشكل أساسي ضمن المحور الثاني من محاور المؤتمر ألا وهو قيم العدالة وعلاقة ذلك ببناء المجتمع السلمي والتعايش بين أفراده، حيث إن نشر مفاهيم القرآن الكريم فيما يتعلق بموضوع الإخوة الإنسانية من العوامل المهمة والمؤثرة في بناء المجتمع



والتعايش الســــلمي بين أفراده، فهي تلغي فوارق اللون والعرق واللغة فيما بين أفراد المجتمع وتسهم إسهاما مباشرا في تعزيز قيم العدالة ونشر الإسلام والسلام.

كما يتعلق موضوع البحث كذلك بالمحور الأول من محاور المؤتمر وهو قيم الأخلاق وبناء الحضارة الإنسانية، فلا قوام للحضارة الإنسانية إلا بنشر مفاهيم الإخوة الإنسانية لقوله تعالى: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُــعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ } [الحجر ات: ١٣].

وتنبع أهمية البحث في كونه يبرز معالم الإخوة الإنسانية كما بينتها آيات القرآن الكريم، في ظل غياب كثير من المفاهيم الصحيحة للأخوة الإنسانية في واقعنا المعاصر وتداخل المصطلحات الشرعية مع غيرها.

كما جاء هذا البحث ليبين للجميع مسلمين وغيرهم كيف كان الإسلام الراعي الأول لبناء الأخلاق والقيم قال صلى الله عليه وسلم: "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق" صحيح الجامع (٢٣٤٩).

إضافة لكونه تعزيز لمفاهيم الإخوة يُظهر جماليات الإسلام ويشكل مدخلاً مهماً لدعوة غير المسلمين وتأليف قلوبهم خصوصاً في بلاد الغرب.

فهذا البحث يسلط الضوء على معالم الأخوة الإنسانية في القرآن الكريم دراسة موضوعية

أســـأل الله تعالى أن يشــرَّفنا بخدمة كتابه الكريم، وأن يمنَّ علينا بالإخلاص والســداد، وبالعلم النافع والعمل الصالح.

خطة البحث

سوف يحوي البحث بعون الله تعالى على مقدمة وثلاثة مباحث وفيها مطالب وخاتمة، كالتالي: المبحث الأول: مفهوم الأخوة والأخوة الإنسانية وفيه ثلاثة مطالب المطلب الأول: الأخوة لغةً واصطلاحاً. المطلب الثالث: الألفاظ ذات الصلة بالأخوة. المطلب الثالث: الألفاظ ذات الصلة بالأخوة. المطلب الثاني: معالم الأخوة الإنسانية في القرآن وفيه أربعة مطالب المطلب الثاني: أنواع الأخوة في آيات القرآن الكريم. المطلب الثالث: أحكام وعلاقات مرتبة على الأخوة. المبحث الثالث: مقاصد الأخوة ودورها في بناء الحضارة الإنسانية المطلب الأول: مقاصد الأخوة ودورها في بناء الحضارة الإنسانية. مــجــلــــــة ســــر مـــــن رأى للـــدراســـــات الإنــســانــيـــــة المجلد التاسع عشر/ العدد السادس والسبعون / السنة الثامنة عشرة / حزيران ٢٠٢٣ / الجزء الثاني

> المطلب الثاني دور الأخوة في بناء الحضارة الإنسانية. الخاتمة: وتتضمن خلاصة البحث وأبرز نتائجه الكلية والتوصيات. المبحث الأول: مفهوم الأخوة والأخوة الإنسانية المطلب الأول: الأخوة لغةً واصطلاحاً.

أولاً: المعنى اللغوي.

الأخ: أصــله أخوـبالتحريك؛ لأنه جمع على آخاء مثل آباء، وللذلهب منه واو؛ لأنك تقول في التثنية أخوان، وقد يتســع فيه فيرادبه الاثنان؛ كقوله تعالى: (فَإِنْ كَانَلَهُ إِخْوَةٌ) [النساء: ١١]، وهذا كقولك: إنا فعلنا، ونحن فعلنا، وأنتما اثنان، وأكثر ما يستعمل الإخوان في الأصدقاء، والإخوة في الولادة<sup>(١)</sup>.

والأخ-في الحقيقة- هو: كل من جمعك وإياه صلب أو بطن، ويستعار لكل مشارك لغيره في القبيلة أو في للدين أو في الصنعة أو في معاملة أو في مودة أو في غير ذلك من المناسبات، والأخت كالأخ، وقيل: الإخوة جمع الأخ من النسب، والإخوان جمع أخ من الصداقة<sup>(٢)</sup>.

ورد في القرآن جذر "أخو" باشتقاقات مختلفة، فورد بلفظ الإفراد "أخ"، وبالإضافة للمتكلم تارة "أخي"، وللغائب تارة "أخوه"، للمتكلم تارة "أخي"، وللمخاطب تارة "أخوك"، وللغائبين تارة "أخاهم"، وللغائب تارة "أخوه"، و"أخيه"، وبالتثنية "أخويكم"، وبالجمع "إخوة"، و"إخوان"، وبالإضافة للمذكر والمؤنث، و"أخيه"، وبالتثنية "أخويكم"، وبالجمع "إخوة"، و"إخوان"، وبالإضافة للمذكر والمؤنث، و"أخيه"، والخيه"، والخوانية "أخوان"، وبالإضافة المؤنث، والمؤنث، والخوانية والخوان"، وبالإضافة للمذكر والمؤنث، والمؤنث، والخيه"، والمذابية "أخويكم"، وبالجمع "إخوة"، و"إخوان"، وبالإضافة للمذكر والمؤنث، و"أخيه"، وبالتثنية "أخويكم"، وبالجمع "إخوة"، والمؤان"، وبالإضافة المذكر والمؤنث، والخيه"، والخيه"، والخوانة، والخوانة، وبالإضافة المذكر والمؤنث، وبالتثنية "أخوانية"، وبالإضافة "أخويكم"، وبالتثنية المؤانث، وبالإضافة المؤانة، وبالتثنية المؤلفة، والمؤنث، وبالتثنية المزامة، والمؤنث، والمؤنث، والمؤانة، والمؤلفة، والمؤلفة، والمؤانث، وبالإضافة المؤوانة، والمؤلفة، وبالإضافة المؤلفة، ولما ألفة المؤلفة، والمؤلفة، والمؤلفة، والمؤلفة، والمالمؤلفة، والمؤلفة، والمؤلفة، ولكم"، ولما في معاني النسب، والدين، والشراكة، أو المصاهرة والملازمة (٣).

ثانياً: المعنى الاصطلاحي.

تقدم معنا أن الأخ هو كل من جمعك وإياه صلب أو بطن ويستعار لكل مشارك لغيره في القبيلة أو في الدين أو في الصنعة أو في معاملة أو في مودة أو في غير ذلك من المناسبات والأخت كالأخ.

وللذي يهمنا هو تعريف الأخوة بمعناه العام وهي أخوة النســـب، وفي القرآن الكريم بمعنى خاص وهي الأخوة الإسلامية.

فالأخوة عموماً دون تخصيص: هي: مشاركة شخص لآخر في الولادة من الطرفين أو من أحدهما أو من الرضاع، ويستعار لكل مشارك لغيره في القبيلة أو في الدين أو في صنعة أو في معاملة أو في مودة أو في غير ذلك من المناسبات<sup>(٤)</sup>.



مما ســــبق يمكن تعريف الأخوة بأنها الميثاق الذي يربط بين الأفراد، وهذا معنى عام فهي ربط بين الأقرباء وغيرهم بأي نوع من أنواع الصلة بينهم.

> المطلب الثاني: مفهوم الإنسانية والأخوة الإنسانية. أولاً: المعنى اللغوي.

تدور مادة (أ ن س) في اللغة حول معنيين رئيسين هما: الظهور والنسيان.

الأول: الظهور: قال ابن فارس رحمه الله: «الهمزة والنون والسين أصل واحدً، وهو ظهور الشيء، وكل شيء خالف طريقة التوحش. قالوا: الإنس خلاف الجن، وسموا لظهورهم. يقال: آنست الشيء، إذا رأيته، قال الله تعالى: (فَإِنْ آنَسْتُم مِّنْهُمْ رُشْداً) [النساء: ٦] والأنس: أنس الإنسان بالشيء إذا لم يستوحش منه»<sup>(٥)</sup>.

فالإنسان: من الإنس خلاف الجن، أو من الأنس خلاف النفور، والإنسي منسوب للي الإنس، يقال ذلك لمن كثر أنسه، ولكل ما يؤنس به<sup>(٦)</sup>.

الثاني: النسيان: أورد ابن منظور في لسان العرب عن ابن عباس – رضي الله عنهما – أنه قال: «إنما سمي الإنسان إنساناً؛ لأنه عهد إليه فنسي»<sup>(٧)</sup>. **ثانياً: المعنى الاصطلاحي.** 

ذكر أبو البقاء الكفوي رحمه الله أن بعض للناس جعل الإنسان هو: المعنى للقائم بالبدن، ولا مدخل للبدن في مسام، وهو قول الأحناف والغزالي رحمه الله، وجعله آخرون الهيكل المحسوس، وهو قول جمهور المتكلمين<sup>(^)</sup>.

وقد أورد الأشعري رحمه الله في (مقالات الإسلاميين) تسعة عشر قولاً في تعريف الإنسان، أرجحها القول الثالث، وذلك أن ماهية الإنسان وحقيقته لا تكون من دون جسد وروح، فالإنسان مجموع الروح والجسد، ولذا يسميه بعضهم حيِّ ناطقٌ أو حيوانٌ ناطقٌ، كما عرفه الجرجاني بقوله: الإنسان هو الحيوان الناطق.

الإنسانية: الإنسانية في الإسلام قائمة على أنه دين عالمي وليس لقوم بعينهم، وأن ميزان التفاضل فيه قائم على العمل الإنسان الصالح والتقوى بعيدًا عن فخر ومجد الأنساب<sup>(٩)</sup> المطلب الثالث: الألفاظ ذات الصلة بالأخوة. أو لاً: الخلة:

الخلة لغة: (الخليل) الصديق والجمع (أخلاءً)<sup>(. .)</sup>. وهي أخص من الأخوة<sup>(. .)</sup>. الخلة اصـطلاحاً: أخوة خاصـة لأخ معين من بين سـائر الإخوان لشـدة الموافقة بينه وبين أخيه، وهي أعلى مراتب المحبة<sup>(١٢)</sup>.

171

مــجــلــــــة ســــر مــــن رأى للـــدراســــات الإنــســانــيـــــة المجلد التاسع عشر/ العدد السادس والسبعون / السنة الثامنة عشرة / حزيران ٢٠٢٣ / الجزء الثاني

الصلة بين الأخوة والخلة: الخلة مرتبة فوق مرتبة الأخوة وغيرها، ومنه قوله تعالى: ﴿وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً﴾[النساء: ١٢٥]، والخليل: المخال، وهو الذي يخالك، أي: يوافقك في خلالك، أو يسايرك في طريقك، أو يسد خللك كما تسد خلله، أو يداخلك خلال منازلك وحجبك<sup>(١٣)</sup>، فلشدة قرابته من أخيه والتصاقه به وموافقته ومسايرته ومداخلته؛ صار خليلاً له.

فلما كون الخلة فوق الأخوة فمعناه أن لفظ الخلة: عبارة عن حللة هي أتم من الأخوة، وتعرفه من قوله صلى الله عليه وسلم: «لو كنت متخذاً خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً ولكن أخوة الإسلام... الحديث»<sup>(١)</sup>؛ إذ الخليل هو الذي يتخلل الحب جميع أجزاء قلبه ظاهراً وباطناً<sup>(١)</sup>. **ثانياً: الصداقة.** 

الصداقة لغةً: صدق الاعتقاد في المودة، وذلك مختص بالإنسان، وقوله: ﴿وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ [الشعراء:١٠١]، إشارة إلى قوله: ﴿الْأَخِلَّاءُ يَوْمَئَذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌ الِّا الْمُتَّقِينَ﴾ [الزخرف:٢٧](٢١).

الصداقة اصطلاحاً: قوة المودة مأخوذة من الشيء الصدق وهو الصلب القوي، وقال العسكري رحمه الله: الصداقة اتفاق الضمائر على المودة، ولهذا لا يقال: إن الله صديق المؤمن كما يقال إنه حبيبه وخليله<sup>(١٧)</sup>.

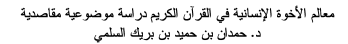
الصلة بين الأخوة والصداقة: قال ابن عباس رضي الله عنه: الصديق أوكد من القرابة<sup>(١</sup>)، ورفع الشارع الحرج في الأكل من بيت الصديق؛ لأنه أرضى بالتبسط وأسر به من كثير من ذوي القرابة<sup>(١٩)</sup>.

المبحث الثاني: معالم الأخوة الإنسانية في القرآن المطلب الأول: الأخوة الإنسانية في القرآن الكريم.

تكررت كلمة الأخوة واشتقاقاتها في القرآن الكريم ست وتسعين مرة، في ثلاث سور من سوره الشريفة، لكنّها تحمل معاني أحكام وعلاقات مترتبة على الأخوة الإنسانية.

| المثال                                                                                                                                                                          | عدد المرات | الصيغة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------|
| هْقَالُوا إِن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَّهُ مِن قَبْلُ﴾                                                                                                                     | ٦.         | المفرد |
| {وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الْأُخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ}                                                                                                                  | ۲          | المثنى |
| ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَ إِذَا<br>تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانَا وَ عَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ | ٣٤         | الجمع  |

وجاءت الأخوة في القرآن على ستة أوجه<sup>(٢٠)</sup>:



أحدها: الأخ من الأب والأم أو من أحدهما: ومنه قوله تعالى: ﴿فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلَأُمَّهِ السُّدُسُ» [النساء:١١]. يعني: الأخ من النسب، جاء في تفسير الجلالين:{فإن كان له إخوة} أي اثنان فصاعدا ذكورا أو إناثا<sup>(٢١)</sup>.

الثاني: أخوة القبيلة: ومنه قوله تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا﴾ [الأعراف:٢٥]. يعني: أخوهم في القبيلة<sup>(٢٢)</sup>.

للثللث: الأخوة في للدين: ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً» [الحجرات: ١٠]. يعني: في الدين<sup>(٢٣)</sup>.

**الرابع**: الأخوة في المودة والمحبة: ومنه قوله تعالى: ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُــدُورِهِم مِّنْ غِلٍّ إِخْوَانًا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّتَقَابِلِينَ﴾ [الحجر:٤٧]. يعني: متآخين جمعتهم المودة والمحبة<sup>(٢٢)</sup>.

الخامس: الصلحب: ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَٰذَا أَخِيلَهُ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ نَعْجَةً». [ص:٢٣]. يعني: صاحبي<sup>(٢٥)</sup>.

**الســادس**: الشــبه: ومنه قوله تعالى: ﴿كُلَّمَا دَخَلَتْ أُمَّةٌ لَّعَنَتْ أُخْتَهَا ﴾ [الأعراف:٣٨]. يعنى: شبهها التي ضلت بالاقتداء بها<sup>(٢٦)</sup>.

المطلب الثالث: أنواع الأخوة في القرآن الكريم.

أو لاً: الأخوة في العقيدة.

الأخوة في العقيدة هي أعظم الأخوات، ويمكن أن نجعلها في قسمين رئيسين: ١- الأخوة بين أهل العقيدة الإسلامية الصحيحة.

والعقيدة التي نريدها: الإيمان الجازم بالله تعالى، وبما يجب له من التوحيد، والإيمان بملائكته وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره، وبما يتفرع عن هذه الأصول ويلحق بها مما هو من أصول الدين.

وقد أطلق كثير من السلف على العقيدة الصحيحة اسم «السنة»، وذلك لتمييزها عن عقائد ومقولات الفرق الضالة؛ لأن العقيدة الصحيحة وهي عقيدة أهل السنة والجماعة مستمدة من سنة النبي عليه الصلاة والسلام، التي هي مبينة للقرآن<sup>(٢٧)</sup>.

وقد وردت في ذلك آيات تحمل في مضمونها الأمر المباشر أو الحث أو مدح هذه الأخوة.

بيان حقيقة الأخوة: قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِّنَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحَيمٌ ﴾ [الحشر : ١٠].

مــجــلــــــة ســــر مــــن رأى للـــدراســــات الإنــســانــيـــــة المجلد التاسع عشر/ العدد السادس والسبعون / السنة الثامنة عشرة / حزيران ٢٠٢٣ / الجزء الثاني

ومن أفضل ما قال المفسرون: وهذه الصورة النظيفة الرضية الواعية، وهي تبرز أهم ملامح التابعين، كما تبرز أخص خصائص الأمة المسلمة على الإطلاق في جميع الأوطان والأزمان.

هؤلاء الذين يجيئون بعد المهاجرين والأنصار – ولم يكونوا قد جاءوا بعد عند نزول الآية في المدينة، إنما كانوا قد جاءوا في علم الله وفي الحقيقة للقائمة في هذا العلم المطلق من حدود الزمان والمكان – سمة نفوسهم أنها نتوجه إلى ربها في طلب المغفرة، لا لذاتها ولكن يكذلك لسافها للذين سابقو لبالإيمان وفي طلب براءة القلب من الغل للذين آمنوا على وجه الإطلاق، ممن يربطهم معهم رباط الإيمان، مع الشاعور برأفة الله ورحمته، ودعلئه بهذه الرحمة، وتلك الرأفة، وتتجلى من وراء تلك النصوص طبيعة هذه الأمة المسلمة وصورتها الوضايئة في هذا الوجود، نتجلى الأصرة القوية الوثيقة التي تربط أول هذه الأمة بآخرها، و آخرها بأولها، في تضامن وتكافل وتواد وتعاطف، وشعور بوشيجة القربى العميقة التي و آخرها بأولها، في تضامن وتكافل وتواد وتعاطف، وشعور بوشيجة القربى العميقة التي القرون الطويلة، فيذكر المؤمن أخاه المؤمن بعد القرون المتطاولة، كما يذكر أخاه الحي، أو أشد، في إعزاز وكرامة وحب، ويحسب الساف حساب الخلف، ويمضي الخلف على آثار الساف، صافاً واحداً وكتيبة واحدة على مدار الزمان واختلاف الأوطان، تحت راية الله تغذ الساف، صافاً واحداً وكتيبة واحدة على مدار الزمان واختلاف الأوطان، تحت راية الله تغذ الساف، صافاً واحداً وكتيبة واحدة على مدار الزمان واختلاف الأوطان، تحت راية الم تغذ السرف، معراً إلى الأفق الكريم، متطلعة إلى ربها الواحد الرؤوف الرحيم.

وهذا دعاء شامل لجميع المؤمنين، السابقين من الصحابة، ومن قبلهم ومن بعدهم، وهذا من فضائل الإيمان أن المؤمنين ينتفع بعضهم ببعض، ويدعو بعضهم لبعض، بسبب المشاركة في الإيمان المقتضي لعقد الأخوة بين المؤمنين التي من فروعها أن يدعو بعضهم لبعض، وأن يحب بعضهم بعضاً.

ولهذا ذكر الله في للدعاء نفي الغل عن القلب، الشمطل لقليل الغل وكثيره، لملذي إذا انتفى ثبت ضده، و هو المحبة بين المؤمنين والموالاة والنصح، ونحو ذلك مما هو من حقوق المؤمنين.

فوصف الله من بعد الصحابة بالإيمان، لأن قولهم: ﴿سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ﴾ [الحشر: ١٠] دليل على المشاركة في الإيمان، وأنهم تابعون للصحابة في عقائد الإيمان وأصوله، وهم أهل السنة والجماعة، الذين لا يصدق هذا الوصف التام إلا عليهم، ووصفهم بالإقرار بالذنوب والاستغفار منها، واستغفار بعضهم لبعض، واجتهادهم في إزللة الغل والحقد عن قلوبهم لإخوانهم المؤمنين؛ لأن دعاءهم بذلك مستلزم لما ذكرنا، ومتضمن لمحبة بعضهم بعضًا، وأن يحب أحدهم لأخيه ما يحب لنفسه، وأن ينصح له حاضراً وغائباً، حيًا وميتًا، ودلت الآية الكريمة



على أن هذا من جملة حقوق المؤمنين بعضهم لبعض، ثم ختموا دعاءهم باسمين كريمين، دالين على كمال رحمة الله وشدة رأفته وإحسانه بهم، الذي من جملته، بل من أجله، توفيقهم للقيام بحقوق الله وحقوق عباده<sup>(٢٨)</sup>.

كلهم يترحمون على السلف من المؤمنين الذين سبقوهم، ويسلكون طريق الشفقة على جميع المسلمين، ويستغفرون لهم، ويستجيرون من الله أن يجعل لأحد من المسلمين في قلوبهم غلًا، أي: حقدًا، ومن لا شفقة له على جميع المسلمين فليس له نصيب من الدين<sup>(٢٩)</sup>، فهي عامة في جميع التابعين والآتين بعدهم- المهاجرين والأنصار - إلى يوم الدين<sup>(٣٠)</sup>.

وهي أخوة تتوارثها الأجيال من السلف للخلف، بل تدوم إخوتهم إلى مماتهم حتى يجمعهم الله عليها مرة أخرى في دار كرامته لمبد الآبدين، كما قال تعالى: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهم مِّنْ غِلٍّ إِخْوَانًا عَلَىٰ سُرُر مُتَقَابِلِينَ ﴾ [الحجر ٤٧] وهذا من أعظم كمال اللذات حيث يكون الإنسان خلداً مخلداً، وحيث يكون هو وإخولنه ورفقاؤه في ذلك النعيم ليس بين اثنين منهم شحناء، ولا عداوة، ولا حقد، ولا حسد، ولا مخاصمة، وكل هذا من كمال النعيم (<sup>٣١)</sup>.

الأصل أنها تبذل لكل من قام بالعقيدة الصحيحة؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱل َمُؤ مَنُونَ إِخُوَةَ ﴾[الحُجُرات: ١٠] أي: الجميع إخوة في للدين<sup>(٢٣)</sup>، أو تاب مما كان عليه من اعتقاد بباطل وعاد للإسلام الحق، كما قال تعالى: ﴿فَإِن تَابُوا ولَقَامُوا ٱلصَّلَواة وَءَاتَوا ٱلزَّكُوة فَإِخُو نُكُم في للدِّين وَ وَنُفَصلِّلُ ٱل َأَمَيَت لقو مَ يَع لَمُونَ ﴾ [التوبة: ١١]، قول: إن تركوا اللات والعزى، وشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، قال ابن زيد: افترضت فاصل والعزى، وشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، قال ابن زيد: افترضت المسلح والزكاة جميعًا لم يفرق بينهما وقرأ هفان تابُوا وأَقَامُوا ٱلصَّلُواة وَءَاتَوا ٱلزَّكُوة فَإِخُو نُكُم في ٱلدِّين وَ وَنُفَصلِّلُ ٱل َأَمَيَت لقو مَ يَع مَلَمُونَ ﴾ [التوبة: ١١]، قول: إن تركوا عليه من الكفر والزكاة جميعًا لم يفرق بينهما وقرأ هفان تابُوا وأَقَامُوا ٱلصَّلُواة وَءَاتَوا ٱلزَّكُواة عليه من الكفر وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فإذه الذي الما موات الموات في التوبة، ١١]، توات ما هم عليه من الكفر وأقاموا المسلاة وآتوا الزكاة فإخوانكم في الدين أي: فهم إخوانكم، لهم ما لكم، عليه من الكفر وأقاموا المسلاة والواتوا أموا الموات مواتوا ألموات إلى اله الموات. ما هم عليه من الكفر وأقاموا المسلاة والواتوات وأتوا الركاة فلو عاد المواتي والدين أي المات. (٣٣).

ويدل على أن من أظهر لنا الإيمان وأقام الصـــلاة وآتى الزكاة فعلينا موالاته في الدين على ظاهر أمره مع وجود أن يكون اعتقاده في المغيب خلافه<sup>(٣٤)</sup>. **٢. أخوة المنافقين وأهل العقائد الفاسدة.** 

والأصل فيهم أنهم قد اجتالتهم الشياطين، ولعبت بهم يمنة ويسرة هم ومن كان على شاكلتهم، أو تعاون معهم في غيهم، وأن فريق الكافرين يزيدهم الشيطان غياً إلى غيهم إذا ركبوا معصية من معاصي الله، ولا يحجز هم تقوى الله، ولا خوف المعاد إليه عن التمادي فيها مـجـلــــــة ســــر مــــن رأى للـــدراســــات الإنــســانــيـــــة المجلد التاسع عشر/ العدد السادس والسبعون / السنة الثامنة عشرة / حزيران ٢٠٢٣ / الجزء الثاني

والزيادة منها، فهم أبداً في زيادة من ركوب الإثم، والشيطان يزيدهم أبداً، لا يقصر الإنسي عن شيء من ركوب الفواحش، ولا الشيطان من مدهم منه<sup>(٣٥)</sup>.

وقد جاءت الآيات التي تحدثت عن أخوتهم السيئة؛ للتحذير منها والتنفير عنها، ذكر أخوتهم على سبيل للذم: قال تعالى: ﴿يَٰ أَيُّهَا للَّذِينَ ءَامَنُو اْلمَا تَكُونُواْ كَلَّآذِينَ كَفَرُواْ وَقَالُواْ لإِخ ُولَنهم أَ إِذَا ضَررَبُواْ فِي ٱل أَرَ صَ أَو مَكَانُواْ غُزَّ مَى لَو مَكَانُواْ عندنَا مَا تُواْ وَمَا قُتلُواْ ليَج ُعَلَ ٱللَّهُ ذَلِكَ حَس رَبُواْ فِي قُلُوبِهِم أَ وَ أَكَانُواْ غُزَّ مَى لَو مَكَانُو وَ اللَّهُ بِمَا تع مَامَوا وَمَا قُتلُواْ إِنَ عمران ٢٠٥٦].

وظاهر من مناسبة هذه الآية في سياق المعركة، أن هذه كانت أقوال المنافقين الذين رجعوا قبل المعركة، والمشركين من أهل المدينة الذين لم يدخلوا في الإسلام ولكن ما تزال بين المسلمين وبينهم علاقات وقرابات، فينهى تعالى عباده المؤمنين عن مشابهة الكفار في اعتقادهم الفاسد، الدال عليه قولهم عن إخوانهم الذين ماتوا في الأسفار والحروب، لو كانوا تركوا ذلك لما أصابهم ما أصابهم.

بيان زيف أخوتهم، وأنه اجتماع وقت للإضرار بالمؤمنين:

قـال تعـالى: ﴿أَلَمَ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَـافَقُواْ يَقُولُونَ لَـإِخَوْنَهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ أَهَلُ ٱلَّكَتَٰبِ لَئِنَ أُخَرِجَتُمَ لَنَخَرُجَنَّ مَعَكُم وَلَـا نُطِيعُ فَيكُم أَحَدًا أَبَدهًا وَإِن قُوتِل تُمَ لَنَنصَرَ رَنَّكُم وَ ٱللَّهُ يَشَمُهَدُ إِنَّهُم لَكَذَبُونَ [الحشر: ١٦]. يعني بني النضير، وأخوتهم معهم أخوة دين واعتقاد، أو أخوة صداقة وموالاة؛ لأنهم كانوا معهم سرًا على المؤمنين<sup>(٣٦)</sup>.

فقولهم هذا: لإخوانهم الذين بينهم وبينهم أخوة الكفر، ولأنهم كانوا يوالونهم ويواخونهم، وكانوا معهم على المؤمنين في السـر<sup>(٣٧</sup>)، فأثبت الله أن لهم أخوة؛ لكنها ليسـت على مرضـات الله وليست كما وجه إليها رسوله صلى الله عليه وسلم؛ بل هي مغايرة لذلك تمامًا.

فهذه الأخوة قامت على الكفر بالله، ومعصية رسوله صلى الله عليه وسلم، والإضرار بعباد الله المؤمنين، فليست بأخوة على الحقيقة بل لها الستراك لفظي كما يقال، ولقد ذكرت بصورتها البشعة؛ ليجتنبها عباد الله المؤمنين في أخوتهم، فأخوتهم قائم على أمر الله ورسوله. ثانياً: الأخوة في النسب.

أصل الأخوة النسب كما سبق، وأخوة النسب إما لأشقاء أو غير أشقاء، ومن الآيات التي وردت في ذلك: ذكر العلاقة بين الإخوة في النسب عمومًا: قال تعالى-حاكيًا عن أهوال يوم القيلمة-: ﴿يَو مَ يَفرُ ٱل مَرَ ءُ من أَخيه [عبس:٣٤]، وبدأ بالأخ، ثم بالأبوين؛ لأنهما أقرب منه، ثم بالصاحبة والبنين؛ لأنهم أقرب وأحب<sup>(٣٩)</sup>، فالأخ ليس أحب إلى أخيه من والديه؛ إنما الاعتماد عليه في المهمات أكثر منهما<sup>(٣٩)</sup>.



وهذا الترتيب في الأهل يتناسب مع سياق الآيات، ففي سورة عبس المشهد هو مشهد الفرار يخلو المرء بنفسه ويفر المرء أولًا من الأبعد إلى الأقرب إلى قلبه، يفر أولًا من أخيه ثم من أمه وأبيه ثم من صاحبته وبنيه الذين هم أقرب الناس إلى قلبه، أما في سورة المعارج فالمقام مقام عذاب وليس فرار؛ فيرى المرء مشهد عذاب فوق ما تصوره ولا يقبل المساومة فيبدأ يفدي نفسه بالأقرب إلى قلبه ثم الأبعد؛ لذا بدأ ببنيه أعز ما عنده ثم صاحبته وأخيه ثم فصيلته ثم من في الأرض جميعًا<sup>(٠٤)</sup>.

تجريم الضرر بالأخ من النسب أو غيره: فحرم الله القتل بين المؤمنين وشنعه بقوله: (من أَجَّل نَلكَ كَتَبَّنا عَلَىٰ بَنِي ٓ إِس رُاَمَعِلَ لَنَّهُ مَن قَتَلَ نَف سَاً بِغَي رُ نَف سَ أَو أ فَسَاد فِي ٱلَ أَر ض فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعاً وَمَن أَحَياهَا فَكَأَنَّمَا آَحَيا ٱلنَّاسَ جَميعاً وَلَقَد جَامَعَت هُم أَ رُسُلُنَا بِٱل مُبَيِّنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِير أَا مِّن هُم بَع دَ نَلِكَ فِي ٱل أَر ض لَمُس رَفُونَ ٣٢» [المائدة:٣٢].

كان قصة ذلك قتل أحد ابني آدم لأخيه، وتحيره في موارلته: ﴿فَبَعَثَ لُللَّهُ غُرَابَ اللَّهُ عُرَابَ اللَّهُ في آل أَر ض ليُرِيهُ كَي فَ يُوَرِي سَوَءَةَ أَخِيه قَالَ يَوَي آَتَى آَعَجَز مَتُ أَن أَن أَن مَثَنُ في آل أَل مَن ليُرِيهُ كَي فَ يُوَرِي سَوَءَةَ أَخِيه قَالَ يَوَي آَتَى آَعَجَز مَتُ أَن أَن أَكُونَ مِثْ لَلْ أَن مَثْنَ أَوَر في سَوَءَةَ أَخِي مَعَان مَث مَن للنَّدمين السَوَي أَعَجَز مَت أَن أَى أَوَن مِث المُدَة (٣١]، أَكُونَ مِث أَل مَن أَل أَن مَن أَوَر في سَوَءَةَ أَخِي مَا أَص بَحَ مِن اللَّذِمين مَن اللَّذِمين والمائدة (٣١]، أَكُونَ مِث مَن للنَّدمين الله المائدة (٣١]، أَكُونَ مِث مَن أَل أَن مَن أَوَ أَوَ أَوَ أَوْ مَ سَوَ أَعَةَ أَخَى مَا أَص بَحَ مَنَ النَّذِمين والمائدة (٣١]، والأصل أنه لا يجوز الإتيان بشيء يض من وقع الأخ القريب أو البعيد، قال طرفة بن العبد: وظلم ذوي القربي أشد مضاضة على النفس من وقع الحسام المهند (٢٠).

كما أن الأخوة من النسب، فهي كذلك من الرضاع ولها الحكم ذاته، والذي ذكره الله عز وجل بقوله: ﴿حُرِّمَت عَلَي َكُم أُمَّهَتُكُم وَبَنَاتُكُم وَأَخَوَتُكُم وَعَمَّتُكُم وَخَلَتُكُم وَبَنَاتُ ٱل أَخ وَبَنَاتُ ٱل أَخْت وَأُمَّهَتُكُم ٱلَّتِي آرَضَ عَنْكُم وَأَخَوَتُكُم وَعَمَّتُكُم وَخَلَتُكُم وَبَنَاتُ يس آئكُم وَرَبَاتُكُم أَتَّتي في حُجُوركُم مِّن نِّساَ تَكُم ٱلَّتِي دَخَل تُم بهِنَّ فَإِن لَّمَ تَكُونُوا دَخَل تُم بِهِنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَي كُم وَحَلَ عَل أَب مِن نِّساً تَكُم مُ الَّتي مَن آلرَّ مَا يَعَم مَّ وَأَمَّ عَلَي مَعُونُوا بَي نَ ٱل أَخْتَ بِهِنَ فَلَا جُناحَ عَلَي كُم وَحَلَ عَل أَب مِن الله عال مَا يَع مَعَانَ عَامَ مَ وَأَمَ وَا

فقوله: (وأَخَوَ<sup>1</sup>تُكُم مِّنَ ٱلرَّضَعَة) وهي الأخت لأب وأم، التي أرضعتها أمك بلبان أبيك؛ سواء أرضعتها معك أو ولدت قبلك أو بعدك، والأخت من الأب دون الأم، التي أرضعتها زوجة أبيك، والأخت من الأم دون الأب، التي أرضعتها أمك بلبان رجل آخر... وهما محرمتان بالقرآن، ولم يذكر من المحرم بالرضاعة في القرآن سواهما، والأم أصل والأخت فرع؛ فنبه بذلك على جميع الأصول والفروع<sup>(٢٤)</sup>. مــجــلـــــــة ســــر مــــن رأى للـــدراســــات الإنــســانــيـــــة المجلد التاسع عشر/ العدد السادس والسبعون / السنة الثامنة عشرة / حزيران ٢٠٢٣ / الجزء الثاني

جاء ذكر الأخوة في القرآن الكريم بمعنى أخوة الأوطان وللديار، وهي من حقوق الجوار كذلك التي نبه عليها الإسلام، وجعلها حقًا من حقوق الأخوة.

فهم إخوة قوم أو عشيرة ديار هم واحدة ومساكنهم متقاربة، ومنه قول قريط(٤٣):

لا يسألون أخاهم حين يندبهم في النائبات على ما قال بر هانا

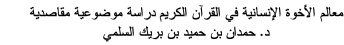
### ويمكن تقسيمها كالتالي:

ومن ذلك ما ذكره الله عن هود عليه السلام: فقال تعالى: ﴿وَإِلَىٰ عَاد أَخَاهُم هُود أَاَ قَالَ يَقَو مُ ٱعضُدُواْ ٱللَّه ما لَكُم مِّن َ لِلَه غَي رُهُ أَفَلَا تَتَقُونَ [الأعراف: ٢٥]، أخاهم بمعنى: ولحدًا منهم كما يقولون: (يا أخا العرب) وإنما أرسل منهم؛ لأنهم أفهم لقوله من قول غيره، وأعرف بحاله في صدقه وأمانته وشرف أصله، وأرغب في اقتفائه<sup>(٥،)</sup>، وكذلك قوله: ﴿وَإِلَىٰ عَاد أَخَاهُم هُود أَا قَالَ يَقَو م ٱع<sup>5</sup>بُدُواْ ٱللَّه مَا لَكُم مِّن َ إِلَه عَي رُهُ إِن ٱ أَنتُم َ إِلَى عَاد أَخَاهُم هُود ذَا قَالَ يَقَو م ٱع<sup>5</sup>بُدُوا ٱللَّه مَا لَكُم مِّن وكذلك قوله: ﴿وَإِلَىٰ مُف مُتَرُونَ إلَه غي رُهُ فود أَا قَالَ يَقَو م ٱع<sup>5</sup>بُدُوا ٱللَّه مَا لَكُم مِّن أَلِه غي رُهُ إِن ٱ أَنتُم و مُف مُتَرُونَ إلَه عني رُون أَله عنه من الله عنه الما منهم أفهم القوله من الما من الله عنه القرار من الله مُف مُتَرُونَ إله أنه ما من الما يقول م أع مُنه من الله ما أَحُوهُم من الله عنه مؤدا ألما تتَتَقون ما مُعُن مُتَرون أَله من الله مُف مُتَرُونَ إله عنه منه مؤدا ألما إلى عاد أخاهم هودًا، قال ابن عباس: أي: ابن أبيهم، وتقدم أنه لا سردانه منه مؤداً منه أنه مؤداً من اليهم، وقيل الما من الله من الما من الما من الما منه اله اله الما منه أنه السردان أخاهم هودًا صاحبهم أنه اله إله عاد أخاهم أنه أم النه من النه أبيهم أدم، وفي مصنه أبي داود أن أخاهم هودًا صاحبهم<sup>(٢٠)</sup>.

وسـماه أخًا تنبيهًا على إشـفاقه عليهم شـفقة الأخ على أخيه، وعلى هذا قوله تعالى: ﴿وِإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمَ صَلِّحَاةً ﴾ [الأعراف:٧٣].

فأخوة الأوطان تحمل الأخ على العيش مع إخوانه في ديارهم، وتقديم الخير لهم، ورفع الضرر عنهم، والتعاون معهم، ودفع الصرائل عنهم، فله ما لهم وعليه ما عليهم، وهذا ما نبه عليه الإسلام في اهتمامه الأعظم بحقوق الجار خاصة إن كانوا مسلمين أقرباء. ٢. أخوة العشيرة:

وأخوة العشيرة هي أخوة نسب لكنها ليست الأخوة المعتادة، فتكون بين الأشقاء أو غير الأشقاء أو بين الرضعاء، أو أبناءهم مجتمعين في عشيرة واحدة.



والعشيرة تنقسم فيها فخوذ الناس على مراتب النسب، وتكون نسبتها لأب مشهور من نسل والد قديم أشهر منه، وتطلق على قوم تعاشروا في ظروف معينة وكانت بينهم أمور تجمعهم.

وقد أمر الله رسوله صلى الله عليه وسلم أن ينذر عشيرته الأقربين، أي: الأدنين إليه، فلما دعاهم دعا عشــيرته للذي ينتمي ولياهم إلى جد واحد، فخص الأقربين؛ لأن الاهتمام بشأنهم أولى، وهدايتهم إلى الحق أقوم<sup>(٢؛)</sup>.

> المطلب الرابع: أحكام وعلاقات مترتبة على الأخوة. أولاً: الميراث.

من أعظم ما جاء به الإسلام قضية الميراث، بل وصل من حب الأخوة المؤمنين في بداية الإسلام أن يرث الأخ في الله أخاه، خاصة الذين آخى بينهم رسول الله صلى الله عليه وسلم من المهاجرين والأنصار، ثم نسخ ذلك.

و لا ميراث للإخوة والأخوات مطلقاً مع الابن أو ابن الابن أو الأب وفي ميراثهم مع الجد خلاف، ويورثون مع البنات إلا الإخوة لأم ويسقط الأخ لأب مع الأخ لأبوين<sup>(^،)</sup>.

وفي بيان ذلك يقول الله: ﴿وَلَكُم نص َفُ مَا تَرَكَ أَز وَجُكُم آِنِ لَّم َ يَكُن لَّهُنَّ وَلَد هَ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَد ٓ فَلَكُمُ ٱلرُّبُعُ ممَّا تَرَك َنَ َّ مِن ۢ بَع َ وَصَيَّة ، يُوصِينَ بِهَا ٓ أَو َ دَي ۡن ٖ وَلَهُنَّ ٱلرُّبُعُ مَمَّا تَرَك ۡتُم ۡ إِن لَّم ۡ يَكُن لَّكُم َ وَلَد ٓ ۚ فَإِن َ كَانَ لَكُم َ وَلَد ّ فَلَهُنَ ٱلتُّمُنُ مَمَّا تَرَك ۡ تُم َّ ٱلرُّبُعُ مَمَّا تَرَك ۡ تُم ۡ إِن لَّم ۡ يَكُن لَّكُم َ وَلَد ٓ ۚ فَإِن َ كَانَ لَكُم َ وَلَد ّ تَرَك ۡ تُم َّ مَن ۡ بَع ُ وَلَد ٓ فَلَهُنَ ٱلتُّمُنُ مَمَّا تَرَك ۡ تُم ۡ مَن ۡ بَع ۡ وَصَيَّة مَ اللَّهُ مَعَ تَرَك ۡ تُم ۡ مَن ۡ الرُّبُعُ مَمَّا تَرَك ۡ تُم ۡ إِن لَهُ مَ يَكُن لَّكُم َ وَلَد ّ فَإِن كَانَ لَكُم َ وَلَد تَرَك ۡ مَ مَعۡ اللَّهُ أَعَ أَعَٰ اللَّهُ مَعۡ مَعَ مَعَ اللَّهُ عَلِيهُ مَ أَو َ يَعَ تَرَك ۡ تُم ۡ مَن َ اللَّهِ أَخ اَتَ ٓ فَلَكُلُ وَحَد ٖ مِّ هُمَا ٱلسُّدُسُ َ فَإِن كَانَ رَجُل ٓ يُورَتُ كَلَلَةً أَو شُرَكَاءَ فَإِن كَانَ رَجُل ٓ يُورَت يُعَم ۡ سُرَكَاءَ فَي ٱلتَّلُثُونَ آَ مَن أَ بَع مَ اللَّه عَلَي مَا اللَّه مَا السُولَكُم أَ وَ مَعَا الللهُ وَان كَانَ مَ أَل

ثانياً: حرمة النكاح.

حرم القرآن الكريم نكاحاً وأحل آخر –ولا يحل إلا طيباً– لترتيب التعايش بين المؤمنين، وأهم ما حرم نكاحه بين الأخوة ما ذكره الله عز وجل بقوله هُحُرِّمَت عَلَى حُمُ أُمَّهَٰتُكُم وَ وَبَنَاتُكُم وَ أَخَوَٰتُكُم وَ عَمَّتُكُم وَ خَلَّتُكُم وَ وَبَنَاتُ اللهُ أَخِ وَبَنَاتُ اللهُ أَخِ وَبَنَاتُ اللهُ أَخُرُ وَ أُمَّهَٰتُكُم التَّتِي آر مُضَع مَنكُم و أَخَوَتُكُم مِّنَ الرَّضَعة و أَمَّهَت نساتَئكُم وَ رَبَاتَبُكُم أَلَّتِي في حُجُور التَّتي أَر مُضَع مَنكُم أَلَّتِي يَخَل مِّن الرَّضَعة و أَمَّهَات نساتَئكُم و وَرَبَاتَبُكُم أَلَّتِي في حُجُور مَّن نِّسَاتَئكُم التَّتِي نَحَل مَّ أَمَّ عَن الرَّضَعة و أَمَّهَات نساتَئكُم وَ وَرَبَاتَبُكُم أَلَّتِي في أَ أَسَنَ نِسَاتَ مَنكُم التَّتِي يَخَل مَن الرَّضَاعة وأَمَّهَات نساتَئكُم وَ وَرَبَاتَبُكُم أَلَّتِي في أَعْوَر أَسَ نَسَاتَئكُم اللَّذِينَ مَن أَصَلَحُهُم أَلَّتِي اللهُ عَنُ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَالَ اللهُ عَان اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَل مُنَ اللَّهُ عَان اللَّهُ عَان اللهُ عَن اللهُ عَان اللهُ عَان اللهُ عَان اللهُ عَان اللهُ عَان ال

ثالثاً: الإصلاح بين الإخوان.

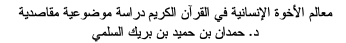
وأول الإصلاح ما هيأه الله سبحانه من إصلاح حال عباده المؤمنين بفضله وبرحمته، فإنه قال: (وَاعَتَصِ مُواْ بِحَبَّل ٱللَّه جَمِيعَا وَلَا تَفَرَقُوا أَ وَاَذَكُرُواْ نِعَمَّتَ ٱللَّه عَلَي حُمَ إذ حُنتُم أَعَدًا آء فَ فَأَلَّفَ بَي نَ قُلُوبِكُم فَأَص بَحَتُم بنع مَته إخ وَنَا وكُنتُم عَلَى شَفَا حُف رَة مِن ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنَ هَا حَكَم فَالَّ عَبَينَ اللَّهُ لَكُم أَ عَايَتِه والحَوْنَ اوَكُنتُم و حمر ان ١٠٣]، يعني: فأص بحتم بتأليف الله عز وجل بينكم بالإسرام وكلمة الحق، والتعاون عمر ان ١٠٣]، يعني: فأص بحتم بتأليف الله عز وجل بينكم بالإسرام وكلمة الحق، والتعاون على نصرة أهل الإيمان، والتآزر على من خالفكم من أهل الكفر، إخواناً متصادقين، لا ضعائن بينكم ولا تحاسد<sup>(٤٤)</sup>.

فهي أخوة إذن تنبثق من التقوى والإسـلام –من الركيزة الأولى– أسـاسـها الاعتصـام بحبل الله –أي: عهده ونهجه ودينه– وليسـت مجرد تجمع على أي تصـور آخر، ولا على أي هدف آخر، ولا بواسطة حبل آخر من حبال الجاهلية الكثيرة!.

قال تعالى: ﴿وَإِن طَامَئُفَتَانِ مِنَ ٱل مُؤَمِّنِينَ ٱقَ مَتَلُوا فَأَصَ لِحُوا بَي مَنَهُمَا ۖ فَإِن بَغَت إِح دَى لَهُمَا عَلَى ٱل أُخ رَى فَقَتَلُوا ٱلَّتِي تَبَ عِي حَتَّىٰ تَفِي ءَ إِلَىٰ آمَرِ ٱللَّه قَانِ فَا ءَت فَأَص لِحُوا بَي نَهُمَا بِٱل عَد لَ وَأَق سِطُو ٓ أَ أَ إِنَّ ٱللَّهَ يَحِبُّ ٱل مُق سطينَ \* إِنَّمَا ٱل صُو مَنُونَ إِخ وَ ةَ فَ أَص طِحُوا بَي نَ أَحَوَى مَهُمَا بَال اللَّهِ اللَّهُ عَلَي مَا اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ الْمَعُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَع مَعًا اللَّهُ اللَّهُ قَالَ اللَّهِ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَع مَنْ اللَّهُ عَلَى مَن مَعْتَ فَقَانِ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَ ٱل صُو مَنْ وَاللَّهُ يَحِبُ ٱل مَعْتَى مَن مَع مَن مَع مَعْنَ مَعْتَ مَعْ مَعْنَ مَعْتَ مَعْتَى مَعْتَ مَعَن م ال مُو مَنْ مَعَنَ مَن مَعْتَ مَعْتَى مَعْتَ مَعْتَ مَعْتَ مَعْتَ مَعْتَ مَعْتَ مُ مَعْتَ مَعْتَ مَ

يقول تعالى ذكره: وإن طائفتان من أهل الإيمان اقتتلوا، فأصلحوا أيها المؤمنون بينهما بالدعاء إلى حكم كتاب الله، والرضا بما فيه لهما وعليهما، وذلك هو الإصلاح بينهما بالعدل، فإن أبت إحدى هاتين الطائفتين الإجلبة إلى حكم كتاب الله ، وعليه وتعدت ما جعل الله عداً بين خلقه، وأجابت الأخرى منهما، فقاتلوا التي تعتدي، وتأبى الإجابة إلى حكم الله، يقول: حتى ترجع إلى حكم الله للذي حكم في كتابه بين خلقه، فإن رجعت الباغية بعد قتالكم إياهم إلى الرضا بحكم الله في كتابه، فأصلحوا بينها وبين الطائفة الأخرى التي قاتلتها بالعدل: يعني بالإنصاف بينهما، وذلك حكم الله في كتابه الذي جعله عداً بين خلقه.

الأول: الاقتتال لا يكون إلا للميل إلى للدنيا، والركون إلى الهوى، والانجذاب إلى الجهة السفلية، والتوجه إلى المطالب الجزئية، والإصلاح إنما يكون من لزوم العدالة في النفس التي هي ظل المحبة، التي هي ظل الوحدة، فلذلك أمر المؤمنون الموحدون بالإصلاح بينهما، على تقدير بغي إحداهما، حتى ترجع؛ لكون الباغية مضادة للحق، دافعة له.





**الثاني:** في الآية وجوب الصلح بين أهل العدل والبغي، وقتال البغاة وهو شامل لأهل مكة كغيرهم، وأن من رجع منهم وأدبر لا يقاتل، لقوله حتى تفيء.

للثللث: في الآية فولئد: منها أنهم لم يخرجو البالبغي عن الإيمان، ولمنه أوجب قتالهم، وأنه أسقط عنهم التبعة فيما أتلفوه في قتالهم، وإجازة كل من منع حقًا عليه، ووجوب معاونة من بغي عليه، وعلى وجوب تقديم النصح، لقوله: فأصلحوا بينهما، وعلى السعي في المصالحة، وذلك ظاهر.

الرابع: وجه الجمع في اقتتلوا، مع أنه قد يقال: مقتض في الظاهر (اقتتلتا) هو الحمل على المعنى دون اللفظ؛ لأن الطائفتين في معنى القوم وللناس، والنكتة في اعتبار المعنى أولًا، واللفظ ثانيًا عكس المش هور في الاستعمال، ما قيل: إنهم أولًا في حال القتال مختلطون مجتمعون، فلذا جمع أولًا ضمير هم، وفي حال الإصلاح متميزون متفارقون، فلذا ثتى الضمير ثانيًا وسر قرن الإصلاح الثاني بالعدل، دون الأول؛ لأن الثاني لوقوعه بعد المقاتلة مظنة للتحامل عليهم بالإساءة، أو لإبهام أنهم لما أحوجوهم للقتال استحقوا الحيف عليهم<sup>(٥)</sup>، وهذه الآية فيها دلالة قوية على تقرر وجوب الأخوة بين المسلمين<sup>(٢)</sup>.

ولو اختصم الإخوة ولم يعلم بهم أحد ولم يصلوا إلى نتيجة، فينبغي عليهم البحث عن المصلحين وإشهار القضية فيهم ليتمكنوا من الإصلاح فيها، وهذا كما ذكره الله -عن المختصمين الذين جاءا داود عليه السلام ليصلح بينهم- بقوله: ﴿إِنَّ هَٰذَاهَ أَخِي لَهُ تِسَوَعَ وَتِسَوَّعُونَ نَعَ جَهَةً وَلِيَ نَعَ جَهَةً وَحَدَة قَقَالَ أَكَ فَفِلَ مَنِيهَا وَعَزَّنِي فِي ٱل مُخِطَابَ

فنص على الأخوة في الدين أو النسب أو الصداقة، لاقتضائها عدم البغي، وأن بغيه الصادر منه أعظم من غيره<sup>(٥٣)</sup>.

والمراد أخوة الدين، أو أخوة الصداقة والألفة، أو أخوة الشركة والخلطة، لقوله تعالى: (قَالَ لَقَدَ ظَلَمَكَ بِسُؤَالِ نَع جَتَكَ إِلَىٰ نعَاجه وَإِنَّ كَثِير أَا مِّنَ ٱل حُلُطَاة لَيَب تِغي بَع صُهُم عَلَىٰ بَع ص إِلَّا لَلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَملُوا ٱلصَّلِكَ وَقَلِيلة مَّا هُم اللَّ وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَتَتَّهُ فَاس تَغ فَرَ رَبَّهُ وَخَرَ رَاحِع آ وَأَنَابَ (صر ٢٤)، كَل واحدة من هذه الأخوات تدلي بحق مانع من الاعتداء والظلم (٢٠).

خامساً: الولاء والنصرة: مما لا شك فيه أن الأخوة أصل الولاء، وقد بيَن الله الولاء الحقيقي ولمن يكون فقال عز وجل: طَّا تَجدُ قَو مَ اليُؤ مُنُونَ بِاللَّه وَ ٱل ُيَو م ٱل أَحْر يُوا َذُونَ مَن حَادَ ٱللَّه وَرَسُولَه وَلَو مَ كَانُوَ أَ عَابَاهَءَهُم أَو أَبَ مَناةَ عَهُم أَو أَ إِخْوانَهُمَ أَو مُ عَشِيرَتَهُم مَ أَ هِ [المجادلة:٢٢]، فلا تجد يا محمد قومًا يصدقون الله، ويقرون باليوم الآخر

مــجــلـــــــة ســــر مـــــن رأى للـــدراســــات الإنــســانــدِـــــة المجلد التاسع عشر/ العدد السادس والسبعون / السنة الثامنة عشرة / حزيران ٢٠٢٣ / الجزء الثاني

يوادون من حاد الله ورسوله وشاقهما وخالف أمر الله ونهيه، ولو كان الذين حادوا الله ورسوله آباءهم<sup>(٥٥)</sup>

المبحث الثالث

مقاصد الأخوة ودورها في بناء الحضارة الإنسانية المطلب الأول: مقاصد الأخوة

أولاً: عمارة الأرض.

تمثل عمارة الأرض مقصدا عظيما يرتبط بأصل خلق الإنسان ووجوده في هذه الحياة، وقد تتابعت آيات القرآن الكريم على تقرير هذا المقصد وتأكيده وإثباته بأساليب مختلفة وصيغ قرآنية متنوعة، منها:

قوله تعالى: ﴿هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا﴾ [هود: ٦١].

وقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَة إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدَّمَاءَ﴾ [البقرة: ٣٠]، وقَولَه تعالى: ﴿وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاَحهَا﴾ [الأَعرَاف: ٣٥]، وقوله: ﴿فَهَلْ عَسَـيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِـدُوا فِي الأَرْضِ وَتَقَطّعُوا أَرْحَامَكُمْ أُولْئَكَ للَّذِينَ لَعَنَهُمُ لللَّهُ فَأَصَـمَهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَـارَهُمْ﴾ [محمد: ٢٢]، وهذه الآيات الكريمة، وغيرها كثير، ظاهرة في دلالتها على للدعوة إلى عمارة الأرض وإصـ لاحها ومنع تخريبها وإفسادها، وصريحة في المَامان من مهام الإنسان المَامان من يُعار من يُعْدَ إِعْدَا أَوْلَائِكَ الرَّذِينَ أَعْدَى والمَا عَنْهُمُ اللَّهُ فَأَصَـمَهُمْ وَأَعْمَى أَبْصِلَارَهُمْ إِن مَعْدَ الآرض وإسـ الكريمة،

وقد أومأت آيات القرآن الكريم إلى أن عمارة الأرض لا تتحقق إلا بقدر من التعايش والتساكن والألفة بين الناس، وهذا ما نجده في دعاء نبي الله ابراهيم عليه السلام: ﴿رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِيَّتِي بِوَاد غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّابَة فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ التَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾ [ابراهيم: ٣٧].

ففي دعائه عليه الســـلام بهوي الأفئدة إلى حيث يسـكن زوجه وابنه: إشــارة إلى طلب الألفة والحضــور الإنســاني للمســاعدة في تكوين المجتمع الناشــئ، والتعاون في تعمير المدينة الجديدة، لتكون عاصمة التوحيد في العالم.

فالأخوة الإنسانية تسهم إسهاما جليا في عمارة الإنسان للأرض امتثالا لأمر الله تعالى في الآيات السابقة.

وعمارة الأرض مقصد من أصل الخلق والتكوين، ومقصد من أصل الأمر والتشريع، فهي من مقاصد الخلق لأنها من مقاصد خلقه سبحانه للناس وإيجاده لهم في هذه الحياة، وهي من مقاصد الشرع لأن الله تعالى أراد من كتابه المنزل عمارة الأرض وتشييدها وإصلاحها



وتنميتها وذلك عن طريق صلاح الإنسان المستخلف فيها والمكلف بإصلاحها، وهذا ما عبر عنه الشيخ علال الفاسي بقوله: «المقصد العام للشريعة الإسلامية هو عمارة الأرض، وحفظ نظام التعايش فيها، وصلاحها بصلاح المستخلفين فيها، وقيامهم بما كلفوا به من عدل واستقامة ومن صلاح في العقل وفي العمل وإصلاح في الأرض واستنباط لخيراتها وتدبير لمنافع الجميع<sup>(٢٥)</sup>.

ثانياً: الاستخلاف في الأرض.

قال تعالى: ﴿وَيَسْتَخْلُفَكُمْ فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ﴾ [الأعراف: ١٢٩] وغيرها من الآيات، وذلك هو الاقتداء بالباري سبحانه على قدر طاقة البشر في السياسة باستعمال مكارم الشريعة<sup>(٧٥)</sup>.

ثالثاً: عبادة الله تعالى.

فأصل ازدهار الحضارات أن يتوجه العباد لخالقهم سبحانه، ولما كانت الأخوة الإنسانية مدخلا مهما في دعوة الناس لعبادة الله تعالى، كانت سببا مهما في بناء الحضارة الإنسانية، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَلَلْإِنْسَ لِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [للذاريات: ٥٦]، وذلك هو الامتثال للباري عز وجل في أوامره ونواهيه.

> المطلب الثاني: دور الأخوة في بناء الحضارة الإنسانية أولاً: القيم الأخلاقية.

يعد الإصلاح الأخلاقي واحدا من أبرز قضايا القرآن الكريم وأهدافه وغاياته، حيث بين الله تعالى في كتابه الكريم أن تزكية الأمة وتحليتها بالفضائل والقيم من أعظم مقاصد بعثة النبي الكريم ، ولهداف رسالته، وهذا ظاهر في كثير من آي الكتاب الكريم كما في قوله تعالى: (لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمنينَ إِذْ بَعَثَ فيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَاَنُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينَ» [آل عمران: ١٦٤].

وقولـه تعـالى: ﴿هُوَ للَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَيِّينَ رَسُـــوِلًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ لَيَـاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ﴾ [الجمعة: ٢].

ومقصد الإحسان إلى الناس في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَرُونَ﴾[النحل: ٩٠].

وهذه الآيات وغيرها كثير تؤكد على مركزية الأخلاق في الشـريعة الإسـلامية وعلى مكانتها المحورية في الاعتبار المقاصــدي حتى إنها مثلت غاية الشــريعة الكبرى ومقصــدها الأول وأكد على هذا النبي ﷺ بقوله: «إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق. مــجــلــــــة ســــر مــــن رأى للـــدراســــات الإنــســانــيـــــة المجلد التاسع عشر/ العدد السادس والسبعون / السنة الثامنة عشرة / حزيران ٢٠٢٣ / الجزء الثاني

ولذا فإن الإخوة الإنسانية تشكل مساحة واسعة للاشتراك والالتقاء الإنساني في عديد من القيم والفضائل، ذلك أن الفطرة الإنسانية التي خلق الله الإنسان عليها، هي مصدر أساس من مصادر تكوين الأخلاق وتشكيلها واعتبارها، ومهما اختلف الناس -أفرادا أو أمما- في تقييم بعض الأفعال، فإن هناك فضائل وأخلاقا يشتركون جميعا في حبها وتقديرها، كالصدق والأملنة والوفاء والعدل. ومهما اختلفوا في عقائدهم وفلسفاتهم ومناهجهم فإن هناك رذائل وأخلاقا سيئة يشترك الناس جميعا في بغضها وقبحها، كالظلم والعدوان والكبر والكذب والخيانة والأثرة والغدر.

وإن اشتراك الناس -بمختلف أجناسهم وأديانهم وأوطانهم وعصورهم وطبقاتهم وأحوالهم- في هذه الميول الخلقية، وتجذَّرُها في نفوسهم، هي بسبب فطريتها التي يشتركون جميعا فيها، فجميع الناس يشتركون في المعاني الفطرية والطبائع الفطرية. ثانياً: التعارف والتعاون الإنساني.

قال الله تعالى: هَيَا أَيُّهَا للنَّاسُ لِنِّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُــعُوبًا وَقَبَلئِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [الحجرات: ١٣].

بينت الآية الكريمة وحدة الجنس الإنساني والأصل الواحد الذي انبثقت عنه قبائل الأرض وشــعوبها، وأن لهذا التنوع والاختلاف مقصــدا وغاية تتمثل في الأخوة والتعارف والتعايش والتساكن بين شعوب الأرض وأممها.

وهذا الخطاب القرآني الجامع الذي يؤكد على القواسم المشتركة بين شعوب الأرض يعالج مشكلة قديمة جديدة واجهت التجمعات البشرية وهي: أن اختلافها يغري دائما باقتتالها وتصادمها، وذلك انتصار اللعرق أو اللون أو الإقليم.

وقد قدّم القرآن الكريم نظرة جديدة تؤسـس لنفاهم المجتمعات الإنسـانية وتصـالحها وتعاونها على الخير عندما رفض كل أشكال التصنيف العنصري بناء على اللون أو العرق أو الدم، ودعا إلى أن يكون اختلافها سببا في تعاونها لا تصادمها واقتتالها.

فالاختلاف وفق المنهج القرآني، ووفق المقصـــد القرآني، لا يصـــح أن يكون ســببا للتصادم والاقتتال أو البغي والعدوان، وإنما هو دافع للتعارف والتعاون والتكامل.

وبهذا فإن القرآن الكريم يسقط جميع الاعتبارات والدوافع التي تحض على ممارسة العنف أو الإرهاب ضد الآخر لإذلاله أو إقصائه من الوجود، وذلك عندما يربي أتباعه على قبول الآخرين والتعاون معهم على كل ما فيه خير الإنسان ونفعه وصلاحه.



الخاتمة

النتائج والتوصيات

النتائج:

وبعد هذا البحث في معالم الأخوة الإنسانية في القرآن أنتهي إلى النتائج والتوصيات الآتية:

**أولا**: اعتنى القرآن الكريم بالتأسيس معالم الأخوة الإنسانية التي تساعد على إعداد الأمة المؤهلة لأداء مهمتها الإنسانية، والقادرة على التفاعل الإيجابي مع الشعوب والأمم، والمدركة للمساحات الواسعة التي يمكن أن تشكل ميادين مشتركة يلتقي عليها الجميع ويتعاون فيها الجميع.

ثانيا: مجالات الحض على الأخوة في القرآن الكريم، واستدعاء صورها وأمثلتها ومحاذيرها، والتذكير بحقوقها ومقتضياتها عامة شاملة، لا يكاد يخلو منها حزب أو جزء، فهي تقترن بالعقيدة تارة، وبالعبادة تارة أخرى، وترتبط بالآداب حيناً، وتتعلق بالأخلاق وسائر المعاملات في أحايين أخرى كثيرة.

ثالثاً: الأخ هو المشارك لك في الولادة من طرفي الأب والأم، أو من أحدهما أو من الإرضاع، بل كل مشارك لك في العشيرة، أو في الدين، أو العقيدة: من الكفر والإيمان، والحقّ والباطل، والهدى والضلالة.

رابعاً: يشكل مقصد إعمار الأرض باعثا على الأخوة والتعاون الإنساني في جميع مجالات الحياة التي تتحقق فيها تنمية الأرض واستثمارها وتأمين الحاجات الإنسانية فيها، كما تشكل دافعا لتبادل الخبرات الإنسانية للنهوض بواجب إعمار الأرض على الوجه المناسب المطلوب. خامساً: كلمة الأخوة واشتقاقاتها في القرآن الكريم ست وتسعين مرة، في ثلاث سور من سوره الشريفة، لكنّها تحمل معاني مختلفة من: أخوة النسب، وأخوة الرضاعة، والأخ من القبيلة (أخوة الوطن)، والأخ في للدين والمتابعة وغيرها، كما أن أخوة النسب ربما تنقطع بمخللفة الدين، بينما أخوة الدين لا تنقطع وإن لم يكن هناك نسب.

سادساً: أن البشر أو الناس جميعاً أخوة في الإنسانية بالإجبار وليس بالاختيار، وأصلهم واحد من نفس واحدة مهما اختلفت ألوانهم ومعتقداتهم وأجناسهم وأوطانهم فهم أخوة من أصل واحد، وهذا الأمر لا خيار فيه للإنسان، لكن استثماره استثمارا حسنا مفتاح عظيم من مفاتيح بناء الحضارة.

( ليترين)

مــجــلــــــة ســــر مـــــن رأى للــــدراســـــات الإنــســانـــيـــــة المجلد التاسع عشر/ العدد السادس والسبعون / السنة الثامنة عشرة / حزيران ٢٠٢٣ / الجزء الثاني

سابعاً: الناظر في القرآن يجد أن التفاوت في الصفات والمزايا الوهبية والكسبية جعلها الله ليختبر به استعداد الأفراد والشعوب في التنافس والمسابقة إلى ما يفضل به بعضهم على بعض عند الله.

ثامناً: إن الفطرة الإنسانية النقية في أبسط صورها تخلق جواً من المساواة والتسامح والمحبة والوئام وتبادل المنافع والخبرات بين الأفراد داخل المجتمع الواحد وكذلك بين المجتمعات المختلفة، وهذا من وجهة نظري هو التطبيق العلمي لمنهج الإسلام.

تلسعاً: للأخوة الإنسانية دور أساس في إرساء القيم الأخلاقية الإسلامية وهي قيم إنسانية عابرة للخصوصيات الثقافية والحضارية، ويشترك فيها كل أصحاب الفطر السوية الذين يدركون حسن هذه القيم وفضلها، وهذا يدعو إلى استثمار هذا الرصيد القيمي العظيم لخدمة نشر القيم والأصول الأخلاقية الإسلامية.

**عاشراً:** جواز إطلاق لفظ الأخوة الإنسانية، وعدم تقييدها بالنسب لكل من صاهر قوماً، أو خالطهم، أو ساكنهم، أو عاش معهم وأقام بينهم مدة طويلة.

**الحادي عشر:** يجوز من ناحية اللغة إطلاق كلمة (أخ) على للذمي، ولا يجوز إطلاق هذه الكلمة من الناحية الشرعية عليهم فلا أخوة شرعية إلا بين المؤمنين قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات: ١٠].

**الثاني عشر:** إن معالم الأخوة الإنسانية في القرآن الكريم تدعوا لجعل الاختلاف بين الناس عاملا للتفاعل والتعارف الإنساني في المجالات المشتركة، ويحض على سدّ الثغرات بين المختلفين حتى يتحقق التكامل بينهم.

ث**الث عشر**: إن من المعايير التي ينبغي الاحتكام إليها في مدى التزام الأمة بهدي القرآن الكريم وتوجيهاته: النظر إلى مدى قدرتها على بناء المشتركات الإنسانية الجامعة وفي إقامة جسور التواصل الإنساني وفي تعزيز التعاون بين الشعوب ليكون مدخلا لدعوة الناس إلى ربهم سبحانه وتعالى، وكلما كانت الأمة أقدر على تحقيق التعاون الإنساني والتكافل على معاني الخير والبر، كانت أقرب إلى مقاصد القرآن وغاياته.

التوصيات

يوصبي الباحث بما يأتي:

**أولا:** ضرورة اغتنام المسلمين خاصة في الغرب لمعالم الأخوة الإنسانية كما بينتها آيات القرآن، والتي تخدم المقاصد شرعية، للانتصار للقيم الإسلامية، والدعوة للفضائل الأخلاقية.



ثانياً: انطلاق جميع الهيئات والجمعيات والتكتلات الإسلامية من معاني القرآن الكريم والسنة النبوية، وتعزيز معاني الإخوة الإنسانية لبيان الوجه المشرق للشريعة الإسلامية. ثالثاً: أهمية بيان معاني الأخوة الإنسانية من منظور قرآني للجميع مسلمين وغيرهم وإظهار كيف كان الإسلام الراعي الأول لبناء الأخلاق والقيم قال صلى الله عليه وسلم: "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق" صحيح الجامع (٢٣٤٩). رابعاً: تعزيز كل المناشط الدعوية التي تعزز مفاهيم الأخوة الإنسانية التي بدورها تظهر جماليات الإسلام وتشكل مدخلا مهما لدعوة غير المسلمين وتأليف قلوبهم خصوصا في بلاد الغرب. للعرب. للعات الأجنبية، وبثها كذلك في الإنترنت ومختلف وسائل التواصل الاجتماعي. سادساً: تحويل هذه المعاني الراقية للإخوة الإنسانية في القرآن الكريم في حياة المسلمين خاصة الدعاني الراقية للإخوة الإنسانية في القرآن الكريم معادماً: تحويل هذه المعاني الراقية للإخوة الإنسانية كم بينها القرآن إلى سلوك عملي واقعي علي العات الأحنبية، وبثها كذلك في الإنترنت ومختلف وسائل التواصل الاجتماعي.

والحمد لله رب العالمين.

### الهوامش والمصادر:

- (١) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي (المتوفى: ٣٩٣هـ) تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار: ١٤١/٨
  - دار العلم للملايين بيروت، الطبعة: الرابعة ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ م.
- (٢) الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء الحنفي: ١٤١/٨ (المتوفى: ١٩٤٤هـ)،
  - المحقق: عدنان درويش محمد المصري، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت.
- (٣) المعجم المفهرس الشامل لألفاظ القرآن الكريم، محمد فؤاد عبد الباقي: ص١٤٣٣ دار الكتب المصرية سنة النشر: ١٣٦٤.
- (٤) نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، عدد من المختصين بإشراف الشيخ/ صالح بن عبد الله بن حميد: ٩٢/٢
  - دار الوسيلة للنشر والتوزيع، ط: الرابعة.
- (°) معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين: (المتوفى: ٣٩٥هــ) المحقق: عبد السلام محمد هارون: ١٤٥/١ دار الفكر
  - عام النشر: ١٣٩٩هــ ١٩٧٩م.
- (٦) المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (المتوفى: ٥٠٢هـ)
  المحقق: صفوان عدنان الداودي: ص٢٨.

مـجـلــــــة ســــر مــــن رأى للـــدراســــات الإنــســانــيـــــة المجلد التاسع عشر/ العدد السادس والسبعون / السنة الثامنة عشرة / حزيران ٢٠٢٣ / الجزء الثاني

- \ 1 £ A ]-

-0

(٣٥)جامع البيان، الطبري ١٥٧/٦. (٣٦)محاسن التأويل، القاسمي ٨٢/٩. (٣٧)الكشاف، الزمخشري ٤/ ٨٢. (۳۸) المصدر السابق ٤/١٨٧. (٣٩)تفسير القرآن العظيم، ابن كثير ١٩٩٣/٤. (٤٠)لمسات بيانية في نصوص من التنزيل، المؤلف: فاضل بن صالح بن مهدي بن خليل البدري السامرائي: ٦٩٢/١، الناشر: دار عمار للنشر والتوزيع، عمان – الأردن الطبعة: الثالثة، ١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٣ م. (٤١)الحيوان، المؤلف: عمرو بن بحر بن محبوب الكناني بالولاء، الليثي، أبو عثمان، الشهير بالجاحظ (المتوفي: ٢٥٥هـ): ٤٩٦/٣، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة: الثانية، ١٤٢٤ هـ. (٤٢)الجامع لأحكام القرآن، القرطبي ٧٤/٣. (٤٣)العقد الفريد المؤلف: أبو عمر، شهاب الدين أحمد بن محمد بن عبد ربه ابن حبيب ابن حدير بن سالم المعروف بابن عبد ربه الأندلسي (المتوفى: ٣٢٨هـ): ١٨/٣ الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة: الأولى، ١٤٠٤ هـ عدد الأجزاء: ٨ابن عبدربه. (٤٤)التحرير والتنوير «تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد» المؤلف: محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور: ١٧٨/١٩ الناشر: الدار التونسية للنشر – تونس سنة النشر: ١٩٨٤ هـ عاشور. (٤٥)الكشاف، الزمخشري ٦٨/٢، محاسن التأويل، القاسمي ٥/١١٤. (٤٦)الجامع لأحكام القرآن، القرطبي ٢٣٦/٧. (٤٧)تفسير القرآن العظيم، ابن كثير ١٣٦٣/٣. (٤٨)انظر: الكتاب: الدراري المضية شرح الدرر البهية المؤلف: محمد بن على بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (ت ١٢٥٠هــ): ٢٩/٢ الناشر: دار الكتب العلمية. (٤٩)جامع البيان، الطبري ٨٤/٧. (٥٠) المصدر السابق ١١/٣٨٦. (٥١)محاسن التأويل، القاسمي ٤٢٨/٨. (٥٢)التحرير والتنوير، ابن عاشور ٩/ ٢٤٣. (٥٣)تيسير الكريم الرحمن، السعدي ص ٨٣٦. (٥٤)الكشاف، الزمخشري ٣٢٣/٣. (٥٥)جامع البيان، الطبري ٢٥٧/١٠. (٥٦)مقاصد الشريعة ومكارمها، علال الفاسي، ص٤١-٤٢. (٥٧) انظر: دستور الأخلاق في القرآن المؤلف: محمد بن عبد الله دراز (المتوفى: ١٣٧٧هـ): ٢٢/١، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: العاشرة ١٤١٨هـ / ١٩٩٨م.