

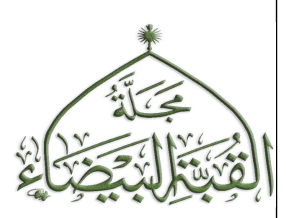




تصدر عن دائرة البحوث والدراسات في ديوان الوقف الشيعي

المشرف العام

عمار موسى طاهر الموسوي مدير عام دائرة البحوث والدراسات



#### التدقيق اللغوي

 أ . م . د .علي عبدالوهاب عباس التخصص / اللغة والنحو الجامعة المستنصرية/ كلية التربية الأساسية التجمة

أ . م . د . رافد سامي مجيد التخصص/ لعة إنكليزية جامعة الإمام الصادق(عليه السلام)كلية الآداب

#### رئيس التحرير

i. د. سامي حمود الحاج جاسم التخصص/تاريخ إسلامي الجامعة المستنصرية/ كلية التربية

مدير التحرير

حسين علي محمّد حسن التخصص/لغة عربية وآدابها دائرة البحوث والدراسات/ديوان الوقف الشيعي

هيأة التحرير

أ. د. علي عبد كنو التخصص / علوم قرءان / تفسير جامعة ديالى / كلية العلوم الإسلامية أ. د. علي عطية شرقي التخصص / تاريخ إسلامي جامعة بغداد / كلية التربية ابن رشد أ. م. د. عقيل عباس الريكان التخصص / علوم قرءان تفسير الجامعة المستنصرية / كلية التربية الأساسية أ. م. د. أحمد عبد خضير

أ. م. د.أحمد عبد خضير
 التخصص/ فلسفة
 الجامعة المستنصرية / كلية الآداب
 م.د. نوزاد صفر بخش
 التخصص/ أصول الدين
 جامعة بغداد/ كلية العلوم الإسلامية
 أ.م. د. طارق عودة مري
 التخصص/ تاريخ إسلامي
 جامعة بغداد/ كلية العلوم الإسلامية
 التخصص/ تاريخ إسلامي
 جامعة بغداد/ كلية العلوم الإسلامية

هيأة التحرير من خارج العراق

ا . د . مها خيربك ناصر الجامعة اللبنانية / لبنان/لغة عربية . . لغة ا . د . محمّد خاقاني

جامعة اصفهان / إيران / لغة عربية. . لغة أ . د . خولة خمري

جامعة محمّد الشريف/الجزائر/حَضارة وآديان..أديان أ. د. نور الدين أبو لحية جامعة باتنة/كلية العلوم الإسلامية/الجزائر

علوم قرءان تفسير

# فصلية تُعنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد(V) السنة الثالثة ذي القعدة ٤٤٦هـ آيار ٢٠٢٥م تصدر عن دائرة البحوث والدراسات في ديوان الوقف الشيعي

العنوان الموقعي عجلة القبة البيضاء جمهورية العراق بغداد /باب المعظم مقابل وزارة الصحة دائرة البحوث والدراسات الاتصالات

مدير التحرير ١٨٣٧٦١ ،

صندوق البريد / ٣٣٠٠١ الرقم المعياري الدولي ISSN3005\_5830

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق(١١٢٧) لسنة ٢٠٢٣ البريد الالكتروني إيميل

off reserch@sed.gov.iq hus65in@gmail.com



الرقم المعياري الدولي (3005-5830)

العدد (۷) ذو العقدة ۲ £ £ 1 هـ آيار ۲ • ۲ م المجلد الثاني

دليل المؤلف....

١-إن يتسم البحث بالأصالة والجدة والقيمة العلمية والمعرفية الكبيرة وسلامة اللغة ودقة التوثيق.

٢- إن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على:

أ. عنوان البحث باللغة العربية .

ب. اسم الباحث باللغة العربية . ودرجته العلمية وشهادته.

ت. بريد الباحث الإلكتروني.

ث. ملخصان أحدهما باللغةِ العربية والآخر باللغةِ الإنكليزية.

ج. تدرج مفاتيح الكلمات باللغة العربية بعد الملخص العربي.

٣-أن يكونَ مطبوعًا على الحاسوب بنظام ( office Word ) وعلى قرص ليزري مدمج الله على القرص) وتُزوَّد هيأة التحرير بثلاث (CD) على شكل ملف واحد فقط (أي لا يُجزَّأ البحث بأكثر من ملف على القرص) وتُزوَّد هيأة التحرير بثلاث نسخ ورقية وتوضع الرسوم أو الأشكال، إن وُجِدت، في مكافِها منَ البحثِ، على أن تكونَ صالحةً مِنَ الناحيةِ الفنيَّة الله الطاعة

٤-أن لا يزيدَ عدد صفحات البحث على (٢٥) خمس وعشرين صفحة من الحجم ( ٨٤).

ه. يلتزم الباحث في ترتيب وتنسيق المصادر على الصغية APA

٦-أن يلتزم الباحث بدفع أُجُور النشر المحدَّدة البالغة (٠٠٠٠٠) خمسة وسبعين الف دينار عراقي، أو ما يعادلها بالعملات الأجنبية.

٧-أن يكونَ البحثُ خاليًا مِنَ الأخطاءِ اللغوية والنحوية والإملائيَّة.

٨-أن يلتزم الباحث بالخطوط وأحجامِها على النحو الآتي:

أ. اللغة العربية: نوع الخط (Arabic Simplified) وحجم الخط (١٤) للمتن.

ب. اللغة الإنكليزية: نوع الخط ( Times New Roman ) عناوين البحث (١٦). والملخصات (١٦). أما فقرات البحث الأخرى؛ فبحجم (١٤) .

٩-أن تكونَ هوامش البحثِ بالنظام التلقائي (تعليقات ختامية) في نهاية البحث. بحجم ١٢.

• ١ - تكون مسافة الحواشي الجانبية (٢,٥٤) سم والمسافة بين الأسطر (١) .

١١- في حال استعمال برنامج مصحف المدينة للآيات القرآنية يتحمل الباحث ظهور هذه الآيات المباركة بالشكل الصحيح من عدمه، لذا يفضل النسخ من المصحف الالكتروني المتوافر على شبكة الانترنيت.

٢ ١ –يبلّغ الباحث بقرار صلاحيَّة النشر أو عدمها في مدَّةٍ لا تتجاوز شهرين من تاريخ وصولهِ إلى هيأةِ التحرير.

١٣-يلتزمُ الباحث بإجراءِ تعديلات المحكّمين على بحثهِ وفق التقارير المرسلة إليهِ وموافاةِ المجلة بنسخةٍ مُعدّلةٍ في مدَّةٍ لا تتجاوزُ (١٥) خمسة عشر يومًا.

١٤-لا يحق للباحث المطالبة بمتطلبات البحث كافة بعد مرور سنة من تاريخ النشر.

٥ ١ - لاتعاد البحوث الى أصحابها سواء قبلت أم لم تقبل.

٦ ١ – دمج مصادر البحث وهوامشه في عنوان واحد يكون في هاية البحث، مع كتابة معلومات المصدر عندما يرد لأول مرة.

١٧- يخضع البحث للتقويم السري من ثلاثة خبراء لبيان صلاحيته للنشر.

١٨-يشترط على طلبة الدراسات العليا فضالاً عن الشروط السابقة جلب ما يثبت موافقة الاستاذ المشرف على
 البحث وفق النموذج المعتمد في المجلة.

19- يحصل الباحث على مستل واحد لبحثه، ونسخة من المجلة، وإذا رغب في الحصول على نسخة أخرى فعليه شراؤها بسعر (١٥) الف دينار.

• ٢ - تعبر الأبحاث المنشورة في المجلة عن آراء أصحابها لا عن رأي المجلة.

٢١ – ترسل البحوث على العنوان الآتي: ( بغداد – شارع فلسطين المركز الوطني لعلوم القرآن)

أو البريد الألكتروييّ: (hus in@Gmail.com) بعد دفع الأجور في الحساب المصرفي العائد إلى الدائرة.

٢٢-لا تلتزمُ المجلة بنشر البحوث التي تُخلُّ بشرطٍ من هذهِ الشروط.

#### مَجَلَّةُ النِّسَانِيَةُ الْجَتِمَاعِيَةُ فَصَلِيَةٌ تَصَدُّدُرْعَنَ دَائِرَةَ البُّجُوْنِ وَالدِّرَاسَاتِ فِي ذِيوَانِ الوَقْفِ الشِّبْعِيْ



#### محتوى العدد (٧) ذو العقدة ٤٤٦هـ آيار ٢٠٢٥م المجلد الثاني

| ص           | اسم الباحث                                           | عنوانات البحوث                                                                                                                  | ت  |
|-------------|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ٨           | أ.د. هدى محمد سلمان                                  | أثر فاعلية انموذج (PEOE) في تحصيل طلاب<br>المرحلة الاعدادية في مادة قواعد اللغة العربية                                         | ١  |
| **          | أ.م.د بشائر مولود توفيق                              | دور المدرسة في تأصيل مبدأ الوسطية والاعتدال لطلاب المرحلة الإعدادية                                                             | ۲  |
| ٣٨          | م.د.هناء هاشم عباس                                   | الحاكم الشرعي وحدوده في الطلاق بين الشريعة الاسلامية والقانون العراقي                                                           | ٣  |
| ٦٤          | أ. م. د. علاء حسن مشكور                              | الوفونات القافِ والجيمِ في العربيَّةِ                                                                                           | ٤  |
| ٧٦          | م.د. محمد علي عبد الكريم                             | طريق حورس الحربي خلال العصر اليوناني والروماني                                                                                  | ٥  |
| 97          | م.د. لقاء عامر عاشور                                 | الفكر العمراني عند ابن العمراني (ت ٥٨٠هـ)<br>في كتابه «الانباء في تاريخ الخلفاء»                                                | ۲  |
| ١٠٤         | م.د. حسين حيدر جاسم البخاتي                          | الاجتهاد والتقليد في المذهب الجعفري المعاصر                                                                                     | ٧  |
| ۱۱۸         | م.د. أحمد مري حسن البنداوي                           | الموقف السعودي من دخول الأردن حلف بغداد                                                                                         | ٨  |
| 177         | م.د. حسام جليل عبد الحسين                            | التماثل الدلالي بين أية التبليغ ورواية الحصن<br>للإمام الرضا «عليه السلام»                                                      | q  |
| 177         | الباحث: حيدر نجم عيود<br>أ. د.حميد جاسم عبود الغرابي | مناشئ المسؤولية الاجتماعية في القرآن الكريم                                                                                     | ١. |
| 10.         | أ.د. حيدر عيسى حيدر<br>الباحث: عودة عريبي رضا        | القرآن والتفسير بالرأي                                                                                                          | 11 |
| 17.         | عائشة احمد فيصل معسر<br>أ. د. ياسين خضير مجبل        | استراتيجية العلاقات الأمريكية بالشرقالاوسط واستهداف الدول النفطية                                                               | 14 |
| 177         | م. منار فاروق عزيز                                   | التفكير الانتقائي والتفكير المائع: دراسة العلاقة<br>بينهما لدى طلبة جامعة ميسان                                                 | ۱۳ |
| 19.         | م.م. شفاء سلام حميد                                  | الاعلام التربوي ودوره في مواجهة الشائعات<br>من وجهة نظر المرشدين التربويين                                                      | ١٤ |
| ۲ . ٤       | م.م. غيث سعدي محمد علي                               | دور التكامل السلوكي للإدارة العليا في فاعلية القرارات الاستراتيجية<br>بحث تطبيقي في بعض الكليات الاهلية العراقية/كربلاء المقدسة | 10 |
| 747         | م.م أحمد مطشر نعمة                                   | إبرام العقد الإداري واصول فسخه                                                                                                  | 17 |
| 70.         | م.م. صفا يحيى هادي صالح                              | الامثال الجاهلية: بين الحكمة الشعبية وتشكيل الهوية الثقافية                                                                     | ۱۷ |
| 475         | م.م صاحب رشك دعدوش                                   | ابن السلعوس ودوره في دولة المماليك                                                                                              | ۱۸ |
| <b>77</b> £ | م.م. حيدر مطر عاتي                                   | العدالة الاقتصادية في القرآن والسنة                                                                                             | 19 |
| 715         | م.م. علي محمد حسن                                    | مشروعية الحكومة الإسلامية في الفكر الديني                                                                                       | ۲. |
| 4.7         | م.م.حوراء كاظم وجعان نيس                             | أستعراض المناهج التفسيرية في مؤلفات الشيخ الصدوق جمعاً ودراسة                                                                   | ۲۱ |

### فصلية تُعنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد(٧)





#### المستخلص:

إن «الحكومة الإسلامية»(1) في الدولة تعبر عن الأراضي الإسلامية, فلا وجود للإسلام في بلاد المسلمين الا أن تكون واجهة الحكومة إسلامية بوصفها الوجه المعبر عن الإسلام, لذلك كان لا بد للمسلمين من إقامة حكومة إسلامية تعبر عن جوهر الدين الإسلام.

هناك تعريفات عديدة للدولة حسب الأهمية التي تحتلها, من بين هذه التعريفات أها مجموعة مستقلة من الأفراد الذين يعيشون على أرض معينة, يتألفون من طبقتين, طبقة حاكمة والأخرى محكومة, يعيشون باستمرار, أو أنها هيئة اجتماعية لها الحق في ممارسة السلطة القانونية داخل وحدة دائمة, تقوم على منطقة معينة, ممارسة حقوق السيادة بإرادتها وفقاً للقوة المادية التي تحتكرها وحدها, أو شعب منظم يخضع للقانون في منطقة جغرافية معينة, لنستشف ثلاثة أسس تقوم عليها الدولة: القانون او التشريع, والسلطة او القوة, والمنطقة الجغرافية.

كلمات مفتاحية ( الحكومة الدينية، الفكر الديني، السلطة الزمنية.

#### Abstract:

He Islamic government in a state represents the Islamic lands. Islam cannot exist in Muslim lands unless the governments facade is Islamic, as it represents Islam. Therefore, Muslims must establish an Islamic government that expresses the essence of the Islamic religion. There are numerous definitions of the state, depending on its importance. Among these definitions is that it is an independent group of individuals living on a specific territory. They consist of two classes, a ruling class and a ruled class, living permanently, or they are a social body that has the right to exercise legal authority within a permanent unit, based on a specific area, exercising the rights of sovereignty by its will according to the material force that it alone monopolizes, or an organized people subject to the law in a specific geographical area, to discern three foundations upon which the state is based: law or legislation, authority or force, and geographical area.

Keywords:religious government, religious thought, temporal authority.

إشكالية تاريخية قامت في الفكرين الديني والسياسي على مر العصور , هذه الإشكالية التي اتسع النقاش فيها متعلقاً " بتباين النظرة الى الحكم او السلطة تاريخياً, محددة في الاطار الزمني بين الخلف وصولاً للسلف. على أسباب الازمة ا الواقعية التي قيدت التقدم الحضاري في الفكر العربي المعاصر .

#### أهداف البحث:

هل يمكن الموائمة بين مبادئ الحكم الإلهي والدستور الوضعي المتمثل بالسلطة الزمنية؟ وفقاً للفكر المعاصر في محاولة تأصيل الدولة العصرية وفق النهج المدني مستندة للقواعد الإسلامية.

المطلب الأول: الخلافة في الفكر الديني

أولاً: اسس الحكومة الدينية

الولاية لله وحده سبحانه على عباده محصورة وثابتة في الرسول والمعصوم الولي يقومون حكاماً بين الناس, يمتلكون أزمّة

710

الأمور وسائر العباد رعاياهم، كما أن الولاة كثيرون، وفقاً للولايات الخاصة بمم وحدهم, على ما يثبت من ولاة الأمر فضلاً على ولاية الفقهاء في زمن الغيبة كونمم حكام ونواب الأئمة(٢).

يقوم الحكم في الإسلام على قواعد صارمة لا تقوم الحكومة الا بتوفرها, فحكومة الإسلام مشروطة بما مستنبطة من القواعد الشرعية, كمرجعية مركزية وليست مجرد سلطة حكم, مستندة الحكومة على اساس الشرعية وليست على اساس الأمة, أول هذه القواعد هي السيادة, بمعنى أن الفرد موجه بأوامر ونواهي إلهية, والثانية سلطة الأمة من حيث البيعة للخليفة, والثالثة تكليف كفائي فالخليفة فريضة فردية على المسلمين, والرابعة الخليفة هو الملزم بسن الدستور, اضافة الى اصدار الحكم الشرعي مناط بالخليفة وحده (٣).

الرئيس في الحكومة الدينية هو الدين وهو الشريعة, يمثل أقوال وأفعال الله تعالى, ومشروعية الحكم متأتية من الله سبحانه, فمن عارضه فهو مارقاً, كما ان نقاش الحاكم في الحكم الإسلامي خروج على الشريعة, هكذا يكون نظام الحكم دينياً, عندما تُعطى الخصائص الدينية للحاكم, ويسمه المعنى الشرعي, بالتالي فإن الحكم الديني ليس هو القاعدة التي تقوم على قيم الدين وأحكام الشريعة(٤).

يتحول الحاكم الى سلطة شاملة, بحسب مركزية السيطرة الإلهية التي لا تتزحزح, متفردة السلطة بهذه الصفات, متداخلتان السلطة الروحية مع السلطة الزمنية, محولة الهبات والحمد والتسبيح وطلب المساعدة والمغفرة من الله تعالى الى مرجعية سياسية وفق التكوين النفسي لطالب واحد(٥).

أتباع الحجاج الذي دار بين المشاركين في موقف سقيفة بني ساعدة يرى الآثار القبلية «الجاهلية» (٦). العنصرية وهم قريبو عهد منها, بحسب حجاج بني ساعدة الذين لم يعتمدوا كتاب الله تعالى ولا أحكام الرسول محمد (صلى الله عليه وآله). بل الحديث الطويل الذي دار بين المهاجرين والأنصار لإثبات احقية الخلافة, حيث ظهر سعد بن عبادة وهو من الأنصار قائلاً: يا معشر الانصار ان لكم سابقة في الدين, وفضيلة في الإسلام, ليست لقبيلة من العرب, ان رسول الله (صلى الله عليه وآله). لبث في قومه بضع عشر سنة, يدعوهم الى عبادة الرحمن, وخلع الاوثان, فما امن به من قومه الا القليل, ..., فشدوا ايديكم بحذا الأمر فإنكم احق الناس (٧).

تكشف وفاة النبي (صلى الله عليه وآله) عن النزعة والروح القبلية التي ترسخت في النفوس في ذلك الوقت, اما التوجه السياسي في السقيفة المعبر عن مواقف رجالاتها في المدينة المنورة عندما سيطرت هذه الروح على مجرى الأحداث متسارعة, ولم يقتصر التأثير على العصر الراشدي, بل استمرت حتى يومنا هذا في توجيه معتقدات الجمهور وفق التوجهات القبلية (٨).

وجود أبو بكر مع عمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح قائلاً: قلنا معشر المهاجرين اول الناس اسلاما, والناس لنا فيه تبّع, ونحن عشيرة رسول الله (صلى الله عليه وآله )... المهاجرين رضي الله عنهم احق الناس, فلا تحسدوهم, وانتم المأثورون على انفسهم حين الخصاصة(٩).

حينها حدثت المفاضلة بين عمر وأبو عبيدة وأبو بكر حتى طرح الأنصار رأياً آخر وهو البيعة لرجلين أحدهما من الأنصار والآخر من المهاجرين وهو الطريق العدل بحسب الأنصار حتى يكون أبو بكر واضحا في ذكر فضائل الأنصار ومواقفهم المميزة, والرأي الذي استند عليه أبو بكر أن قريش المهاجرين أحق بالإمارة, والأنصار أحق للوزارة, وقال: منا الأمراء ومن بينهم الوزراء, وهو ما «رفضه الحباب بن المنذر» (١٠)، ومضى يذكّر بفضائل الفيء التي كانت للأنصار على المهاجرين, ويخطب بحماسة الجاهلية بين قومه قائلاً: انتم اهل العز والثروة وأكثر العدة والقوة (١١). حتى عدت السقيفة أول واخطر حركة سياسية يقوم بحا الأنصار بعد رحيال النبي (صلى الله عليه وآله) (١١). أشار الشهرستاني الى هذا المعنى بوصفه الخلاف الخامس بين المسلمين وأخطرهم بقوله: «واعظم خلاف بين الأمة خلاف الامامة, اذ ما سل سيف في الإسلام على قاعدة دينية مثل ما سل في الامامة في كل زمان» (١٣).

الخلافة عند ابن تيمية من واجبات الدين, ولا تقوم الا بإمارة وقوة السلطان, لأنه ظل الله في أرضه(١٤)، وعمر







«الخلافة ثلاثون عاماً» (0 1). بداية بايي بكر عام (0 1 1 هـ) وتنتهي بتنازل الإمام الحسن عليه السلام في سنة (0 1 هـ) بالخلافة لمعاوية بن أبي سفيان, بعدها يبدأ عهد الملوك بحسب الأحاديث النبوية (0 1). اما الإمامة في مذهب أهل السنة ليست من أصول الدين, مكتفياً بواجب الإمامة وهي من الواجبات الفقهية, أي الفروع الشرعية, مختلفين متفرقين السنة بين وجوبها هل أن وجوبها التكليفي شرعاً ام عقلاً؟ لذلك وضعت خلافة النبوة في خلافة الدين والسياسة في العالم (0 1).

خُددت الضوابط الشرعية في اختيار الخليفة بعد النبي (صلى الله عليه وآله). مقتصرة على أمور عدة منها مكانة الخليفة التي حددها قدمه في اعتناق الإسلام, على ان يكون من رحم قريش خدمة للدولة الإسلامية ومكانته عند النبي (صلى الله عليه وآله). هذه العوامل في العصر الراشدي هي بمثابة الشرعية التي تمنح الخليفة حق سلطة الأمة ورئاسة الدولة وخلافة النبوة (١٨).

في الوقت الذي غير فيه معاوية قواعد اختيار الخليفة, عندما تحولت الضوابط في عهده عندما اقترح المغيرة بن شعبة على معاوية رغبة في التزلف منه, ورأى معاوية أن هذا النظام من شأنه أن يحل الخلاف بين التيارات المختلفة, خشية أن يترك القرار في الأمر الى ما بعد وفاته, ليكون ذلك سبباً للفتنة, متقاتلين من بعده, فخلافة العرش في أيام معاوية ضرورة ملحة في سياسته (19).

اختلف الأمر في أيام الدولة العباسية في ولاية العهد, الامر الذي كشفه موقف الرشيد مقسماً الدولة بين أبنائه الثلاثة الأمين والمأمون والمقاسم, الغريب في الأمر ما فعله الأمين والمأمون في منح الهدايا للجنود, ما يكشف عن جاذبية القوة العسكرية, يبدوا ان أهم عامل في إقامة الخلافة في ذلك الآن هو المال, بعد ذلك سعى الأمين لبسط سلطانه على المناطق ومنها خراسان الخاضعة لسلطة المأمون, خاصة بعد خلع الأمين للقاسم في عام ( ١٩٣ هـ) من الجزيرة الفراتية, هما يكشف عن النظام غير العسملي وعدم وجود نظام ثابت في تنصيب الخلفاء في الدولة العباسية (٢٠).

تولى المهدي العباسي قيادة الجنود في سن مبكرة عندما توجه الى خراسان بتكليف من والده المنصور, موضحاً سياسة ترمي لتوليته الخلافة من بعد والده (٢٦). كاشفاً عن فاعلية الجيش في أمر الخلافة وولاية العهد, كما صنع الهادي العباسي مع ولده جعفر خارج اعتبارات السن, إذ لم يبلغ سن التكليف لتولي الخلافة, ودعم الجيش لقرار الهادي, حينها لم يبقى موالياً لهارون سوى يجيى بن خالد البرمكي (٢٢).

سيطر المال في العهد العباسي على مقدرات الدولة وضبط سياستها تنصيباً وعزلاً للأمراء, يتضح ذلك في قول سمعان صاحب بدر المعتضدي: إن محمد بن الفرات اشتكى ذات مرة لأبي النجم بدر أنه استخف بحم وبرسلهم, وأصبح عدواً للدولة ورفيق إسماعيل بن بلبل, لأنه قطع ما منحني إياه الوالي واعترض عليه, فأجابه بعد إحضاره الى مجلسه مبيناً حجة استقرار الملك بالمال ما هو مضمون قوله: قوة الملك بالمال وأنت تعلم, كون الجنود لا يسمعون ولا يطيعون الا لمن أعطاهم, فأن قطع المال عنهم حجة قوية وذريعة لهم أن يذهبوا بالملك, سافكين الدماء, قاطعين الطرق, منتهكين للمحارم, في اشارة واضحة الى ان الخلافة يقررها المال (٣٢).

في النصف الثاني من خلافة المقتدر, ساءت أمور الدولة, ذاهبة بميبة العسكر والرعايا, وقتها اصبح عزل وتنصيب الخليفة بيد القادة العسكريين, متنفذون في جميع شؤونه, حتى انتقلت سلطات الخليفة تدريجياً الى القائد العسكري الأعلى, ادى الى انحيار خزينة الخلافة, وعصى الأمراء, طامعين بأراضي الخلافة والسيطرة على بغداد, حتى عجز الخليفة عن التعامل مع الموقف, فذهب لاستحداث منصب أمير الأمراء في عام ( ٣٢٤ هـ) ظننا أنه الحل الفعال الذي زاد الطين بلة, فقد توالى أربعة أمراء على هذا المنصب عام ( ٣٢٩ هـ), وأصبح معيار اختيار الأمير ما حققه من انتصار عسكري على خصمه, وكانت بغداد بؤرة الصراع بشكل خاص, والعراق بشكل عام, بحيث تعتبر هذه الأحداث بداية انحيار الخلافة العباسية(٢٤).

ثانياً: معنى الامام والإمامة في الفكر الديني

إمام: بكسر الهمزة, من يأتم به الناس من رئيس وغيره, الامام في الصلاة: من يتقدم المصلين ويتابعونه في حركات الصلاة, وإمام المسلمين: الخليفة ومن جرى مجراه(٢٥)، وإمامة: الرئاسة العامة, الخلافة: وهي الإمامة الكبرى, تقدم رجل المصلين ليقتدوا به في صلاتهم(٢٦).

تعتبر الإمامة عند الأمامية من أركان الدين, فهي أصل من أصوله لا فرعاً له, فلا حاجة الى التقليد, وتعيين الإمام واجب على الله للامة, واختلفت المذاهب الإسلامية في تعيين الإمام, ذهبت بعض المذاهب لوجوب التنصيب مختلفين في الوجوب فقال الجبائيان والأشاعرة بالوجوب سمعاً لا عقلاً, واتفق أبو الحسن الاشعري والبغداديون على أن التعيين واجباً عقلاً مع الأمامية, كما اختلفوا فيه, مستندون الأمامية في وجوب التعيين على قاعدة ان الإمام لطف الحي, واللطف واجب على الله تعالى (٢٧).

الإمسام هو إيمان الشيعة الإمامية بوجوب الطاعة له, ولا إيمان الا بطاعة الإمام, والأئمة بعد النبي محمد (صلى الله عليه وآله) لدى الشيعة الأمامية الاثني عشرية, هم اثنا عشر إماما من بني فاطمة (عليها السلام), وآخر الأئمة الإمام محمد بن الحسن (عليه السلام). المنتظر القائم (٢٨). الأئمة هم ولاة الامر بعد النبي محمد (صلى الله عليه وآله) بأسمائهم (٢٩).

السؤال الأهم: من هو ولي الامر بعد الأئمة؟ وما هي الاسس في ذلك؟

الاجابة بإقامة الحدود الشرعية في الإسلام لدى الأمامية مناطة بالأئمة من آل محمد (عليهم السلام)، والأمراء والحكام ينصبهم الامام, والفقهاء من شيعتهم مع الامكان, كون الامام هو سلطان الإسلام بالتعيين الإلهي من قبل الباري (عزوجل), وعلى المؤمنين أن يعينوه على وضع الحدود بشرط أن لا يتجاوز حدود الإيمان, وأن يشترط في المعونة طاعة الله تعالى, ووضع الحدود, وإنفاذ الحكم وفق ما تقتضيه الشريعة دون الإخلال (٣٠). كما لا يحق لاحد غير جامع للشرائط وللجهل بالأحكام والعجز عن القيام بما يُسند اليه من امور العامة, يُحرم عليه التعرض للتكليف, ومن تعرض فهو عاص, والمأذونية متحققة بتحقق شروطها, وهو محاسب عليها الا أن عفى الله تعالى عنه (٣١).

مدرستان ضمن المذهب الأمامي, الإخبارية والأصولية, تجاهرت المعركة بينهما الى حد الافتراءات, حتى وصلت أحياناً الى التصفية, انتصر الأصوليون على يد الوحيد البهباني ( ١٩١٨ هـ - ١٩٠١ هـ) في انفاء منهجية الإخباريين, قام الشيخ مرتضى الأنصاري بالقضاء على باقي الإخباريين, منهياً رواسبها بتأليف الكتب وقوة الأفكار التي طرحها (٣٧), قام على الأردبيلي بإعادة العقل الى الاستدلال, وظهرت ابتكارات الأصولية على يد الوحيد البهبهاني (٣٣), واخر ما أجهز على الفكر الاخباري بعد أن انتصرت الثورة الايرانية على يد روح الله الخميني, حيث انتعش منهج الاجتهاد العقلي, مضموناً مع قول السيد الخميني: ان الفرض في عدم ترك الحكومات وشأنها هو احكام الشرع والعقل (٣٤). يرى حسن حنفي إن أصحاب التجديد والحداثة والتغيير من خلال الجديد, وفقاً لوجودهم مواجهين الفكر السلفي, رافضاً الفصل في التاريخ, بحيث يكون لإشكالية الأصالة والحداثة نفس الأزمة, لذلك يذهب الحداثيون لمعالجة تدهور الحضارة العربية الإسلامية, مستهدفين الفشل الذي حل فيها, بالاعتماد على الالفاظ التي تأخذ صفة التعاليم, حيث الحضارة العربية الإسلامية, منتهدين الفشل الذي حل فيها, بالاعتماد على الالفاظ التي تأخذ صفة التعاليم, حيث للهوية الأنوية, الأمر الذي يفضي الى هاوية الاغتراب, والتبعية, والوكالة الفكرية, والعداء للثقافة الوطنية, ناكرين للهوية الأنوية, الأمر الذي يفضي الى المدى الطويل, ثما يؤدي الى فصل الطبعة «المثقفة» (٣٥). عن الجماهير اعتقاداً السبيل السري غير المشروع باعتباره يتجه نحو بناء دولة تقوم على العنف السياسي القهري (٣٦)، والسؤال المطروح: ما معنى الحداثة؟ وما هي أسسها ومرتكزاقا؟

عليه السؤا والحك الباري طاعة الباري فهو خ الى ال ال ال الشيع العقلم رافض رافض رافض للهوي بأن ال



المطلب الثاني: الحداثة وآليات التجديد

أولاً: الحداثة لغة واصطلاحاً

الحداثة لغة: الحَدِيثُ: «نقيضُ القديم. والحُدُوث: نقيضُ القُدْمةِ. حَدَثَ الشيءُ يَعْدُثُ حُدُوثاً وحَداثةً, وأَحْدَثه هو, فهو مُعْدَثُ وحَديث, وكذلك اسْتَحدثه,..., وقال الجوهري: لا يُضَمُّ حَدُثَ في شيء من الكلام الا في هذا الموضع, وذلك لمكان قَدُمَ على الازْدواج. وفي حديث ابن مسعود: أنه سَلَّمَ عليه, وهو يصلي, فلم يرُدَّ عليه السلامَ، قال: فأخذي ما قَدُمَ وما حَدُث, يعْني همومه وأَفكارَه القديمةَ والحديثةَ. يقال: حَدَثَ الشيءُ, فإذا قُرُن بقَدُم ضُمَّ، للازْدواج(٣٧).

الحداثة في اللغة الانكليزية ( Modernism ): بمعنى عصري. والعصرانية: الصفة العصرية: النزعات العصرية, حب الجديد او العصري. والحركة العصرانية: حركة في الفكر الكاثوليكي, سعت الى تأويل تعاليم الكنيسة, فلسفيا وعلمياً السائدة في اواخر القرن التاسع عشر, واوائل القرن العشرين, والنزعة التحررية في البروتستانتية, وتأتي في الفن الحديث وتقدف الى قطع الصلات بالماضي, والبحث عن اشكال من التعبير الجديد, (Modern ): حديث عصري. والعصري: الشخص من اهل العصر الحديث, شخص ذو آراء عصرية (٣٨).

الحداثة اصطلاحاً: يذهب الان تورين ليصف الحداثة بأنها أكثر طموحًا للإنسان, وفقاً للعلاقة الموجودة بين المخرجات الإنتاجية للعلم من خلال التكنولوجيا والإدارة من ناحية, وما ينظمه العقل المصلحي تجاه الانفلات كلياً من الرضوخ اخرى, إنه العقل الذي يعقد الصلة بين الفعل البشري ونظام العالم, وهو ماكان يبحث عنه الفكر الديني من قبل, اما الفكر الحداثي يبحث عن التحرر, وفي نفس الوقت يكون الفكر الديني مقيداً ومشلولاً بقيود الغائية التي تفرضها الديانات التوحيدية, على أساس الوحي والعقل, لإعطاء الحياة للعلم وتطبيقاته, متحكماً في تكيف الحياة الاجتماعية مع الاحتياجات الفردية والجماعية, واضعاً نظام الدولة في مكان التعسف والعنف(٣٩).

حاول حسن حنفي فصل الدين عن العلم حسب الأصل, والتشريع نتاج الوحي, والبحث العلمي نتاج العقل, والمعيار هو المنهج الذي يضمن اليقين, والتحليل الدقيق هو الطريق الصحيح, مقدماً الظاهرة او التجربة على الشخوص, وتباين مفهوما الرسالة والرسول, والتجربة هي المعيار, وتحويل الفكر الى واقع(٤٠). كما اخضع الوحي لنظرية التطور والاكتمال منذ الرسالة الاولى الى الخاتمة, والرسالة حقيقة شاملة يمكن معرفتها والوصول اليها عن طريق العقل(٤١)، النقد المزدوج الذي قدمه حسن حنفي في مخاطبته للمطالبين بالأصالة، أن هذا الوجود الكويي مدبر من قبل كيان ما ورائي مشخص, وفقاً لناموس ينسقه, مرتبطاً الإنسان بحذا الناموس بحسب ما وهبه الله تعالى من خصائص زائدة على مادة الطين التي خُلق منها بتقدير مقدر وهذا من ناحية (٢٤). اما من الناحية الأخرى تناول مدعون الحداثة منتقداً اياهم وفقاً للأسس التي تقوم عليها باعتبارها هدماً والغاءً وتمرداً على التراث القديم وقضاءً على القيم الأخلاقية والعقائدية (٣٤).

يرى أودنيس أن ممارسة الفاعلية في المجتمعات العربية هي صراع ضد الراهن والقديم على حدٍ سواء, منتقداً الواقع الذي أساسه قديم, والنهضة الحديثة الانتقائية, بوصف الأول تلفيق من حيث الأصالة وهيمنة السلطة الزمنية, اما الثاني توفيق من حيث تغريب الأنا في الآخر والتفكير بالوكالة, هدفها الوصول الى التركيبة الثقافية السائدة, كونما إشكالية مرتبطة بالقديم والغرب, والنضال واجب على الطبقة المثقفة لقدرتما على خلق معاني جديدة (£2).

ظهرت الحرية والديمقراطية وفقاً لثقة العقل في عصر التنوير الأوروبي, بالإضافة الى الشك المنهجي في كل سلطة تقليدية, كما هو الحال بالنسبة لفصل السلطات, أولوية الأسلوب والخبرة في قدرة العقل على التقدم البشري التاريخي بحسب موضوعية التعليم والعلم وفقاً للتربية والموضوعية العلمية, حدثت النهضة العقلانية في أوروبا على يد مجموعة من الفلاسفة مثل بيكون وتوماس هوبز وديكارت, حتى بلغت ذروها في فرنسا والمانيا واسكتلندا, لتنكشف بوضوح مع آدم سميث وكانط وديفيد هيوم (٤٥).



تميز العقل الإسلامي بالاستقلالية بحسب الديناميكية المنهجية منذ عصر التدوين والثقافة العامية الظاهرية والباطنية في فهم النص القرآني, فالوحي يتوافق مع التفسير, والشريعة مطابقة للواقع, وهي مثالات الفلسفة النظرية الإسلامية, ومقبولة في الدين دون براهين(٤٦). بحسب دمج الدين بالعلم, فإنه يطلب ان يعقل باسم الله تعالى, وكذلك استقالته في المجالات المباحة التي تمنحها الشريعة, يبررها مباشرة من الخالق (سبحانه), والطبيعة دليل على وجود الله تعالى وهو ابرز مستويات الخطاب الديني رغم الطرح البياني العقلاني(٤٧).

الأزمة القائمة في الشرق والغرب هي أزمة الثابت والمتغير, بوصفهما قانوناً للتحول, والتعامل مع أخطاء العلم تقدم, وإحالة الأزمة الى الديالكتيك الداخلي للتحول والتغيير, لإدراك الأزمة, فهي شرط لتغيير الهيكل نفسه(٤٨).

التقسيم الاجتماعي في ظاهرة التناقض بين ظاهرة الإقصاء - المعرفة والأيديولوجيا - وهو لا ينشأ بين المثقفين كمثقفين, وبين السلطة كسلطة, بل إن الصراع في واقعه قائم بين الحكام وبين الحكومين غير المالكين, بوصفه الصراع الطبقى التاريخي, والمثقفون يعتمدون على هذا أو ذاك(٤٩).

العقلانية هي العقيدة المعرفية التي تؤمن بقدرات العقل في الإنسان, والإيمان بالقيمة المتقدمة للعقل في الحجة العقلانية وأهميتها, كما أنما المعيار المسبق لكل بحث فكري جاد, بمعنى آخر أن العقل هو المصدر الأول للمعرفة بأشكالها المختلفة, كون الطبقة الاجتماعية نفسها ليست الفاعل والمؤثر في الحداثة, بل الفاعل الوحيد هو العقلانية, قام المفهوم الغري للحداثة على تجزئة المسارات التقليدية, مثل العلاقات الاجتماعية, والمشاعر, والعادات, والمعتقدات التاريخية الحتمية التي مهدت الطريق لاستحكام وتوحيد العقل, بحيث يكون العقل هو الأساس الذي تقوم عليه الحداثة (٥٠). تتجلى نزعة ابن رشد العقلانية في تقسيم فئات الناس الى الخطابيون أهل التأويل, والمتكلمون هم أصحاب التأويل الديالكتيكي, والبرهانيون وهم أهل تأويل معين وهم الفلاسفة, اما المعرفة الحقيقية متأتية من خلال التأويلات البرهانية اليقينية (١٥). يتكون جوهر العقل من تركيبة ثلاثية, المادي او الهيولاني وهو عقل بالقوة, والعقل البرهانية اليقينية (١٥). المتفاد او الجوهر الذي يجتمع بالفعل او بالملكة, وهو المتصل بالحواس وهي الآته, والعقل الفعال او العقل المستفاد او الجوهر الذي يجتمع فيه ما هو بالقوة وما كائن بالفعل (٢٥).

ثانياً: آليات التجديد

تعامل حسن حنفي مع التراث بكل مفاصله, تاركاً النهايات مفتوحة دون حسم, وفقاً للمعيار الذي يقرر صلاحية البدائل لمطابقة الواقع, وفق حاجات العصر, وهي تختلف باختلاف الواقع, مبقية على جميع البدائل فعالة, حسب إخضاعها للتحليل والتفاضل التطبيقي(٥٣). ينتج عن قراءة التراث اختيار البديل الأنسب, رافضاً النهج التوفيقي كونه أحد أقطاب الأزمة المعاصرة, بعدم رفضه التام للتراث, وقبوله للوافد الجديد, وكان النقد أقل شدة لهذا النهج الذي يحتاج الى رؤية تشخيصية اكثر عمقاً, حيث تحتاج المشكلة الى ربط أكثر دقة بين الأصالة والحداثة, فأن المؤامة تستند الى اكثر مراعات عقلية رافضاً الاختيار الفوضوي(٤٥).

الإفراط ليس معيار الوصول الى الحقيقة, كما العادة والتقليد ليسا معرفة حقيقية (٥٥). يتبنى حكم اليقين العقلي النهج الصحيح, وفقاً للطريقة التحليلية للاستنتاج الصالح, اضافة الى كون التنظيم الصوري لا يفيد اليقين الاستدلالي, لذلك يجب مراجعة قواعد القياس والتدقيق فيها, ومبدأ عدم التناقض لا يكفي في اليقين للحكم العقلاني, وعفوية العقل لا يكن السيطرة عليها وفقاً لمفاهيم سابقة دون تطبيق الشروط (٥٦). إن القاعدة الثانية من قواعد التفكير المنهجي عند ديكارت هي: «ينبغي ان نقصر اهتمامنا على الموضوعات التي يبدو فكرنا قادرا على اكتساب معرفتها اكتسابا يقينياً لا يداخله ريب»(٥٧).

بالنسبة للفيلسوف كانط, كان العقل أساس التشريع, حيث لا يمكن للخبرات الاجتماعية ولا العادات الدينية أن تشكل قانوناً أخلاقياً, مكتسباً الفعل الأخلاقي قيمته وفقاً للشروط الأولية, بوصفها الإرادة الحرة للخير بمعنى الخير الأسمى في ذاته(٥٨). ثم يقسم الأوامر الى أوامر مطلقة وقطعية: وهي أوامر ضرورية وشرطية, اما الضرورية





تعمل كأوامر ذاتية خيرة وفقاً للعقل العقلاني تتسم بالإطلاق والقطع, والأوامر الشرطية: هي أوامر تصنع الخير حسب العقل المصلحي(٩٥)، والحرية هي سمة الحيوان العاقل, كما ان الإرادة الحرة للإنسان هي الفارق بين الأوامر القطعية والشرطية(٦٠)، والإرادة الحرة متوافقةً مع الطبيعة البشرية, تحقيقاً للخير كونه الغاية للوصول الى السعادة, ولا وجود للسعادة الأخروية التي تتطلب وجود ثلاث عقائد (الله، خلود الروح، الحرية)، وميتافيزيقا الأخلاق مبدأ ذاتي عقلاني, والخير الأخلاق المؤلية غاية (٦١).

إن المنهج الذي يقوم عليه مشروع النهضة في الاسلام يقوم على مبدأي العلم والعدالة, المتمثلين بأول نهضة للإسلام على يد النبي محمد (صلى الله عليه وآله), لأن النهضة الأولى كانت قائمة عليهما, مع عدم إمكانية نجاح أي دعوة أو مشروع نهضوي دون إرساء أسس هذين العاملين, لذلك يجب تحديد الأسس العقلانية أولاً في تحقيق مفهوم العدالة, عما يعطي المفهومين خاصية الاستدامة الزمنية المستقبلية, مع الحفاظ على حيوية النهضة في كل عصر, لذلك اتخذ الإسلام وفق هذين المبدأين الصفة العالمية لأنه أرسى معاني العلم والعدل(٦٢).

تعطل النظام الاقتصادي وسادت الفوضى, بسبب تراجع الحملة الفرنسية ضد البريطانيين في مصر, وتنافس المماليك, مع عدم قدرة الجيش العثماني على مواجهة الاحتلال, فكان واجب القوات الوطنية الوقوف بوجه الاحتلال, في نفس الموقت قضى محمد على على فتنة المماليك بعد أن تولى السلطة بين عامي ( ١٨٠٥ - ١٨٢٧ م), حيث كان تحت سلطة الباب العالي (٦٤). الصدمة الفعلية في لقاء حضارة الإسلام والعرب بحضارة غربية تم إنشاؤها واستكمالها, على أساس أن المسلمين كانوا أقوى في الماضي تم الكشف عن ذلك من خلال عدد العلماء المصاحبين للحملة الفرنسية, رافعين الشعارات والمبادئ الإنسانية التي أعلنها نابليون (٦٥). في الوقت الذي كان يُعمل للعرب الف حساب بحسب ما حمله الإسلام من قيم المعرفة والأخلاق قبل الحملات العسكرية على أعدائه (٦٦).

توجه نابليون بخطاب ود واتزان نحو العقيدة الإسلامية وللشعب العربي في مصر, وفقاً للعقائد الإسلامية والمبادئ المحمدية, في طريق اعلاء شأن العلم والعقل, حينما قال في خطابه: «ان جميع الناس متساويين عند الله وان الشيء الذي يفرقهم من بعضهم بعضا فهو العقل والفضائل والعلوم فقط»(٦٧).

اهتم محمد علي في مصر بالجانب العلمي, من خلال تشجيع التعليم وإنشاء المدارس الابتدائية والثانوية, معالجاً الجانب الأكاديمي الذي احتكرته الدول الأوروبية بإرسال البعثات العلمية, هذه الإصلاحات ادت الى تنوع مصادر المعرفة, على النفقة الحكومية, وفي جميع الاختصاصات, مهتماً بجانب الطباعة والنشر (٦٨).

رفاعة رافع الطهطاوي احد المبتعثين كرجل دين, تم اختياره للدراسة الترجمة, حيث يعد من أركان النهضة المعاصرة ( ت ١٨٧٣ م )(٦٩). الف كتابه (تخليص الأبريز في تلخيص باريز ) الذي قدم فيه ما واجهه في البعثة ليكون خطوة على طريق النهضة العربية الإسلامية (٧٠).

يعتبر محمد علي الكبير من بوادر النهضة العربية الحديثة في مصر, فقد أسس مطبعة بولاق ومدرستها وصحيفة الوثائق بالإضافة الى بعثات علمية الى دول أوروبية (٧١). كان طموح محمد علي ظاهرياً هو الاهتمام بالجانب العسكري, والانفتاح على علوم الحرب بالدرجة الأولى في الدول الأوروبية, وفق النوايا والآمال المتجذرة في توسيع الطموح والسيطرة على العديد من الدول, ورأى أن مصر هي مفتاح الشرق, وصولا الى تحقيق رغبته في إنشاء إمبراطورية مصرية, يتطلع من خلالها الى قيادة العالم الشرقى على الأقل(٧٢).

تتضح آليات التجديد عند السيد محمد حسين فضل الله في تسليح الفكر الإسلامي المعاصر بثقافة عميقة للقضية الإسلامية, على مستوى المفاهيم أو العقيدة أو الشريعة. بناءً على موضوعية الفكر الغربي في التعامل مع القضايا دون انفعالية او عاطفية، ومعها ابتعد عن النهج الديني. باعتباره الفارق الجوهري بين الغرب والإسلام, وفقاً للقواعد المادية التي ينطلق منها الأول, أما بالنسبة للمبادئ الروحانية للإسلام, إضافة لذلك أن الغرب يحمل بعض الجوانب الإسلامية مثل احترام الإنسان والمصالح العلمية, فلا بد من بناء جسور التكافل مع الغرب حسب الحاجة الاقتصادية

والعلمية والسياسية، لكن وفق الضوابط التي تحمي المسلم من التأثر بالواقع, بما للمسلم من امكانية القيام بدور المبشر للغرب(٧٣).

ضعفْ المستوى الثقافي في العالم الإسلامي ليس نابع من عدم رغبة الناس في التعلم, بل قد يكون السبب هو الظروف السائدة, حيث أن العديد من الدول الإسلامية لا تقتم بالتعليم, أو عدم القدرة على ادارة الموارد المالية والبشرية بالشكل الجيد, لربما عدم الاهتمام الجاد بالجانب الثقافي بسبب إنفاق المال على التسليح, وغيرها من المجالات الاخرى, كما لعله ضغط الجانب المعيشي للأسرة, مما يدفع الأب الى طلب مساعدة الأبناء والتخلي عن التعليم, اضافة الى تمسك الابن بحرفة أبيه, في وقت يتزايد فيه الاهتمام الثقافي في الجانب الغربي (٧٤).

بينما آليات التجديد عند الشيخ محمد مهدي شمس الدين من حيث ضرورة التجديد الحضاري وفقاً لاستنباط أصول الفقه، تطويراً لعلم أصول الدين, حتى يتمكن من استيعاب المشكلات الاجتماعية المعاصرة, وفق الحضارة السائدة, التطور الذي استدعى التجديد والإبداع في علوم الدين, مراعاة لوجود علم أصول الفقه فيما بعد عن علم استنباط الحكم الشرعي, تأسس وفقاً لقواعد المنطق الأرسطي وبعض الآراء الفلسفية, وكانت هناك محاولات للتجديد على مستوى الشكل دون المضمون, كما حدث لمبادئ فقه الشيخ المظفر, وأصول السيد محمد باقر الصدر, كونما وفق المنهج الحديث من حيث اللُغة والتصنيف والتنسيق, وجوهرها مبادئ عريقة (٥٥).

الفرق بين منهج السلف والخلف في غاية العلوم الدينية, فالعلم للسلف طريق للعمل, حيث كانوا شغوفين بمتابعة السنة النبوية والتحقيق فيها, في وقت ساد الجدل والفتنة بين الخلف في العلم, وأثروا على الإبداع الابتعاد عن الأثر والابتداع فيه, فصارت المسافة شاسعة بين السلف والخلف(٧٦).

المطلب الثالث: الخطاب العربي النهضوي

أولاً:تباين الخطاب النهضوي

تنوع الخطاب الديني ايام محمد علي في مصر, وكان على ثلاثة مستويات:

الأول: الخطاب الديني المحافظ الذي يرفض التأويل والنظر العقلي, متمسكاً بحرفية النصوص التراثية الواردة(٧٧). يمثل المؤسسات الدينية ومنها الازهر الشريف, كما يخضع للسلطة الزمنية, متقيداً بالتقليد والمحافظة السكونية(٧٨). عاملان فرضا اللجوء الى الاجتهاد هما الدولة المستقلة, والتزايد الديموغرافي, ولا بد من تحليلهما تحليلا معمقا وفقاً لأهمية الاجتهاد, الذي لم ينهض في الماضي او الحاضر وفقاً لمجرد تحرينات ذهنية على مسائل لاهوتية ومنهجية تجريدية منعزلة عن نوايا السلطة واكراهات المجتمع, بمعنى اخر يشير محمد اركون الى الايديولوجية المرافقة لعملية الاجتهاد والتي يعتبرها انحراف العقل, في الوقت الذي يمثل الاجتهاد احكاما مباشرة للروح البشرية وتعاملها مع كلام الله تعالى, للوصول الى الفهم البشري الصحيح المطابق للواقع في مقاصد الشريعة (٧٧).

الثاني: الخطاب الديني الصوفي: المبني على الثورة الروحية ملتزماً بظاهر الفقه, مما ادى الى التغاير مع الخطاب المبني على الفقه (١٠)، فالمنهج الصوفي مبني على الزهد, وقد تعددت الطرق الصوفية خاصة في القرن الرابع عشر الميلادي, مغايراً للأصل وفقاً للتأثرات الداخلية والخارجية من تيارات سياسية, لذلك تعدد الزهد بتعدد الطرق الصوفية (١٨). كما انصرف بعض المشايخ الى العبادة والتضرع وآثروا العزلة عن الناس الذين اطلق عليهم الخلوتية, اما البعض الاخر يرى ضرورة الاتصال بالمجتمع للنصح والارشاد, لرفع ما واجهوا من آثار الاحتلال ومنهم الشاذلية (١٨).

الثالث: الخطاب الديني الوسطي: الخطاب التنويري الذي يعتمد العقل والنقل في المعرفة, لتكون الثقافة الإسلامية مزيج من التراث القديم والآليات الفكرية الحديثة, الذي يهجر الجفاف, مبتعداً عن التمسك الحرفي والجمود الساكن, بمنهج فلسفي مبني على الإيمان بتطبيقات الحقائق والمعارف العقلية والحسية للعلوم الطبيعية, وصولا الى تمكين العقل والتجربة, منطلقاً من اساس العقل, والنقل, والتجربة, والوجدان(٨٣).

واصل مجموعة من رجال الإصلاح والنهضة العربية طريق رفاعة الطهطاوي, سالكين على خطى التنوير الذي





أشار الطهطاوي الى هذا المضمون في وصف مصر فقال: «ولما حل فيها جيش الفرنساوية امعن النظر فيها وعرف قمة الطرق المعاشية وان مصر لو حُكمت بحكومة مماثلة لدول اوربا المنتظمة لأمكن تكثير اهلها وبلوغهم الى ثمانية ملايين متممة, وأنها قابلة لنمو الزارعة والصناعة والتجارة وان اهلها فيهم القابلية لاجتناء ثمرات العقول وفوائد المهارة وقطرها مستعدين لتحسين الصحة العمومية بطرد الأمراض الوبائية»(٨٥). محاولة لتطبيق تجربة دول أوروبا التي تخلقت وتقدمت وتحضرت, وتطبيق فكر مونتسكيو الذي يدعو الى الفصل بين السلطات, كما دعا خير الدين التونسي الى معاني العدل والسير في طريق البناء الحضاري(٨٦). اضاف الى إشارة عبد الرحمن الكواكبي الى الاستبداد الناشئ عن تلاقى المرجعية الدينية مع السلطة الزمنية(٨٧).

انتقد محمد عبده التقليد وتجميد وظيفة العقل, حتى ذهب للقول بأن المسلمين خلطوا في عقائدهم بحسب ما أضيف الى الدين ما يخالفه, كما الف كتبه حسب لغة العصر, مديناً اختلاط علوم الحكمة اليونانية واللذة فيها بعلوم الشريعة الإسلامية, بالإضافة الى صراعات المذاهب, فساد التقليد على حساب النظر, مسبباً ذلك توقف العلم عن التقدم, كما نقد الخلافات التي نشأة بين المذاهب الإسلامية واهل النظر في الدين, والخلط بين قضايا علم الكلام والمذاهب الفلسفية بقوله: «ان دين الإسلام دين توحيد في العقائد, لا دين تفريق في القواعد»(٨٨).

إن خطاب التجديد حسب رؤية حسن الترابي هو استجابة لمتطلبات التدين وليس تجاوزاً للدين كمعالجة للفجوات الاجتماعية والسياسية, والفجوة التي واجهها الفكر الكلامي سابقاً, وقوفاً بوجه الأفكار الغريبة على الإسلام, كما هو ردِّ على طقوس الشرك, مثل الاستعانة بغير الله تعالى, او النذور لسواه سبحانه, أما مواجهة الشرك السياسي وفق الفكر العقائدي الجديد لأبو الاعلى المودودي أو سيد قطب, فإن هذا الشرك يتمثل في ترك سيادة الله تعالى, والاعتماد على حكم الإنسان وحكم الناس به, وفقاً لإظهار الشرك في كل مرة بنظرة جديدة, فكان لا بد من تجديد الفكر العقائدي لمواجهة التغيرات الحادثة(٨٩).

الاختلاف بين محمد عبده, الذي جمع بين القديم والجديد في نفس المباني القديمة, متجنباً الاختلافات, عارضاً أسلوبه بسهولة على الفهم(٩٠)، وبين حسن حنفي الذي تناول الإرث بأكمله وقدمه بطريقة مختلفة جذرياً عن القديم, راغباً ' في تحويل المسار اللاهوتي في علم الكلام الى مسار إنساني(٩١).

الاتفاق الجزئي حسب العقل الإسلامي, يتضح في منهج محمد عبده لتحرير العقل الإسلامي, وتعبئة الطاقات الفكرية تطويراً للحضارة, موجباً على المسلم أن يكون مستقلاً في الإرادة والرأي والتفكير, متخلياً عن التقليد العمى الذي عملت به الأمم السابقة, فالدين الإسلامي يحرم على المسلم ذلك, مما يؤدي الى اليقين البرهاني(٩٣). بينما ذهب حسن حنفي الى الاستقلال التام للعقل هادفاً الى تحرير الارادة, بوصفه ان العلماء هم ورثة الأنبياء, والاجتهاد طريق الوحى، والعقل وريث النبوة للوصول الى اليقين(٩٣).

ما هو جدير بالذكر أن القدماء تعاملوا مع دراسة مبحث النبوة كأصل مستقل للمبادئ الإسلامية في إطار أبحاث علم الكلام, أي أن دراسة النبوة ليست مندرجة في أحد المبادئ الإسلامية ولها استقلالية منهجية, لذلك عمد عبد القاهر بن طاهر البغدادي في كتابه (أصول الدين) الى طرح الموضوع السابع في أصل النبوة والرسالة الذي تضمن خمسة عشر مسالة (٩٤).

موضوع النبوة عند محمد عبده يدخل في مباحث أفعال الإنسان مندرجاً تحت مباحث الحسن والقبح العقليين, وللعقل القدرة على تمييز ذلك, اما وظيفة النبوة أن تدلل وتشير على وجود الواجب, ولا استقلالية للعقل البشري عن الرسالة في اتخاذ المسار المناسب والوصول الى الجزم واليقين(٩٥).

ثانياً: انطلاقة النهضة الحضارية العربية

حدد حسن حنفي خاصيتان للأصالة تؤطران التراث الإسلامي, الأنا, المألوف, القريب, المحلي, الذات الطبيعية الداخلية, تتناقض مع مفاهيم الآخر, الغريب, المستورد, العرضي, المصطنع, والخارجي, كما تعبر عن السمات والنموذج والقانون الخاص والشمولية, متجذراً التراث في ضمير الناس, ممثلاً العمق التاريخي ولا فرق فقد يمثل بداية الخلق أو قبل العالم أو بعده (٩٦).

في الوقت الذي يعتقد فيه محمد عابد الجابري أن النهضة السلفية هي وفق النظام المنغلق, فهي تستند الى النموذج الحضاري العربي الإسلامي في العصور الوسطى, بوصفها الإطار المرجعي الوحيد, حتى توافق التاريخ والمشيئة الإلهية مع منطق وتاريخ السلفيين, مسبباً ذلك الى أسلوب الرد الانفعالي المتشدد, مما يجعل سقوط الآخر أساس النهضة الحديثة, وفق الشروط الموضوعية التي نشأة سابقاً, فكانت سيادة الإسلام مبنية على انهيار الإمبراطوريتين, ولا فرق بين أن الإسلام تسبب في سقوطهما على أساس الفتوحات, أو حسب الحروب التي وقعت بينهم قبل الإسلام ().

الدور الذي لعبه الرحالة العرب في القرنين التاسع عشر والعشرين الميلاديين في أحداث الصدمة الحديثة, التي كشفت مدى انحطاط وثبات الواقع العربي المعاصر, تسبب في التأجيج الفكري والسياسي والاقتصادي والعاطفي وإذكاء الصراع الحضاري, كونه أهم العوامل التي اقلقت الهوية العربية, بحسب تغير الإنسان العربي وردة الفعل على الحضارة الجديدة, كذلك التغيير في جوانب المجتمع, ثما أدى الى صراع مؤثرات متناقضة في الوجدان العربي, وبين التمسك بالهوية العربية الشرقية القائمة على الارث الثقافي, والانحطاط الناتج عن هذا التمسك بالراث متخلفة عن الركب الحضاري التقدمي(٩٧).

استندت الحاجة الى الإصلاح داخل الإمبراطورية العثمانية وفق اعتماد بعض الصيغ للمجتمع الأوروبي, في سنة (١٨٦٠ م) بحسب مجموعة من الضباط والأساتذة منهم إسماعيل باشا في مصر, وفي تونس خير الدين التونسي, في حين تعتبر اللحظة التي هبت فيها رياح التغيير, نمت الفكرة لدى البعض رغم كونهم مناصرون للراث القديم, مبررين للإصلاح بالجواز الشرعي الإسلامي, أو الالتزام بإرساء الإصلاح الحديث, ومنهم صادق رفعة باشا, وضياء باشا, ونامق كمال, بوصفهم لم يكونوا دعاة للحضارة الأوروبية, بل راغبون في دخول العلم الحديث مع الحفاظ على الجذور الإسلامية, اما سياسياً كانوا ديمقراطيون لتبرير النظام البرلماني في رؤية الستعادة نظام الشورى الإسلامي, كونه الضمان الوحيد للحرية(٩٨).

كانت الحملة الفرنسية عام ( ١٧٩٨ م) من أسباب النهضة العربية, في وقت توقف فيه الاجتهاد الفكري, وتبنى انتقال العلوم الدينية بين الأجيال, وبدأ العالم الثيوقراطي=( الديني ) يتلاشى تدريجياً, وفق اقتناع الولاة بالغرب الحديث, دعا محمد علي الى ضرورة التحديث العسكري الذي يسبقه التحديث الإداري وفق الأساليب الصحيحة والتعليم الحديث والاقتصاد الناجز (٩٩).

كشف الأثر الصحفي في أيام محمد على عن مظاهر التقدم والنهضة, كما أنشأ نابليون بونابرت صحيفتين فرنسيتين, الأولى سياسية تحت اسم (Courrier L>Egypt) تعنى بالجوانب المصرية, والثانية علمية واقتصادية تحت اسم (La Decade Egyptlenne) أي العشيرة المصرية, ثم قامت مطبعة بولاق بأمر من محمد على اصدرت أول كتاب معجم إيطائي عربي, بعد ذلك نشرت المطبعة مائتي كتاب باللغتين التركية والعربية, مع نشر الجريدة المصرية كأول صحيفة رسمية تصدر في القاهرة, بعد ذلك صدرت الصحيفة الشانية بساسم (المصري أفندي) (١٠٠).

يرى محمد أركون أن النهضة العلمانية قادرة على الوصول الى المطلوب, فهي موقف من الروح لامتلاك الحرية, حيث تقوم بمسؤوليتين, الأولى هي كيفية الوصول الى المعرفة الحقيقية المتوافقة مع الذهني العقلاني, كونما مفتوحة للعلمنة لفرض نفسها على الجميع بالتساوي, والثانية إيجاد صيغ وطرق لضمان إيصالها الى الآخر دون تقييد حريته, والمشكلة



مفتوحة للجميع, سواء أكانوا إسلاميون أم علمانيون تقليديون, الذين يخلطون بين العلمانية الصحيحة, والنضال ضد الاكليروس =( رجال الدين )(١٠١).

#### · ä ë 1 1

بعد التحليل والمقارنة والمقاربة والمفارقة للمواقف التاريخية والعصرية الدينية والسياسية تبين:

 ١ - مطلقية الاحكام العقائدية والتشريعية وبراءها من حيث الصدور, ونسبية الاجتهاد والاستنباط العقلي الانسائي بصرف النظر عن المعصوم بالتكليف الإلهي.

٢ - احتدام الصراع بين المذاهب الإسلامية, وفي المذهب الواحد لاختلاف المنهج ووجهات النظر, تطبيقاً للمنهج الإلهي في مسالة الخلافة الأرضية بوصف الانسان خليفة الله تعالى.

٣-كشف التحليل عن عدم إمكانية الموائمة بين الفكر الديني والفكر اليساري العصري وفقاً لتبني المطلق السكوني
 الذي لا يمكن تحريكه, وبين النسبي والمتغير بحسب حاجات الواقع.

٤ – افتراق الفكر المعاصر وفق تبني الحلول بين ( انتقائي, توفيقي, وتلفيقي ) مع تأثير عامل الحضارة الغربية.

الصراع المستمر والذي انتقل من السلف الى الخلف هو صراع ( الفكر الديني مع الفكر العلمي ) كالصراع بين أبو حامد الغزالي, وبين ابن رشد في القرن السادس الهجري.

#### الهوامش:

(1) نظام الحكم الإسلامي بوصفه نظاما سياسيا, اكتسب الصلاحية الزمكانية في التطبيق وفقاً للمبادي التي تتصف بالعمومية والمرونة, وهذه الصفة تتطلبها ضرورة التشريع من الشمول والخلود من جهة, ورفع الحرج عن المسلمين من جهة اخرى, الأمر الذي اكسب دعائم نظام الحكم الإسلامي الثبات والدعائم الاساسية هي: ( الشورى, الحرية, العدالة, المساواة ), ليسكت المشرع الإسلامي عما عدى هذه الدعائم وتركها لأولي الأمر في التنظيمات السياسية والدستورية وفقاً للمصلحة, بشرط عدم تجاوز الدعائم الاسياسية والله والقانون الدستوري, ط٧, دار النظمة السياسية والقانون الدستوري, ط٧, دار الثقافة, عمان, الاردن, ١٤١١م, ص (١٤٤ عدم).

(٢) ينظر, الناراقي, احمد بن مهدي (ت ١٢٤٥ هـ، ), عوائد الايام في بيان قواعد استنباط الاحكام, ط١, دار الهادي, بيروت, ج٢, ص٨٦.

(٣) ينظر, زلوم, عبد القديم, نظام الحكم في الإسلام, ط٦، ٢٠٠٢م, ص( ٤١ ـ ٢٤)

(٤) ينظر, العشماوي, محمد سعيد, الخلافة الإسلامية, ط٢, سينا, القاهرة, ١٩٩٢م, ص٢٢.

(٥) ينظر, حنفي, حسن, من العقيدة الى الثورة ــ المقدمات النظرية, ج١, ص٠١.

(٦) الدولة في انطلاقتها الأولى وفقاً للمجتمع العائلي, التي نصت عليها نظرية التطور التاريخي, ووفقاً لهذا التطور توسعت العائلة التتحول الى القبيلة, ومنه الى العشيرة, لينشأ في الوعي الإنساني ضرورة الاجتماع السياسي الاوسع لتوفير الحاجات الضرورية للإنسان من امن واستقرار نشأة المدينة, ومن ثم الامارة, واخيرا الامبراطورية, وعلى هذا الاساس لتكون نظرية التطور التاريخي ما هي الا نظرة تاريخية سوسيولوجية, منسجمة مع مجموعة من النظريات التي سادت سابقا بعيدا عن الاعتبارات القيمية, كنظرية الحق الإلهي, والتعددية, والبنيوية, والقوة، والطبقية./ ينظر, مصطفوي, محمد, نظريات الحكم والدولة, ط٣, مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي, بيروت, ص( ٤٧ ـ ٨٤).

(٧) ينظر، الدينوري, ابي محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة ( ت٢٧٦ه ), الامامة والسياسة, الفتوح الادبية, مصر, ص٦/ وينظر, عبد الرزاق, على, الإسلام واصول الحكم, دار الكتاب المصري, القاهرة, ٢٠١٢ه, ص٢٠١.

(٨) ينظر، شمس الدين, محمد مهدي, ثورة الحسين ظروفها الاجتماعية واثارها الإنسانية, ط٥, دار المثقف المسلم, ايران, قم, ١٩٧٨م, ص٢٠.

(٩) ينظر, المصدر السابق, ص٧.

(• () قول الحباب بن المنذر اظهر ما تستبطن السقيفة من هواجس, يعد الانصار هم العمود الفقري للقوات المسلحة الإسلامية آنذاك, وقد انزلوا بالقرشين اقسى الضربات اولتهم خسائر فادحة, لذلك خشي الانصار من عودة الأمر للقرشين عاجلا ام اجلا فيذهبون لأعمال الثارات القديمة من خلال الحكم والخلافة, واذلال الانصار, الأمر الذي دفع الحباب بن المنذر للقول: لكننا نخاف ان يلهيا بعدكم من قتلنا ابناءهم وااباءهم وإخوانهم./ ينظر, الجواهري, ابي بكر أحمد بن محمد بن عبد العزيز (ت ٣٥٠ هـ), السقيفة وفدك, تح, باسم مجيد الساعدي, ط ١ , وسم الشؤن الفكرية والثقافية في العتبة الحسينية المقدسة, العراق, كربلاء, ٢٠١١م, ص ١٢٠٨.

(١١) ينظر، المرجع السابق, ص٨.



(١٢) ينظر, تامر, عارف, الامامة في الإسلام, ط١, دار الاضواء بيروت, ٩٩٨ م, ص٥٧.

(١٣) الشهرستاني, محمد بن عبد الكريم (ت٨٥٥ه), الملل والنحل, تح, عبد العزيز محمد الوكيل, مؤسسة الحلبي وشركائه, القاهرة, ١٩٦٨ م, ج١, ص٢٢.

(١٤) ينظر, ابن تيمية, احمد عبد الحليم بن عبد السلام ( ت٧٢٨هـ ), مجموعة فتاوى ابن تيمية, ط٢, ج٨, ( ٣٩١/٢٨ ) , ص٢١٦.

ا (١٥) عن رسول الله (صلى الله عليه وآله) قال: «خلافة النبوة ثلاثون سنة ثم يؤتى الله ملكه. او الملك. من يشاء . وعن لفظ ابي داوود من رواية عبد الوارث والعوام : تكون الخلافة ثلاثين عاما, ثم يكون الملك «./ المصدر نفسه, ص٢١٦.

(17) ابن تيمية احمد عبد الحليم بن عبد السلام ( ٣٠٧٠هـ ), الخلافة والملك, تح, حماد سلامة, المنار, الاردن, ١٩٩٤م, ص٣٠.

(١٧) ينظر الماوردي, ابو الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري (ت٠٥٥ه), الاحكام السلطانية, ص٣.

(١٨) ينظر, العمري, أكرم ضياء, عصر الخلافة الراشدة, مكتبة العبيكان, ص٤٦.

ًا (١٩) ينظر، العش، يوسف، الدولة الأموية والاحداث التي سبقتها ومهدت لها ابتداءً من فتنة عثمان, ص٢٦١.

( • 7 ) ينظر، فوزي، فاروق عمرن الخلافة العباسية عصر القوة والازدهار, ط1 , دار الشروق للنشر والتوزيع, عما, الاردن, ٩ • • ٢ م, -1 ، ص ٢ ٢ ٢ .

(٢٦) ينظر الخضري محمد الدولة العباسية, ط١, مؤسسة المختار للنشر والتوزيع, القاهرة, ٣٠٠٣م, ص٨٦.

(۲۲) ينظر, المرجع السابق, ص١٨٦.

(٢٣) ينظر, الصابي, ابي الحسن الهلال بن المحسن, تحفة الأمراء في تاريخ الوزراء, تح, عبد الستار احمد فراج, مكتبة الاعيان, ص٠٠٠.

(٢٤) ينظر, منيمنه, حسن, تاريخ الدولة البويهية, الدار الجامعية, ١٩٨٧م, ص٧.

(۲۵) ينظر, قلعجي, محمد رواس, معجم لغة الفقهاء, ط۱, دار النفائس, بيروت, ۱۹۹٦م, ص۸٦.

(٢٦) المرجع نفسه, ص٦٨.

(٢٧) ينظر, الطوسي, الخواجة ابو جعفر نصير الدين محمد بن الحسن ( ٣٦٧٦هـ ), كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد, الأعلمي, بيروت, ص٣٣٨.

(٢٨) ينظر, الكليني, محمد بن يعقوب ( ٣٢٩هـ), اصول الكافي, تعليق, محمد جعفر شمس الدين, دار التعارف, بيروت, ١٩٩٠م, ص ص (٢٤٣).

(۲۹) ينظر, المصدر نفسه, ص۲٤٨.

(٣١) ينظر, المصدر نفسه, ص١١٢.

(٣٢) ينظر, السبحاني, جعفر, تاريخ الفقه الإسلامي وادواره, ط1, دار الاضواء, بيروت, ١٩٩٩م, ص٥٠٤.

(٣٣) ينظر, المرجع نفسه, ص٢٧ ك.

(٣٤) ينظر, الخميني, روح الله بن مصطفى بن احمد الموسوي, الحكومة الإسلامية, ص٣٣.

• (٣٥) تأتي ثقف لغوياً بمعنى: ثقف الشيء ثقفاً وثقافاً وثقوفاً وثقوفاً، حَلَقه. ورجل ثقف". وتَقِف وثقف": حاذِق فَهِم. والنقافة اصطلاحاً: ثقافة العقل وتُرغب لذاتها, وتتيح لكل واحد الوفاء بالتزاماته وما عليه من تكليف بالشكل المطلوب, وفي المجالات المختلفة, وصولا الى التفكير والاستدلال والتمييز بشكل جيد. والمثقفون الحقيقيون: هم الذين تحركهم عاطفة ما ورائية وهي احسن حالاتهم, ومبادئ العدل والحق النزيهة, لنصرة الضعيف ومحاربة الفساد. مفهوم ضبابي وراج رواجا واسعا في الخطاب العربي المعاصر, وغير مشخص الدلالة في الثقافة المنافية والخاضرة, وخارج التبيئة الصحيحة/ ينظر, ابن منظور, لسان العرب, ج١, ص٢٤٦. / وينظر, كونانك, تومادو, الجهل الجديد ومشكلة الثقافة, تر, منصور القاضي, ط١, مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع, ٤٠٠٢م, ص٢٣٣. / وينظر, سعيد, ادوارد, صور المثقف, محاضرات ريث سنة ( ٩٩٩ ١م), تر, غسان غصن, شبكة التنويرين العرب, ص٣٣. / وينظر, الجابري, محمد عابد, المثقفون في الحضارة العربية, طر دراسات الوحدة العربية, بيروت, ٥٠٠م, ص١٤.

(٣٦) ينظر, حنفي, حسن, التراث والتجديد موقفنا من التراث, ص(٤٣ ـ ٤٤ ـ ٥٤).

(۳۷) ينظر, ابن منظور, لسان العرب, ج۱, ص٩٦٦.

(۳۸) ينظر, البعلبكي, قاموس المورد, ط٣, بيروت, ١٩٧٠م, ص٥٨٦.

(٣٩) ينظر, تورين, الان, نقد الحداثة, تر, انور مغيث, المجلس الاعلى للثقافة, ١٩٩٧, ص١٩.

( • ٤ ) ينظر, حنفى, حسن, من العقيدة الى الثورة ـ المقدمات النظرية, ج١, ص١٠.

(٤١) ينظر, المرجع نفسه, ج١, ص١٨.

(٤٢) ينظر, قطب, سيد, معالم في الطريق, ط٦, دار المشرق, بيروت, ١٩٧٩م, ص٩٨.

(٤٣) ينظر, القربي, عوض بن محمد, الحداثة في ميزان الإسلام, ط١, دار هجر, مصر, ١٩٨٨م, ص١٠.

49



- ٤) ينظر, اودنيس, على احمد سعيد, فاتحة لنهايات القرن, ط١, دار العودة, بيروت, ١٩٨٠م, ص٢٢١.
- ٤) ينظر, مصطفى, عادل, فهم الفهم مدخل الى الهرمنيوطيقا نظرية التأويل من افلاطون الى جادمير, ط١, رؤية للنشر والتوزيع, هرة, ٢٠٠٧م, ص٨٤.
  - ٤) ينظر, الجابري, محمد عابد, تكوين العقل العربي, ط٠١, مركز دراسات الوحدة العربية, بيرت, ٩٠٠٩م, ص٠٩٠.
    - ٤) ينظر, المرجع نفسه, ص١٨٣.
- ٤) ينظر, بنيسَ, محمد, حداثة السؤال بخصوص الحداثة العربية في الشعر والثقافة, ط٢, المركز الثقافي, بيروت, ١٩٨٨م, ص١١.
  - ٤) ينظر, امين العالم, محمود, مفاهيم وقضايا إشكالية, ص٧٩.
    - ع) ينظر, تورين, الان, نقد الحداثة, ص(۲۱.۳۰)
- ع)ينظر, ابن رشد, ابو الوليد محمد بن احمد بن احمد (ت ٥٩٥ه), فصل المقال في تقرير ما بين الشريعة والحكمة من
   صال, اشراف, محمد عابد الجابري, مركز دراسات الوحدة العربية, بيروت, ١٩٩٧م, ص٧٣.
- a) ينظر, ابن رشد, ابو الوليد محمد بن احمد بن محمد بن احمد ( ت ٥٩٥هـ ), تلخيص كتاب النفس, المكتبة العربية, تح, الفرد . عبري, ١٩٩٤م, ص٤٧.
  - ع) ينظر, حنفي, حسن, التراث والتجديد موقفنا من التراث القديم, ص٢٢.
  - ع) ينظر, حنفي, حسن, التراث والتجديد موقفنا من التراث القديم, ص٣١.
- ع) ينظر, ديكارت, رينيه, مقال عن المنهج, تر, محمود محمد الخضري, الهيئة المصرية العامة للكتاب, القاهرة, ١٩٨٥م, ص١٠٥٥.
- a) ينظِر, لويس, جنفياف روديس, ديكارت والعقلانية, تر, عبده الحلو, ط٤, عويدات, بيروت, ١٩٨٨م, ص(١٧ ـ ١٩ ـ ١٩).
  - a) دیکارت, رینیه, قواعد لتوجیه الفکر, تر, سفیان سعد الله, سیریاس, ص۰۳.
  - ع) ينظر, كانت, ايمانويل, تأسيس ميتافيزيقيا الاخلاق, تر, عبد الغفار مكاوي, منشورات الجمل, ص ص(٧٣ ٢٤٦).
    - a) ينظر, المرجع نفسه, ص(٨٠ـ٨١).
    - ٦) ينظر, المرجع نفسه, ص ص(١٠٧ ـ ١١٣ ـ ١١٤ ).
      - ٦) ينظر, المرجع نفسه, ص(١٨٠ ـ ١٨١ ).
- ٦) ينظر, احمد, صلاح زكي, اعلام النهضة الإسلامية في العصر الحديث, ط١, مركز الحضارة العربية, القاهرة, ١٠٠١م, ص١٠.
  - ٣) ينظر, ضاهر, مسعود, النهضة العربية والنهضة اليابانية تشابه المقدمات واختلاف النتائج, ردمك, ١٩٩م, ص٨٧.
- ٣) ينظر, جمال الدين, باشي, الحملة الفرنسية على مصر ( ١٧٩٨م . ١٨٠١م ), مذكرات ضابط من جيش الأزمة, دار الكتب ثائق القومية, القاهرة, ٥٠٠٥, ص٢٣.
- ٣) ينظر, جريشه, علي محمد, والزيبق, محمد شريف, اساليب الغزو الفكري, ط١, دار الاعتصام, المدينة المنورة, ١٩٧٧م, ص٤.
  - ٦) نوار, عبد العزيز, النهضة العربية الحديثة, عين للدراسات والبحوث, مصر, ٢٠٠٢م, ص٧٠٠.
  - ٢) ينظر, ضاهر, مسعود, النهضة العربية اليابانية تشابه المقدمات واختلاف النتائج, ص٩٧.
     ينظر, طوسون, عمر, البعثات العلمية في عهد محمد علي, مطبعة صلاح الدين, الاسكندرية, ٢٠٠٢م, ص٤٦.
    - ٦) ينظر, احمد, صلاح زكي, اعلام النهضة الإسلامية في العصر الحديث, ص٥٥.
    - ٧) ينظر, عبود, فارون, رواد النهضة الحديثة, مؤسسة هنداوي, القاهرة, ١٢ ٢م, ص٣٥.
  - ٧) ينظر , عبد الفتاح, عصام, ايام محمد علي عبقرية الإدارة وصناعة التاريخ, الشريف ماس للنشر والتوزيع, القاهرة, ص١٩.
- ٧) ينظر , فضل الله, محمد حسين, تحديات المهجر بين الأصالة والمعاصرة, ط1 , دار الملاك للطباعة والنشر , بيروت, لبنان, • ٢ م, ٢ ٢٧ .
  - ٧) ينظر, بكار, عبد الكريم, نحو فهم اعمق للواقع الإسلامي, ط٣, دار القلم, دمشق, ١١٠٢م, ص٧٧.
- ٧) ينظر, شمس الدين, محمد مهدي, الاجتهاد والتجديد في الفقه الإسلامي, ط١, الدولية المؤسسة للدراسات والنشر, بيروت,
   ١٩٠م, ص( ٨٣ ـ ٨٤ ).
- ٧) ينظر, امامة, عدنان محمد, التجديد في الفكر الإسلامي, ط١, دار ابن الجوزي, المملكة العربية السعودية, ٢٤ ١٥ م, ص١٦٦. (١) ينظر مراة من المنال الديرية والتحديد في الأراح المنال الأراك الترام الأراك الترام الترام
- ٧) ينظر , عمارة, محمد, الخطاب الديني بين التجديد الإسلامي والتبديد الأمريكاني, ط٢ , مكتبة الشرق الدولية, القاهرة , ٧ ٢ م, ( ٦ ١٧ ).
  - ٧) ينظر, الباقي, نعيم, حركة الإصلاح الديني في عصر النهضة, ط١, مركز الانماء الحضاري, ٢٠٠٠م, ص( ١٩-٢٠).
- ۷) ينظر, اركون, محمد, من الاجتهاد الى نقد العقل الإسلامي, تو, هاشم صالح, ط۱, دار الساقي, بيروت, ۱۹۹۱م, ص( ۱۶ ۱ ).
  - ٧) ينظر, زريق, برهان, التصوف في تاريخ الفكر الإسلامي, ط1, وزارة الاعلام, سوريا, ص٢٢٣.
- ٨) ينظر, نيكلسون, ربنلود, في التصوف الإسلامي وتاريخه, تر, ابو العلا عفيفي, مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر, القاهرة, ١٩٠ه, ص( ٦٤ ـ ٦٥ ).

(٨١) ينظر, الطويل, توفيق, التصوف في مصر ابان العصر العثماني, مكتبة الآداب, مصر, ١٩٩١م, ص(٧٤ ـ ٧٥ ).

(٨٢) ينظر, عمارة, محمد, الخطاب الديني بين التجديد الإسلامي والتبديد الأمريكاني, ص١٥.

(٨٣) ينظر, الطهطاوي, رفاعة بن رافع بن بدوي بن علي ( ت ١٨٧٣م ), تخليص الابريز في تلخيص باريز, مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة, مصر ، ٢٠١٢م, ص١٤٣٠

(٨٤) ينظر, الطهطاوي, رفاعة بن رافع بن بدوي بن علي (ت ١٨٧٣م), مناهج الالباب المصرية في مباهج الآداب العصرية, ط٢, الأميرية, مصر, ٢٩١٦م, ص٢٨٦٠.

(٨٥) ينظر, التونسي, خير الدين ( ت ١٨٩٠م ), اقوم المسالك في معرفة احوال الممالك, دار الكتاب المصري, القاهرة, ٢٠١٢م, ص ( ٣ ـ ٤ ).

(٨٦) ينظر, الكواكبي, عبد الرحمن (ت ١٩٠٢م), طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد, مؤسسة هنداوي, المملكة المتحدة, ١٠٠٨م, ص٢٠١٠

(۸۷) ينظر, عبده, محمد ( ت٥٠ ١٩ م ), الإسلام بين العلم والمدنية, كلمات, مصر, ص١٤٦.

(٨٨) ينظر, الترابي, حسن, تجديد الفكر الإسلامي, ط1, دار القرافي, المغرب, ص٢٦.

(٨٩) ينظر, الترابي, حسن, تجديد الفكر الإسلامي, ص ص ص ( ١٢ ـ ١٣ ـ ١٩ ).

( • ) ينظر, حنفي, حسن, من العقيدة الى الثورة ـ المقدمات النظرية, ج ١, ص • ٣.

(٩١) ينظر, عبده, محمد, رسالة التوحيد, تح, محمد عمارة, ط١, دار المشرق, بيروت, ١٩٩٤م, ص١١.

(٩٢)ينظر, حنفي, حسن, من العقيدة الى الثورة ــ المقدمات النظرية, ج١, ص ١٩.

(٩٣) ينظر, البغدادي, ابي منصور عبد القاهر بن طاهر بن محمد ( ٣٠ ٢ه هـ), اصول الدين, تح, احمد شمس الدين, ط1, دار الكتب العلمية, بيروت, ٢٠٠٧م, ص١٧٣.

(۹٤) ينظر, عبده, محمد, رسالة التوحيد, ص٧٧.

(٩٥) ينظر, حنفي, حسن, دارسات فلسفية, مكتبة الانجلو المصرية, القاهرة, ج١, ص(٢٥-٥٠).

(٩٦) ينظر, الجابري, محمد عابد, الخطاب العوبي المعاصر, ط٥, مركز دراسات الوحدة العربية, بيروت, لبنان, ١٩٩٤م, ص( ٣٣ ـ ٣٤).

(٩٧) ينظر, يارد, نازك سبايا, الرحالة العرب وحضارة الغرب في النهضة العربية الحديثة, ط٢, نوفل, ١٩٩٢م, ص٩.

(٩٨) ينظر, حوراني, البرت, الفكر العربي في عصر النهضة ( ١٧٩٨ ـ ١٩٣٩ ), تر, كريم عزقول, دار النهار للنشر, بيروت, لبنان,

(٩٩) ينظر, تشنر, فرانتس, واخرون, تاريخ العالم العربي, دار صادر, بيروت, ١٩٧٥م, ص( ١٩١ ـ ١٩٢ ).

( ۱۰۰) ينظر, فارجيت, جي, محمد علي مؤسس مصر الحديثة, تر, محمد رفعت عواد, ط ۱ , المجلس الاعلى للثقافة, القاهرة, ٢٠٠٣م, ص ١٩٧٧ .

(١٠١) ينظر, اركون, محمد, العلمنة والدين الإسلام المسيحية الغرب, تر, هاشم صالح, ط٣, دار الساقي, بيروت, لبنان, ١٩٩٦م, ص(١٠-١١-١٢).

المصادر:

١ ـ ابن تيمية, احمد عبد الحليم بن عبد السلام ( ٣٢٦هـ ), الخلافة والملك, تح, حماد سلامة, المنار, الاردن, ٩٩٤م

۲۔ مجموعة فتاوى ابن تيمية, ط۲, ج۸.

٣ـ ابن رشد, ابو الوليد محمد بن احمد بن محمد بن احمد ( ت ٥٥٥ه ), تلخيصكتاب النفس, المكتبة العربية, تح, الفرد . ل . عبري,

٩٩٤ م. ٤ فصل المقال في تقوير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال, اشراف, محمد عابد الجابوي, مركز دراسات الوحدة العربية, بيروت

£ فصل المقال في تقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال, اشراف, محمد عابد الجابري, مركز دراسات الوحدة العربية, بيروت, \* ١٩٩٧م.

٥- ابن منظور, لسان العرب, ج١.

٦- البغدادي, ابي منصور عبد القاهر بن طاهر بن محمد ( ت٢٩٩هـ ), اصول الدين, تح, احمد شمس الدين, ط١, دار الكتب العلمية, بيروت, ٢٠٠٢م.

٧- الدينوري, ابي محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة ( ت٢٧٦هـ ), الامامة والسياسة, الفتوح الادبية, مصر.

٨ـ الشهرستاني, محمد بن عبد الكريم (ت٤٨٥ه), الملل والنحل, تح, عبد العزيز محمد الوكيل, مؤسسة الحلبي وشركائه, القاهرة,
 ١٩٦٨ م.

٩- الصابي, ابي الحسن الهلال بن المحسن, تحفة الأمراء في تاريخ الوزراء, تح, عبد الستار احمد فراج, مكتبة الاعيان

7) (W (V) (A) (P) (P)

791



١- الطوسي, الخواجة ابو جعفر نصير الدين محمد بن الحسن ( ٣٧٧ه ), كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد, الأعلمي, بيروت.
 ١- الكليني, محمد بن يعقوب ( ٣٢٥هـ ), اصول الكافي, تعليق, محمد جعفر شمس الدين, دار التعارف, بيروت, ١٩٩٠م.
 ١- المفيد, محمد بن محمد بن النعمان العبكري البغدادي ( ٣٣٠ عهـ ), المقنعة, ط٢, النشر الإسلامي, قم, ١٤١٠هـ.
 قادة الماحم.

٣١- احمد, صلاح زكي, اعلام النهضة الإسلامية في العصر الحديث, ط١, مركز الحضارة العربية, القاهرة, ٢٠٠١م.

٤ ١ ـ اركون, محمد, العلمنة والدين الإسلام المسيحية الغرب, تر, هاشم صالح, ط٣, دار الساقي, بيروت, لبنان, ١٩٩٦م.

٥١ ـ من الاجتهاد الى نقد العقل الإسلامي, تو, هاشم صالح, ط١, دار الساقي, بيروت, ١٩٩١م.

١٦ـ امامة, عدنان محمد, التجديد في الفكر الإسلامي, ط١, دار ابن الجوزي, المملكة العربية السعودية, ٢٤ ١م.

٧ ١ ـ امين العالم, محمود, مفاهيم وقضايا إشكالية.

١٨ ـ اودنيس, على احمد سعيد, فاتحة لنهايات القرن, ط١, دار العودة, بيروت, ١٩٨٠ م.

19ـ الباقي, نعيم, حركة الإصلاح الديني في عصر النهضة, ط1, مركز الانماء الحضاري, ٢٠٠٠م.

• ٢ ـ البعلبكي, قاموس المورد, ط٣, بيروت.

٢١ ـ بكار, عبد الكريم, نحو فهم اعمق للواقع الإسلامي, ط٣, دار القلم, دمشق, ١١ ٠ ٢م.

٢٢ـ بنيس, محمد, حداثة السؤال بخصوص الحداثة العربية في الشعر والثقافة, ط٢, المركز الثقافي, بيروت, ١٩٨٨م.

٣٣ ـ تامر, عارف, الامامة في الإسلام, ط١, دار الاضواء بيروت, ١٩٩٨م.

٤ ٢ ـ الترابي, حسن, تجديد الفكر الإسلامي, ط١, دار القرافي, المغرب.

٢٥ـ تشنو, فرانتس, واخرون, تاريخ العالم العربي, دار صادر, بيروت, ١٩٧٥م.

٢٦ـ تورين, الان, نقد الحداثة, تر, انور مغيث, المجلس الاعلى للثقافة, ١٩٩٧م.

٧٧- التونسي, خير الدين ( ت ١٨٩٠م ), اقوم المسالك في معرفة احوال الممالك, دار الكتاب المصري, القاهرة, ٢١٠٢م.

٢٨ ـ الجابري, محمد عابد, الخطاب العربي المعاصر, ط٥, مركز دراسات الوحدة العربية, بيروت, لبنان, ١٩٩٤م.

٩ - المثقفون في الحضارة العربية, ط٢, مركز دراسات الوحدة العربية, بيروت, ٢٠٠ م, ص١٤.

٣٠- تكوين العقل العربي, ط٠١, مركز دراسات الوحدة العربية, بيرت, ٢٠٠٩م.

٣١ جريشه, علي محمد, والزيبق, محمد شريف, اساليب الغزو الفكري, ط١, دار الاعتصام, المدينة المنورة, ١٩٧٧م.

٣٢\_ جمال الدين, باشي, الحملة الفرنسية على مصو ( ١٧٩٨م. ١٨٠١م), مذكرات ضابط من جيش الأزمة, دار الكتب والوثائق القومية, القاهرة, ٥٠٠٥م.

٣٣ـ الجواهري, ابي بكر أحمد بن محمد بن عبد العزيز (ت ٠٥٠ هـ ), السقيفة وفدك, تح, باسم ٣٤ـ مجيد الساعدي, ط١, قسم الشؤن الفكرية والثقافية في العتبة الحسينية المقدسة, العراق, كربلاء, ٢٠١١م.

٣٥ـ حنفي, حسن, التراث والتجديد موقفنا من التراث القديم, ط٤, المؤسسة الجامعة للدراسات والنشر والتوزيع, بيروت, لبنان ١٩٩٢ م.

٣٦ دارسات فلسفية, مكتبة الانجلو المصرية, القاهرة, ج١.

٣٧\_ من العقيدة إلى الثورة ــ المقدمات النظرية, ط١, دار التنوير للطباعة والنشر, بيروت, لبنان, ١٩٨٨م, ج.

٣٨ـ حوراني, البرت, الفكر العربي في عصر النهضة ( ١٧٩٨ ـ ١٩٣٩ ), تر , كريم عزقول, دار النهار للنشر , بيروت, لبنان.

٣٩ـ الخضري, محمد, الدولة العباسية, ط١, مؤسسة المختار للنشر والتوزيع, القاهرة, ٣٠٠٢م.

• ٤- الخطيب, نعمان احمد, الوسيط في النظم السياسية والقانون الدستوري, ط٧, دار الثقافة, عمان, الاردن.

1 ٤ ـ الخميني, روح الله بن مصطفى بن احمد الموسوي, الحكومة الإسلامية.

٢ ٤ ـ ديكارت, رينيه, قواعد لتوجيه الفكر, تر, سفيان سعد الله, سيرياس.

٣٤ ـ مقال عن المنهج, تر, محمود محمد الخضري, الهيئة المصرية العامة للكتاب, القاهرة, ١٩٨٥م.

٤٤ ـ زريق, برهان, التصوف في تاريخ الفكر الإسلامي, ط١, وزارة الاعلام, سوريا.

٥٤ ـ زلوم, عبد القديم, نظام الحكم في الإسلام, ط٦ , ٢ • • ٢ م .

٦٤ ـ السبحاني, جعفر, تاريخ الفقه الإسلامي وادواره, ط١, دار الاضواء, بيروت, ٩٩٩ م.

٤٧ـ سعيد, ادوارد, صور المثقف, محاضرات ريث سنة ( ٩٩٣م ), تر, غسان غصن, شبكة التنويرين العرب.



٨٤ ـ شمس الدين, محمد مهدي, الاجتهاد والتجديد في الفقه الإسلامي, ط١, الدولية المؤسسة للدراسات والنشر, بيروت, ٩٩٩ م. 9 ٤ ـ ثورة الحسين ظروفها الاجتماعية واثارها الإنسانية, ط٥, دار المثقف.

• ٥ ـ ضاهر, مسعود, النهضة العربية والنهضة اليابانية تشابه المقدمات واختلاف النتائج, ردمك.

١ ٥ـ الطهطاوي, رفاعة بن رافع بن بدوي بن علي ( ت ١٨٧٣م ), تخليص الابريز في تلخيص باريز , مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة,

٢٥ ـ مناهج الالباب المصرية في مباهج الآداب العصرية, ط٢, الأميرية, مصر, ١٩١٢م.

07- طوسون, عمر, البعثات العلمية في عهد محمد على, مطبعة صلاح الدين, الاسكندرية, ٢٠٠٢م.

٤ ٥ ـ الطويل, توفيق, التصوف في مصر ابان العصر العثماني, مكتبة الآداب, مصر, ٩٩١م.

٥٥ عبد الرزاق, على, الإسلام واصول الحكم, دار الكتاب المصري, القاهرة, ١٢٠٢م.

عبد الفتاح, عصام, ايام محمد على عبقرية الإدارة وصناعة التاريخ, الشريف ماس للنشر والتوزيع, القاهرة.

٥٦ عبده, محمد ( ت٥٠ ٩٠ م ), الإسلام بين العلم والمدنية, كلمات, مصر.

٥٧ ـ رسالة التوحيد, تح, محمد عمارة, ط١, دار المشرق, بيروت, ١٩٩٤م.

٥٨ـ عبود, فارون, رواد النهضة الحديثة, مؤسسة هنداوي, القاهرة, ١٢ ٠ ٢م.

٩ ٥- العش, يوسف, الدولة الأُموية والاحداث التي سبقتها ومهدت لها ابتداءً من فتنة عثمان.

• ٦- العشماوي, محمد سعيد, الخلافة الإسلامية, ط٢, سينا, القاهرة, ١٩٩٢م.

٦١ـ عمارة, محمد, الخطاب الديني بين التجديد الإسلامي والتبديد الأمريكاني, ط٢, مكتبة الشرق الدولية, القاهرة, ٢٠٠٧م.

٣٢- العمري, اكرم ضياء, عصر الخلافة الراشدة, مكتبة العبيكان.

٦٣- فارجيت, جي, محمد على مؤسس مصر الحديثة, تر, محمد رفعت عواد, ط١, المجلس الاعلى للثقافة, القاهرة, ٣٠٠٣م.

٤ ٦- فضل الله, محمد حسين, تحديات المهجر بين الأصالة والمعاصرة, ط١, دار الملاك للطباعة والنشر, بيروت, لبنان, ٢٠٠٠م.

٦٥\_ فوزي, فاروق عمر, الخلافة العباسية عصر القوة والازدهار, ط١, دار الشروق للنشر والتوزيع, عما, الاردن, ٢٠٠٩م, ج١.

٦٦ القربي, عوض بن محمد, الحداثة في ميزان الإسلام, ط١, دار هجر, مصر, ١٩٨٨م.

٧٧ قطب, سيد, معالم في الطريق, ط٦, دار المشرق, بيروت, ١٩٧٩م.

٦٨ قلعجي, محمد رواس, معجم لغة الفقهاء, ط١, دار النفائس, بيروت, ١٩٩٦م.

7- كانت, ايمانويل, تأسيس ميتافيزيقيا الاخلاق, تر, عبد الغفار مكاوي, منشورات الجمل.

٧٠- الكواكبي, عبد الرحمن ( ت ٢ • ١٩ م ), طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد, مؤسسة هنداوي, المملكة المتحدة, ١ • ٢ • ٢ م.

٧١ـ كونانك, تومادو, الجهل الجديد ومشكلة الثقافة, تر, منصور القاضى, ط١, مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع,

٧٧ـ لويس, جنفياف روديس, ديكارت والعقلانية, تر , عبده الحلو , ط٤ , عويدات, بيروت, ١٩٨٨ م.

٧٣ـ الماوردي, ابو الحسن على بن محمد بن حبيب البصري ( ت٥٠٥ ه ), الاحكام السلطانية.

٤ ٧ ـ مصطفوي, محمد, نظريات الحكم والدولة, ط٢ , مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي, بيروت.

٧٥ـ مصطفى, عادل, فهم الفهم مدخل الى الهرمنيوطيقا نظرية التأويل من افلاطون الى جادمير, ط١, رؤية للنشر والتوزيع, القاهرة,

٧٦ـ منيمنه, حسن, تاريخ الدولة البويهية, الدار الجامعية, ١٩٨٧ م.

٧٧ـ الناراقي, احمد بن مهدي ( ت ٢٤٥ هـ، ), عوائد الايام في بيان قواعد استنباط الاحكام, ط١, دار الهادي, بيروت

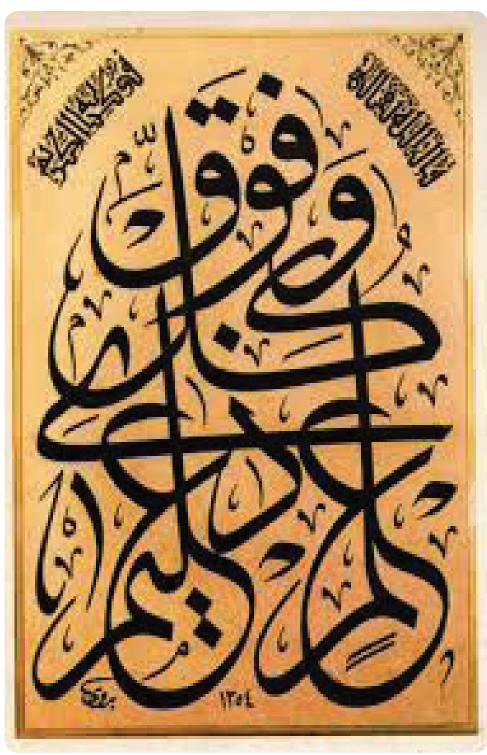
٧٨ ـ نوار, عبد العزيز, النهضة العربية الحديثة, عين للدراسات والبحوث, مصر, ٢٠٠٢م.

٧٩- نيكلسون, ربنلود, في التصوف الإسلامي وتاريخه, تر, ابو العلا عفيفي, مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر, القاهرة, ١٩٤٧م.

• ٨- يارد, نازك سبايا, الرحالة العرب وحضارة الغرب في النهضة العربية الحديثة, ط٢, نوفل, ١٩٩٢م.







#### Website address

White Dome Magazine
Republic of Iraq
Baghdad / Bab Al-Muadham
Opposite the Ministry of Health
Department of Research and Studies

#### Communications

managing editor 07739183761

P.O. Box: 33001

#### International standard number

ISSN3005\_5830

#### Deposit number

In the House of Books and Documents (1127)

For the year 2023

e-mail

**Email** 

off reserch@sed.gov.iq

hus65in@gmail.com





#### General supervision the professor

Alaa Abdul Hussein Al-Qassam Director General of the Research and Studies Department editor a . Dr . Sami Hammoud Haj Jassim managing editor

Hussein Ali Muhammad Hassan Al-Hassani Editorial staff

> Mr. Dr. Ali Attia Sharqi Al-Kaabi Mr. Dr. Ali Abdul Kanno

Mother. Dr . Muslim Hussein Attia

Mother. Dr . Amer Dahi Salman

a. M. Dr. Arkan Rahim Jabr

a. M . Dr . Ahmed Abdel Khudair

a. M. Dr. Aqeel Abbas Al-Raikan

M. Dr. Aqeel Rahim Al-Saadi

M. Dr.. Nawzad Safarbakhsh

M. Dr . Tariq Odeh Mary

#### Editorial staff from outside Iraq

a . Dr . Maha, good for you Nasser Lebanese University / Lebanon

a . Dr . Muhammad Khaqani Isfahan University / Iran

a . Dr . Khawla Khamri

Mohamed Al Sharif University / Algeria

a. Dr. Nour al-Din Abu Lihia

Batna University / Faculty of Islamic Sciences / Algeria

#### Proofreading

a . M . Dr. Ali Abdel Wahab Abbas

Translation

Ali Kazem Chehayeb