# جمهورية العراق رئاسة ديوان الوقف السني



Republic of Iraq Al-Sunni Endowment



اقرأ في هذا العدد: مجلة علميَّة فصلية محكَّمة

١. وسائل نشر الدعوة الإسلامية في فكر اللواء الركن محمود شيت خطاب
 أ. د. حسين عبد عواد الدليمي

٢. (تطبيقات الاستحسان عند الإمام السرخسي في مسألة قتل المستأمن بالمستأمن أنموذجاً)
 أبو بكر جمعه جاسم الدليمي - أ. د. محمد عبيد جاسم الكربولي

۳. أحمد مطر إنساناً وشاعراً أ.م. د. بشرى محمود إبراهيم - أ.م. د. إشراق كامل كعيد

أثر الرَّسم الإملائي في ترسيخ العقيدة الإِسلاميَّة اللفظ (مدًّ) أنموذجًا
 أ. م. د. إيناس عبد حسن

٥. الإعجاز العلمي في القرآن الكريم وأثره في العقيدة الإسلامية
 أ. م. د. أحمد عباس محمد

7. القيم الدينية والاجتماعية في سورة الفرقان ودورها في صلاح الفرد والمجتمع أ. م. د. فارس أحمد المصطفى

٧. خيانة المعلم في أداء الأمانة التعليمية: (رؤية فقهية معاصرة)
 م. د. شاكر محمود فياض الدليمي

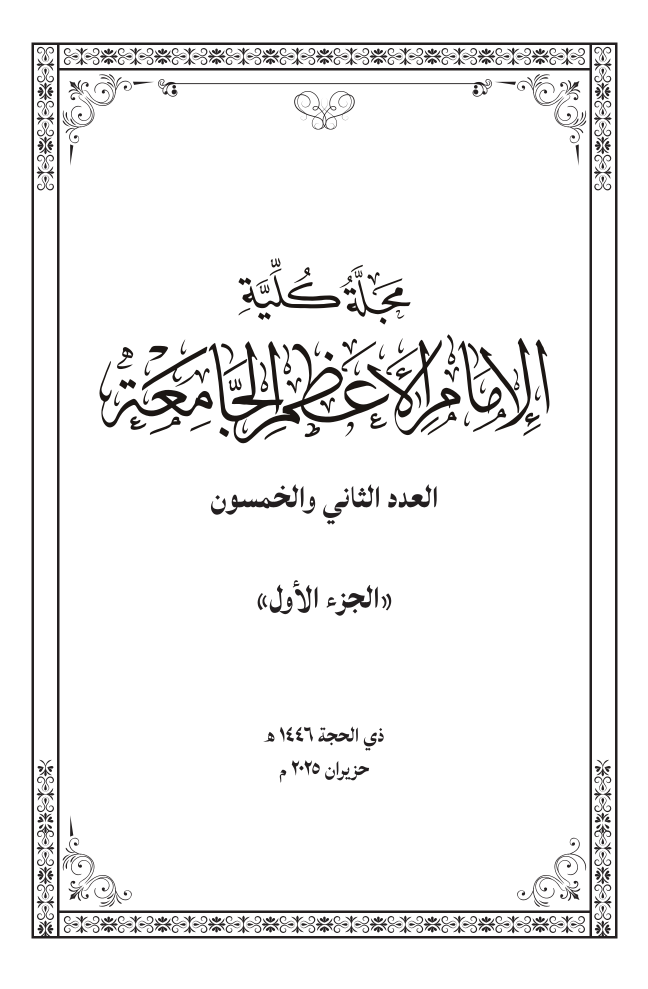
# Al- Imam Al-Adham University College

A.D 2025 A.H 1446



الجزء





# هيئة تحرير المجلة لسنة ٢٠٢٥م

| ام الأعظم الجامعة المشرف العام | أ. د. صلاح الدين فليح حسن - عميد كلية الإم  |
|--------------------------------|---------------------------------------------|
| رئيس التحرير                   | أ.د. فهيمي أحمد عبد الرحمن                  |
| مدير التحرير                   | أ.م.د. علي داود خلف                         |
| عضو                            | أ.د. إسماعيل عبد عباس                       |
| عضو                            | أ.د. محمود عبد العزيز محمد                  |
| عضو لغوي                       | أ.د. حقي إسماعيل محمود                      |
| عضو                            | أ.د. حسام مشكور عواد                        |
| عضو مترجم إنكليزي              | أ.د. محمد عبد القادر عجاج                   |
| عضو                            | أ.د. وسام محمد خليفة                        |
| عضو                            | أ.د. أحمد ياسين معتوق                       |
| عضو                            | أ.د. خالد مصطفى عبيد                        |
| عضو                            | أ.د. نور سعد محسن                           |
| عضو                            | أ.د. وصفى عاشور أبو زيد / تركيا             |
| عضو                            | أ.د. محسن المطيري / الكويت                  |
| عضو                            | أ. د. لبني خميس مهدي / وزارة التعليم العالي |
| عضو                            | أ.م.د. عبد الوهاب أحمد حسن الطه             |
| عضو                            | أ.م.د. محمد صالح حسن / دائرة البحوث         |

# شروطُ النَّشر في مجلة كلِّيَّة الإمام الأعظم الجامعة/ العراق



# الرَّقم الدُّوليُّ ISSN:1817-6674

تعدُّ مجلة كلِّيَّة الإِمام الأَعظم الجامعة، مجلة إنسانيَّة من المجلات العلميَّة الأَكاديميَّة الرَّصينة، وقد صدرت موافقة وزارة التَّعليم العالي والبحث العلميِّ؛ لاعتمادها بالرَّقم: بت/٨٦٤ في ٢٠٠٥/٥/٢٤م.

# شروط النَّشر العامَّة:

تهدف هيئة التَّحرير في مجلة كلِّيَّة الإمام الأعظم الجامعة إلى الارتقاء بمعامل التَّاثير (impact Factor)؛ تمهيدًا لدخول المستوعبات العلميَّة العالمية، لذا تنشر مجلة الكلِّيَّة البحوث الَّتِي تتسمُّ بالرَّصانة العلميَّة والقيمة المعرفية، وبسلامة اللُّغة، ودقَّة التَّوثيق على وفق الشُّروط الآتية:

- 1. ألّا يكونَ البحث منشورًا سابقًا أَو سبق نشره في مجلة أُخرى، أَو جزءًا من بحث سابقٍ منشورٍ، أَو من رسالة أَو أُطروحة جامعيَّة، وألّا يقدِّمه للنَّشر في مجلة أُخرى بعد نشره في مجلة كليتنا، وعلى الباحث أَنْ يوقع تعهدًا بذلكَ، وأَنْ يوافق على نقل حقوق نشر البحث إلى المجلة في حال قبول نشره.
- ٢. أَلا يُذكر اسم الباحث أو أيُ إشارة تدلُّ عليه في متن البحث؛ لضمان سرية وحيادية عملية التَّقويم.
- ٣. ألا يزيد عدد الكلمات في البحث على (٨٠٠٠) ثماني آلاف كلمة، مع المصادر والملاحق، وألا يزيد على خمس وعشرين صحيفة.

مجلة كلية الإمام الأعظم || العدد ٥٦ \_\_

- ٤. أَنْ تحتوي الصَّحيفة الأُولى من البحث على ما يأتى:
  - أ. عنوان البحث باللُّغة العربيَّة والإِنجليزيَّة.
- ب. اسم الباحث، ودرجته العلميَّة، وتخصصه باللُّغة العربيَّة والإِنجليزيَّة.
  - ج. مكان عمل الباحث باللُّغة العربيَّة والإِنجليزيَّة.
  - د. رقم هاتف الباحث، وبريده الإلكترونيّ الجامعيّ.
- ه. يقدِّم الباحث ملخصًا (باللَّغة العربيَّة والإنجليزيَّة) لا يقل على (١٥٠) خمسين ومئة
   كلمة.
- 7. يوضع بعد الملخص (Abstract) مباشرة الكلمات المفتاحية لموضوع البحث، (Key)، باللُّغة العربيَّة والإنجليزيَّة.
- ٧. يجب على الباحث اتباع قواعد الاقتباس وتوثيق المصادر، وأخلاقيات البحث العلمي بما يتوافق مع سياسة المجلة.
  - ٨. تكتب الهوامش داخل المتن وبين قوسين (ABI) النِّظام الأُمريكي وكما ياتي:
    - مع تطور الحياة (الزَّمخشريُّ، ٣٢:٩٩٩).
      - قائمة المصادر باللَّغة العربيَّة (ABI).
        - قائمة المصادر باللُّغة الإِنكليزيَّة.
- 9. الاستشهاد بعددين من أعداد المجلة المنشورة سابقًا والمرفوعة في الموقع الإلكتروني https://www.iasj.net/iasj /journal/224/issues الخاص بكليتنا في الرَّابط الإلكترونيِّ:
- ١٠. تطبق المجلة نظام فحص الاستلال الإلكتروني باستخدام برنامج (Turnitin)، ويرفض نشر الأبحاث التي تتجاوز فيها نسبة الاستلال ٢٠٪.
- ١١. يخضع البحث لفحص أُوَّليٍّ تقوم به هيئة التَّحرير في المجلة؛ وذلكَ لتقرير أَهلية البحث للتَّحكيم، ويحق لها أَنْ تعتذر عن قبول البحث دون تقديم الأسباب.
- 17. تتبع المجلة التَّقويم المزدوج السِّري؛ لبيان صلاحية البحث للنَّشر، إِذ يعرض البحث المقدَّم للنَّشر على محكمينِ اثنين من ذوي الاختصاص، ويتمُّ اختيارهما بسرية مطلقة، فضلًا عن عرض البحث على خبير لغويًّ؛ لتقويمه لغويًّا.
- 18. الأبحاث الَّتِي يقترح المحكمون إجراء تعديلات عليها؛ لتكون صالحة للنَّشر، تعاد إلى أصحابها؛ لإجراء التَّعديلات المطلوبة، وخلاف ذلكَ لا يتمُّ تسلم البحث، وستتمُّ مراجعة البحث من هيئة التَّحرير؛ للتَّأكد من إلتزام الباحث بالأَخذ بالملحوظات المثبتة جميعها من المقيمين.

مجلة كلية الإمام الأعظم || العدد ٥٦ \_\_\_\_\_\_

١٤. تُعبِّر الأبحاث المنشورة في المجلة عن آراء أصحابها، لا عن رأي المجلة.

ه ١. تنشر المجلة أعدادًا خاصَّة بالمؤتمرات العلميَّة المتوافقة مع تخصص المجلة.

١٦. أُجور نشر البحث: يدفع الباحث (٥٠) خمسين أَلف دينار؛ لتغطية أُجور التَّحكيم، ويكمل دفع بقية الأُجور عند قبول البحث للنَّشر.

١٧. لا تأخذ المجلة أي أُجور نشر الأبحاث المقدَّمة من الباحثين خارج العراق.

١٨. تخريج النُّصوص القرآنيَّة والحديث النَّبويِّ الشَّريف على ضوء المنهج العلميِّ الدَّقِيق.

١٩. يُزود الباحث بنسختين مستلة، بعد النَّشر.

https://journal.imamaladham.edu.iq/ على منصة المجلة /ournal.imamaladham.edu.iq على منصة المجلة /ournal.imamaladham.edu.iq في أُعلى الصَّحيفة. index.php/al-Imam-Al-Adham/user/register أو من مسح رمز QR في أُعلى الصَّحيفة. شروط النَّشر الفنيَّة:

١. يُقدَّم البحث بملف واحد، يبدأ بالعنوان وينتهي بالمصادر، وألَّا يزيد على (٢٥) خمس وعشرين صحيفة.

٢. تكتب الهوامش داخل المتن وبين قوسين (ABI) النِّظام الأُمريكيّ وكما يأتي:

مع تطور الحياة (الزَّمخشريُّ، ١٩٩٩:٣٢).

قائمة المصادر باللُّغة العربيَّة (ABI).

قائمة المصادر باللُّغة الإِنكليزيَّة.

٣. حجم الخطِّ للمتن (١٦) ستة عشر، وللهامش (١٢) اثنا عشر.

٤. نوع الخطِّ باللُّغة العربيَّة (Simplified Arabic واللغة الإنجليزية Times New Roman).

- ملحوظة: في حال عدم الأُخذ بشروط النَّشر نعتذر عن تستلم البحث ونشره.

- يمكن زيارة موقع المجلة في مبنى الكلية في سبع أبكار أو التّواصل عبر البريد الإلكترونيّ coll.magazine@imamaladham.edu.iq

أو الاتصال بمدير التَّحرير عبر الهاتف (١٩٦٤٠٧٧٣٢٤٣٥٦٩٣)، ويمكن الاطلاع على أعداد المجلة عن طريق موقع وزارة التَّعليم العالي والبحث العلميِّ: .net/iasj/journal/224/issues

#### مميزات المجلة:

١. سياسة الوصول المفتوح: كلُّ الأبحاث متاحة مجانًا فور نشرها.

٢. تَنشر أُربعة أُعداد سنويًّا منذ عام ٢٠٠٥م.

مجلة كلية الإمام الأعظم || العدد ٥٦ \_\_\_\_\_\_

- ٣. تستخدم برامج متقدمة للكشف عن الانتحال؛ لضمان الأمانة العلميَّة.
- ٤. تُعنى بنشر الأبحاث الَّتِي تواكب التَّطورات، وتسهم في معالجة قضايا المجتمع، والحدِّ من الظَّواهر السِّلبيَّة.
  - ه. تَنشر أُعمال المؤتمرات والنَّدوات المتخصصة.

#### شروط النشر (الفنيَّة):

١- يقدّم البحث بملف واحد، يبدأ بالعنوان وينتهي بالمصادر، وألَّا يزيد على خمس وعشرين صحيفة.

- ٢- تكون الهوامش أسفل كل صحيفة (تلقائيًا وليس يدويًّا).
  - ٣- حجم الخط للمتن (١٦)، وللهامش (١٢).
- ٤- نوع الخط باللغة العربية ((Simplified Arabic واللغة الإنجليزية (Times New Roman)).
  - ملاحظة: في حال عدم الأخذ بشروط النشر نعتذر عن استلام البحث ونشره.
- يمكن زيارة موقع المجلة في مبنى الكلية في سبع إبكار أو التواصل عبر البريد الإلكتروني magazine@imamaladham.edu.iq

أو الاتصال بمدير التحرير عبر الهاتف (٧٧٣٢٤٣٥٦٩٠)، ويمكن الاطلاع على أعداد المجلة عن طريق موقع وزارة التعليم العالي والبحث العلمي من خلال مسح رمز QR في أعلى الصفحة.

# كلمة العدد الثاني والخمسين

يعدُّ العِلْمُ من أَهمِّ مزايا العقل الإنسانيِّ على الإطلاق، بل هو أَعلى صفة يتحلى بها البشر، وأَسمى غاية يقصدها النَّاسُ، وصل ذلكَ إلى حدِّ أَنْ عَرِفَتْهُ العامَّة في أَسواقها، وتهافتَتْ على الاتِّسام بِمَيسَمِه والتَّعوذ من ضدِّه، ولكن مع ذلك لو اقتصروا عليه لفسد نظام الكون كما لو اقتصروا على غيره، فأمرهم الله سبحانه أَنْ تنفرَ مِنْ كلِّ فرقة منهم طائفة؛ لتحصيل العلم والتَّفقُه في الدِّين؛ لِأَنَّ العلم لا يستقيم بغيره.

قبالعِلْمِ يعلو شأن الشُّعوب، وتتَّسع آفاقهم، ويتفاضل النَّاس في انتسابهم إلى شرفه وفضيلته.

وتبنى مؤسسات الدَّولة به، لا سيَّما التَّعليميَّة ومنها الجامعات والكليات، والَّتِي تعرف بأساتيذها ونتاجهم العلميِّ من بحوث رصينة تنشر بمجلات رصينة، ومن هذه المجلات مجلة كليتنا.

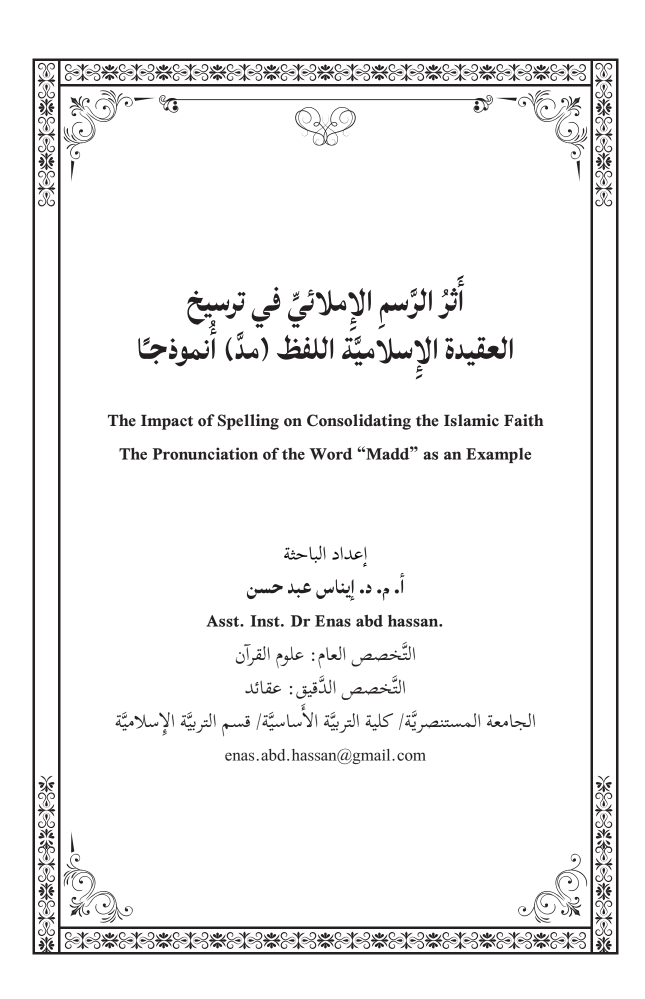
وأُخيرًا نسأل الله تعالى السَّداد والتَّوفيق للقائمين عليها.

هيئة التحرير

# المحتويات

| ١. وسائل نشر الدعوة الإسلامية في فكر اللواء الركن محمود شيت خطاب١١                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| أ. د. حسين عبد عواد الدليمي                                                                  |
| ٢. أحمد مطر إنساناً وشاعراً                                                                  |
| اً. م. د. بشرى محمود إبراهيم                                                                 |
| أ. م. د. إشراق كامل كعيد                                                                     |
| ٣. أَثرُ الرَّسمِ الإِملائيِّ في ترسيخ العقيدة الإِسلاميَّة اللفظ (مدَّ) أُنموذجًا٧٧         |
| أ. م. د. إيناس عبد حسن                                                                       |
| ٤. الإعجاز العلمي في القرآن الكريم وأثرهُ في العقيدة الإسلامية                               |
| أ. م. د. أحمد عباس محمد                                                                      |
| ٥. القيم الدينية والاجتماعية في سورة الفرقان ودورها في صلاح الفرد والمجتمع ١٤٣               |
| أ. م. د. فارس أحمد المصطفى                                                                   |
| <ul> <li>٦. (تطبيقات الاستحسان عند الإمام السرخسي في مسألة قتل المستأمن بالمستأمن</li> </ul> |
| أنموذ جاً)                                                                                   |
| الموروب)                                                                                     |
| بو بحر جمعه بعديم الكربولي                                                                   |
| **                                                                                           |
| ٧. جماليات صورة الأخر في شعر شهاب الدين أبن خلوف ( ٣٩٩هـ) الصورة الحسية                      |
| انموذجاً                                                                                     |
| سارة علاء إبراهيم                                                                            |
| أ. د. بان كاظم مكي                                                                           |
| <ul> <li>٨. التوجيه اللغوي والتفسيري للقراءات القرآنية في آيات المتشابه</li></ul>            |
| م. د. أنيس عبد الله محمود                                                                    |
| ٩. «رفع الستور عن متعلق الجار والمجرور» للشيخ العلاُّمة عبد الغني بن اسماعيل النابلسي        |
| (ت٢٤١هـ) دراسة وتحقيق                                                                        |
| م. د. بلال حسين غزاي الأنباري                                                                |

|                                                 | مجلة كلية الإمام الأعظم    العدد ٥٢           |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| يَّة معاصرة                                     | ١٠. الإِجماعُ السُّكوتيُّ نماذج تطبيقيَّة فقه |
| •••••                                           | م. د. تمارة إبراهيم محسن البطاوي              |
| اريِّ في صحيحه - جمعٌ ودراسةٌ                   | ١١. مروياتُ الباقر (عليه السلام) عند البخ     |
| •••••                                           | م. د. عبد الملك سعدي نايف الجبوري .           |
| (رؤية فقهية معاصرة)                             | ١٢. خيانة المعلم في أداء الأمانة التعليمية:   |
| •••••                                           | م. د. شاكر محمود فياض الدليمي                 |
| في كتابه «المقدمات الممهدات» (دراسة فقهية       | ١٣. مسائل مختارة من آراء الإمام أبن رشد       |
|                                                 | مقارنة)                                       |
| •••••                                           | م. د. ماجد هادي طلال محمد                     |
| القدر عند المتكلمين                             | ١٤. الاختلاف العقدي في مسألة القضاء و         |
| •••••                                           | م. د. ميسلون فائق عبد الحميد                  |
| غُرُوعِ الفِقْهيَّةِ (دراسة أصولية تطبيقية) ٤٣٣ |                                               |
| •••••                                           | م. ريا مظفر خليل                              |



#### الملخص

ورد الفعل (مد) ومشتقاته سبعاً وعشرين مرة في القرآن، وهو مماً غمض تفسيره، وقد نال اهتمام المفسرين وعلماء اللغة وتعدد معانيه إلى إحدى عشرة معنى ، يجمعها الجذر اللغوي الواحد الذي ذكره ابن فارس (الميم والدال)، (ويدلُّ على جرِّ شيء في طول، واتصال شيء بشيءٍ في استطالة)، وأهم المعاني التي وردت، هي: (الزيادة في العذاب، والزيادة في الإثم التي تبين نعم الله على الإنسان، ويملي الله للكافرين ويتركهم في غيهم وعتوهم فيغبطهم الناس حتى يظنوا أنَّهم أتوا خير الدنيا والآخرة، فيأخذهم الله بغتة، وبمعنى بسط وسوى، وبمعنى طمح، وبمعنى الزيادة والصب فيه أو الزيادة مماً ليس منه، وبمعنى الاستدراج، وبمعنى (مد) في المحبوب.

الكلمات المفتاحية: (القرآن الكريم، مدَّ، الرسم الإِملائي، العقائد الإِسلامية).

مجلة كلية الإمام الأعظم || العدد ٥٦\_

#### Abstract:

The verb (madda) and its derivatives appear twenty-seven times in the Qur'an, and its interpretation is considered obscure. It has attracted the attention of exegetes and linguists due to its multiple meanings, all of which can be traced back to a single linguistic root mentioned by Ibn Faris: (mīm and dāl), which signifies "to draw something out in length and to extend one thing by connecting it to another in elongation." Among the most significant meanings of (madda) in the Qur'an are an increase in punishment and sin, a demonstration of God's blessings upon humankind, and God's granting respite to disbelievers, leaving them in their arrogance and transgression. This state of heedlessness may cause people to envy them, thinking they have been granted the best of this world and the Hereafter—until God seizes them suddenly. The word also carries the meanings of spreading and leveling, stretching or aspiring beyond limits, as well as increasing and pouring into something or adding to it from an external source. It further denotes gradual enticement (istidraj), and there is a notable distinction in Qur'anic usage between (madda), which often appears in negative contexts, and (imdād), which is associated with favorable meanings.

Keywords: (The Holy Qur'an, prolongation, orthography, Islamic beliefs.)

#### المقدِّمة

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى اله وصحبه وسلم. تُعد الدراسة العقائدية من أعظم الدراسات، لبيان وحدانية الله سبحانه وتعالى، وتحمل مفردات القرآن الكريم في طياتها معانٍ عميقة ترتبط بالعقيدة الإسلامية، ومن بين تلك الكلمات اللفظ «مدَّ»، الذي يتردد في القرآن الكريم إذ يتجاوز مجرد كونه لفظًا، ليصبح رسما املائيا ذات معنى عقديا يختلف باختلاف السياق الذي يرد فيه، وحتى نفهم معانيه العقدية لابدّ من دراسة البحث وفق المحاور الآتية:

#### أهداف البحث:

- ١. معرفة الآيات القرآنية التي ورد فيها الفعل (مدَّ).
- ٢. معرفة التفسير الموضوعي والعقدي للآيات القرآنية التي ورد فيها الفعل (مدَّ).
  - ٣. ربط الرسم الإملائي بالسياق القرآني، ودلالة الكلمة على المعنى العقدي.
    - ٤. التوسع في فهم القرآن الكريم.

#### أهمية الموضوع:

- ١ ـ تنبع أُهمية الموضوع من أنَّه من الموضوعات المثارة في الأُوساط العلمية ومواقع التواصل الاجتماعي بسبب الاختلاف في معانيه ورسمه.
- ٢ ـ تجديد البحث في بنية الكلمة؛ لتخدم رسالة الإسلام وأسلوب الدعوة بأسلوب علمي.
- ٣. تنشيط الباحثين بدافع إيماني، وترغيبهم في الإقبال على البحث في معاني المفردة القرآنية.

#### منهج البحث:

تقتضي سلامة الوصول إلى نتائج إيجابية؛ لدراسة هذا الموضوع أنْ اتَّبع المنهج الاستقرائي والوصفي والتحليلي، وذلك بتتبع آراء المفسرين وعلماء اللغة.

مجلة كلية الإمام الأعظم || العدد ٥٦ \_\_\_\_\_\_

#### خطة البحث:

تمَّ تقسيم البحث إلى مقدمة، وشملت: أهداف البحث وأهمية الموضوع ومنهج البحث وخطته، وهو يتكون من مبحثين؛ المبحث الأول: معنى (مدَّ) لغة واصطلاحًا، ويتطرق المبحث الثاني إلى معاني مفردة (مدَّ) في أحد عشر مطلباً، وثُمَّ خاتمة بيِّنا فيها أهم النتائج التي توصلنا إليها، ثُمَّ ذكرنا قائمة المصادر التي أعانتنا على كتابة البحث.

#### أسئلة البحث:

هل الفعل (مدَّ) من غريب القرآن؟

هل يوجد إعجاز كلمي في الفعل (مدَّ)؟

ما المعاني العقدية التي دلَّ عليها اللفظ (مدّ)؟

هل هناك علاقة بين الرسم الإملائي والمعنى العقدي للفعل (مدَّ)؟

ما المعاني العقدية التي يكون فيها الفعل (مدَّ) مدغمًا؟ وما المعاني العقدية التي يكون فيها الفعل (مدَّ) بفك الإدغام؟ وما يترتب على ذلك؟

ما الفرق بين (مدَّ) و(أُمدَّ)؟

# المبحث الأَّول معنى الفعل (مدَّ) لغويًّا

ذكر ابن فارس (ت٥٩٥٥): ((أَنَّ (مدَّ) الميم والدال أصل واحد يدلّ على جرِّ شيءٍ في طول، واتصال شيءٍ بشيءٍ في استطالة، تقول: مددت الشيء أَمدَّه مدَّا، مدَّ النهر، ومدَّه نهر آخر، أي: زاد فيه وواصله فأطال مدته، وأمدَدْتُ الجيش بمد، ومنه: أَمدَّ الجرح صارت فيه مدَّه والمِدّة: هي «غثِيثَتهُ الغليظة والرقيقة صديد» (الزمخشري: ١٩٩٨م. ص ١٩٩٨) ومنه مددت الإبل مدًّا أسقيتها الماء بالدقيق أو بشيءٍ تمدّه به، ومدَّ النهار ارتفاعه إذا امتد، والمداد ما يكتب به؛ لأنَّه يمدُّ بالماء، ومددت الدواة وأمدَدْتُه، والمدّة استمدادك من الدّواة مدّة بقلمك، ومن الباب المدّ من المكاييل؛ لأنَّه يمدُّ المكيل بالمكيل مثله، ومددنا القوم: صرنا لهم أنصارًا ومددًا وأمددناهم بغيرنا، والمدة: الغاية من الزمان والمكان» (ابن فارس :٤٠٤هـ – ٢٦٩/٥).

# بناء الفعل (مدًّ):

حرف الميم: يخرج حرف الميم من بين الشفتين.

حرف الدال: يخرج حرف الدال من طرف اللسان مع أصول الثنايا العليا، وهو من الحروف النطعية، وصفاته: الجهر، والشدة، والاستفالة، والانفتاح، والإصمات، والقلقلة، وهذه كلُها تناسب معنى الزيادة والإطالة في الفعل (مدًّ/ مدد)، وكانت العرب تستثقل التضعيف؛ لِمَا على اللسان من كلفة شديدة في الرجوع إلى المخرج بعد انتقاله عنه، ولا شك أنَّ الإدغام أخف من الفك، يعني الفك هو الثقيل ويستخدم للظرف الثقيل (السامرائي، ١٠٠١م، ٢٢٦)، يعدُّ الفعل (مدَّ) من الأفعال المدغمة، ويعرف الإدغام بأنَّه إدخال حرف ساكن في حرف متحرك من جنسه يصيران معاً حرفاً واحدًا مشدّدًا، فيتحد صامتان متجاوران في المخرج والصفة: (مدد تصير مَدَّ، وشدد تصير شدَّ).

وتكمن أهمية الإدغام في تحقيق الخفة والانسجام في النطق والاقتصاد في الجهد (مرابي: مجلد ٢، العدد ٢، ٢٠١٤، ص٥١).

أُمَّا فك الإِدغام، فهو إِيقاع بتكرار الحرف، ويتعلق المعنى بإِيقاع الكلمة وتناغمها. والفك هو الأصل والأفصح، والإِدغام مظهر من مظاهر التحول عن الأصل. (حسان مجلة كلية الإمام الأعظم || العدد ٥٦ \_\_\_\_\_\_

،۲۱۱۱م. ص، ۲۰۱۱

# هل الفعل (مدَّ) من غريب القرآن؟

ورد الفعل (مدَّ) في كتابه؛ لأَنَّه ممَّا غمض معناه (إدريس، ٢٠٠٥م. ص ١٢)، وقال: «أَصل المَدّ الفعل (مدَّ) في كتابه؛ لأَنَّه ممَّا غمض معناه (إدريس، ٢٠٠٥م. ص ١٢)، وقال: «أَصل المَدّ الجرّ، ومنه: المُدّة للوقت ... قال تعالى: «أَلَمْ تَرَ إِلِي رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظِّلَ»، (الفرقان/ ٤٥)، وأَكثر ما جاء الإِمْدَادُ في المحبوب والمدُّ في المكروه نحو: «وَأَمْدَدْناهُمْ بِفاكِهَةٍ وَلَحْمٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ»، (الطور/ ٢٢) ...»وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ الْعَذابِ مَدًّا»، (مريم/ ٢٩" (الأصفهاني، (د.ت)، يَشْتَهُونَ»، (الطور/ ٢٢) ...»وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ الْعَذابِ مَدًّا»، (مريم/ ٢٩" (الأصفهاني، (د.ت)،

# المبحث الثاني العقدي للفعل (مدَّ) في القرآن الكريم وعلاقته بالرسم الإِملائي

١ ـ تأتي (مدَّ) بمعنى الزيادة في العذاب:

قال الله تعالى: «كَلَّا سَنَكْتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًّا «سورة مريم/ ٧٩ الرسم الإملائي:

جاء الفعل (نمذُّ) في قوله تعالى: «كَلَّا سَنَكْتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًّا «سورة مريم / ٧٩: مدغمًا على وفق القواعد النحوية، وبصيغة المضارع للمتكلم الذي يدلُّ على الحال والاستقبال مع حذف فاعله.

#### المعنى العقدي:

فسرَّ الطبري الآية «كَلَّا سَنكْتُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًّا «سورة مريم/ ٧٩ أَي: القائل لأُوتَينَّ في الآخرة مَالا وَوَلَدًا، أي: أي: سنكتب ما يقول هذا الكافر بربه، أي: القائل لأُوتَينَّ في الآخرة مَالا وَوَلَدًا، أي: (سنحفظ عليه قوله، وقيل: نأمر الملائكة حتى يكتبوا ما يقول) «ونزيده من العذاب في جهنم بقيله الكذب والباطل في الدنيا، زيادة على عذابه بكفره بالله فوق العذاب (الطبري، ١٩٥٠م. ٥/ ٣١١)، ونَمُدُّ من المدِّ، وأَكثر ما يستعمل في المكروه» (الزحيلي، ، (د.ت)، ٩٧٨) من عنى الزيادة في الإثم: ٢ ـ تأتى (مدَّ) بالمال والبنين بمعنى الزيادة في الإثم:

وقال تعالى: «أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَنِينَ نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْخَيْرَاتِ» (سورة المؤمنون /٥٥ ـ ٥٦)

#### الرسم الإملائي:

جاء الفعل في الآية السابقة مدغمًا، والإدغام مظهر من مظاهر التحول عن الأصل؛ لأنَّ الأصل هو الفك (حسان ،٢١١١م. ص ٢٠)، وهو يناسب تحولهم عن الأصل الذي يتطلب شكر الله إلى المبالغة في الإثم، فالقرآن يضع اللفظة المناسبة في الموقع المناسب، بل يضع كلَّ صوت في الموضع اللائق به، أمَّا الفعل فقد جاء بصيغة المضارع الذي يدلُّ على الحال والاستقبال ليدلَّ على استمرار العذاب، ثُمَّ جاء بحذف الفاعل، فلم يسند الفعل إلى الاسم الظاهر وهو لفظ الجلالة (الله)؛ لأنَّ العقوبة نزلت بسبب عملهم، فناسب حذف السم الجلالة، ومثل هذا وارد في السياق القرآني، فلو أُخذنا مثلًا الفعل (كتب)، فلما يكون

سياق الآية الاستبشار يسند الفعل للاسم الظاهر وهو لفظ الجلالة قال تعالى: «كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ" (الأنعام: ٥٤)، فسياق الآية الرحمة في الأُولى، فذكر لفظ الجلالة؛ أمَّا في الآية التي في سياق المشقة فيحذف لفظ الجلالة قال تعالى: «كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَ كُرُّهُ لَّكُمُ الله تعالى، ففرَّق بين كُرُّهُ لَّكُمُ (البقرة: ٢١٦)، فناسب مثل هذه الأَفعال أَنْ لا تنسب إلى الله تعالى، ففرَّق بين الخطابين لافتراق المخاطبين (الأندلسي, ٢٠٠٠، ٢ / ١٧٧)

#### المعنى العقدي:

أي: أنَّ الزيادة بالأموال والأولاد، وليست دليل على أنَّهم من أهل الخير والسعادة، وأنَّ لهم خير الدنيا والآخرة؟ «بَل لَا يَشْعُرُونَ»، أنَّما نملي لهم ونمهلهم ونمدهم بالنعم؛ ليزدادوا إثماً، وليتوفر عقابهم في الآخرة، وليتغبطوا بما أُوتوا «حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً»، فجاءت بمعنى الزيادة في الإثم، ويتجلى المعنى العقدي في العدل الإلهي، وهو التحذير من زيادة الغي والإثم التي يتبعها زيادة العقاب الإلهي، فجاء الربط بين زيادة نعم الله عليهم التي قوبلت بزيادة ذنوبهم ومبالغتهم في الغي والافتراء بالأخذ بغتة وزيادة العذاب، فالعقوبة التي تناسب المبالغ في الإثم هو الأخذ بغتة، وهذا هو العدل الإلهي؛ لأنَّ الله حذرهم في القرآن وكتب كلَّ ما فعلوه، فالله عاقبهم بعدله.

٣- تأتي (يَمُدُّهُمْ)، بمعنى (يملي لهم ويتركهم في غيهم وعتوهم) (الطبري، ١٤٢٢ ٥- ٢٠٠١ م، ٢٠/١٥)

قال تعالى: "اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ " ﴿ ١ البقرة ﴾

# الرسم الإملائي:

ورد الفعل (يَمُدُّهُمْ) فعل مضارع مدغمًا مسندًا للغائب للمعنى المكروه كما وضحنا سابقًا.

# المعنى العقدي:

الآية الأُولى: ورد الآية الأُولى في سورة البقرة، وتتحدث عن عقيدة المنافقين التي تتضمن إظهار الإيمان وإبطال الكفر فقال تعالى في سورة البقرة: '' وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كَمَا ءَامَنَ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ (١٣) وَإِذَا لَقُواْ النَّاسُ قَالُوٓاْ أَنوُمن كما ءَامَنَ السُّفَهَاءُ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ (١٣) وَإِذَا لَقُواْ النَّاسُ قَالُوٓاْ أَنوُمن كما ءَامَنَ السُّفَهَاءُ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ (١٣) وَإِذَا لَقُواْ النَّاسُ قَالُوٓاْ أَنوُمن كما ءَامَنَ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ (١٤) اللَّهُ النَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُوٓاْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ (١٤) اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ (١٥) أُولَٰئِكَ ٱلَّذِينَ الشَّرَوُا الضَّلَلَةَ بِٱلْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت تِّجُرَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ (١٢)

ورد الفعل بصيغة المضارع الذي يدلُّ على التغيير( َيَمُدُّهُمُ )، حتى إِنَّ الله يعطي لهؤلاء المنافقين الفرصة بأنْ يتغيروا تغيرًا جذريًّا ويتجهوا إلى عبادة التوحيد، ولكنَّ التغير الذي حدث عندهم هو تغير ظاهري، فبقوا على عبادة الأوثان، وإذا لقوا المسلمين قالوا آمناً؛ ليدفعوا عن أنفسهم حكم الله في المشركين، فورد في تفسير الطبري قوله: ''نزلت سورة البقرة في بيان صفة المنافقين من الأوس والخزرج ومن كان على أمرهم ... الذين يخالفُ قولُهم فعلَهم، وسرُّهم علانيتَهم، ... فكانوا إذا لَقُوا رسولَ اللهِ «عليه الصلاة والسلام» وأهلَ الإيمانِ به مِن أصحابِه، قالوا لهم حِذارًا على أنفسِهم حكمَ اللهِ في من اعْتقد ما هم عليه مقيمون من الشركِ، كلمةَ الحقِّ؛ ليَدْرءوا عن أنفسِهم حكمَ اللهِ في من اعْتقد ما هم عليه مقيمون من الشركِ، وإذا لَقُوا إخوانَهم مِن اليهودِ وأهلِ الشركِ والتكذيبِ بمحمدٍ "عليه الصلاة والسلام" وبما جاء وإذا لَقُوا إنهم: ﴿ وَاللَّهِ وَبِالنَّيْوُمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾، فايَّاهم عَنى جلَّ ذكرُه بقولِه: ﴿ وَمِن النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾، يعني: بمصدّقين بما يرْعُمون أنهم به مُصدّقون" (الطبري ١/ ٤٠٣) .

ورد الفعل المضارع في الآية الأولى (يمدّهم) بفتح الياء معناه من الفعل (مدّ) فالزيادة فيه تكون من جنس العمل، فجاءت من جنس عملهم وهو الطغيان والضلالة (الطبري ١/ ٣٦٥) نستنتج ممّا تقدم أنّ الله عامل سبحانه وتعالى المنافقين بالعدل الإلهي بالاستهزاء بهم والإمداد في الطغيان، وهو يناسب استمرارهم في النفاق، وهو غير الاستهزاء المتعارف عند الناس، فهؤلاء عقيدتهم النفاق، فحذرهم الله من العقاب بأنْ يمدّهم في طغيانهم يعمهون.

٤ - فليمدد بمنعى أَنْ يمدَّ له العطاء كأَنْ يطيل عمره ويوسع رزقه، على سبيل الاستدراج والإمهال (طنطاوي: ١٩٩٨- ١٩٩٨).

وردت الآية في سورة مريم قال تعالى: « وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَّتُنَا بَيِّنَٰتٍ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّاذِينَ ءَامَنُواْ أَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا (٣٧) وَكَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنِ هُمْ أَحْسَنُ الْكِثَا وَإِمَّا أَلْفَو الْمَعْنَ عَلَى الْفَرَوْنِ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ الْمَتَدَوْا الْعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرَّ مَّكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا (٥٧) وَيَزِيدُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ الْمَتَدَوْا الْعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرَّ مَّكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا (٥٧) وَيَزِيدُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ الْمَتَدَوْا الْعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرَّ مَّكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا (٥٧) أَفَرَعَيْتَ ٱللَّذِي كَفَرَ بِالنِّينَا وَقَالَ هُدَيْ مَالًا وَوَلَدًا (٧٧) أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَٰنِ عَهْدًا (٨٧) كَلَّ مَا سَكُتُبُ مَا يَقُولُ وَيَأْتِينَا فَرَدُا (٨٠) وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْتِينَا فَرَدُا (٨٠) (مريم:)

#### الرسم الإِملائي:

اختلف الرسم الإملائي للفعل (مد) في سورة مريم عمّا ورد في سورة البقرة، فورد في الآية الخامسة والسبعين في سورة مريم: ( قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلْلَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ ٱلرَّحْمُنُ مَدًّا)، فقوله تعالى (فَلْيَمْدُدْ) بلام الأمر التي تدل على المجاز والتجريد بحيث إنَّ الله تعالى يأمر نفسه بأن يمد له، والمدُّ: حقيقته إرخاء الحبل وإطالته، ويستعمل مجازًا في الإمهال والإطالة، كما ورد المصدر (المفعول مطلق) (مدًّا)، ممَّا يدلُّ على التأكيد على الإمهال، وذلك بسبب أنَّ السياق أكثر تفصيلًا؛ إذ لم يقتصر الحديث عن الإيمان بل المقارنة بين الحياة الدنيا للمؤمنين والكافرين، وجاء الفعل (فَلْيَمْدُدُ) بفتح ياء المضارعة، يعني مأخوذ من الفعل (مدَّ وليس أمدًّ)، والفرق بينهما هو أنَّ الفعل (مدَّ) يستخدم في الشرِّ، والفعل (أمدًّ) يستخدم في الخير(الطبري والفول ورد في الفرق بينهما الإدغام والحكم النحوي فيه يجوز الإدغام والفك، والفك ورد في القرآن أكثر (مرابي المجلد ٢ العدد ٢ جويلية ٢٧٢، ، ١٥١)، فجاء بفك الإدغام يناسب التأكيد على معنى الزيادة في الإمهال والترك.

فضلًا عن تكرر الفعل مع المصدر (المفعول مطلق) الذي يفيد التوكيد في الآية التاسعة والسبعين في قوله تعالى: «كَلَّأَ سَنَكْتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدُّا (٧٩) «، فتكرر أربع مرات مرتين بصيغة الفعل ومرتين بصيغة المصدر؛ ليدلَّ على التأكيد على الإمهال والزيادة. المعنى العقدي:

إِنَّ الحديث في سورة مريم عن عقيدة الكافرين، هي قائمة على الاعتقاد بالحياة الدنيا دون الآخرة، وتحدى الكافرون المؤمنين بدليل قوله تعالى عنهم: وَإِذَا تُتلَىٰ عَلَيْهِمْ عَايُتُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ أَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا (٧٣)، فجاء الرد من الله سبحانه وتعالى بأنَّه أهلك من هم أكثروا قوة : "وَكَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَتُنًا وَرِغَيًا لله وتعالى بأنَّه أهلك من هم أكثروا قوة : "وَكَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَتُنًا وَرِغَيا لله واستدرج لهم (٤٧) قُلْ مَن كَانَ فِي الضَّلَلةِ فَلْيَمْدُدُ لا إِنَّ هذا المدّ في الضلالة هو استدرج لهم (٤٧) قُلْ مَن كَانَ فِي الضَّلَلةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّحْمُنُ مَدَّاً حَتَّى إِذَا رَأُواْ مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَة فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرَّ مَكَانًا وَأَضْعَفُ جُنذًا «، فإذا جاء العذاب أو الساعة سينقلب حالهم من اعتقادهم في الدنيا بأنَّهم خير مقامًا وأحسن نديًّا إلى حالهم هم شرُّ مكانًا وأضعف جندًا، فذكرت أربعة أحوال (خير مقام تقابل شرّ مكان، وأحسن نديًّا تقابل أضعف جندًا)؛ وذلك لأنَّ ما عليه المهتدون ضرر عظيم متناه يعقبه نفع عظيم غير متناه، والذي عليه الضالون نفع قليل متناه يعقبه ضرر عظيم غير متناه، والذي عليه الضالون نفع قليل متناه يعقبه ضرر عظيم غير متناه (الزمخشري: ١٩٨٧)

وذكر الرازي (ت٢٠٦ه) أنّ الله سبحانه وتعالى أهلك من هو أعظم نعمة من كفار قريش وأنّ محبة الله للإنسان لا تعني أنّ هذا الإنسان لا يصيبه غمّ في الدنيا أو أنّه لا يهلك في الحياة الدنيا...، ولو أنّ هذا الضال المتنعم في الدنيا قد مدّ الله في أجله وأمهله مدة مديدة ... فلا بدّ وأنْ ينتهي إلى عذاب في الدنيا أو عذاب في الآخرة ...، فسيعلمون من بعد أنّ الأمر بالضدّ من ذلك، وأنّهم شرُّ مكانًا فإنّه لا مكان شرٌّ من النار والمناقشة في الحساب {وَأَضْعَفُ جُنداً}، فقد كانوا يظنون وهم في الدنيا أنّ اجتماعهم ينفع، فإذا رأوا أنّ لا ناصر لهم في الآخرة عرفوا عند ذلك أنّهم كانوا في الدنيا مبطلين فيما ادعوه» (الرازي، ١٤٢٠هـ، ١٤٢ هـ، ١٩٢١ه)

ومثله قوله تعالى: (أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ مِن مَّالٍ وَبَنِينَ) ﴿٥٥ المؤمنون﴾، فمعنى قوله: أيحسب هؤلاء الأحزاب الذين فرقوا دينهم زبرًا، أَنَّ الذي نعطيهم في عاجل الدنيا من مال وبنين نُسَارِعُ لَهُمْ، أي: نسابق لهم في خيرات الآخرة، ونبادر لهم فيها (أَنَّمَا نُمِدُّهُمْ بِهِ) نصب؛ بَل لا يَشْعُرُونَ بل لا يعلمون أنَّ إمدادي إياهم بما أُمدَّهم به من ذلك إنَّما هو إملاء واستدراج لهم (الطبري، ٢٥/١٥)، فدلَّ الفعل (مدَّ) على مدّة العقاب المتزايد بالاستمرار بالعطاء؛ لغرض الاستدراج، فهي زيادة على سبيل الاستدراج وقابله الفعل (يزيد) الذي استخدم للمؤمنين في قوله تعالى:) وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱهۡتَدَواْ هُدُيُّ (سورة مريم ٧٦)، فالزيادة للمؤمنين على سبيل النمو والكثرة.

#### ه . ممدد كم بمعنى الإمداد بالملائكة للقتال:

قال تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلَائِكَةِ مُرْدِفِينَ «﴿٩ الأَنفال﴾.

## الرسم الإملائي:

ورد اللفظ (مُمِدُّكُم) في (سورة الأنفال/ آية ٩)، بصيغة اسم الفاعل على وفق القواعد النحوية والصرفية بإدغام حرف الدال ودلالة اسم الفاعل على الثبات (السامرائي، ٢٠٠٧م. ص٩).

#### المعنى العقدي:

معنى ﴿تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ﴾: تستجِيرون به من عدوِّكُم، وتدعُونَه للنصرِ عليهم، ﴿فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾. يقولُ: فأجاب دعاءَكُم (بأنِّي مُمِدُّكم بألفٍ) جاء في تفسير الطبري (ت٣١٠هـ)، في سبب نزول هذه الآية ''لما كان يوم بدر، ونظرَ رَسول الله (صلى الله عليه وسلم) إلى المشركين وعِدّتهم، ونظر إلى أصحابه نيِّفًا على ثلاثمئة، فاستقبل القبلة، فجعل يدعو يقول: «اللهم

أُنجز لي ما وعدتني! اللهم إِنْ تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تُعبد في الأَرض!»، فلم يزل كذلك حتى سقط رداؤه، وأَخذه أبو بكر الصديق (رضي الله عنه) فوضع رداءه عليه ثم التزمه من ورائه، ثم قال: كفاك يا نبي الله، بأبي وأمي، مناشدتك ربك، فإنه سينجز لك ما وعدك! فأنزل الله: «إذ تستغيثون ربكم فاستجابَ لكم أني مُمِّدكم بألف من الملائكة مردفين» (الطبري، ١١/ ٥٠. ٥١)

وجاء في تفسير البغوي (ت،١٥٥): «وَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّاسٍ (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : (كَانَتْ سِيمَا الْمَلَائِكَةِ يَوْمَ بَدْرٍ عَمَائِمَ بِيضٍ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ عَمَائِمَ خُضْرٍ، وَلَمْ تقاتل الملائكة فِي يَوْمٍ سِيمَا الْمَلَائِكَةِ يَوْمَ بَدْرٍ مِنَ الْأَيَّامِ، وَكَانُوا يَكُونُونَ فِيمَا سِوَاهُ عَدَدًا وَمَدَدًا» (البغوي، ١٤١٧ ه- ١٩٩٧م، سِوَى يَوْمِ بَدْرٍ مِنَ الْأَيَّامِ، وَكَانُوا يَكُونُونَ فِيمَا سِوَاهُ عَدَدًا وَمَدَدًا» (البغوي، ١٤١٧ ه- ١٩٩٧م، ٣٣٣/٣)

وجاء في تفسير الرازي (ت٢٠٦٥): «اخْتَلَفُوا فِي أَنَّ الْمَلَائِكَةَ هَلْ قَاتَلُوا يَوْمَ بَدْرِ؟ فَقَالَ قَوْمٌ نَزَلَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي خَمْسِمِائَةِ مَلَكٍ عَلَى الْمَيْمَنَةِ وَفِيهَا أَبُو بَكْرٍ، وَمِيكَائِيلُ فِي خَمْسِمِائَةٍ مَلَكٍ عَلَى الْمَيْمَنَةِ وَفِيهَا أَبُو بَكْرٍ، وَمِيكَائِيلُ فِي خَمْسِمِائَةٍ عَلَى الْمَيْسَرَةِ، وَفِيهَا عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ فِي صُورَةِ الرِّجَالِ عَلَيْهِمْ ثِيَابُهُمْ بِيضٌ وَقَاتَلُوا يَوْمَ الْأَحْزَابِ وَيَوْمَ حُنَيْنِ» (١)

# ٦ ـ ارتباط الزيادة في معنى الفعل (مدَّ) بالصبر والتقوى:

قال سبحانه وتعالى: «اذ تَقُول لِلْمُؤْمِنِين أَلَن يَكْفِيكم ان يمدكم ربكم بثلاثة آلاف من الْمَلائِكَة مُنزَلِينَ (١٢٤) بَلَى ان تَصْبِرُوا وَتتقُوا ويَاتوكم من فورهم هذا يمددكم ربكم بخمسة آلاف من الْمَلائِكَة مُسَومِينَ (١٢٥) وَمَا جَعَلَه الله إلا بُشْرَى لَكُم ولِتَطْمئن قلوبكم به وما النصْرِيلًا مِن عِند الله الْعَزِيز الْحَكِيمِ (١٢٦) لِيَقْطَع طرفا من الذين كفروا او يكبتهم فينقلبوا النصْرِيلًا مِن عِند الله الْعَزِيز الْحَكِيمِ (١٢٦) لِيَقْطَع طرفا من الذين كفروا او يكبتهم فينقلبوا خَائِينَ (١٢٧) لَيْس لَك مِن الأمْر شَيْء أو يتُوب عَلَيْهم او يعذبهم فانهم ظالمون (١٢٨) «سورة / آل عمران.

#### الرسم الإملائي:

تكرر الفعل (مدَّ) بصيغة المضارع (يُمِدَّكُمْ رَبُّكُم بِثَلَاثَةِ آلَافٍ مِّنَ الْمَلَائِكَةِ)، و(يمددكم رَبكُم بِخَمْسَة آلاف من الْمَلائِكَة مُسومين (مرتين في سورة آل عمران بضم ياء المضارعة يعني أنَّه من الفعل الماضي (أمدّ) يعني كلّ زيادة أُحدِثتْ فيه، فهي من غيره، وهي في الخير، ومعنى (أمدّ الجيش): ضمَّ ألف رجلٍ مددًا (الزمخشري ، ١٩٩٨م. ص ١٩٩٨)، وتحقق هذا

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب التفسير الكبير، ١٥/ ٤٦٠.

المعنى بأنَّ الزيادة كانت من الملائكة لجيش المسلمين، وجنس الملائكة يختلف عن جنس البشر.

وجاء الفعل (مدًّ) بالإدغام لما كان عدد الملائكة ثلاثة آلاف (يُمِدَّكُمْ)، فأتى الإدغام للظرف الخفيف وهو موافق للقاعدة النحوية، وجاء الفعل الثاني بفك الإدغام (يُمْدِدْكُمْ) لما كان عدد الملائكة خمسة آلاف، ففك الإدغام يناسب الزيادة في عدد الملائكة، وأتى الفك للظرف الثقيل، وهو لا يطابق القواعد النحوية، فالأصل فيه وجوب الإدغام؛ لأنَّه مرفوع ومسند للظرف الثقيل، وهو لا يطابق القواعد النحوية، فالأصل فيه وجوب الإدغام؛ لأنَّه مرفوع ومسند الاجتماعي فيما يخص هذه الآية بوجود خطأ إملائي؛ كونه جاء بفك الإدغام والصحيح وجوب الإدغام؛ ولذلك كان لا بدَّ من أنْ يكون الردِّ على هؤلاء الملحدين قائم على أسس علمية عقدية متينة (العزاوي، العدد ٤٩، ٢٠٢٤م، ص ٢٦١)، مبنية على الرسم العثماني علمية عقدية متينة (العزاوي، العدد ٤٩، ٤٠٢٤م، ص الاكريم من معرفة أنَّ خطَّ المصحف كُتب لمُراعاة المعنى، « ذكر ابْنُ دَرَسْتَوَيْهِ خَطَّانِ لَا يُقاسَ عَلَيْهِمَا خَطُّ المُصْحَفِ وَخَطُّ تَقْطِيعِ الْعُرُوضِ» (الزركشي، ١٩٥٧م)، كما للقرآن الكريم من معرفة أنَّ الرجلال والجمال في رسم الكلمة في القرآن)، درس فيه على قالرسم القرآني بالمعنى، فوجد أنَّ الزيادة في المعنى يؤدي إلى زيادة في حروف الكلمة في الوسم القرآني بالمعنى، فوجد أنَّ الزيادة في المعنى يؤدي الى زيادة في حروف الكلمة (القليني، ٢٠٠٨، ص ١١)، فلما جيئت الآية في بيان عدد الملائكة ثلاثة آلاف جاء بالفعل (يُمْدِدْكُمْ) فناسب هذه (يُوبَدَة فك الإدغام.

وورد في تفسير الطبري (ت٥٠١ه) ''ما كان من الشر فهو (مدَدْت)، وما كان من الخير فهو (أمْدَدت)... وإذا أردت أنك أعطيته قلت الخير فهو (أمْدَدت؛... وكل زيادة حدّثت في الشيء من نفسه فهو مَدَدت بغير ألف، كما تقول: مدَّ النهر، ومدَّه نهرٌ آخر غيره، إذا اتصل به فصار منه، وكلُّ زيادة أحدِثتْ في الشيء من غيره فهو بألف" (الطبري ١/ ٣٦٥)، فالزيادة هنا ليس من جنسهم، كونها من الملائكة، فجاء الفعل يُبيِّن ذلك.

واتجه الملحدون إلى هذه الطريقة من الإنكار؛ لأنَّ الموضوع بالنسبة لهم هو موضوع ثقافي، وأنَّ الدين جزء من الثقافة، ومصدره ونشأته الأرض، وليس الوحي الرباني، بينما المسلمون عندهم الدين هو الأساس ومصدره ونشأته الوحي الرباني، والثقافة جزء من الدين (الجنابي، المجلد الأول/ العدد ٤٨، ٢٠٢٤م، ص ٢٣١.)

#### المعنى العقدي:

قوله تعالى: (إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنْ يَكْفِيَكُمْ أَنْ يُمِدَّكُمْ رَبُّكُمْ بِثَلاثَةِ آلافٍ مِنَ الْمَلائِكَةِ مَنْ مُنْزَلِينَ (۱۲۰"فذلك يوم بدر، ثمَّ اختلف أهل التأويل في حضور الملائكة يوم بدر فهناك من قال لم يمدّهم الله بخمسة الآف من الملائكة (الطبري (التركي)، ١٩/٦):

الرأي الأول: «حُدِّث المسلمون يومَ بدر أَنَّ كُرْرَ بن جابِر المُحاربِيَّ يُمِدُّ المشركين قال : فشقَّ ذلك على المسلمين، فقيل لهم: ﴿ أَلَنْ يَكْفِيَكُمْ أَنْ يُمِدَّكُمْ رَبُّكُمْ بِثَلَاثَةِ آلَافٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ مُنْزَلِينَ (١٢٤) بَلَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ الْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾، قال: فبَلغَت كُرْزً الهزيمةُ، فرجَع، ولم يُمدَّهم بالخمسةِ »، آلافٍ مِنَ الْمَلائِكَةِ مُسَوِّمِينَ »، قال: فبَلغَت كُرْزً الهزيمةُ، فرجَع، ولم يُمدَّهم بالخمسة »، أي: لم يمدَّ كرز المشركين، ولم يمدَّ الله المسلمين بخمسة الاف من الملائكة.

والرأي الثاني: «كان هذا الوعدُ مِن اللهِ لهم يومَ بدرٍ، فَصَبَر المؤمنون، واتَّقُوا الله، فأَمَدَّهم بملائكتِه على ما وعَدهم» (الطبري, ٢١/٦)، وفيه أقوال:

١- «عن عبدِ اللهِ بنِ عباسٍ، قال: لم تُقاتِل الملائكةُ في يومٍ من الأيامِ سوى يوم بدرٍ، وكانوا يكونون فيما سِواه من الأيامِ عَدَدًا ومَدَدًا لا يضرِبون» (الطبري, ٢١/٦)

٢- «حدَّ ثنا بِشْرٌ، قال: ثنا يزيدُ، قال: ثنا سعيدٌ، عن قتادة قولَه: ﴿ أَلَنْ يَكْفِيَكُمْ أَنْ يُمِدَّكُمْ وَرُبُّكُمْ بِثَلَاثَةِ آلَافٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ مُنْزَلِينَ ﴾ أُمِدُّوا بأَلْفٍ، ثم صاروا ثلاثة آلافٍ، ثم صاروا خمسة آلافٍ ، ثم صاروا ثلاثة آلافٍ ، ثم صاروا خمسة آلافٍ ، ﴿ بَكَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ آلَافٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ وذلك يوم بدرٍ ، أَمَدَّهم الله بخمسة آلافٍ من الملائكة » ( الطبري , مِنَ الْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ وذلك يوم بدرٍ ، أَمَدَّهم الله بخمسة آلافٍ من الملائكة » ( الطبري , مِنَ الْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ وذلك يوم بدرٍ ، أَمَدَّهم الله بخمسة الله بغرير به بغرير

#### والرأي الثالث:

١ ـ «وقال آخرون: إِنَّ اللهَ إِنَّما وَعَدهم يومَ بدرٍ أَنْ يُمدَّهم إِنْ صَبَروا عندَ طاعتِه، وجهادِ أعدائِه، واتَّقوه باجتنابِ محارمِه، أَنْ يُمِدَّهم في حروبِهم كلِّها، فلم يَصْبِروا، ولم يَتَّقُوا إلّا في يوم الأحزاب، فأمَدَّهم حينَ حاصَروا قُريظة» (الطبري، ٦/ ٢٦)

٢ - لم يَصْبِرِ القومُ، ولم يتَقوا، ولم يُمَدُّوا بشيءٍ في أُحُدٍ، ولو مُدُّوا لم يُهزموا يومَئذٍ ( الطبري ، ٦/ ٦٦

نستنتج مما تقدم جاء الرسم الإِملائي في سورة الأنفال اسم فاعل؛ لأَنَّ الملائكة قاتلت يوم بدر، فدلَّ على الثبات، وجاءت في سورة آل عمران بصيغة المضارع، فدلَّ على الحال

والاستقبال فهو قابل للتغيير والتجدد؛ لأنها كانت مددًا وعددًا، ولم تقاتل، وقيل: لم يصبروا ولم يتقوا في يوم أُحد، فلم يُمَدّوا بالملائكة، فالاختلاف في الرسم الاملائي ارتبط بالاختلاف في عدد الملائكة، ووضح أصلًا عقديًا في إمكانية تسخير الله ملائكته لنصرة المؤمنين، وأن ذلك يتم بأمر الله وبقدرته، وليس من ذات الملائكة، و دور الملائكة في المعارك لا يغني المسلم عن الالتزام بالصبر والتقوى، بل هو عقيدة راسخة تعلم المؤمن أن النصر بيد الله، وأن الغيب حاضر في نصرة الحق، وأن من يثبت على الإيمان والطاعة، فإن الله يؤيده بالنصر. فهذه الحقيقة تؤسس لعقيدة جهادية ربانية، لا تعتمد على العدة فقط، بل على اليقين بوعد الله، وما ذكره الملحدون يدل على جهلهم بالعقيدة الإسلامية والرسم الإملائي للقرآن الكريم، والله أعلم.

# ٧. عمد ممدّدة بمعنى عمد طوال أو دهر ممدّد:

قال تعالى: «نَارُ ٱللَّهِ ٱلْمُوقَدَةُ (٦) ٱلَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى ٱلْأَفِدَةِ (٧) إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةً (٨) فِي عَمَد مُّمَدَّدَةٍ « (سورة الهمزة/ ٦.)٩، فسره ثعلب فقال: معناه في عمد طوال، ومدّ الحرف يمدّه مدًّا: طوله ( ابن منظور ، مادة مد)

#### الرسم الإملائي:

مُّمَدَّدَةِ: اسم مفعول على وزن (مُفعّلة) من الفعل (مدّد) على وزن (فعّل) الذي يفيد المبالغة والتكثير (ياقوت، ١٩٩٩م. ص٩٦)، فزيادة الدَّال بعد التشديد هي زيادة كمية دلالية فالتشديد زيادة في الطول الصوتي للدَّال، أي: زيادة في مدة نطق الصوت أدت إلى زيادة أخرى في الدال؛ لتناسب المعنى الذي يدلُّ على الطول والمبالغة فيه، وتكرر حرف الدَّال ثلاث مرات الذي ينماز بالجهر والشدة وهذه كلها تناسب معنى الزيادة والإطالة (السامرائي، ثلاث مرات الذي ينماز بالجهر والشدة بين تضعيف الدال وتكررها؛ ليناسب نصب تلك الأعمدة الممتدّدة على الكفار، أمَّا الرسم الإملائي للكلمة فهو موافق للرسم القياسي.

#### المعنى العقدي:

تصف سورة الهمزة العذاب الذي أُعدَّه الله لكل همزة لمزة، وهي سورة مكية، واختلف فيمن نزلت هذه السورة، فقيل: نزلت «في أبي خَلَفٍ ... ، وقيل: نزلت في جَمِيلِ بْنِ عامِرٍ زَعَمَ الرَّقاشِيُّ، وقيل: نزلت في في الأَخْنَسِ بْنِ شَرِيقٍ، وقال النبيّ (عليه الصلاة والسلام) في وصف عذابهم في رحلة الإسراء والمعراج، ثُمَّ مَرَرْتُ عَلى نِساءٍ ورِجالٍ مُعَلَّقِينَ بِثَدْيهِنَّ فَقُلْتُ: مَن هَوُلاءِ يا جِبْرِيلُ قالَ: ﴿وَيُلُ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَقٍ ﴾ هُولاءِ يا جِبْرِيلُ قالَ: ﴿وَيْلُ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ ﴾ هُولاءِ يا جِبْرِيلُ قالَ: ﴿وَيْلُ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ ﴾ هُولاءِ يا جِبْرِيلُ قالَ: ﴿وَيْلُ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ ﴾ الله قالَ: ﴿وَيْلُ لِكُلِّ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ هَا لَهُ عَلَى اللهُ قالَ: ﴿ وَيْلُ لِكُلِّ اللهُ قالَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ قالَ اللهُ قَالَ اللهُ قالَ اللهِ قالَ اللهِ قالَ اللهُ قالَ اللهِ قالُ اللهُ قالَ اللهُ قالَ اللهُ قالَ اللهُ قالَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

(السيوطي (د.ت). ٢٣/٥)، وهم الذين يفرقون بين الإخوان، «والهُمزَةُ الطَّعّانُ في النّاسِ واللُّمزَةُ اللَّذِي يَأْكُلُ لُحُومَ النّاسِ، وقيل هو مَن يهمز الناس في وجْهِهِم ويَلْمِزُهُم مِن خَلْفِهم، واللَّمْزُ بِالعَيْنَيْنِ والشِّدْقُ واليَدُ، واللَّمْزُ بِاللِّسانِ» (السيوطي (د.ت). ٢٤/٨)، فتصف هذه الآية إثبات وجود النار، فقال تعالى: ﴿كَلا لَيُنْبَذَنَّ»، أي: «لَيُقْذَفَنَ في الحُطَمَةُ بابٌ مِن أَبُوابِ جَهَنَّمَ، ﴿الَّتِي تَطَلِّعُ عَلَى الأَفْئِدَةِ ﴾ فتأ كُلُهُ النّارُ حَتّى تَبْلُغَ فُؤادَهُ وهو حَيٍّ» (السيوطي أبُوابِ جَهَنَّمَ، ﴿الَّتِي تَطَلِّعُ عَلَى الأَفْئِدَةِ ﴾ فتأ كُلُهُ النّارُ حَتّى تَبْلُغَ فُؤادَهُ وهو حَيٍّ» (السيوطي (د.ت). ٢٣/٨ه)، وهذا العذاب الداخلي، ثُمَّ تصور الآيات العذاب الخارجي في قَوْلِهِ: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُؤْصَدَةٌ ﴾، قالَ: مُطْبَقَةٌ ﴿فِي عَمَدٍ مُمَدَّدَةٍ ﴾ قالَ: عَمَدٍ مِن نارٍ وعمد جمع كثرة لعمود، ومعناه «الأبواب المُمَدَّدَةُ ، فَمُدَّتُ عَلَيْهِمْ في أَعْناقِهِمُ السَّلاسِلُ فَسُدَّتْ بِهَا الأَبُوابُ وقيل معنى قوله ﴿ وقيل معنى قوله وقيل هي القُيُودُ الطّوالُ في دَهْرٍ مَمْدُودَةٍ ، لا انْقِطاعَ لَهُ، فَهو أَجَلْ مَمْدُودٌ، وقيل معنى قوله ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُؤْصَدَةٌ ﴾ ﴿ وفي عَمَدٍ مُمَدَّدَةٍ ﴾ مُطْبَقَة، "والتمديد مبالغة في المدِّ (الطباطبائي، ﴿ الشَالامِ اللهُ اللهُ ولهُ عَمَدٍ مُمَدَّدَةٍ ﴾ مُطْبَقَة، "والتمديد مبالغة في المدِّ (الطباطبائي، ﴿ ٢٠٠٤ مَلَا وَلَا مَنْ الْمَدِ الْمُدَاتُ وَ الْمُحْمَدُ مُمَدِّ مُمَدَّدَةٍ ﴾ مُطْبَقَة، "والتمديد مبالغة في المدِّ (الطباطبائي، ٢٠٠٤ مَلَا وَالْمَدَاتُ وَلِهُ الْمَدُودَةُ وَلَا الْمُعْرَاقِ الْمِيْ مَا الْمُعْرَاقِ الْمَلْمُ الْمُدَاتِ الْمَالِيْ الْمُلْهُ الْمُلْوِلُ الْمُنْ الْمُؤْمِ الْمُولِ الْمُنْسِودِ الْمُنْ الْمُلْوِلُ الْمُلْمُ الْمِنْ الْمَوْمُ الْمَالِعُ الْمَلْمُ الْمُؤْلِولُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُ الْمُولِ اللّهُ الْمُقَالَ الْمُعَالِ الْمُدَّونِ الْمُلْمُ الْمِنْ الْمِلْمُ الْمُولُولُ الْمُؤْمِ الْمُلْمُولُ الْمُلْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُلْمُ الْمُلُودُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُولُولُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُقُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ

فأفادت كلمة (مُمّددة) دلالة بنيوية تتصل بالعقيدة الإسلامية في وصف قوة الأعمدة التي تغلق بها النار، فبينت عظمة عقاب الله، وإثبات الخلود في النار؛ لترهيب الكفار وإعطائهم الفرصة للرجوع إلى طاعة الله، فلمّا أصروا على كفرهم، جاء العدل الإلهي بهذا الشكل أغلقوا عقولهم في الدنيا فأغلقت أبواب النار الممددة أو الأجل الممدود، فلا بدّ من الإيمان بالغيب، فمن لم يؤمن بالغيب، فله عذاب ممدود، وفيها جانب تربوي عقائدي إذ تبيّن قدرة الله على من يستهزئ بالمؤمنين.

## ٨ مد بمعنى بسط وسوى:

مدَّ الله الأرض يمدُّها مدَّا بسطها وسواها (ابن منظور، (مدّ))، مثل قوله تعالى: ١. (وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْهَارًا ۖ وَمِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ ۗ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ) ﴿٣ الرعد﴾

٢. ''وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونٍ"﴿١٩ الحجر﴾ ٣. (وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتُ) ﴿٣ الانشقاق﴾

#### الرسم الإملائي:

جاء الفعل (مدَّ) في الآيات الثلاث بصيغة الماضي، ومرتين مدغمًا حينما أُسند للغائب، ومرة بفك الإدغام حينما أُسند لضمير المتكلم (الضمير نا)؛ ليشمل الظرف الخفيف والظرف الثقيل لكثرة التغيرات التي تحدث على الأرض وداخل الأرض.

الآية الأولى: جاء الفعل في الآية الأولى بالإدغام؛ لأنَّ الظرف خفيف، فيبيِّن نعم الله سبحانه وتعالى أنْ مدَّ الأرض وجعل فيها رواسي وأنهارًا والثمرات، وهذا العمل يسير على الله سبحانه وتعالى.

الآية الثانية: جاءت بفك الإدغام لقوله تعالى «وَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونٍ»؛ «لِأَنَّ الْهُو طَلَبُ مُسَاوَاةِ الشَّيْءِ بِالشَّيْءِ» (الزركشي، ٣٨٥/٣)؛ ولتحقيق هذه المساواة ناسب فك الإدغام، يقال: مددت الأرض مدَّا إذا زدت فيها ترابًا أو سمادًا من غيرها؛ ليكون أعمر لها وأكثر ربعًا لزرعها، وكذلك الرمال، والسماد مداد له (الشنقيطي، ١٩٩٥ م)

#### المعنى العقدي

الآية الأولى: معنى قوله تعالى: «وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الْأَرْضَ» أَيْ «بَسَطَ الْأَرْضَ طُولًا وَعَرْضًا وَجَعَلَ فِيها رَواسِيَ» أَيْ جِبَالًا ثَوَابِتَ، وَاحِدُها رَاسِيَةٌ؛ لِأَنَّ الْأَرْضَ تَرْسُو بِهَا، أَيْ: تَثْبُتُ، وَاجِدُها رَاسِيَةٌ؛ لِأَنَّ الْأَرْضَ مَمْدُودَةً مُتَّسِعَةً لِلسَّيْرِ وَالزَّرْعِ لِأَنَّهُ وَالْإِرْسَاءُ الثَّبُوتُ» (القرطبي، ٩/ ٢٨٠)، كما «خَلَقَ الْأَرْضَ مَمْدُودَةً مُتَّسِعةً لِلسَّيْرِ وَالزَّرْعِ لِأَنَّهُ لَا أَرْضَ مَمْدُودَةً مُتَّسِعةً لِلسَّيْرِ وَالزَّرْعِ لِأَنَّهُ لِلْأَحْيَاءِ الَّتِي عَلَيْهَا الإِنْتِفَاعُ بِهَا لَوْ خَلَقَهَا أَسْنِمَةً مِنْ حَجَرٍ أَوْ جِبَالًا شَاهِقَةً مُتَلَاصِقَةً لَمَا تَيَسَّرَ لِلْأَحْيَاءِ الَّتِي عَلَيْهَا الإِنْتِفَاعُ بِهَا وَالسَّيْرُ مِنْ مَكَانٍ إِلَى آخَرَ فِي طَلَبِ الرِّرْقِ وَغَيْرِهِ. وَلَيْسَ الْمُرَادُ أَنَّهَا كَانَتْ غَيْرَ مَمْدُودَةٍ فَمَدَّهَا» (ابن عاشور، ٢/١٣)

الآية الثانية: ورد الفعل بفك الإدغام؛ «لأنّه يعبر عن كروية الأرض... و في عهد النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن أحد من البشر يعرف شيئا عن كروية الأرض... أو لم يكن ذلك قد وصل إلى علم أحد... وهنا يأتي القرآن ويقول «والارض مددناها»، ويلاحظ دقة تعبير القرآن في ألفاظه... لقد اختار اللفظ الوحيد المناسب للعصر الذي نزل فيه والعصور القادمة فكلمة مددناها تعطى المعنى للاثنين معنا عندما يقول: (والأرض مددناها)، أي: بسطناها... لا تنشأ مشكلة لأنّ الأرض تظهر أمام الناس منبسطة في ذلك الوقت... فإذا مرّ الزمن وثبت أنّ الأرض كروية... نجد هذا اللفظ هو المناسب تمامنا الذي يصف لنا بدقة كروية الأرض» (الشعراوي مدم ١٣٩٨ هـ ١٩٧٨ م، ص ٥٥)

الآية الثالثة: اختلف في معنى (مدّت) المقصود مدّ الأرض، أم بيان أهوال يوم القيامة؟ قال الْأَخْفَشُ: «أَنَّ إِذَا مِنْ قَوْلِهِ تَعَالَى: «إذا السماء انشقت» مُبْتَدَأُ وَخَبَرُهَا إِذَا فِي قَوْلِهِ: «وَإِذَا الْأَرْضُ مدّت» وَالْوَاوُ زَائِدَةٌ وَالْمَعْنَى أَنَّ وَقْتَ انْشِقَاقِ السَّمَاءِ هُوَ وَقْتُ مَدِّ الْأَرْضِ وَانْشِقَاقِهَا الْأَرْضُ مدّت» وَالْوَاوُ زَائِدَةٌ وَالْمَعْنَى أَنَّ وَقْتَ انْشِقَاقِ السَّمَاءِ هُو وَقْتُ مَدِّ الْأَرْضِ وَانْشِقَاقِهَا (الزركشي ،٢٤٢/٤)، وَمدُّ الْأَرض بسطها، وزوال الجبال، واتساع مساحتها وتشقق ظاهرها بالزلازل «وَبُرُوزِ أَجْزَاءٍ مِنْ بَاطِنِهَا إِلَى سَطْحِهَا .وَمِنْ مَعَانِي الْمَدِّ أَنْ يُزَالَ تَكُويرُهَا بِتَمَدُّدِ

جِسْمِهَا حَتَّى تَصِيرَ إِلَى الْاسْتِطَالَةِ بَعْدَ التَّكْوِيرِ. وَذَلِكَ كُلُّهُ مِمَّا يُؤْذِنُ بِاخْتِلَالِ نِظَامِ سَيْرِ الْأَرْضِ وَتَعَيُّرِ أَحْوَالِ الجاذبية وَمَا يُحِيط بِالْأَرْضِ مِنْ كُرَةِ الْهَوَاءِ فَيَعْقُبُ ذَلِكَ زَوَالُ هَذَا الْعَالَمِ» (ابن عاشور، ٢١٩/٣٠ . ٢٢٠)

ويظهر توظيف الفعل (مدَّ) لبيان المعاني العقدية في بيان قدرة الله المطلقة في مدِّ الأَرض طولًا وعرضًا وزيادة ونقصًا وكونها كروية ومنبسطة، ثُمَّ يوم القيامة يتغير هذا المدُّ فيشمل باطن الأَرض، فيخرج ما في باطنها، وهذا كلُّه من أَجل بيان عظمة الله سبحانه وتعالى وعبادته وحده.

# ٩. مدَّ بمعنى طمح أو تمنى:

يقال: مدّ بصره إلى الشيء: طمح به إليه وتمنّاه (القرطبي: ٢٠١٥)، مثل قوله تعالى: ١ (لَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْهُمْ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿٨٨ الحجر﴾)

أعلى النموذج

''وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ۚ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ " (١٣١ طه ﴾

#### الرسم الإملائي:

جاء الفعل (لَا تَمُدَّنَ) بصيغة المضارع المسبوق بالنهي ومؤكد بنون التوكيد الثقيلة، ومدغم؛ لأنه الفعل المضارع يدلُّ على التغيير والتجدد والمطلوب تغيير السلوك بعدم النظر إلى ما في أيدي الناس، فالمخاطب النبي (صلى الله عليه وسلم) والمقصود أمته كذلك، وهو أمر النفس قادرة عليه بالمجاهدة؛ لذلك ورد بالإدغام الذي يستخدم للظرف الخفيف، وفي هذا الفعل معنى أخلاقي تعليم النفس القناعة والرضا.

#### المعنى العقدي:

يُقَال : في تفسير هذه الآية وردت سبع قوافل لليهود فِيهَا «الْبرُّ وَالطِّيبُ وَالْجَوْهَرُ وَأَمْتِعَةُ الْبَحْرِ، فَقَالَ الْمُسْلِمُونَ: لَوْ كَانَتْ هَذِهِ الْأَمْوَالُ لَنَا لَتَقَوَّيْنَا بِهَا وَأَنْفَقْنَاهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى» وَلَقَدْ آتَيْناكَ سَبْعاً مِنَ الْمَثانِي، «أَيْ: فَهِيَ خَيْرٌ لَكُمْ مِنَ الْقَوَافِلِ السَّبْعِ، فَلَا تَمُدُّنَ اللَّهُ تَعَالَى» وَلَقَدْ آتَيْناكَ سَبْعاً مِنَ الْمَثانِي، «أَيْ: فَهِيَ خَيْرٌ لَكُمْ مِنَ الْقَوَافِلِ السَّبْعِ، فَلَا تَمُدُّنَ اللَّهُ تَعَالَى» وَلَقَدْ آتَيْناكَ سَبْعاً مِنَ الْمَثانِي، «أَيْ: فَهِيَ خَيْرٌ لَكُمْ مِنَ الْقَوَافِلِ السَّبْعِ، فَلَا تَمُدُّنَ اللَّهُ تَعَالَى» وَلَقَدْ آتَيْناكَ سَبْعاً مِنَ الْمَثانِي، «أَيْ:

وذكر الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، في تفسيره الأمثل، ذكرت الآية أوامر وتوجيهات للنبي، والمراد منها المخاطب عموم المسلمين ولا تمدن عينيك، سورة طه، إشارة إلى نعم متزلزلة

زائلة ما هي إلَّا زهرة الحياة الدنيا، تلك الازهار التي تقطع بسرعة وتذبل وتتناثر على الأرض، ولا تبقى إلَّا أيامًا معدودات.

وقيل: إنّه وبعد أنْ وهب الله تعالى القرآن العظيم، يأمر نبيه الكريم (صلى الله عليه وسلم) بأوامر أربعة؛ أوّلاً: لا تمدن عينيك إلى ما متنعنا به أزواجًا منهم فمتاع الحياة الدنيا ليست دائمة ولا خالية من التبعات، والحفاظ عليها أمر صعب في أحسن الحالات، ولهذا لا تستحق الاهتمام بها مقابل ما أعطاك الله عزّ وجلّ من العطاء المعنوي الجزيل (أي: القرآن). أفاد الفعل (لا تمدن) ترسيخ عبادة الله وحده بعدم النظر إلى زخارف الحياة الدنيا وعدم تمني ما في أيدي الكفار؛ لأنّه نعيم زائل، ويُلهي عن عبادة الله وحده، والتفكر بنعيم الآخرة؛ لأنّه نعيم دائم. (الأمثل. ج/١٢ ص ٧٠٥ سورة الحجر).

# ١٠. يمدِّه بمعنى الزيادة والصبِّ فيه ممَّا منه:

الآية الأُوْلى: قوله تعالى: « قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا»سورة الكهف/ آية ٩

الآية الثانية: قال تعالى: (وَلَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٧' سورة لقمان / آية ٢٣

#### الرسم الإملائي:

وردت (مدادًا) في الآية الأولى اسم على وزن (فِعال) بزيادة الألف، وهو أَخف الحروف، وأَكثرها مدًّا، وطول المدّ في حرف الألف يدلُّ على اتساع المعنى وعلى الثبات، وهي بمعنى الحبر فهو على اتساعه وكثرته ينفد، وقد تكرر معنى الآية بقوله تعالى: "وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا" لغرض التأكيد.

ووردت (يمدّ) بصيغة المضارع في الآية الثانية، أي: لو أنَّ البحريَمده بفتح ياء المضارعة، أي: يزيد فيه، " وقرأ ابن هرمز والحسن (يُمدّه) بضم ياء المضارعة من (أمدّ). قالت فرقة: هما بمعنى واحد، وقالت فرقة: مدَّ الشيء بعضه بعضًا؛ كما تقول: مدَّ النيل الخليج؛ أي زاد فيه. وأمدَّ الشيء ما ليس منه، والفعل المضارع يدلُّ على التغيير والتجدد، أي: لو تجدد ماء البحر وزاد ما نفدت كلمات الله البحر وزاد ما نفدت كلمات الله عزيز حكيم، وقال أبو عبيدة: البحر هاهنا الماء العذب الذي ينبت الأقلام، وأمَّا الماء الملح فلا ينبت الأقلام "(القرطبي، ٢٠٠٦م، ٢٠٠٥م)، فورود كلمة المدّ مرة اسمًا، ومرة فعلًا، وهذا يدلُّ على شمول المعنى، فيجمع بين الثبات والتجدد.

#### المعنى العقدي:

قال تعالى: ''قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا».

أمر الله النبيّ (عليه الصلاة والسلام) أَنْ يقول « لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّي» ، أَيْ: «لَوْ كَانَ مَاءُ الْبَحْرِ مِدَادًا لِلْأَقْلَامِ الَّتِي تَكْتُبُ بِهَا كَلِمَاتُ اللّهِ (لَنفِدَ الْبَحْرُ) ، أَيْ: فَرَغَ وَانْتُهَى قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا، أَيْ: بِبَحْرٍ آخَرَ مِثْلِهِ مَدَدًا، أَيْ: زِيَادَةً عَلَيْهِ ... وَقَدْ زَادَ هَذَا الْمَعْنَى إِيضَاحًا فِي سُورَةِ لُقْمَانَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ وَقَدْ زَادَ هَذَا الْمَعْنَى إِيضَاحًا فِي سُورَةِ لُقْمَانَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللّهِ «، وَقَدْ دَلَّتْ هَذِهِ الْآيَاتُ عَلَى أَقُلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِيدَتْ كَلِمَاتُ اللّهِ «، وَقَدْ دَلَّتْ هَذِهِ الْآيَاتُ عَلَى أَنَّكُ كَلِمَاتِهِ تَعَالَى لَا نَفَادَ لَهَا سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عُلُوّا كَبِيرًا.» (الشنقيطي ، ١٩٩٥ م ، ١٩٩٣ م ، ٣٥٣٣ )، أَنَّ كَلِمَاتِهِ تَعَالَى لَا نَفُولُ وفوق ما نقول ، وبهذا وظفت كلمة (مدادا ومدد ويمد)؛ لتدلَّ على المعنى الله كما هم يقول وفوق ما نقول ، وبهذا وظفت كلمة (مدادا ومدد ويمد)؛ لتدلَّ على المعنى العقدي الذي يتصل بعظمة الله سبحانه وتعالى ، فعلمه واسع لا ينفد ، فقرب الله لنا المعنى عن طريق التشبيه الحسي ، والغرض منه تعظيم كلام الله وعجز الإنسان عن الإحاطة به ، فشبه البحر بالحبر ، وبدأت الآيتان ب(لو) التي هي حرف شرط غير جازم، وحرف امتناع لامتناع لامتناع المستحالة الإحاطة بعلم الله وكلماته.

١١- مد: هو بمعنى ما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس: (أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظِّلَّ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴿٥٤ الفرقان﴾

شرع تعالى في بيان الأدلة الدالة على وجوده، وقدرته التامة على خلق الأشياء المختلفة والمتضادة، فقال: (ألم تر إلى ربك كيف مد الظل)، قال ابن عباس: (هو ما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس)، ولو شاء لجعله ساكنًا، أي: دائمًا لا يزول، وقوله: (ثم جعلنا الشمس عليه دليلًا)، أي: لولا أنَّ الشمس تطلع عليه، لما عرف، فإنَّ الضدَّ لا يعرف إلَّا بضدِّه. وقال قتادة، والسدي: دليلا يتلوه ويتبعه حتى يأتي عليه كله (ابن كثير، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م، ١٥٠٥)

وأضاف القرطبي (ت٦٧١ه)، معنى لقوله تعالى: "ألم تر إلى ربك كيف مد الظل ولو شاء لجعله ساكنا ثم جعلنا الشمس عليه دليلا"ألم تر إلى ربك كيف مدّ الظل يجوز أن تكون هذه الرؤية من رؤية العين، ويجوز أن تكون من العلم، وقال الحسن وقتادة وغيرهما: مدَّ الظل من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، وقيل: هو من غيوبة الشمس إلى طلوعها، والأول أصح؛ والدليل على ذلك أنَّه ليس من ساعة أطيب من تلك الساعة؛ فإنَّ فيها يجد المريض راحة

والمسافر وكل ذي علة، وفيها ترد نفوس الأموات والأرواح منهم إلى الأجساد، وتطيب نفوس الأحياء فيها، وهذه الصفة مفقودة بعد المغرب، وقال أبو العالية: نهار الجنة هكذا؛ وأشار إلى ساعة المصلين صلاة الفجر، أبو عبيدة: الظل بالغداة والفيء بالعشي؛ لأنّه يرجع بعد زوال الشمس؛ سمي فيئًا؛ لأنّه فاء من المشرق إلى جانب المغرب" (القرطبي، ٣٦٤)

# ١٠ ـ يمدد بمعنى يربط أو يعلق:

القولُ في تأويلِ قولِه تعالى: ﴿مَنْ كَانَ يَظُنُّ أَنْ لَنْ يَنْصُرَهُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ فَلْيَمْدُدْ بِسَبَبٍ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ لْيَقْطَعْ فَلْيَنْظُرْ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ).

#### الرسم الإملائي:

جاء الفعل (فَلْيَمْدُدْ) بصيغة الفعل المضارع المسبوق بلام الأمر، وفك الإدغام، ذلك أنَّ العمل ثقيل فالكافر لا يريد أنْ ينصر الله النبيّ محمد « صلى الله عليه وسلم» فيأمره الله أنْ يمدد بحبل من سقف بيته ويخنق نفسه بالحبل فلا يذهب غيضه؛ لأنَّ قلبه قد امتلاً كفرًا وحسدًا، فحتى لو مات لا يذهب منه هذا الشعور، وهي آية تجعلنا نتدبر أكثر بأنَّ الانتحار لا ينجي الإنسان من المشاعر والأحاسيس التي أدَّت به إلى الانتحار، والله أعلم، فهذا العمل ثقيل على النفس؛ لذلك جاء الفعل بفك الإدغام، ولام الأمر التي فيها معنى التحدي للكافر لا شيء ينجيه ممَّا هو فيه، فعبادة التوحيد نعمة منّ الله بها على الإنسان لخلو القلب من المشاعر السيئة.

#### المعنى العقدي:

اختلف أهلُ التأويلِ في المعنيِّ بالهاءِ في قولِه: ﴿أَنْ لَنْ يَنْصُرَهُ اللَّهُ ﴾؛ «فقال بعضُهم: عُنِي بها نبيُّ اللَّهِ "عليه الصلاة والسلام"، فتأويلُه على قولِ بعضِ قائلي ذلك: مَن كان مِن الناسِ يَحْسَبُ أَن لَن يَنْصُرَ اللَّهُ محمدًا في الدنيا والآخرةِ، فلْيَمْدُدْ بحبلٍ، وهو السبب، ﴿إِلَى السَّمَاءِ ﴾. يعنى: سماءِ البيتِ، وهو سقفُه، ﴿ثُمَّ لْيَقْطَعْ ﴾ السببَ بعدَ الاختناقِ به، ﴿فلْيَنْظُرْ فللْ يُذْهِبَنَ ﴾ اختناقُه ذلك، وقطعُه السببَ بعدَ الاختناقِ، ﴿مَا يَغِيظُ ﴾، يقولُ: هل يُذْهِبَنَّ ذلك ما يَجِدُ في صدرِه مِن الغيظِ. » (الطبري، ١٦ / ١٧٨)

# ١١. الممدود بمعنى المال الكثير الممدود، عدده أو مساحته:

#### الرسم الإملائي:

قال تعالى: « ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا (١١) وَجَعَلْتُ لَهُ مَالًا مَّمْدُودًا (١٢) وَبَنِينَ شُهُودًا (١٣) وَمَهَّدتُ لَهُ مَالًا مَّمْدُودًا (١٢) وَمَهَّدتُ لَهُ وَكَانَ لِأَيْتِنَا عَنِيدًا (١٦) وَمَهَّدتُ لَهُ وَتَمْهِيدًا (١٤) ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ (١٥) كَلَّآ َ إِنَّهُ كَانَ لِأَيْتِنَا عَنِيدًا (١٦)

مجلة كلية الإمام الأعظم || العدد ٥٦ \_\_\_\_\_\_

سَأُرْهِقُهُ وصَعُودًا» سورة المدثر

وردت (ممدودًا) على وزن اسم المفعول «وهو الصفة التي تدل على الحدث والحدوث والحدوث وذات المفعول، ويدل على أزمنة الفعل الثلاثي، أي: أنّه يكتسب دلالة صرفية أُخرى هي الزمان» (غرايبة، المجلد الثاني من العدد السابع والثلاثين، (د.ت)

#### المعنى العقدي:

نزل قوله تعالى: «ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا « في الوليد بن المغيرة ، وهي يشمل الناس جميعهم ، فأخرجه الله من بطن أُمّه وحيدًا ، لا مال له ولا ولد ، فرزقه الله المال والولد ، والثروة والنماء «وَجَعَلْتُ لَهُ مَالا مَمْدُودًا» ، واختلف في تفسير (مالا ممدودا) ، قيل: كان ألف دينار ، وقال آخرون: كان ماله أربعة آلاف دينار ، وقيل: الأرض ، وقيل: غلة شهر بشهر ، وقيل: هو الكثير الممدود ، عدده أو مساحته ، ومعنى » وَبَنِينَ شُهُودُا» : فكان عدد أولاده عشرة ، وقوله » وَمَهَّدْتُ لَهُ تَمْهِيدًا « يقول تعالى ذكره : وبسطت له في العيش بسطًا من المال والولد » ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ » يقول تعالى ذكره : ثم يأمل ويرجو أن أزيده من المال والولد على ما أعطيته « كَلَّ أَنِيدَ » يقول سبحانه وتعالى : ليس ذلك كما يأمل ويرجو من أَنْ أزيده مالًا وولدًا ، وتمهيدًا في الدنيا إِنْ هذا الذي خلقته وحيدًا كان لآياتنا -وهي حجج الله على خلقه من الكتب والرسل - عنيدًا ، يعني معاندًا للحقّ مجانبًا له ، كالبعير العنود (القرطبي ، خلقه من الكتب والرسل - عنيدًا ، يعني معاندًا للحقّ مجانبًا له ، كالبعير العنود (القرطبي ،

يتبيِّن من المعنى العقدي للفظة (ممدودًا) أَنَّ رضا الله لا يرتبط في الحياة الدنيا بكثرة الأموال والأولاد وعلى الإنسان أَنْ يعترف بأَنَّ هذه النعم من الله وعليه شكرها، لا يفتخر بها، ولا يظنُّ أَنَّها من جهده، فيزداد عنادًا، والله أعلم.

#### الخاتمة

ورد الفعل (مد) ومشتقاته سبعًا وعشرين مرة في القرآن الكريم ، وهو ممّا غمض تفسيره ، وقد نال اهتمام المفسرين وعلماء اللغة وتعدد معانيه إلى إحدى عشرة معنى ، يجمعها الجذر اللغوي الواحد الذي ذكره ابن فارس (الميم والدال) ، ويدلُّ على جرِّ شيءٍ في طول ، واتصال شيءٍ بشيءٍ في استطالة) ، وأهم المعاني التي وردت هي (الزيادة في العذاب ، والزيادة في الإثم التي تبين نعم الله على الإنسان ، ويملي الله للكافرين ويتركهم في غيهم وعتوهم فيغبطهم الناس حتى يظنوا أنَّهم أتوا خير الدنيا والآخرة ، فيأخذهم الله بغتة ، وبمعنى بسط وسوى ، وبمعنى الزيادة والصب فيه أو الزيادة مما ليس منه ، وبمعنى الاستدراج ، وبمعنى (مد) في المكروه ، و(الإمداد) في المحبوب .

ولاحظنا في الحديث عن عقيدة المنافقين ورد الفعل (مدَّ) مرة واحدة في سورة البقرة بمعنى الإمهال والترك، أمَّا في الحديث عن عقيدة الكافرين في سورة مريم، فتكرر أربع مرات مرتين بصيغة الفعل، ومرتين بصيغة المصدر؛ ليدلَّ على التأكيد على الإمهال والزيادة، فلهم الإمهال في الحياة الدنيا الذي يناسبه العدل الإلهي الزيادة في العذاب.

واستنتجنا في الآيات الدالة على إمداد الملائكة الأساس العقائدي لتدخل الملائكة في المعارك وهو أصل عقدي يتبيّن في إمكانية تسخير الله ملائكته لنصرة المؤمنين، وأن ذلك يتم بأمر الله وبقدرته، وليس من ذات الملائكة، ووظف الرسم الإملائي للفعل (مد) ليبيّن الاختلاف في عدد الملائكة، وارتباط الزيادة والمدد بالملائكة بالصبر والتقوى فالأمر يتعلق بوحدانية الله وعبادته والاعتقاد بالنصر من عنده.

وكما تبيّن لنا ممّا تقدم أنّ الرسم الإملائي في سورة الأنفال اسم فاعل؛ لأنّ الملائكة قاتلت يوم بدر، فدلّ على الثبات، وجاء في سورة آل عمران بصيغة المضارع؛ لأنّها كانت مددًا وعددًا، ولم تقاتل، وقيل: لم يصبروا ولم يتقوا في يوم أحد فلم يمدّوا بالملائكة، واختلاف الرسم الاملائي لايدلّ على وجود خطأ في القرآن الكريم كما ادّعى الملحدون، وإنّما هو بسبب الاختلاف في المعنى.

وأفادت كلمة (مُمّددة) دلالة بنيوية تتصل بالعقيدة الإسلامية في وصف قوة الأعمدة التي تغلق بها النار، فبينت عظمة عقاب الله، وإثبات الخلود في النار، لترهيب الكفار وإعطائهم

الفرصة للرجوع إلى طاعة الله، فلمَّا أصروا على كفرهم، جاء العدل الإلهي بهذا الشكل أغلقوا عقولهم في الدنيا فأغلقت أبواب النار الممددة أو الأجل الممدود، فلا بدَّ من الإيمان بالغيب، فمن لم يؤمن بالغيب، فله عذاب ممدود.

وظفت الكلمات (مدادًا ومدد ويمدُّ)؛ لتدلَّ على الاتساع الذي لا يحيط بكلمات الله وعلمه، فالمعنى العقدي الذي يتصل بعظمة الله سبحانه وتعالى، فعلمه واسع لا ينفد.

ويظهر من توظيف الفعل (مد) بيان المعاني العقدية في بيان قدرة الله المطلقة في مدًّ الأُرض طولًا وعرضًا وزيادة ونقصًا وكونها كروية ومنبسطة، ثُمَّ يوم القيامة يتغير هذا المدُّ فيشمل باطن الأَرض، فيخرج ما في باطنها، وهذا كلُّه من أَجل بيان عظمة الله سبحانه وتعالى وعبادته وحده.

وتأتي بمعنى الطول والبسط والزيادة والصب فيه والاستدراج ومدّ الظل هو ما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، وفرق المفسرون في مجيء (مدّ) في المكروه، و(الإمداد) في المحبوب فالله ينعم على المؤمنين والكافرين وينصر المؤمنين عند التزامهم بالصبر والتقوى. وأخيرًا نوصي الباحثين بالاهتمام بالمفردة القرآنية ودلالتها العقدية، وأنّ هناك مجالًا للاتساع في فضاء النصّ، والرد على الملحدين بأسلوب علمي قائم على الإلمام بمعطيات الجانب اللغوي للكلمة وتوظيفه في فهم المعنى العقدي من أجل ترسيخ عبادة التوحيد.

#### المصادر والمراجع

#### - القرآن الكريم.

- ١. حسان، فدوى محمد، أثر الانسجام الصوتي في البنية اللغوية في القرآن الكريم، عالم
   الكتب الحديث، الأردن، ٢١١١م.
- ۲. الزمخشري (۳۸هه)، أساس البلاغة، تحقيق: محمد باسل عيون السود، در الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۹۹۸م.
- ٣. الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، مؤسسة الأعلمي، بيروت
   لبنان ٢٠١٣ م
- ٤. أبو حيان الأندلسي (ت ٧٤٥ هـ)، البحر المحيط (في التفسير)، بعناية: صدقي محمد جميل العطار وزهير جعيد إلى ٧) وعرفان العشا حسّونة، دار الفكر، بيروت، ٢٠٠٠م.
- الزركشي (١٩٤هـ)، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبي الفضل إبراهيم، الطبعة: الأولى ، الناشر: دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه، ١٩٥٧ م، ج١/ ٣٧٦
- 7. ابن كثير الدمشقي (ت ٧٧٤ هـ)، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت ،ط١، ١٤١٩ هـ ١٩٩٨.
- ٧. خلف . علي داود . « إشكالية العلاقة بين الثقافة والدين عند علماء الغرب المعاصرين»: مجلة كلية الامام الاعظم الجامعة.العدد ٤٨ الجزء الاول عام ٢٠٢٤
- ٨. الطنطاوي ,(ت١٤٣١هـ)، تفسير الوسيط، تحقيق: د. وهبة الزحيلي، دار الفكر المعاصر، بيروت، (د.ت).
- ٩. الطبري, أبو جعفر محمد بن جرير (ت٥٣١٠)، جامع البيان عن تأويل آي القرآن،
   تحقيق: محمد محمود شاكر وأحمد محمود شاكر، دار المعارف ، مصر، ١٩٥٠م.
- ۱۰. أبو جعفر, محمد بن جرير (۲۲۶ ۳۱۰ ه)، جامع البيان عن تأويل آي القرآن: تحقيق: د عبد الله بن عبد المحسن التركي بالتعاون مع: مركز البحوث والدراسات الإسلامية بدار هجر د عبد السند حسن يمامة الناشر: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان القاهرة، مصر الطبعة: الأولى، ۱٤۲۲ هـ ۲۰۰۱ م.

- 11. القرطبي (ت٦٧١هـ)، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق التركي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ٢٠٠٦م.
- ١٢. سامح القليني، الجلال والجمال في رسم الكلمة في القرآن، مكتبة وهبة، القاهرة، ط١، ٢٠٠٨.
  - ١٣. السيوطي، جلال الدين (ت٩١١ه)، الدر المنثور دار الفكر- بيروت، (د.ت).
- ١٤. العزاوي، نظمية كريم جمعة، الرد العقدي على الحداثيين، العقل والحرية أنموذجا،
   مجلة كلية الإمام الأعظم، العدد ٤٩، ٢٠٢٤م.
  - ٥١. ابن عقيل (ت ٧٦٩هـ) على ألفية ابن مالك، دار التراث، القاهرة، ١٩٨٠م.
- 17. ياقوت، محمود سليمان، الصرف التعليمي والتطبيق في القرآن الكريم، مكتبة المنار الإسلامية، الكويت، ط ١، ٩٩٩م.
- 1٧. غرايبة، آلاء طريف، صيغ اسم المفعول في القرآن الكريم دراسة دلالية، المجلد الثاني من العدد السابع والثلاثين لحولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية، (د.ت)
- 11. الزمخشري (ت ٣٨٥ ه)، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، مصطفى حسين أحمد، دار الريان للتراث بالقاهرة دار الكتاب العربي ببيروت، ط٣ ،١٩٨٧ م.
- ١٩. الشعراوي، محمد متولي (ت ١١٨٥)، معجزة القرآن، المختار الاسلامي للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة الطبعة: الأولى، م ١٩٧٨
- ٠٠. ابن زكريا، أبو الحسين أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون ، مطبعة مكتب الاعلام الإسلامي، ٤٠٤ه.
- ٢١. الأصفهاني، الراغب، المفردات في غريب القرآن، مكتبة نزار مصطفى الباز، (د.ت) ٢٢. الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية في قم، ١٩٩٧م.

- 1. Hassan, Fadawi Muhammad. The Impact of Phonetic Harmony on the Linguistic Structure in the Holy Quran. Modern Books World, Jordan, 2011.
- 2. Al-Zamakhshari (538 AH). Asas al-Balagha. Edited by Muhammad Basil Oyun al-Sud. Dar al-Kutub al-Ilmiya, Beirut, 1st edition, 1998.
- 3. Shirazi, Nasser Makarem. Al-Amthal fi Tafsir Kitab Allah al-Munzal. Al-Alami Foundation, Beirut, Lebanon, 2013.
- 4. Abu Hayyan al-Andalusi (745 AH). Al-Bahr al-Muhit (in Tafsir). Edited by Sadqi Muhammad Jamil al-Attar and others. Dar al-Fikr, Beirut, 2000.
- 5. Al-Zarkashi (794 AH). Al-Burhan fi Ulum al-Quran. Edited by Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim. First edition. Dar Ihya al-Kutub al-Arabiya, 1957, Vol. 1/376.
- 6. Ibn Kathir al-Dimashqi (774 AH). Tafsir al-Quran al-Azim. Edited by Muhammad Hussein Shams al-Din. Dar al-Kutub al-Ilmiya, Beirut, 1st edition, 1419 AH 1998.
- 7. Al-Tantawi (1431 AH). Al-Wasit fi Tafsir al-Quran. Edited by Dr. Wahba al-Zuhayli. Dar al-Fikr al-Mu'aser, Beirut (no date).
- 8. Al-Tabari, Abu Ja'far Muhammad bin Jarir (310 AH). Jami' al-Bayan 'an Ta'wil Ay al-Quran. Edited by Muhammad Mahmoud Shakir and Ahmad Mahmoud Shakir. Dar al-Ma'arif, Egypt, 1950.
- 9. Abu Ja'far, Muhammad bin Jarir (224-310 AH). Jami' al-Bayan 'an Ta'wil Ay al-Quran. Edited by Abd Allah bin Abd al-Muhsin al-Turki in cooperation with the Islamic Research and Studies Center at Dar Hajar. Published by Dar Hajar for Printing, Publishing, Distribution, and Advertising, Cairo, Egypt. First edition, 1422 AH 2001.
- 10. Al-Qurtubi (671 AH). Al-Jami' li Ahkam al-Quran. Edited by al-Turki. Al-Risala Foundation, Beirut, 2006.
- 11. Samah al-Qalini. Al-Jalal wa al-Jamal fi Rasm al-Kalima fi al-Quran. Wahba Library, Cairo, 1st edition, 2008.

- 12. Al-Suyuti, Jalal al-Din (911 AH). Al-Durr al-Manthur. Dar al-Fikr, Beirut (no date).
- 13. Al-'Azzawi, Nazmiya Karim Jum'a. Al-Radd al-'Aqdiy 'ala al-Haddathiyin: Al-'Aql wa al-Hurriya Namudhajan. Journal of the Imam Al-A'zam College, Issue 49, 2024.
  - 14. Ibn 'Aqil (769 AH). Sharh Alfiyat Ibn Malik. Dar al-Turath, Cairo, 1980.
- 15. Ya'qut, Mahmoud Suleiman. Al-Sarf al-Ta'limi wa al-Tatbiq fi al-Quran al-Karim. Al-Manar Islamic Library, Kuwait, 1st edition, 1999.
- 16. Gharaybeh, Ala' Tarif. Sighah Ism al-Maf'ul fi al-Quran al-Karim: Dirasa Dalaliyya. Volume 2, Issue 37 of the Annual Journal of the Faculty of Islamic and Arabic Studies for Girls in Alexandria (no date).
- 17. Al-Zamakhshari (538 AH). Al-Kashshaf 'an Haqa'iq Ghawamid al-Tanzil wa 'Uyun al-Aqawil fi Wujoh al-Ta'wil. Edited by Mustafa Hussein Ahmad. Dar al-Ri-yan for Heritage, Cairo, and Dar al-Kitab al-Arabi, Beirut, 3rd edition, 1987.
- 18. Al-Sha'rawi, Muhammad Mutawalli (1418 AH). Mu'jizat al-Quran. Al-Mukhtar al-Islami for Printing, Publishing, and Distribution, Cairo, 1st edition, 1978.
- 19. Ibn Zakariya, Abu al-Hussein Ahmad bin Faris. Mu'jam Maqayis al-Lugha. Edited by Abd al-Salam Muhammad Harun. Islamic Information Office Press, 1404 AH.
- 20. Al-Asfahani, Al-Raghib. Al-Mufradat fi Gharib al-Quran. Nizar Mustafa al-Baz Library (no date).
- 21. Al-Tabataba'i. Al-Mizan fi Tafsir al-Quran. Publications of the Teachers' Group in