

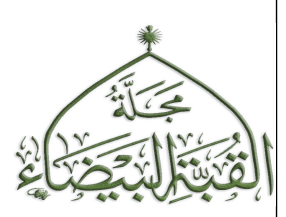




# فصلية تُعنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد(٧) السنة الثالثة ذو القعدة ٢٤٤٦هـ آيار ٢٠٢٥م تصدر عن دائرة البحوث والدراسات في ديوان الوقف الشيعي

### المشرف العام

عمار موسى طاهر الموسوي مدير عام دائرة البحوث والدراسات



#### التدقيق اللغوي

أ . م . د .علي عبدالوهاب عباس التخصص/اللغة والنحو الجامعة المستنصرية/كليةالتربية الأساسية الترجمة

أ . م . د . رافد سامي مجيد التخصص/ لعة إنكليزية جامعة الإمام الصادق(عليه السلام)كلية الآداب

### رئيس التحرير

أ . د . سامي حمود الحاج جاسم
 التخصص/تاريخ إسلامي
 الجامعة المستنصرية/ كلية التربية
 مدير التحرير

حسين علي محمّد حسن التخصص/لغة عربية وآدابها دائرة البحوث والدراسات/ديوان الوقف الشيعي همأة التحري

هيأة التحرير **ا. د . على عبدكنو** التخصص/علوم قرءان/تفسير جامعة ديالي/كليةالعلوم الإسلامية أ. د . على عطية شرقى التخصص/ تاريخ إسلامي جامعة بغداد/ كلية التربية ابن رشد أ. م . د . عقيل عباس الريكان التخصص/ علوم قرءان تفسير الجامعة المستنصرية/كليةالتربية الأساسية أ. م . د.أحمد عبد خضير التخصص/فلسفة الجامعة المستنصرية / كلية الآداب م.د. نوزاد صفر بخش التخصص/أصول الدين جامعة بغداد/ كلية العلوم الإسلامية أ.م . د . طارق عودة مري التخصص/ تاريخ إسلامي جامعة بغداد/كلية العلوم الإسلامية هيأة التحرير من خارج العراق

هيأة التحرير من خارج العراق الد. مها خيربك ناصر ا. د. مها خيربك ناصر الجامعة اللبنانية / لبنان/لغة عربية. لغة ا. د. محمّد خاقاني جامعة اصفهان / ايران / لغة عربية. لغة أ. د. خولة خمري ا. د. خولة خمري جامعة محمّد الشريف/الجزائر/حضارة وآديان. أديان

اً . د . نور الدين أبو لحية جامعة باتنة / كلية العلوم الإسلامية / الجزائر علوم قرءان/ تفسير

# فصلية تُعنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد(٧) السنة الثالثة ذو القعدة ٢٤٤٦هـ آيار ٢٠٢٥م تصدر عن دائرة البحوث والدراسات في ديوان الوقف الشيعي

### العنوان الموقعي

مجلة القبة البيضاء جمهورية العراق بغداد /باب المعظم مقابل وزارة الصحة دائرة البحوث والدراسات الاتصالات

مدير التحرير ١٨٣٧٦١ ،

صندوق البريد / ۱ • • ۳۳۰ الرقم المعياري الدولي

اورم العياري العربي العربي ISSN3005 5830

رقم الإيداع

في دار الكتب والوثائق(١١٢٧)

لسنة ٢٠٢٣

البريد الالكتروني

إعيل

off reserch@sed.gov.iq

hus65in@gmail.com



الرقم المعياري الدولي (5830–3005)

دليل المؤلف.....

١-إن يتسم البحث بالأصالة والجدة والقيمة العلمية والمعرفية الكبيرة وسلامة اللغة ودقة التوثيق.

٧- إن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على:

أ. عنوان البحث باللغة العربية .

ب. اسم الباحث باللغة العربية . ودرجته العلمية وشهادته.

ت. بريد الباحث الإلكترويي.

ث. ملخصان أحدهما باللغةِ العربية والآخر باللغةِ الإنكليزية.

ج. تدرج مفاتيح الكلمات باللغة العربية بعد الملخص العربي.

٣-أن يكونَ مطبوعًا على الحاسوب بنظام ( office Word ) وعلى قرص ليزري مدمج الله على القرص) وتُزوَّد هيأة التحرير بثلاث (CD) على شكل ملف واحد فقط (أي لا يُجزَّأ البحث بأكثر من ملف على القرص) وتُزوَّد هيأة التحرير بثلاث نسخ ورقية وتوضع الرسوم أو الأشكال، إن وُجِدت، في مكانِها منَ البحثِ، على أن تكونَ صالحةً مِنَ الناحيةِ الفنيَّة للطاعة.

٤-أن لا يزيدَ عدد صفحات البحث على (٢٥) خمس وعشرين صفحة من الحجم ( ٨٤).

ه. يلتزم الباحث في ترتيب وتنسيق المصادر على الصغية APA

٦-أن يلتزم الباحث بدفع أُجُور النشر المحدَّدة البالغة (٠٠٠٠٠) خمسة وسبعين الف دينار عراقي، أو ما يعادلها بالعملات الأجنبية.

٧-أن يكونَ البحثُ خاليًا مِنَ الأخطاءِ اللغوية والنحوية والإملائيَّة.

٨-أن يلتزم الباحث بالخطوط وأحجامِها على النحو الآتي:

أ. اللغة العربية: نوع الخط (Arabic Simplified) وحجم الخط (١٤) للمتن.

ب. اللغة الإنكليزية: نوع الخط ( Times New Roman ) عناوين البحث (١٦). والملخصات (١٦). أما فقرات البحث الأخرى؛ فبحجم (١٤).

٩-أن تكونَ هوامش البحثِ بالنظام التلقائي (تعليقات ختامية) في نهاية البحث. بحجم ١٢.

• ١ - تكون مسافة الحواشي الجانبية (٢,٥٤) سم والمسافة بين الأسطر (١) .

11-في حال استعمال برنامج مصحف المدينة للآيات القرآنية يتحمل الباحث ظهور هذه الآيات المباركة بالشكل الصحيح من عدمه، لذا يفضل النسخ من المصحف الالكتروني المتوافر على شبكة الانترنيت.

١٢-يبلُّغ الباحث بقرار صلاحيَّة النشر أو عدمها في مدَّةٍ لا تتجاوز شهرين من تاريخ وصولهِ إلى هيأةِ التحرير.

١٣-يلتزمُ الباحث بإجراءِ تعديلات المحكّمين على بحثهِ وفق التقارير المرسلة إليهِ وموافاةِ المجلة بنسخةٍ مُعدّلةٍ في مدَّةٍ لا تتجاوزُ (١٥) خمسة عشر يومًا.

١٤-لا يحق للباحث المطالبة بمتطلبات البحث كافة بعد مرور سنة من تاريخ النشر.

٥ ١ - لاتعاد البحوث الى أصحابها سواء قبلت أم لم تقبل.

٦ ١ – دمج مصادر البحث وهوامشه في عنوان واحد يكون في هاية البحث، مع كتابة معلومات المصدر عندما يرد لأول مرة.

١٧- يخضع البحث للتقويم السري من ثلاثة خبراء لبيان صلاحيته للنشر.

١٨-يشترط على طلبة الدراسات العليا فضالاً عن الشروط السابقة جلب ما يثبت موافقة الاستاذ المشرف على
 البحث وفق النموذج المعتمد في المجلة.

19- يحصل الباحث على مستل واحد لبحثه، ونسخة من المجلة، وإذا رغب في الحصول على نسخة أخرى فعليه شراؤها بسعر (١٥) الف دينار.

• ٢ - تعبر الأبحاث المنشورة في المجلة عن آراء أصحابها لا عن رأي المجلة.

٢١ – ترسل البحوث على العنوان الآتي: ( بغداد – شارع فلسطين المركز الوطني لعلوم القرآن)

أو البريد الألكترونيّ: (hus \ oin@Gmail.com ) بعد دفع الأجور في الحساب المصرفي العائد إلى الدائرة.

٢٢- لا تلتزمُ المجلة بنشر البحوث التي تُخلُّ بشرطٍ من هذهِ الشروط.

### حَكَلَةُ انْسَانِيَةُ اجْتِمَاعِيَةً فَصَلِيّةً تَصَدُرُعَنَدَائِرَةِ ٱلبُجُونِ وَٱلدِّرَاسَاتِ فِي ذِيوَانِ ٱلوَقْفِ الشِّبْغِي محتوى العدد (٧) ذو العقدة ٤٤٦هـ آيار ٢٠٢٥م المجلد الرابع

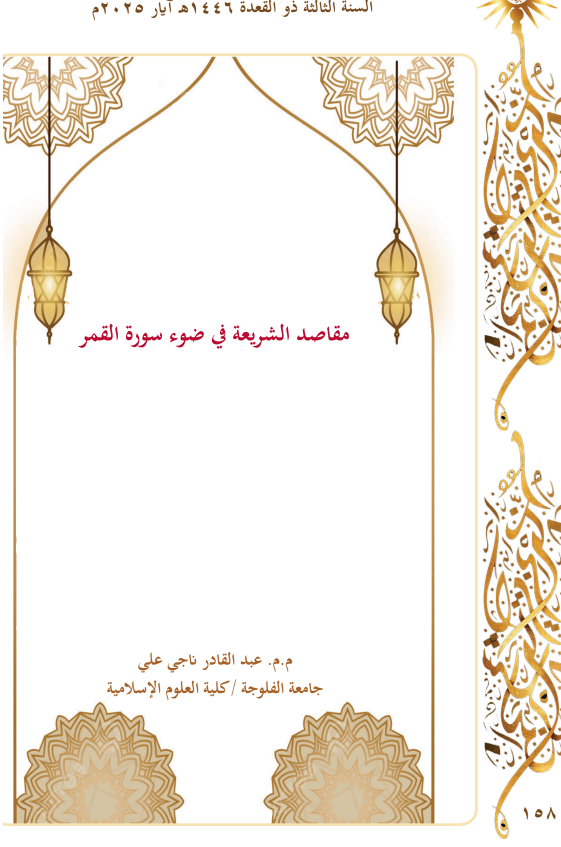


| 1     |                                                                                   |                                                                                                                                |    |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ص     | اسم الباحث                                                                        | عنوانات البحوث                                                                                                                 | ت  |
| ٨     | الدكتور : ضرغام كريم كاظم<br>الدكتور :ضياء عزيز<br>الباحثة: محمد إيمان علي حمد    | العنف الأسري ضد الطفل والمرأة والنهي عنه في القرآن الكريم                                                                      | ١  |
| **    | أ.م.د. علاء أبراهيم سرحان<br>أ.م.د. سهاد علي عبد الحسين<br>الباحثة ديان ضياء هاشم | أثر استراتيجية حلقة الحكيم في التحصيل عند طالبات<br>الصف الاول متوسط في مادة الاجتماعيات                                       | ۲  |
| ٤٠    | م.م. سعد عجيل صالح                                                                | أثر استراتيجية الصراع المعرفي في تحصيل طلاب الثاني متوسط في مادة التاريخ وتفكيرهم الايجابي                                     | ٣  |
| ٦٢    | أ.د. حيدر عيسى حيدر<br>الباحثة: ضحى عبد الكريم                                    | أدلة وجوب الزكاة ومستحقيه في القرآن الكريم                                                                                     | ٤  |
| ٧٨    | أ.م.د. إبراهيم سلمان قاسم<br>الباحثة: عيدة قدوري جبار                             | الابتلاء في القرآن والسنة النبوية                                                                                              | ٥  |
| 97    | الباحث: م. د. عدنان خابط سرحان                                                    | مس المصحف في الشريعة الاسلامية                                                                                                 | ٦  |
| ١٠٦   | م. وداد احمد كاظم                                                                 | الخصائص البصرية والجمالية لعمارة المتحف البغدادي دراسة تحليلية                                                                 | ٧  |
| ١٣٤   | م.م. بيادر ادور مه <i>دي ك</i> اظم                                                | اتجاهات النقد التفسيري عند الشويف الموتضى                                                                                      | ٨  |
| 1 2 7 | م. م. حسن داخل عطية                                                               | الاوضاع الصحية في كربلاء ١٩٣٩–١٩٥٨                                                                                             | ٩  |
| 101   | م.م. عبد القادر ناجي علي                                                          | مقاصد الشريعة في ضوء سورة القمر                                                                                                | ١. |
| ۱۷٦   | م.م. عدنان جحيل شدود الماجدي                                                      | الفلسفة الأولى ونمج البلاغة                                                                                                    | 11 |
| 197   | م.م. فاطمة صدام فنوص حمادي                                                        | الإدمان على مواقع التواصل الإجتماعي أضراره وعلاجه في الفكر الإسلامي                                                            | ١٢ |
| 7.7   | م.م. كوثر حميد فاضل                                                               | الكفاءة البراغماتية في التواصل بين الثقافات:<br>التحديات والاستراتيجيات لاستخدام اللغة بفعالية                                 | ۱۳ |
| 77.   | م.م. محمد كاظم راضي                                                               | التطبيقات العملية للحراسة القضائية في القانون العراقي                                                                          | ١٤ |
| 747   | م.م. مصطفى محمد عبد الرزاق                                                        | أهمية تأليف كتاب القوانين لافلاطون دراسة تحليلة                                                                                | 10 |
| 707   | م.م. نبراس كاظم ابراهيم                                                           | السيميائية اللونية للمراثي الحسينية في الاشعار العباسية<br>طلائع بن رزيك انموذجاً                                              | 17 |
| 777   | م.م. هند فالح هامان علي                                                           | قراءة في منهجية العلّامة البحراني في تفسير القرآن (كتاب البرهان انموذجًا)                                                      | ۱۷ |
| 777   | د. مازن حمود مطرود مخیلف                                                          | تأثير المعايير المحاسبية الدولية على تحقيق الشفافية في المشاريع التنموية<br>في العراق: دراسة تطبيقية على القطاعين العام والخاص | ۱۸ |
| ٣٠٨   | محمد قحطان نعمة<br>أ.د.عمار باسم صالح                                             | ضمانات النَّزاهة في المؤسسات الإدارية عند الإمام علي                                                                           | 19 |
| 77 8  | Mohanad<br>Hazim Hakkoosh                                                         | Social and verbal tactics of bullying in The Great Gatsby through the lens of Henri Tajfel                                     | ۲. |

and John Turner's Social Identity Theory

الصحافة المواطنية إعادة تعريف دور الجمهور في صناعة الأخبار

الباحث: مهند طاهر تسكام الزويد





#### المستخلص:

يعد القرآن الكريم هو المصدر الأصلي للمقاصد الشرعية، ومن هذا المنطلق ارتأيت أن يكون عنوان بحثي (مقاصد الشريعة في ضوء سورة القمر) ولذلك كانت البداية تعريف المقاصد، وبيان اهم مقاصد السور القرآنية، مع وقفات بين يدي سورة القمر، ومن ثم بيان مقاصد سورة القمر بحسب الضروريات الخمسة، لما للمقاصد الشرعية الدور الفاعل في تحقيق مصالح الناس واسعادهم في الدارين، سواء أكان الأمر متعلق بالجانب الوجودي أو العدمي؛ لأن الحاجة قد تتحقق في اليوم الآخر، وهذا ما تحققه سورة القمر في ضوء إمعان النظر في آياتما المباركات. الكلمان المفتاحية: المقاصد، السور القرآنية، الضروريات الحمسة.

#### **Abstract**:

The Holy Quran is the primary source of Islamic objectives. Based on this, I decided to title my research «The Objectives of Islamic Law in Light of Surat Al-Qamar.» Therefore, I began by defining the objectives and explaining the most important objectives of the Quranic surahs, with pauses before Surat Al-Qamar. I then explained the objectives of Surat Al-Qamar according to the five essentials, given the effective role Islamic objectives play in achieving people's interests and happiness in both worlds, whether related to existential or non-existent aspects. This is because a need may be fulfilled in this worldly life, or it may be fulfilled on the Day of Judgment. This is what Surat Al-Qamar achieves when carefully examining its blessed verses.

Keywords: objectives, Quranic surahs, the five essentials.

#### المقدمة

الحمد لله الحكيم في كل أفعالهِ، والذي بين في شريعة العلل والمقاصد في كل أحكامه، والصلاة والسلام على المبعوث بالدين القويم والمنهج المستقيم، الذي رعى المقاصد في كل أقوالهِ وأفعاله وتقريراته، سيدنا محمد(صلى الله عليه وآله وسلم)، وعلى آله وأصحابه وأتباعه الذين حرصوا على تحقيق مقاصد الشارع الحكيم في جميع اجتهاداتهم. أما بعد:

فمن المقرر شرعًا وعقلًا، اعتقادًا وعملًا، نصًا واجتهادًا، إجمالًا وتفصيلًا، أن القرآن الكريم فيه أرقى المقاصد وأكبرها، واسمى المصالح وأعظمها، فهو أصل الأصول ومصدر المصادر، وأساس النقول والعقول، وقاعدة أي بناء حضاري يهدف إلى الإعمار والتنمية والازدهار والتقدم والإصلاح، وغير ذلك من الغايات والمقاصد، والأسرار والحكم التي تحرص جميع الأمم والشعوب على تحقيقها وتحصيلها.

فمعرفة مقاصد السور تعين على فهم كتاب الله تعالى، وتفسير الآيات، وتعين على فهم السنة النبوية الشريفة؛ لأن «القرآن والسنة لماكانا عربيين لم يكن لينظر فيهما إلا عربي أو من يتقن العربية -، كما أن من لم يعرف مقاصدهما لم يحل له أن يتكلم فيهما، إذا لا يصح له نظر حتى يكون عالما بحما، فإنه إذا كان كذلك، لم يختلف عليه شيء من الشريعة»(1)، ومن سور القرآن الكريم سورة القمر، فهي ذات بناء محكم، ورسالة واضحة ترتكز على تحذير المكذبين، وتشبيت المؤمنين، في ضوء استعراض مشاهد من العذاب الإلمي، الذي حل بالأمم السابقة؛ لأن سورة القمر تحمل في طياتما جملة من المقاصد التربوية والإيمانية، من ابرزها: بيان قدرة الله تعالى، وتأكيد صدق الرسالة، وصدق من جاء بها(صلى الله عليه وآله وسلم)، وتيسير القرآن للذكر، والدعوة إلى الاتعاظ بمصير الغابرين، ولذلك ارتأيت أن يكون 9 م





عنوان بحثى هذا: (مقاصد الشريعة في ضوء سورة القمر).

وقد استوى ساق البحث على مبحثين تسبقمها مقدمة وينتهيان بخاتمة:

أما المقدمة فقد وافيتكم بها،وأما المبحث الأول فكان في تعريف المقاصد، وبيان اهم مقاصد السور القرآنية، مع وقفات بين يدي سورة القمر.

أما المبحث الثاني فكان في بيان مقاصد سورة القمر بحسب الضروريات الخمسة

أما الخاتمة فكانت في أهم النتائج المستخلصة من البحث وبعض التوصيات

#### المبحث الأول:

تعريف المقاصد، وبيان اهم مقاصد السور القرآنية، مع وقفات بين يدي سورة القمر

المطلب الأول: تعريف المقاصد لغة واصطلاحاً

أولاً: تعريف المقاصد عند أهل اللغة: ذكر علماء اللغة بأنَّ المقصد في اللغة يأتي على عدة معان منها:

١- المقصد بمعنى الطريق المستقيم: وهو مصدر ميمي من قَصَدَ يقصدُ قصداً، فهو قاصد، ومنه قوله تعالى: وَعَلَى اللهِ قَصْدُ السَّبِيلِ (٢)، أي: بمعنى استقامة الطريق(٣)، «والقصد من الطريق المستقيم الذي لا اعوجاج فيه»(٤)،
 و»القصد في السبيل هو كونه موصلا إلى المطلوب فالمعنى وعلى الله بيان الطريق الموصل إلى المطلوب»(٥). ويقال طريق قاصد: أي: سهل مستقيم لا مشقة فيه، وسفر قاصد: أي سهل قريب(٦)، ومنه قول تعالى: لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا سهلًا(٨).

٢- الاعتماد، والأم، وإتيان الشيء: ويقال قصد فلان فلاناً، إذا توجه إليه وأمه وعمد إليه، وفي هذا المعنى جاء في الحديث: «... إِنَّ رَسُولَ اللهِ (صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وآله وَسَلَّمَ). بَعَثَ بَعْثًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ إِلَى قَوْمٍ مِنَ الْمُسْرِكِينَ، وَإِنَّهُمُ الْتَقَوْا فَكَانَ رَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ قَصَدَ لَهُ فَقَتَلَهُ، وَإِنَّ رَجُلًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ قَصَدَ لَهُ فَقَتَلَهُ، وَإِنَّ رَجُلًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ قَصَدَ عَفْلَتَهُ... الحديث »(٩).

٣- الاعتدال والتوسط (١٠)، قال تعالى: (وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ) (١١)، أي: «توسط فيه. والقصد، ما بين الإسراع والبطء» (٢١)، وكذلك قوله تعالى: (وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا) (١٣)، أي: جعلهم أمة وسطا لا تفريط عندها ولا إفراط (١٤)، وقوله (صلى الله عليه وآله وسلم). في الحديث: «... وَالقَصْدَ القَصْدَ تَبَلُغُوا » (١٥)، وعن جابر بن سمرة ، قال: «كنت أصلي مع رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، فكانت صلاته قصدا، وخطبته قصدا» (١٦).

٤. ومن معانيه: الاكتناز في الشيء: يقال: ناقة قصيد، اي: مكتنزة، ممتلئة، كثيرة اللحم(١٧).

ومن معانيه: الكسر: والقصدة من الشيء إذا تكسر، ومنه قصدت العود، أي: كسرته، وانقصد الرمح،
 أي تكسر (۱۸).

أما تعريف المقاصد اصطلاحاً: فعند البحث والتقصي في كتب العلماء المتقدمين نجد أن المقاصد مبثوثة في كتبهم، من غير أن يضعوا لها تعريفاً اصطلاحياً جامعًا مانعًا؛ لأنهم عبروا عن المقاصد بتعبيرات كثيرة كانت تدل في مجملها بالتصريح أو التلميح أو التنصيص أو الإيماء على عنايتهم بالمقاصد لفهم النصوص واستنباط الأحكام والاجتهاد فيها (١٩)، حتى الإمام الشاطبي الذي كان له فضل سبق في المقاصد، ويعد أول من أبرز هذا العلم وأفرده بالتأليف، وأكثر العناية لم يعط تعريفاً للمقاصد الشرعية.

أما العلماء المعاصرون فقد ذكروا تعريفات عدة منها:

١. عرفها الإمام ولي الله الدهلوي (٢٠).(رحمه الله): بقوله: «هو علم أسرار الدين، الباحث عن حِكم الأحكام ولمياتها، واسرار خواص الأعمال ونكتها»(٢١).

٢. وعرفها الإمام الطاهر بن عاشور (٢٢). (رحمه الله): هي «المعاني والحكم الملحوظة للشارع في جميع أصول

وا

17.



التشريع أو معظمها» (٢٣).

٣. وعرفها العلامة علال الفاسي(٢٤)، فقال: «الغايات منها، والأسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم من احكامها»(٢٥).

٤. وعرفها الخادمي(٢٦) فقال: «المقاصد هي المعاني الملحوظة في الأحكام الشرعية، والمترتبة عليها، سواء أكانت تلك المعاني حكماً جزئية، أم مصالح كلية، أم سمات إجمالية، وهي تجتمع ضمن هدف واحد، وهو تقرير عبودية الله ومصلحة الإنسان في الدارين»(٢٧).

#### المطلب الثانى: مقاصد السور القرآنية

فعند البحث والتقصي بكتب الفقهاء يتضح لنا بأن مقاصد القرآن الكريم غير متناهية؛ لأن سر القرآن، ولبابه الأصفى، ومقصده الأقصى، دعوة العباد إلى الجبًار الأعلى، رب الآخرة والأولى، خالق السماوات العلى، والأرضين السفلى، وما بينهما وما تحت الثَّرى، ويبقى هذا الحال ملازم للإنسان إلى آخر لحظة في حياته، ولكن يمكن أن نجعل مقاصد القرآن ونفائسه ستة أقسام على سبيل التمثيل لا الحصر، كما بينها حجة الإسلام الإمام الغزالي رحمه الله في الجواهر، ثلاثة منها: هي السوابق والأصول المُهمِّة، وثلاثة: هي الرَّوادف والتوابع المُغنِية المُتِمَّة.

أما الثلاثة المُهمَّة فهي:

1 - تعريف المدعو إليه، وهو شرح معرفة الله تعالى، وتشتمل هذه المعرفة على: معرفة ذات الحق تبارك وتعالى، ومعرفة الصفات، ومعرفة الأفعال.

٢ – وتعريف الصراط المستقيم الذي تجب ملازمته في السلوك إليه، وذلك بالتبتل كما قال الله تعالى: (وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلا)
 (المزمل: الآية : ٨) أي: انقطع إليه، والانقطاع إليه يكون بالإقبال عليه، والاعراض عن غيره، وترجمته قوله: (لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَخَذْهُ وَكِيلًا ). (المزمل: الآية : ٩).

٣- وتعريف الحال عند الوصول إليه، وهو يشتمل على ذكر الروح والنعيم الذي يلقاه الواصلون، والعبارة الجامعة الأنواع روحها الجنة، وأعلاها لذة النظر إلى الله تعالى، ويشتمل أيضًا على ذكر الخزي والعذاب الذي يلقاه المحجوبون عنه بإهمال السلوك، والعبارة الجامعة لأصناف آلامها الجحيم، وأشدها ألما ألم الحجاب والإبعاد.

وأما الثلاثة المُغْنيَة المُتمَّة:

أحدها: تعريف أحوال المُجيبين للدعوة ولطائف صُنع الله فيهم؛ وسره ومقصوده التشويق والترغيب، وتعريف أحوال الناكبين والناكلين عن الإجابة وكيفية قمع الله لهم وتنكيله لهم؛ وسره ومقصوده الاعتبار والترهيب.

وثانيها: حكاية أحوال الجاحدين، وكشف فضائحهم وجهلهم بالمجادلة والمحاجة على الحق، وسره ومقصوده في جنب الباطل الإفضاح والتنفير، وفي جنب الحق الإيضاح والتثبيت والتقهير .

وثالثها: تعويف عمارة منازل الطريق، وكيفية أخذ الزاد والأهبة والاستعداد، أن الدنيا منزل من منازل السائوين إلى الله تعالى، والبدن مركب، فمن ذهل عن تدبير المنزل والمركب لم يتم سفره(٢٨).

أي إن مقاصد القرآن الكريم في ضوء استقراء نصوصه واستنباط أحكامه، فهي قائمة على أساس تحقيق جلب المنافع الدنيوية، التي أساسها السعادة والطمأنينة والأمان، والمنافع الأخروية القائمة على مرضاة الله تعالى ورحمته، ودرء المفاسد القائمة على الذنوب والمعاصي، ودفع الأضرار من أجل النجاة من النار، وهذا لا يكون إلا بفضل الله تعالى والعبادة النابعة من خلال امتثال أوامره الله سبحانه واجتناب نواهيه (٢٩).

وقد تتنوع المقاصد القرآنية؛ وذلك بالنظر إلى اعتبارات متعددة، فهي تكمل بعضها البعض باعتبار وحدة المصدر، فيمكن معرفة أهم تلك المقاصد وكما يأتي:

أولا: مقاصد السور باعتبار تقسيمها إلى مكية ومدنية

فمقاصد السور المكية والمدنية هي ما استنبط من القرآن في العهدين المكي والمدني؛ وذلك لاختلاف أزمنة التشريع،





فإن «السور المكية نزل أكثرها في إثبات العقائد، والرد على المشركين، وفي قصص الأنبياء، وأن السور المدنية نزل أكثرها في الأحكام الشرعية، وفي الرد على اليهود والنصارى، وذكر المنافقين والفتوى في مسائل، وذكر غزوات النبي .... (٣٠).

ومن خلال التتبع والاستقراء يتضح لنا أن اعتناء السور المكية إنما يكون بأصول الدين من تقرير التوحيد والمعاد والنبوة، وأما تقرير الأحكام التكليفية والشرائع فمظنة السور المدنية(٣١). فسورة البلد مثلا: حوت أغراضًا عديدة منها: التنويه بمكة، وبمقام النبي (صلى الله عليه وآله وسلم). بما، وبركته فيها وعلى أهلها، والتنويه بأسلاف النبي من سكانما الذين كانوا من الأنبياء مثل إبراهيم وإسماعيل أو من أتباع الحنيفية مثل: عدنان ومضر كما سيأتي، والتخلص إلى ذم سيرة أهل الشرك، وإنكارهم البعث، وماكانوا عليه من التفاخر المبالغ فيه، وما أهملوه من شكر النعمة على الحواس، ونعمة الفكر، ونعمة الإرشاد فلم يشكروا ذلك بالبذل في سبل الخير وما فرطوا فيه من خصال الإيمان وأخلاقه، ووعيد الكافرين وبشارة الموقنين (٣٢).

### ثانيًا: باعتبار تحقيق الصلاح للفرد والمجتمع

إن المقصد الأعظم من الشريعة هو الأخذ بظر الاعتبار أحوال كل فرد على وجه الخصوص وأحوال المجتمع على وجه المعموم لتحقيق مصالحهم والمحافظة عليها ودوداً وعدمًا، ولا يتحقق هذا الأمر إلا عن طريق: «جلب الصلاح ودرء الفساد، وذلك يحصل بإصلاح حال الإنسان ودفع فساده، فإنه لماكان هو المهيمن أي: هو المخلوق المكرم الذي سخر له سائر المخلوقات على هذا العالم كان في صلاحه صلاح العالم وأحواله، ولذلك نرى الإسلام عالج صلاح الإنسان بصلاح أفراده الذين هم أفراد نوعه، وبصلاح مجموعه وهو النوع كله» (٣٣).

لأن المقاصد الأصلية والتابعة قصدها الشارع الحكيم في أحكامه وهديه؛ لأنها تشكل جوهر المقاصد وحقيقتها، وتفضي إلى تحقيق الصلاح والنفع والخير في الدنيا والآخرة، للفرد والمجتمع والأمة، بل وكافة الإنسانية وسائر المخلوقات (٣٤). ولذلك فإن الصلاح بهذا الاعتبار ينقسم إلى قسمين لا يتحقق الثاني إلا بصلاح الأول وكما يأتي:

1 - صلاح الفرد: والمقصود به صلاح عمله، وهو من نتائج وآثار صلاح الاعتقاد؛ لأن «أعمال العاملين تجري على حساب معتقداتم وأفكارهم، فحري بمن صلحت عقائده وأفكاره أن يصدر عنه العمل الصالح والنهي، والكف عن أضداده وأن يبتدئ بإصلاح العقيدة» (٣٥).

فإن الله سبحانه وتعالى خلق الإنسان على الفطرة قابل للتمييز بين الصالح والفاسد، كما قال الطاهر ابن عاشور: «فهدى الله الإنسان بأن خلقه قابلا للتمييز بين الصلاح والفساد ثم عزز ذلك بأن أرسل إليه رسلا مبينين لما قد يخفى أمره من الأفعال أو يشتبه على الناس فساده بصلاحه ومنبهين الناس لما قد يغفلون عنه من سابق ما علموه»(٣٦). ٢ – صلاح المجتمع: وهذا الاعتبار يتحقق بصلاح الأسرة وأفرادها، ثم صلاح جماعة المسلمين، فإن الله عزوجل خلق الانسان محبًا للعيش مع الجماعة، فلا يمكنه العيش منفرداً، ومن آثار العيش في المجتمعات، تتزاحم الحقوق ووقوع النزاعات والخصومات، لذا نجد القرآن الكريم قد أعتنى بتنظيم حياة الأفراد من تشريع الأحكام، فنظم حياة الأسرة، قال تعلى: (يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمْ حَبِير) (٣٧).

#### ثالثًا: باعتبار العموم والخصوص

#### عند النظر في كتب المقاصد نجد أن المقاصد بعذا الاعتبار تقسم إلى:

1 – المقاصد العامة: والتي هي عبارة عن «المعاني والحِكَم الملحوظة للشارع في جميع أحوال التشريع أو معظمها، بحيث لا تختص ملاحظتها بالكون في نوع خاص من أحكام الشريعة، فيدخل في هذا أوصاف الشريعة وغايتها العامة والمعاني التي لا يخلو التشريع عن ملاحظتها –والعمل على تحقيقها في كل أبوابه –، ويدخل في هذا أيضا معان من الحِكم ليست ملحوظة في أنواع كثيرة منها» (٣٨)؛ والمقاصد العامة لها علاقة بحقوق الله



تعالى لأن «المقصود من حقوق الله هو حقوق الأمة التي فيها تحصيل النفع العام أو الغالب، أو حق من يعجز عن حماية حقّه. فهذه الحقوق التي تحفظ المقاصد العامة للشريعة (٣٩). واهم المقاصد العامة الكلية: جلب المصالح ودرء المفاسد، والتيسير ورفع الحرج.

ومن مقاصد القرآن العامة: ما ذكره فخر الدين الرازي حيث قال: «ان معاني هذا الكتاب هي التوحيد، والعدل، والنبوة، والمعاد، وهذه المعاني لا تقبل النسخ، فهي في غاية الإحكام» (٤٠)، وما بينه الإمام الشوكاني في إيضاح هذه المقاصد حيث قال: «وأما مقاصد القرآن الكريم التي يكررها ويورد الأدلة الحسية والعقلية عليها ويشير إليها في جميع سوره وفي غالب قصصه وأمثاله فهي ثلاثة مقاصد يعرف ذلك من له كمال فهم وحسن تدبر وجودة تصور وفضل تفكر: المقصد الأول: إثبات التوحيد، المقصد الثاني: إثبات المعاد، المقصد الثالث: إثبات النبوات... لما في ذلك من عظيم الفائدة وجليل العائدة فإن من آمن بحاكما ينبغي واطمأن إليها كما يجب فقد فاز بخيري الدارين وأخذ بالحظ الوافر من السعادة الآجلة والعاجلة ودخل إلى الإيمان الخالص من الباب الذي أرشده إلينا نبينا (صلى الله عليه وآله وسلم). في جواب من سأله عن الإسلام والإيمان والإحسان فقال في الإيمان «... أَنْ تُؤُمِنَ بِاللهِ، وَمَلاَيكَتِه، وَكُتُبِه، وَرُسُلِه، وَالْيوْم الْآخِرِ، وَتُؤُمِنَ بِاللهَ وَمَا الله عن الإسلام والإيمان والإحسان فقال في الإيمان من آمن بالله وبما جاءت به رسله ونطقت ورسله في المناه فإن إيمانه بحده الثلاثة المقاصد هو أهم ما يجب الإيمان به وأقدم ما يتحتم عليه اعتقاده لأن الكتب قد نطقت به والرسل قد اتفقت عليها اتفاقا يقطع كل ريب وينفي كل شبهة ويذهب كل شك» (٢٤).

ولعل من أهم مقاصد القرآن الكريم العامة ما ذكره الطاهر ابن عاشور بأنما ترجع إلى احد أمرين: «أحدهما كونه شريعة دائمة، وذلك يقتضي فتح أبواب عباراته لمختلف استنباط المستنبطين، حتى تؤخذ منه أحكام الأولين والآخرين، وثانيهما تعويد حملة هذه الشريعة، وعلماء هذه الأمة، بالتنقيب، والبحث، واستخراج المقاصد من… الأدلة، حتى تكون طبقات علماء الأمة صالحة في كل زمان لفهم تشريع الشارع ومقصده من التشريع، فيكونوا قادرين على استنباط الأحكام التشريعية، ولو صيغ لهم التشريع في أسلوب سهل التناول لاعتادوا العكوف على ما بين أنظارهم في المطالعة الواحدة. من أجل هذا كانت صلوحية عباراته لاختلاف منازع المجتهدين، قائمة مقام تلاحق المؤلفين في تدوين كتب العلوم، تبعا لاختلاف مراتب العصور» (٤٣).

Y – المقاصد الخاصة: وهي تلك المقاصد التي تميز كل ما يندرج تحتها من معاني ومدلولات الفرد أو الأفراد المعدودين بتخصيص المعنى المراد لهم، وهي «التي تمدف الشريعة إلى تحقيقها في باب معين، أو في أبواب قليلة متجانسة، من أبواب التشريع» (£ £)، وكذلك كل سورة من سور القرآن الكريم لها مقاصدها ومعانيها ومدلولاتها الخاصة بها، وما تتميز به المقاصد الخاصة عن العامة لبيان دقة الفهم، حيث يقول الطاهر ابن عاشور عنها: «هي الكيفيات المقصودة للشارع لتحقيق مقاصد الناس النافعة، أو لحفظ مصالحهم العامة في تصرفاتهم الخاصة، كي لا يعود سعيهم في مصالحهم الخاصة بإبطال ما أسس لهم من تحصيلهم مصالحهم العامة، إبطالًا عن غفلة أو عن استزلال هوى وباطل شهوة» (٥ ٤)، وقال «وتحفظ المقاصد الخاصة بحماية تصرفات الناس في اكتساب مصالحهم الخاصة، وحفظ حق كل من يظن به الضعف عن حماية حقّه؛ أوصى الشارع بها عباده، وحملهم على مراعاتها. ولم يجز لأي أحدٍ منهم إسقاطها، —لأن— المراد من حماية دالتعمرفات القي يجلب بها المرء لنفسه ما يلائمها أو يدفع بها عنها ما ينافرها» (٤ ٦). ومثالها: مقاصد أحكام العائلة (النكاح، والمصاهرة، والنسب)، والتصرفات المالية، والتبرعات، وأحكام القضاء، ومقاصد التعجيل بإيصال الحقوق إلى أصحابها، والمقصد من العقوبات.

ثالثاً: المقاصد الجزئية: هي «تلك المعاني الملحوظة في أجزاء السورة القرآنية سواء تعلق الأمر بالمقطع أو الآية القرآنية أو حتى الجزء منها»(٤٧)، «فاعتبار جهة النظم مثلا في السورة لا تتم به فائدة إلا بعد استيفاء جميعها بالنظر؛ فالاقتصار على بعض الآية في استفادة حكم ما لا يفيد إلا بعد كمال على بعضها فيه غير مفيد غاية المقصود، كما أن الاقتصار على بعض الآية في استفادة حكم ما لا يفيد إلا بعد كمال النظر في جميعها، فسورة البقرة مثلاً كلام واحد باعتبار النظم، واحتوت على أنواع من الكلام بحسب ما بث فيها، منها





ما هو كالمقدمات والتمهيدات بين يدي الأمر المطلوب، ومنها ما هو كالمؤكد والمتمم، ومنها ما هو المقصود في الإنزال، وذلك تقرير الأحكام على تفاصيل الأبواب، ومنها الخواتم العائدة على ما قبلها بالتأكيد والتثبيت وما أشبه ذلك»(٤٨).

وهي مقصود الشارع من كل حكم شرعي، من إيجاب أو تحريم، أو ندب أو كراهة، أو إباحة أو شرط أو سبب، فمقصد عقد الرهن التوثق، وعقد النكاح إقامة وتثبيت المؤسسة العائلية، ومشروعية الطلاق مقصودها وضع حد للضرر المستمر وهكذا، وأكثر من يعتني بهذا القسم من المقاصد هم الفقهاء؛ لأنهم أهل التخصص في جزئيات الشريعة ودقائقها، فكثيرًا ما يحددون، أو يشيرون إلى هذه المقاصد الجزئية في استنباطاتهم واجتهاداتهم، إلا أنهم قد يعبرون عنها بعبارات أخرى كالحكمة، أو العلق، أو المعنى، أو غيرها (٤٩).

وثما تقدم يتضح لنا علاقة المقاصد بالقرآن الكريم وتجمل هذه العلاقة بالنقاط الآتية:

١ - يعد القرآن لكريم دليلًا على مراعاة الشريعة للمقاصد والمصالح.

٧ - القرآن الضابط الأول من ضوابط المصلحة بحيث يشترط لاعتبارها عدم مخالفتها له.

٣- كون حفظ القرآن الكريم، أو معرفة آيات الأحكام منه شرطا من شروط الاجتهاد.

٤- فهم مقاصد القرآن على كمالها، وبحسب مراتبها (الضروريات، والحاجيات، والتحسينيات) وانواعها (العامة، والخائية) مما يدل على متانة علاقة المقاصد بالقرآن كونه المرشد والمنبع الأصيل لها.

٥- تحديد القرآن لمقاصد المكلف على وفق القرآن وهجه؛ لتستقيم حياته ويسعد في الدارين(٥٠).

المطلب الثالث: وقفات بين يدي سورة القمر

سأتناول في هذا المطلب بيان تصنيف سورة القمر بين المكي والمدني، وأسماء السورة، وترتيبها، وعدد حروفها وآياتها،

### أولا: تصنيف سورة القمر ما بين العهد المكي والمدنى:

فإن سورة القمر من السورة المكية، وهي كسائر السور المكية التي تتميز بطابع القرآن المكي، والذي يتميز بالسلوب القوة والتقريع؛ لأجل أن يكون المقال مناسباً للمقام، وهذا عين البلاغة، فالمخاطبون جاحدون، مع علم كثير منهم بصدق النبي، فكان لابد من هذا الأسلوب التربوي(٥١).

فلقد دار الحديث بين آياتها عن أصول الدين العامة كالوحدانية، وبيان الدلائل على صحة نبوة النبي ، والحديث عن يوم القيامة، واشتملت أيضًا على ذكر الوعد والوعيد وبدء الخلق وإعادته والتذكير بنهاية بعض الأقوام الغابرة وما كان من تنكيل الله بهم بسبب تكذيبهم لرسل الله والتكبر على دعوتهم وبسبب عنادهم وإصرارهم على الكفر، كقصة نوح وعاد وثمود ولوط في كل واحدة منها من التخويف والتحذير عمًّا حل بهم فيتعظ بها حامل القرآن وتاليه ويعظ غيره (٥٢).

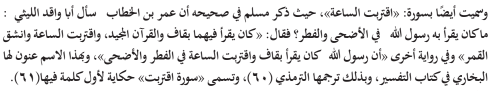
يرى جمهور العلماء بأن سورة القمر مكية كلها، وقال مقاتل: إلا ثلاث آيات(٥٣) من قوله: أَمْ يَقُولُونَ نَخْنُ جَمِيعٌ مُنتَّصِرٌ (٤٥) إلى قوله: وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ، قال: نزل يوم بدر (ولعل ذلك من أن النبي تلا هذه الآية يوم بدر)، قال القرطبي: ولا يصح(٥٥)، وقيل: إلا سَيُهُزَمُ الجُمْعُ (٥٦)، وعن ابن عباس رضي الله عنهما: أنما نزلت بمكة وعن ابن النبير مثله، وجميع آيات السورة فواصلها على الراء الساكنة(٥٧).

في حين يقول ابن الفرس: «هي مكية إلا آية واحدة اختلف فيها وهي: سَيُهْزَمُ الجَمْعُ . وقال الجمهور هي مكية، وقال قوم هي مدنية، واختلفوا في موضع نزولها فقيل بالمدينة وقيل يوم بدر»(٨٥).

#### ثانيًا: تسميتها بعذا الاسم

سميت سورة «القمر» بهذا الاسم؛ لافتتاح السورة عن حادثة انشقاق القمر، حيث كانت معجزة من معجزات النبي ؛ وذلك تأييدًا له فيما يدعو إليه(٥٩).





وهي السورة الرابعة والخمسون في ترتيب المصحف، أما ترتيبها في النزول فكانت السابعة والثلاثون في ترتيب نزول السور عند جابر بن زيد، بعد سورة (الطارق)، وقبل سورة (صلى الله عليه وآله وسلم)، ويغلب على الظن أن نزولها كان في السنوات الأولى من بعثته قال بعض العلماء: وكان نزولها في حدود سنة خمس قبل الهجرة (٣٢). ففي الصحيح أن عائشة –رضى الله عنها – قالت: أنزل على رسول الله بمكة، وإني لجارية ألعب، قوله – تعالى –: (بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَّرُ) (٣٢) (٣٤).

### رابعًا: عدد آياهًا وكلماهًا وحروفها

عدد آيها خمس وخمسون باتفاق أهل العدد، وكلمها ثلاث مائة وإحدى وخمسون كلمة، وحروفها ألف وست مائة وستة وثلاثون حرفًا، وهي سبعون وست بصري وسبع مدنيان ومكي وثمان كوفي وشامي(٦٥).

المطلب الخامس: سبب نزولها ومقصودها العام

#### أولاً: سبب نزول السورة

ثالثًا: ترتيبها بين السور

أخرج الشيخان والحاكم واللفظ له عن ابن مسعود قال رأيت القمر منشقا شقتين بمكة قبل مخرج النبي فقالوا: سحر القمر فنزل واقتربت الساعة وانشق القمر (٦٦) وأخرج الترمذي عن أنس قال سأل أهل مكة النبي آية فانشق القمر بمكة مرتين فنزلت(٦٧): (اقَتْرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْقَمَر) (٦٨) إلى قوله: (سِحْرٌ مُسْتَمِر)، وأخرج ابن جرير عن ابن عباس قال: قالوا يوم بدر نحن جميع منتصر فنزلت سيهزم الجمع ويولون الدبر وأخرج مسلم والترمذي عن ابي هريرة قال جاء مشركو قريش يخاصمون رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم). في القدر فنزلت: إنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُر إلى قوله: إنَّا كُلُ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَر (٢٩)(٧٠).

### ثانيًا: مقصود السورة العام

تخويف الناس بقرب يوم القيامة، والشكوى من عبادة أهل الصَّلالة وذهّم في وقت البعث وقيام السّاعة، وخبر الطَّوفان، وهلاك الأَمم المُختلفة، وحديث العاديّن ونكبتهم بالنكباء، وقصة ناقة صالح، وإهلاك جبريل قومه بالصيحة، وحديث قوم لوط، وتماديهم في المعصية، وحديث فرعون، وتعدّيه في الجهالة، وتقرير القضاء والقدر، وإظهار علامة القيامة، وبروز المتقين في الجنّة في مقعد صدق، ومقام القُرْبة في قوله: في مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ (٧١)(٧١). ولذلك بدأ ربنا سبحانه وتعالى بقوله: اقتَرَبَتِ السَّاعَةُ ، دنت القيامة وقربت، أي: دنت دنوا قريباً، واقترب أبلغ من

ولذلك بدأ ربنا سبحانه وتعالى بقوله: اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ ، دنت القيامة وقربت، أي: دنت دنوا قريباً، واقترب أبلغ من قرب، لأن افتعل يأتي لطلب إعداد الشيء بالمبالغة فيه، ومثله: اقتدر. وسميت ساعة لقرب الأمر فيها، أو لجيئها في ساعة من يومها وَانْشَقَ الْقَمَرُ اتضح الأمر وظهر يضربون المثل بالقمر فيما وضح وظهر، أو انشقاقه انشقاق الظلمة عنه بطلوعه في أثنائها كما سمى الصبح فلقاً لانفلاق الظلمة عنه بطلوعه في أثنائها كما سمى الصبح فلقاً لانفلاق الظلمة عنه بطلوعه في أثنائها كما سمى الصبح فلقاً لانفلاق الظلمة عنه بسمى المبح فلقاً المنفلاق الطلمة عنه السمى المبح فلقاً المنفلات الطلمة عنه الشمال المنافلات المنافلات المنافلات المنافلات الطلمة عنه الشمال المنافلات المنافل

### المبحث الثايي

المقاصد في السورة بحسب مراتبها

المطلب الأول: مقصد حفظ الدين

قال تعالى:(اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْقَمَرُ وَإِنْ يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ۖ وَكَذَّبُوا وَاتَبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ وَكُلُّ أَهْرٍ مُسْتَقِرٌ ۗ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنَ الْأَنْبَاءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَرٌ حِكْمَةٌ بَالِغَةٌ فَمَا تُغْنِ النُّذُرُ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُرٍ)(٧٤). وقوله تعالى:(وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِللَّكِّرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ)(٥٧)، وقوله تعالى:(وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ





وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرٌ)(٧٦).

فقد تضمنت هذه الآيات جملة من المقاصد منها: تكرار التذكير، وصدق النبي ، التذكير بافتراب الساعة، تسلية النبي ، اتباع، المراقبة الدائمة للنفس، وبيانها كما يأتي:

أولاً: تكرار التذكير بنعمة تيسير القرآن الكريم: قال تعالى:(وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ) «تكررت هذه الآية أربع مرات، لأنها تضمنت حثًا على تلقي القرآن وتدبره وتذكره، فمضمونها يحمل معنى كليًا من كليات التكاليف الدينية التي تتطلب طبائع النفوس تكريرها، لكثرة شرودها عنها، ورغبتها في التفلت من واجباها» (٧٧). وتكرار العبارة أو الجملة بيان للتوكيد والتذكير بأهمية المعاني والمقاصد القرآنية التي أرادها الله سبحانه وتعالى لبيان المقصود الحقيقي من مضمون الآيات ومعرفة الترابط بين معانيها التدبرية ومقاصدها المصلحية رحمة بعباده.

ثانيًا: صدق النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): فانشقاق القمر الذي هو معجزة حصلت في الدنيا، لذلك فقد أهتم القرآن بالموعظة والمقصود من تلك المعجزة، إظهار صدق النبي ، ومن آيات القرآن التي فيها إعجازها ودلائل على صدق الرسول فيما أخبر به من الوحدانية، وكذلك معجزات الرسول مثل انشقاق القمر (٧٨)؛ لأن الله تعالى لا يغير نظام خلقته في هذا العالم إلا إذا أراد تصديق الرسول ؛ لأن خرق العادة من خالق العادات وناظم سنن الأكوان قائم مقام قوله: صدق هذا الرسول فيما أخبر به عني (٧٩).

ً ثالثًا: التذكير باقتراب الساعة: فالمعجزة وسيلة للتذكير باقتراب الساعة، فإن القمر كائن من الكائنات السماوية ذات " النظام المساير لنظام الجو الأرضى فلما حدث فيه تغير في نظامه لم يكن مألوفا ناسب تنبيه الناس للاعتبار بإمكان(٨٠). رابعًا: تسلية النبي ، وتعديدا للمشركين بحصول المشابحة بين تكذيب قوم نوح رسولهم وتكذيب المشركين محمدا في أنه تكذيب لمن أرسله الله واصطفاه بالعبودية الخاصة، واستدعاء لنظر المترددين الشاكين بصدق النبي أن إعراضهم عن الآيات وافتراءهم عليها بأنما سحر ونحوه وتكذيبهم الصادق وتمالأهم على ذلك لا يوهن وقعها في النفوس، فأمر النبي ظاهر، من انتصار الحق واتمام الدين واقتناع الناس به وتزايد أتباعه، وأن اتباعهم أهواءهم واختلاق معاذيرهم صائر إلى مصير أمثاله الباطلة من الانخذال والافتضاح وانتقاص الأتباع، وفيه تهديدا للمشركين واستدعاء لنظر المترددين(٨١). خامسًا: اتباع الهوى: من المقاصد السلبية إتباع الهوى؛ لأنه من المهلكات التي تحبط عمل الإنسان وترشده إلى الإعراض عن الحق، وتضيع عليه حقيقة الاتباع، قال تعالى:(وَإِنْ يرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا)، وليس قصدهم اتباع الحق والهدى، وإنما قصدهم اتباع الهوى، ولهذا قال تعالى: وَكَذَّبُوا وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ وقال تعالى:(فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنَ اتَبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرٍ هُدًى مِنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِين)(٨٢)، فإنه لو كان قصدهم اتباع الهدى، لآمنوا قطعا، واتبعوا محمدا(صلى الله عليه وآله وسلم)، لأن الله أراهم على يديه من البينات والبراهين والحجج القواطع، ما دل على جميع المطالب الإلهية، والمقاصد الشرعية، وَكُلُّ أَمْرٍ مُسْتَقِرٌّ أي: إلى الآن، لم يبلغ الأمر غايته ومنتهاه، وسيصير الأمر إلى آخره، فالمصدق يتقلب في جنات النعيم، ومغفرة الله ورضوانه، والمكذب يتقلب في سخط الله وعذابه، خالدا مخلدا أبدا. وقال تعالى –مبينا أهُم ليس لهم قصد صحيح، ولا اتباع للهدى–:(وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنَ الْأَنْبَاءِ)أي: الأخبار السابقة واللاحقة والمعجزات الظاهرة مَا فِيهِ مُزْدَجَرٌ أي: زاجر يزجرهم عن غيهم وضلالهم، وذلك حِكْمَةٌ منه تعالى بَالِغَةٌ أي: لتقوم حجته على المخالفين ولا يبقى لأحد على الله حجة بعد الرسل» (٨٣). سادسًا: المراقبة الدائمة للنفس: قال تعالى: ( وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ ۚ وَكُلُّ صَغِير وَكَبير مُسْتَطَّرٌ )(٨٤)، فمن المقاصد التي ترتقي بالنفس وتربيها، وتعلمها الاهتمام بها وحفظها من الإتلاف، ويبعد عنها ارتكاب الاخطاء التي توجب الحد والتعزير في الدنيا، والخسران المبين في الآخرة، فما يفعله الانسان، فكل شيء من أعمال الخلق، أقوالهم وأفعالهم وما هو كائن، وكل شيء صغير وحقير لا يؤاخذ عليه مؤاخذة عظيمة، أو كبير عظيم من كبائر الإثم والفواحش فإنه مُّسْتَطُرٌ ، أي: مكتوب مسطور في اللوح المحفوظ، أي: في علم الله تعالى فكل ذلك يعلمه الله ويحاسب عليه، وهذا المقصد جامعًا للتبشير والإنذار (٨٥).



يقول الامام الغزالي رحمه الله: «قوة المراقبة والمحاسبة والمجاهدة بحسب قوة الخوف الذي هو تألم القلب واحتراقه وقوة الخوف بحسب قوة المعرفة بحلال الله وصفاته وأفعاله وبعيوب النفس وما بين يديها من الأخطار والأهوال وأقل درجات الخوف مما يظهر أثره في الأعمال أن يمنع عن المحظورات ويسمى الكف الحاصل عن المحظورات ورعا فإن زادت قوته كف عما يتطرق إليه إمكان التحريم فيكف أيضا عما لا يتيقن تحريمه ويسمى ذلك تقوى إذ التقوى أن يترك ما يريبه إلى ما لا يريبه »(٨٦)، ففي الآية مقصد حفظ النفس؛ لأن في قوله أكبر فائدة عظيمة وهي أن من يكتب حساب إنسان فإنما يكتبه في غالب الأمر لئلا ينسى فإذا جاء بالجملة العظيمة التي يأمن نسيانها ربما يترك كتابتها ويشتغل بكتابة ما يخاف نسيانه، فلما قال: ولا أكبر أشار إلى الأمور العظام التي يؤمن من نسيانها أنها مكتوبة أي ليست كتابتنا مثل كتابتكم التي يكون المقصود منها الأمن من النسيان(٨٧).

ثم بين أحوال العبد في طاعته حيث قال: «لا ينفك العبد في كل حال من فرض لله تعالى عليه إما فعل يلزمه مباشرته أو محظور يلزمه تركه أو ندب حث عليه ليسارع به إلى مغفرة الله تعالى ويسابق به عباد الله أو مباح فيه صلاح جسمه وقلبه وفيه عون له على طاعته ولكل واحد من ذلك حدود لابد من مراعاتما بدوام المراقبة وَمَنْ يَتَعَدَّ خُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ فينبغى أن يتفقد العبد نفسه في جميع أوقاته في هذه الأقسام الثلاثة» (٨٨).

وذكر مآل محاسبة النفس بقوله: «فمن حاسب نفسه قبل أن يحاسب خف في القيامة حسابه وحضر عند السؤال جوابه وحسن منقلبه ومآبه ومن لم يحاسب نفسه دامت حسراته وطالت في عرصات القيامة وقفاته وقادته إلى الخزي والمقت سيئاته فلما انكشف لهم ذلك علموا أنه لا ينجيهم منه إلا طاعة الله»(٨٩).

#### المطلب الثانى: مقصد حفظ النفس

أولاً: قال تعالى: (وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ) (٩٠). المقصد من الآية: هو أن الله سبحانه وتعالى قد جعل الماء من أسباب الحياة، لكن في هذه الآية من بدائع المعاني، وهي أن يجعل المقصود مقدما في الوجود، ويقول كأن مقصودك جاء إلى باب مغلق ففتحه وجاءك، وكذلك قول القائل: لعل الله يفتح برزق، أي يقدر رزقا يأتي إلى الباب الذي كالمغلق فيدفعه ويفتحه، فيكون الله قد فتحه بالرزق... فأرسل الله سبحانه وتعالى من السماء ماء كما يسيل من أفواه القرب، وانفتحت الأرض بعيون الماء، حتى اجتمع الماءان، وهو قوله: فالتقى الماء يعني: ماء السماء وماء الأرض، عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ قضي عليهم (٩١)، فقد أوحى الله إلى الأرض أن تخرج ماءها فتفجرت بالعيون وسالت بالمياه فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ وقرئ الماءآن وقرأ علي ومحمد بن كعب: الماوان أي التقى ماء السماء وماء الأرض على أمر قد قضى عليهم، أي كائناً على حال قدرها الله، وقضى بما في اللوح المحفوظ أنه يكون، والمقصد هو هلاك قوم نوح بالطوفان، قيل: كان ماء السماء أكثر وقيل: بالعكس (٩٢).

ثانيًا: قال تعالى: وَنَبِئُهُمْ أَنَّ الْمَاءَ قِسْمَةٌ بَينْهُمْ كُلُّ شِرْبٍ مُحْتَضَرِّ (٩٣). فالمقصد من الشرب هو حفظ النفس؛ لأن ماء القرية الذي يستقون منه، فإن لكل محلة ينزلها قوم ماء لسقياهم، وأخبرهم أن الماء قسمة بينهم، يوم غب الناقة، وذلك أنها كانت ترد الماء يومًا، وتغب يومًا، فقال جل ثناؤه لصالح: أخبر قومك من ثمود أن الماء يوم غب الناقة قسمة بينهم، فكانوا يقتسمون ذلك يوم غبها، فيشربون منه ذلك اليوم، ويتزودون فيه منه ليوم ورودها (٩٤).

#### المطلب الثالث: مقصد حفظ النسل

قال تعالى: (وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ صَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ وَلَقَدْ صَبَّحَهُمْ بُكْرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِرّ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُر) (٩٥). المقصد الذي يتبين من الآيات هو من مقاصد حفظ النسل من جانب العدم، فتصرف قوم لوط كان خلاف الفطرة السليمة؛ لأغم لما قصدوا دار لوط أرادوا منه تمكينهم ممن أتاه من الملائكة في هيئة الأضياف طلبا للفاحشة، وعالجوا الباب ليدخلوا، قالت الرسل للوط: خل بينهم وبين الدخول فإنا رسل ربك لن يصلوا إليك، فدخلوا الدار فصفقهم جبريل بجناحه بإذن الله فتركهم عميا يترددون متحيرين لا يهتدون إلى الباب، فأخرجهم لوط عميا لا يبصرون. قوله: فطمسنا أعينهم، يعني صيرناها كسائر الوجه لا يرى لها شق،





فارتكبوا المكروه من إتيان الذكور وهي الفاحشة التي لم يسبقهم بما أحد من العالمين، ولهذا أهلكهم الله هلاكا لم يهلكه أمة من الأمم، فإنه تعالى أمر جبريل عليه السلام فحمل مدائنهم حتى وصل بما إلى عنان السماء، ثم قلبها عليهم وأرسلها وأتبعت بحجارة من سجيل منضود (٩٦)، وهذا العذاب الفريد وهو نكسهم ناسب فطرتهم المنكوسة؛ لأنهم أرادوا منه تمكينهم عمن أتاه من الملائكة، ليفجروا بمم، كما هو دأبهم، يقال: راودته عن كذا مراودة، ورواداً أي: أردته، وراد الكلام يروده رواداً أي: طلبه المرة بعد المرة، فالمعنى طلبوه المرة بعد المرة أن يخلي بينهم وبينهم، الطموس الدرس والانمحاء، أي: صيرناها ممسوحة، لا يرى لها شق، كما تطمس الربح الأعلام بما تسفي عليها من التراب، أي: أذهب الله نور أبصارهم مع بقاء الأعين على صورتها(٩٧)، فكان هذا لهم جزاء على ما أقدموا عليه من فعل شنيع، رادعًا لهم، وزاجرًا لغيرهم.

المطلب الرابع: حفظ العقل

العقل من أعظم النعم التي أنعم الله بها على الإنسان وميزه به عن الحيوان، فإذا فقد الإنسان عقله أصبح كالبهيمة يساق إلى حتفه وهو لا يشعر، وتختلط عليه الكثير من المفاهيم، وتتعطل أغلب جوانب حياته، ولذلك سنبين بعض المقاصد المتعلقة بحفظ العقل في ضوء بعض آيات سورة القمر وكما يأتى:

أُولاً: الصدق والتصور الصحيح: قال تعالى: (وَإِنْ يرَوْا آيَةً يُعْرضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِنٌ )(٩٨).

ا العقل السليم الذي يتحلى بالتصور الصحيح، والفكر السديد، والتصديق الجازم لكل ما تألفه العقول الراجحة، هذا من الناحية الإيجابية، أما من الناحية السلبية، فعقول مريضة، تتحلى بالسفاهة، ذات أفكار مشوبة، أشربت من زيغ هواها، تظهر لها الحقائق أكاذيب مغلوطة.

ولذلك فإن الآية آنفة الذكر من أعظم الآيات الدالة على صحة ما جاء به النبي محمد ، أنه لما طلب منه المكذبون أن يريهم من خوارق العادات ما يدل على صحة ما جاء به وصدقه، أشار إلى القمر، فانشق بإذن الله تعالى فلقتين، فلقة على جبل قعيقعان، والمشركون وغيرهم يشاهدون هذه الآية الكبرى الكائنة في العالم العلوي، التي لا يقدر الخلق على التمويه بها والتخييل، فشاهدوا أمرًا ما رأوا مثله، بل ولم يسمعوا أنه جرى لأحد من المرسلين قبله نظيره، فانبهروا لذلك، ولم يدخل الإيمان في قلوبهم، ولم يرد الله بهم خيرا، ففزعوا إلى بهتهم وطغياغم، وقالوا: سحرنا محمد، ولكن علامة ذلك أنكم تسألون من قدم إليكم من السفر، فإنه وإن قدر على سحركم، لا يقدر أن يسحر من ليس مشاهدا مثلكم، فسألواكل من قدم، فأخبرهم بوقوع ذلك، فقالوا: وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ سحرنا محمد غيرنا، وهذا من البهت، الذي لا يروج إلا على أسفه الخلق وأضلهم عن الهدى والعقل (٩٩).

وقال تعالى: (كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَدَّبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا جَبُونٌ وَازْدُجِرَ) (۱۰۰). فإن قوم نوح بعقولهم المريضة، كذبوا عبدنا نوحا إذ أرسلناه إليهم، كما كذبتك قريش إذ أتيتهم بالحق من عندنا وقالوا: (جُنُونٌ وَازْدُجِر) (۱۰۱)، وأن هذا كان في الدنيا لا في القيامة انتهى، ولم يأت من خالف الجمهور وقال إن الانشقاق سيكون يوم القيامة إلا بمجرد استبعاد فقال: إنه لو انشق في زمن النبوة لم يبق أحد إلا رآه لأنه آية والناس في الآيات سواء، ويجاب عنه بأنه لا يلزم أن يراه كل أحد لا عقلاً ولا شرعاً ولا عادة، وأن هذا الانشقاق حصل في الليل ومعظم الناس نيام غافلون، والأبواب مغلقة وهم مغطون بثيابهم فقَلً من يتفكر في السماء أو ينظر إليها (۱۰۲).

ثانيًا: من مقاصد حفظ العقل عدم اذهابه بتعاطي المسكرات: قال تعالى: (فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاطَى فَعَقَر) (١٠٣). «المعنى: نادى ثمود صاحبهم وهو قدار بن سالف عاقر الناقة بحضونه على عقرها، (فتعاطى) التعاطي تناول الشيء بتكلف، أي: تناول الناقة بسيفه (فعقر) أو اجترأ على تعاطي أسباب العقر فعقرها غير مكترث» (١٠٤). أي: «إنه تعاطى الخمر فسكر ليصير جريئا على الفعلة التي هو مقدم عليها، وهي عقر الناقة التي أرسلها الله آية لهم وحذرهم

رسولهم أن يمسوها بسوء فيأخذهم عذاب أليم... وتمت الفتنة ووقع البلاء»(٥٠١). ولذلك جعل الشارع الحكيم من مقاصد حفظ العقول من جانب العدم، تحريم المسكرات حيث ثبت بإجماع الشرائع

171



ويجب فيها الحد منعًا وردعًا لشاركما وزجرًا لمن تسول له نفسه، فيستحيل أن تشتمل عليه ملة من الملل، وشريعة من الشرائع، التي جاءت الإصلاح الخلق، فكما لم تختلف الشرائع جميعها في تحريم الكفر والقتل والزنا والسرقة، كذلك لم تختلف في تحريم المسكر (١٠٦).

لأن من أهم المقاصد العامة للإسلام: تزكية الإنسان، وهو مقصد ثابت نصًا واستقراءً، قال تعالى: (رَبَنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ مِتَنُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ) (١٠٧)، فكان من تزكية الإنسان تزكية عقله، وتنميته وترشيده وتشغيله، وهذا ما فعله الشرع، حيث عمل على تحرير العقول وإطلاقها من قيودها، ورفع عنها ماكان يعطلها من أوهام وخرافات، وطعمها بقيمه وأحكامه، ثم ترك لها المجال واسعًا لتعمل وتتزكى، وهذا وجه آخر من وجوه حفظ العقل، فحم من عقول ضائعة وهي لم حفظ العقل، فحم من عقول ضائعة وهي لم تولم عمر عمر المحاول أو التعطيل، والتقليد (١٠٨).

فإذا كان الخمر يذهب بالعقل بالكلية، ويخرج من سكر به عن بشريته التي وهبها الله له؛ فإن الكبر والعناد يقتربان من الخمر العقال عن إدراك الحقو والنطق به ولو كان كالشمس في وضح من الخمر الغة الله الله عزوجل: (فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ آيَاتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيَقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًا ...) (١٠٩)، وقال عزوجل: (فَلَمَّا وَلَالا نُوِّلا نُوِّل هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ) (١٩٥)، فإن اعتراض وعلله المشركين ليس على التنزيل بل على اختيار المُنزَل عليه، وهذا من الكبر والغرور، فإا كان الخمر حرام بالنص لعلة الإسكار؛ لأنه يذهب العقل الذي هو مناط التكليف، فالكبر والعناد يغطيان العقل حتى يجعلانه لا يرى الحق حقًا وإن كان بينً واضحًا، كذاب ربيعة أحب إلينا من صادق مضر» فأي: عناد أكثر من أن يعرف الإنسان الصادق من الكاذب ثم يدفعه كبره وعناده على اتباع الكاذب، فمن هذه الجهة كانت الآية دليل لمقصد حفظ العقل.

وعلى هذا، فإن إعمال العقل وفسح الجال له، ليس فحسب مساعدًا على تقدير المصالح وحفظها، بل هو نفسه مصلحة من المصالح الضرورية؛ لأن في إعماله حفظًا له. وحفظه هو أحد الضروريات المتفق عليها.

#### المطلب الخامس: حفظ المال

مقصد حفظ المال لا مناص للضروريات الأخرى بدونه؛ إذ كيف يتصور للإنسان وجود إذا لم يوجد مصدر عيشه وقوته الذي يبقى بقاء نفسه عليه؛ وإذا فني النفس فالعقل تابع له، ولا وجود للنسل بدون منسله، وما لا تحصيل في الحياة للنسل فلا قائمة للدين (١١١). ولذلك يمكن أن نلتمس من سورة القمر بعض المقاصد المتعلقة بحفظ المال وكما يأتي: أولًا: مقصد التوفير والترشيد وحسن التدبير (١١٦): بإنمائه وإثرائه وصيانته من التلف والضياع والنقصان (١١١)، قال تعلى: وَحَمَلْناهُ عَلَى ذَاتِ أَلُوّاحٍ وَدُسُرٍ ، نستنبط من هذه الآية الكريمة أهم مقصد من مقاصد المال هو تحصيل الوفرة المالية بالممكن المتيسر وحسن التدبير، فما كانت الألواح الخشبية والمسامير البسيطة لها القدرة على حمل هذا الكم الهائل من المخلوقات، ولكنها تصلح بأن تكون أداة ووسيلة لتحصيل المال فهي مورد من موارده، فلولا قدرة الله تعالى المائنت الألواح والمسامير بشيء، وإن كان المقصد الظاهر هو حفظ النفوس والإرساء بما إلى بر الأمان؛ ولكن بدون المال وحسن التدبير لا يكتمل المقصود، فهنا توجيه للأخذ بالأسباب وتعليقها على ستار القدرة وجعل الأم لمسبب الممكن المتوفر، قال تعالى: (هُوَ الَّذِي جَعَلَ الأسباب، وعليه فما على الإنسان إلا السعي في مناكب الأرض بحسب الممكن المتوفر، قال تعالى: (هُوَ الَّذِي جَعَلَ الأسباب، وعليه فما على الإنسان إلا السعي في مناكب الأرض بحسب الممكن المتوفر، قال تعلى: (هُوَ الَّذِي جَعَلَ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِها وَكُلُوا مِنْ رزُقِهِ) (١٤٠).

ولذلك كان قضاء حاجات الناس مرهونة بقدرات من القيت على عاتقهم هذه المسؤولية، على وجه يحقق المصلحة والعدل والرحمة فيما بينهم، فلكل عمل من الاعمال، أو تصرف معتبر من التصرفات عقد خصه الشارع به، فاحتياجات الإنسان اليومية لا يمكن له وحده أن يقوم بأدائها لكثرتها، ولعدم قدرته على توفيرها كلها عمليا، واحتياجه إلى وجود سوق الشغل واستخدام الكثير من أصحاب القدرات والمواهب الراقية، دفعا للمشقة ورفعا للحرج، ولذلك اجيز عقد الاستصناع لتحقيق الغرض أعلاه، فهو عقدا يكون به تمليك المنفقة بعوض؛ لأن صناعة السفينة بالممكن 179

المتيسر، مع وجود عناية الله بأهل السفينة أمر متعلق بإجرائها وتجنيب الغرق عنها وسلامة ركابحا واختيار الوقت لإرسائها وسلامة الركاب في هبوطهم (١١٥)؛ لأن المقصود من المال كل ما يتموله الإنسان لقيام مصالحه وسد حاجاته من متاع أو نقد أو مؤن أو آليات وغير ذلك، وليس هو خاصًا بالنقدين كما يظنه البعض (١١٦).

ثانيًا: العدل في قسمة الماء: قال تعالى:(وَنتِنهُمْ أَنَّ الْمَاءَ قِسْمَةٌ بَينْهُمْ كُلُّ شِرْبِ مُحْتَضَرّ (١١٧).

فإن ثما جاءت به الشريعة من المحاسن قسمة الماء بين الناس، وهو نصيب من الماء أكان للأراضي أم لغيرها، قال الله تعالى: (قَالَ هَذِهِ نَاقَةٌ لَهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ شِرْبٌ يَوْمٍ مَعْلُومٍ)(١١٨)، (١١٩)، كون الماء أصل قائم في تنمية الأموال وزيادتها، بل هو مال قائم بذاته لتحصيل المنافع، بالسقيا، (للبشر والحيوان والنبات)، ودخوله في كثير من مجالات الصناعة، وكذلك التجارة عن طريق الملاحة.

ومن مقاصد التقسيم العادل منع النزاعات والخصومات التي تفضي حصول الهرج في حياة الناس وعدم الاستقرار، وإقامة العدل بين الناس، وكما يأتي بيانه:

١ - منع النزاعات وقطع الخصومات: فإن الاصل في الماء أنه مباح، لكن لو ترك على اصل الإباحة ولم يقسم لأفضى إلى النزاع والفساد، فجعل لكل أحد نصيب من الماء لينتفع فيه ولا ينازع.

٧- إقامة العدل: قال تعالى: (فَأَصْلِحُوا بَينْهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِين) (١٢٠)، وقال تعالى: (لَقَدْ أَرْسُلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْرُلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنْرُلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيعَلْمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيز) (١٢١)، فمن أجل تحقيق العدل، ولكي يتساوى اللنَّاسِ وَلِيعَلْمَ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيز) (١٢١)، فمن أجل تحقيق العدل، ولكي يتساوى اصحاب الحقوق في الانتفاع ولا ينقص نصيب أحدهم عن الآخر، فيصطلحون على شيء من القسمة على قدر الأراضي، فيقدم أهل الحقوق فإذا أخذ حقه ترك الماء إلى من فوقه، حتى يتحقق معنى العدل، ولا يخفى ما في العدل من تحقيق المصالح وما فيه من الحسن الذي لا يخفى (١٢٢).

#### الخاتمة:

الحمد لله على ما أنعم، والشكر له على ما أتم وألهم، والصلاة والسلام على نبيه الأكرم وعلى آله وصحبه وسلم. أما

فبعد البحث والتأمل بمقاصد سورة القمر تتجلى لنا مجموعة من النتائج والتوصيات المهمة، أبرزها ما يأتي:

### أولاً: أهم النتائج:

- 1 إن علم المقاصد من العلوم الجليلة التي أهتم بما العلماء منذ زمن الصحابة الكرام رضي الله عنهم إلى يومنا هذا.
- ٢ إنَّ الاهتمام بدراسة مقاصد السور عما يعين المفسر للكشف عن الحكم والأهداف والغايات العظيمة التي جاء كما القرآن الكريم.
  - ٣- التحذير الشديد من الاستهزاء بالآيات والرسل؛ لأنه يوجب العذاب والهلاك كما حصل للأمم السابقة.
    - ٤ بيان ما تضمنته سورة القمر من المقاصد العظيمة التي تحقق مصالح العباد في الدارين في عاجلًا وآجلًا.
- تؤكد سورة القمر أن القرآن الكريم ميسر للذكر، فقد تكرر هذا المعنى أربع مرات في السورة مما يثير انتباه القارئ على أنه مقصد مهم.

#### ا ثانيًا: أهم التوصيات:

- ١ ضرورة إحياء روح تدبر القرآن الكريم والعمل به.
- ٧- التمسك بالحق وعدم الاستهزاء به، فإن هذا كان سببًا لهلاك الأمم السابقة.
- ٣– الاعتبار بقصص الأمم السابقة كوسيلة للاتعاظ، خشية الوقوع بما وقعوا به؛ لأن الجزاء من جنس العمل.
- ٤ تعظيم آيات الله تعالى ومعجزاته؛ فإن انشقاق القمر آية تدل على عظمة الله وقدرته، وتوجب الإيمان والتصديق.
   والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات



#### امش:

الموافقات (٣/ ٣١٣).

ا سورة النحل من الآية: ٩.

يُنظر: الصحاح، للجوهري، مادة (قصد) (٢/ ٢٤)، ولسان العرب، ابن منظور، فصل القاف، مادة (قصد) (٣٥٣/٣).

تفسير الطبري (۱۷ / ۱۷٤).

تفسير فتح القدير، للشوكاني، (٣/ ٩٤٩).

يُنظر: لسان العرب، لابن منظور، مادة (قصد)(٣٥٣/٣), تاج العروس، للزبيدي، مادة (قصد)(٤٣/٩).

سورة التوبة: من الآية: ٢٦.

يُنظر: تفسير الطبري (٢٧١/١٤).

ا أخرجه مسلم في صحيحه، (٩٧/١)، برقم (١٦٠-(٩٧)), باب تحريم قتل الكافر بعد ان قال لا إله إلا الله.

١) يُنظر: لسان العرب، لابن منظور، (١/٥ ٣٢٩), مختار الصحاح، للرازي، (١/٤٥١).

١) سورة لقمان من الآية: ١٩.

١) تفسير القرطبي (١/١٤).

١) سورة البقرة من الآية: ٣٤٣.
 ١) يُنظر: تفسير المنار، للقلموني، (١٧/١).

١) أخرجه البخاري في صحيحه (٩٨/٨)، برقم (٢٤٦٣)، باب القصد والمداومة على العمل.

١) أخرجه مسلم في صحيحه، (٢٨٧/١)، برقم (٨٦٦)، باب تخفيف الصلاة والخطبة.

١) يُنظر: مجمل اللغة، لابن فارس، (١/٥٥/١).

المصدر نفسه.
 يُنظر: علم المقاصد الشرعية، للخادمي (١/٥).

ا) هو الإمام احمد بن عبد الرحيم بن وجيه الدين بن معظم بن منصور المعروف بشاه ولي الله الدهلوي العمري, ولد ونشأ في الهند,
 ث أصول فقيه حنف من أكام العلماء (ت:١٧٧٦هـ) من مؤلفاته: حجة الله البالغة والانصاف في أسباب الخلاف وعقد الحمد في

ث أصولي فقيه حنفي, من أكابر العلماء (ت:١١٧٦هـ), من مؤلفاته: حجة الله البالغة والإنصاف في أسباب الخلاف وعقد الجيد في كام الاجتهاد والتقليد. ينظر ترجمته: معجم المؤلفين (٢٧٢/١)، أصول الفقه تاريخه ورجاله (١٨/١).

١) حجة الله البالغة، لولي الله الدهلوي(١/٤).

 ا هو الشيخ العلامة الطاهر بن محمد بن الشاذلي بن عبد القادر بن محمد بن عاشور (ت٢٣٦هـ)، من مؤلفاته: التحرير والتنوير لتفسير، ومقاصد الشريعة الإسلامية، وأصول الإنشاء والخطابة. ينظر ترجمته: الاعلام للزركلي (١٧٤/٦)، مسامرات الظريف بحسن
مف (٣/١٥).

1) مقاصد الشريعة الإسلامية، لأبن عاشور (١٢١/٢).

١) هو: علال (أو محمد علال) بن عبد الواحد بن عبد السلام بن علال بن عبد الله بن المجذوب الفاسي الفهري: زعيم وطني، من الخطباء العلماء في المغرب. ولد بفاس وتعلم بالقرويين (١٣٢٦ – ١٣٩٤ هـ = ١٩٠٨ – ١٩٧٤ م)، من مؤلفاته: هنا القاهرة لقاه في اذاعتها، والنقد الذاتي، والمغرب العربي منذ الحرب العالمية الأولى، ودفاع عن الشريعة، ومقاصد الشريعة الإسلامية ومكارمها.
 إذا الأعلام للزركلي (٤/ ٢٤٦ – ٢٤٧).

1) مقاصد الشريعة الإسلامية ومكارمها، لعلال الفاسي (١/٧).

۱) هو: نور الدين بن مختار الخادمي تونسي الجنسية من مواليد مدينة (تالة) بولاية (القصرين) يوم ۱۸ مايو ١٩٦٣م، من مؤلفاته: ب الاجتهاد المقاصدي، كتاب تعليم علم الأصول، كتاب علم المقاصد الشرعية، الاستنساخ في ضوء الأصول والمقاصد الشرعية. \_: المعجم الجامع في تراجم المعاصرين (ص: ٣٦٣).

١) علم المقاصد الشرعية لنور الدين لخادمي (١٧/١)، الاجتهاد المقاصدي لنور الدين الخادمي (٣/١).

١)ينظر: جواهر القرآن، للإمام الغزالي (ص: ٣٣ – ٣٣) بتصرف، ولمعرفة المزيد مراجعة صفحات المصدر آنفة الذكر.

١) ينظر: أهداف ومقاصد موضوعات سورة التوبة دراسة تحليلية (ص: ١٤).

١) شرح مقدمة التسهيل لعلوم التنزيل، لابن جزي (ص: ٥٥).

٢) يُنظر: التبيان في أقسام القرآن، لصديق حسن خان (ص: ٢٢٧).

٢) يُنظر: التحرير والتنوير، لابن عاشور (٣٠ / ٣٤٥).

٢) مقاصد الشريعة الإسلامية، ابن عاشور (٣/ ١٩٧).

٢) ينظر: علم المقاصد الشرعية، نورالدين الخادمي (ص: ١٥٨).
 ٢) ينظر: أصول النظام الاجتماعي في الإسلام، لابن عاشور (ص: ٦٣).

ر) يا عرب المرب الأرب الأرب الأرب الأرب الأرب الأرب المرب الأرب الأرب الأرب الأرب الأرب الأرب الأرب

٢)التحرير والتنوير، لابن عاشور (٣٠/ ٣٨٨).

```
(٣٧) سورة الحجوات الآية: ١٣.
                 (٣٨) مقاصد الشريعة الإسلامية، لأبن عاشور (٣/ ١٦٥)، وينظر: نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي (ص: ٧).
                                                                                       (٣٩) المصدر نفسه (٢/ ١٢٣).
                                                                        (٤٠) يُنظر: مفاتيح الغيب، الوازي (١٧/ ٣١٢).
                                                          (٤١) أخرجه الإمام مسلم في صحيحه (١/ ٣٧)، برقم (١–(٨)).
                                 (\xi 7) إرشاد الثقات إلى اتفاق الشرائع على التوحيد والمعاد والنبوات، للشوكاني (\phi: \psi – \xi).
                                                                    (٤٣) التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور (٣/ ١٥٨).
                                                              (٤٤) نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، للريسوني (ص: \Lambda).
                                                           (٤٥) ينظر: مقاصد الشريعة الإسلامية، لابن عاشور (٢/ ١٢١).
                                                                                       (٤٦) المصدر نفسه (٢/ ١٢٣).
                                                          (٤٧) معالم الطريق إلى المعنى القرآني في كماله وامتداده (ص: ٦٦).
                                                                                   (\xi \Lambda) الموافقات، للشاطبي (\xi \Lambda).
                                                         (٩٦) ينظر: نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، للريسوني (ص: ٨).
                                                           (٠٠) ينظر: مقاصد الشريعة وعلاقتها بالأدلة الشرعية (ص: ٣٢).
(٥١) ينظر: البيان في عد آي القرآن، لأبي عمرو الداني:(٢٣٦)، وعلم المكى والمدني في عيون المستشرقين عرض ونقد، لزيد العيص
                                                                   (٢٥) ينظر: أسرار التكرار في القرآن، للكرماني: (٢٣٠).
                       (٣٥) سورة القمر مكية إلا الآيات ٤٤، ٤٥، ٤٦، فمدنية، ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٤/ ١٧٥).
                                                                  (٤٥) سورة القمر من الآية (٤٤)، وبعدها من الآية (٤٦).
                                                                                    (٥٥) تفسير القرطبي (١٧/ ١٢٥).
                                                                                       (٦٦) سورة القمر من الآية (٥٦).
(٧٧)ينظر: الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، للزمخشري، (٤/ ٣٠٤)، وفتح البيان في مقاصد القرآن للقنوجي (٣٨/ ٢٨١)،
                                        وتفسير العز بن عبد السلام (٣/ ٢٥٤)، والتحرير والتنوير، لابن عاشور (٢٧/ ١٦٥).
                                                                            (٥٨) أحكام القرآن، لابن الفرس (٣/ ١٥).
    (٥٩) ينظر: بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، للفيروزآبادي: (٣٠٧)، والتحرير والتنوير، لابن عاشور (٢٧/ ١٦٥).
                                                     (٦٠) ينظر: البيان في عد آي القرآن، لأبي عمرو الداني:(٢٣٦–٢٣٧).
(٦١) ينظر: تفسير العز بن عبد السلام (٣/ ٢٥٤)، وفتح البيان في مقاصد القرآن، للقنوجي (١٣/ ٢٨١)، والتحرير والتنوير، لابن
                                                                                                 عاشور (۲۷/ ۱٦٥).
(٦٣) ينظر: أسرار ترتيب القرآن، للسيوطي: (١٣٤)، والبيان في عد آي القرآن، لأبي عمرو الداني:(٢٣٦)، والتحرير والتنوير، لابن
                                                                                                 عاشور (۲۷/ ۱٦٥).
                                                                                          ا (٦٣) سورة القمر الآية (٢٦).
(٦٤) اخرجه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الوحي باب قوله تعالى: بَل السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَذْهَى وَأَمَوُّ [القمر: ٢٦]:
                                                                                            (۱۷۹/٦) برقم (۲۸۷٦).
(٦٥)ينظر: أسرار ترتيب القرآن، للسيوطي: (١٣٥)، والكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، للزمخشري، (٤/ ٤٣٠)، والتحرير
                                                                                     والتنوير، لابن عاشور (۲۷/ ۱٦٥).
                                                                                    (٦٦) التفسير المظهري (٩/ ١٣٥).
                                             (٦٧) تفسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن، للهرري (٢٨/ ١٩٦).
                                                                           (٦٨)سورة القمر الآية (١)، الى نفاية الآية (٢).
                                                                                  (٩٩) سورة القمر الآيتان (٤٧ و ٤٩).
(٧٠)ينظر: أسباب النزول، للواحدي: (٢٦٨)، ولباب النقول في أسباب النزول، للسيوطي: (١٨٥)، والصحيح المسند من أسباب
                                                                                         النزول، للوادعي (ص: ٢٠١).
                                                                                         (٧١) سورة القمر الآية: (٥٥).
                                             (٧٢) ينظر: بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، للفيروزآبادي: (٤٤٥).
(٧٣) ينظر: الهداية الى بلوغ النهاية، للقيرواني (١١/ ٧١٨٣)، وغرائب التفسير وعجائب التأويل، للكرماني (١٦/ ٢١)، وتفسير
                                                                                        العز بن عبد السلام (٣/ ٢٥٤).
                                                                                   (7 - 1) سورة القمر الآيات: (7 - 7).
```



```
(٧٥) سورة القمر الآيات: (١٧، ٢٢، ٣٣، ٤٠).
                                                                            (٧٦) سورة القمر: الآيتان: (٥٢ – ٥٣).
                                                                    (٧٧) البلاغة العربية، لابن حسن حَبنَّكَة (٢/ ٧٤).
                                                                   (٧٨) يُنظر: التحرير والتنوير لابن عاشور(٧/ ١٣٤).
                                                                                    (۷۹) المصدر نفسه (۲۳/۹۷).
                                                                (٨٠) يُنظر: التحرير والتنوير لابن عاشور (٢٧/ ١٦٨).
                                                                                  (۸۱) المصدر نفسه (۲۷/ ۱۷٤).
                                                                                    (٨٢)سورة القصص الآية (٥٠).
                                                                    (٨٣) تيسير الكريم الرحمن، للسعدي (ص: ٢٢٤).
                                                                              (٨٤) سورة القمر: الآيتان: ٥٣ – ٥٣.
(٨٥) ينظر: تفسير العز بن عبد السلام (٣/ ٢٦٠)، وفتح البيان في مقاصد القرآن (٣١٣ ٣٠٩)، والتحرير والتنوير، للطاهر ابن
                                                                                              عاشور (۲۷/ ۲۲۲).
                                                                          (٨٦) إحياء علوم الدين، للغزالي (٤/ ١٥٦).
                                                                          (۸۷) مفاتيح الغيب، للرازي، (۲۹/ ۳۳۰).
                                                                          (٨٨)إحياء علوم الدين، للغزالي (٤ / ٣ ٠٤).
                                                                                    (۸۹) المصدر نفسه (٤/ ٣٩٤).
                                                                                       (٩٠) سورة القمر الآية: ١٢.
                                  (٩١) يُنظر: التفسير الوسيط للواحدي (٤/ ٢٠٩), مفاتيح الغيب، للرازي، (٢٩ / ٢٩٦).
                                                       (٩٢) ينظر: فتح البيان في مقاصد القرآن، للقنوجي (١٣/ ٢٩٢).
                                                                                       (٩٣) سورة القمر الآية: ٢٨.
                                             (٩٤) تفسير الطبري (٢٢/ ٥٩٢)، التحرير والتنوير لابن عاشور (٢٧/ ٢٠٠).
                                                                               (٩٥) سورة القمر الآيات: ٣٧ – ٣٩.
                          (٩٦) يُنظر: تفسير البغوي (٤/ ٣٢٦)، تفسير القرطبي (١٧/ ١٤٤)، تفسير ابن كثير (٧/ ٤٤٤).
                                                        (٩٧) يُنظر: فتح البيان في مقاصد القرآن، للقنوجي (٣٠٣/٣٣)
                                                                                        (٩٨) سورة القمر: الآية: ٢.
                                                               (٩٩) يُنظر: تيسير الكريم الرحمن، للسعدي (ص: ٨٢٤).
                                                                                        (١٠٠) سورة القمر: الآية ٩.
                                                                          (۱۰۱) يُنظر: تفسير الطبري (۲۲/ ۵۷۹).
                                                     (١٠٢) يُنظر: فتح البيان في مقاصد القرآن، للقنوجي (١٣/ ٢٨٤).،
                                                                                   (١٠٣) سورة القمر: الآية: (٢٩).
                            (١٠٤) فتح القدير للشوكاني (٥/ ١٥٢)، وفتح البيان في مقاصد القرآن، للقِنَّوجي (١٣/ ٢٠٠).
                                                                                 (٥٠٥) تفسير السيد (٦/ ٣٤٣٣).
                                    (١٠٦) يُنظر: مقاصد الشريعة الاسلامية وعلاقتها بالأدلة، لمحمد سعيد اليوبي (١٧٨/١).
                                                                              (١٠٧) سورة البقرة: من الآية: (١٢٩).
                                                 (١٠٨) ينظر: نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، للريسويي (ص: ٢٧٠).
                                                                            (١٠٩) سورة النمل: الآيتان: (١٣، ١٤).
                                                                                 (١١٠) سورة الزخرف: الآية: (٣١).
                                                      (١١١) ينظر: التأمين التكافلي في ضوء مقاصد الشريعة (ص: ٢٤).
                                                        (١١٢) ينظر: المعاملات والمقاصد، د. عبدالله بن بيه (ص: ٢٨).
                                                                       (١١٣) ينظر: علم المقاصد الشرعية (ص: ٨٤).
                                                                                (١١٤) سورة الملك: من الآية: (١٥).
                 (١١٥) يُنظر: مقاصد الشريعة الإسلامية، لابن عاشور (٢/ ٤٤٢), التحرير والتنوير، لابن عاشور، (٢٧/ ٨٤).
                                     (١١٦) يُنظر: مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة الشرعية، لليوبي (ص: ٢٤٩).
                                                                                    (١١٧) سورة القمر الآية: (٢٨).
                                                                                 (١١٨) سورة الشعراء آية: (١٥٥).
                                                                     (١١٩) يُنظر: المبسوط، للسرخسي (١٦١/٢٣).
```



(١٢٠) سورة الحجرات، من الآية: (٩).

(۱۲۱) سورة الحديد آية: (۲۵).

(١٢٢) محاسن الإسلام، للبخاري الحنفي (١٠٩/١).

#### المصادر والمراجع:

#### بعد القرآن الكريم

١ – الاجتهاد المقاصدي، نور الدين الخادمي، ط١، دار أبن حزم – بيروت – ٢٠١٠م.

٢ – إرشاد الثقات إلى اتفاق الشرائع على التوحيد والمعاد والنبوات، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (ت: ١٢٥٠هـ)،
 ت، جماعة من العلماء بإشراف الناشر، ط، ١، دار الكتب العلمية – لبنان، ١٤٠٤هـ – ١٩٨٤م.

٣- أسباب النزول، أبو الحسن علي بن أحمد النيسابوري (ت: : ٢٨٤هـ)، د، ط، مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع، د، ت.

خ- أسرار التكرار في القرآن المسمى البرهان في توجيه متشابه القرآن لما فيه من الحجة والبيان، محمود بن حمزة بن نصر، أبو القاسم برهان الدين الكرماني، ويعرف بتاج القراء (ت: نحو ٥٠٥هـ)، ت، عبد القادر أحمد عطا، د، ط، دار الفضيلة، د، ت.

و- أسرار ترتيب القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت: ٩١١هـ)، د، ط، دار الفضيلة للنشر والتوزيع، د، ت.

٣ – أصول النظام الاجتماعي في الإسلامي، محمد الطاهر بن عاشور، ط، ٢ ، دار سحنون– ٧ ١ ٤ ١ هـ ٩٩٧ م. ٧ – الأعلاق خبر اللبندين محمد ين محمد ين محمد على بن فارس الذكل اللمشقى (ت3 ٩٣٩هـ)، ط ٥ ١ ، دا، العلم لا

٧- الأعلام، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (ت٩٣١هـ)، ط٥١، دار العلم للملايين- ٢٠٠٢م.
 ٨- الأعلام، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (ت ٢٠٠٦هـ)، دار العلم للملايين، ط٥١، ٢٠٠٢م.
 ٩- إنباه الرواة علي أنباه النحاة، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف القفطي (٣٦٥هـ)، ت، محمد أبو الفضل إبراهيم، ط١، دار

الفكر العربي – القاهرة، ومؤسسة الكتب الثقافية – بيروت – ١٩٨٢ م.

١٠ البرهان في أصول الفقه، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني، أبو المعالي، ركن الدين، الملقب بإمام الحرمين (ت ٤٧٨هـ)، ت، صلاح بن محمد بن عويضة، ط١، دار الكتب العلمية- بيروت، ١٩٩٧ م.

١١ - بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، مجمد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى (ت: ٨١٧هـ)، ت، محمد علي النجار، د، ط، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية - لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، د، ت.

١٢ - البيان في عدّ آي القرآن، عثمان بن سعيد بن عثمان بن عمر أبو عمرو الداني (ت: ٤٤٤هـ)، ت، غانم قدوري الحمد، ط، ١، مركز المخطوطات والتراث - الكويت-١٤٤هـ ١٩٩٤م.

١٣ - تفسير القرآن (وهو اختصار لتفسير الماوردي)، أبو محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي، الملقب بسلطان العلماء (ت: ٣٦٠هـ)، ت: الدكتور عبد الله بن إبراهيم الوهبي، دار ابن حزم- بيروت، ط: ١٠١٤١هـ/ ١٩٩٨م.
 ١٩٩٦م.

£ 1 – تاج التراجم، أبو الفداء زين الدين أبو العدل قاسم بن قُطلُوبغا السودويي الجمالي الحنفي (ت ٨٧٩هـ)، ت، محمد خير رمضان يوسف، ط١، دار القلم – دمشق –٩٩٦ م.

٥١ - تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى الزّبيدي (ت ٥٠١هـ)
 ت، مجموعة من المحققين، د. ط، دار الهداية، د، ت.

17 - التبيان في أقسام القرآن، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن قيم الجوزية (ت: ٧٥١هـ)، ت، محمد حامد الفقي، د، ط، دار المعرفة- بيروت، د، ت.

١٧ - التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (٣٩٣٥هـ)، ط. التونسية، دار سحنون للنشر
 والتوزيع – تونس – ١٩٩٧م .

ً ١٨ – تفسير الرازي = مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير –ط دار إحياء التراث العربي (٣٠٦)، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري (ت: ٣٠٦ هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

9 1 – تفسير القرآن العظيم (ابن كثير)، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (ت: ٧٧٤هـ)، ت محمد حسين شمس الدين، ط، 1، دار الكتب العلمية –بيروت– 1 1 1 1هـ.

• ٢ – التفسير المظهري، المظهري، محمد ثناء الله، تحقيق: غلام نبي التونسي، مكتبة الرشدية – الباكستان، ٢ ١ ٤ ١ هـ.

٢١- تفسير المنار، محمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس الدين بن محمد بحاء الدين بن منالا علي خليفة القلموني الحسيني (ت:
 ٢٠٠٠ من المورد المور

٤ ١٣٥٤هـ)، د، ط، الهيئة المصرية العامة للكتاب- ١٩٩٠م.

٢٢ تفسير حدائق الروح والريحان في روايي علوم القرآن، الشيخ العلامة محمد الأمين بن عبد الله الأرمي العلوي الهرري الشافعي، إشراف ومراجعة: الدكتور هاشم محمد علي بن حسين مهدي، دار طوق النجاة، بيروت – لبنان، ط١ ، ٢١١هـ ١هـ ٢٠٥م.

٢٣ - تفسير مقاتل بن سليمان، أبو الحسن مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي البلخي (ت: ١٥٠هـ)، تحقيق: عبد الله محمود شحاته،
 دار إحياء التراث – بيروت، ط٢٠١٤هـ.

٢٤ – تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي (ت ١٣٧٦هـ)، ت، عبد الرحمن بن معلا

۲ – أصوا ۷ – الأعا ۹ – إنباه ۱ – إنباه ۱ – الباهكر الع ۷ ۲ – الباد ۱ ۲ – الباد مركز المخ ۱ ۲ – الباد النجار، د

۱۷٤



اللويحق، ط. ١، مؤسسة الرسالة، • • ٢ م.

٢٥ – جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (ت ٣١٠هـ)، ت، أحمد محمد شاكر، ط١، مؤسسة الرسالة – ٢٠٠٠ م.

٣٦ – الجواهر المضية في طبقات الحنفية، عبد القادر بن محمد بن نصر الله القرشي، أبو محمد، محيي الدين الحنفي (ت ٧٧٥هـ)، د. ط، مير محمد كتب خانه – كراتشي، د.ت.

٢٧ – حجة الله البالغة، أحمد بن عبد الرحيم شاه ولي الله الدهلوي (ت ١٧٦هـ)، ت، السيد سابق، ط١، دار الجيل– بيروت – • • ٠ ٥هـ.

۲۸ – شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، محمد بن محمد بن عمر بن قاسم بن مخلوف (ت.۱۳۹ه)، ط۱، دار الكتب العلمية – بيروت – ۲۰۰۳م.

٢٩ - شرح مقدمة التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي، مساعد بن سليمان بن ناصر الطيار، ط، ١، دار ابن الجوزي - ١٤٣١ ه.

• ٣ – صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، أبو عبد الله (ت٢٥٦هـ)، ت، محمد زهير بن ناصر الناصر، ط١، دار طوق النجاة – ١٤٢٧هـ.

٣١– صحيح مسلم، أبي الحسن مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري (ت:٢٦١هـ)، ط١، دار الغد الجديد – القاهرة– ٨ . . ٢ ه

٣٣ – علم المقاصد الشريعة، نورالدين بن مختار الخادمي – ط١، مكتبة العبيكان، ط: ١، الرياض – ١٤٢١ هـ – ٢٠٠١م.

٣٣− فتحُ البيان في مقاصد القرآن، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِتُّوجي (ت: ١٣٠٧هـ)، عني بطبعهِ وقدّم له وراجعه: خادم العلم عَبد الله بن إبراهيم الأنصَاري،المَكتبة العصريَّة للطبّاعة والنّشُر، صَيدًا− بَيروت،١٤١٢هـ ١٩٩٢هـ.

٣٤ - فتح القدير، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (ت ١٢٥٠هـ)، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب - دمشق، بيروت، ١٤١٤هـ.

• ٣− الفكر المقاصدي قواعده وفوائده، أحمد الريسويي، منشورات جريدة الزمن، مطبعة النجاح — الدار البيضاء.

٣٦ – القاموس المحيط، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى (ت٨١٧هـ)، ت، مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، ط٨، مؤسسة الرسالة - بيروت – ٢٠٠٥م.

٣٧ – لباب النقول في أسباب النزول، عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد السيوطي أبو الفضل (ت: ٩٩١٩هـ)، د، ط، دار إحياء العلوم — بيروت، د، ت.

٣٨ - لسان العرب، محمد بن مكوم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الإفريقي (ت ٧١١هـ)، ط٣، دار صادر - بيروت - ١٤١٤هـ.

9- المبسوط للسرخسي، محمد بن أحمد بن أبي سهل شمس الأئمة السرخسي (ت٤٨٣هـ)، ت، خليل محي الدين الميس، ط١، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت. ٠٠٠٠م.

٠٤- محاسن الإسلام وشرائع الإسلام، لأبي عبدالله محمد بن عبد الرحمن البخاري (ت٤٦٥هـ)، د. ط، مكتبة القدس – ١٣٥٧هـ.

١٤ - مختار الصحاح، زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي (ت ٦٦٦هـ)، ت، يوسف الشيخ محمد،
 ط٥، المكتبة العصرية - بيروت - ١٩٩٩م.

٢٢ – مسامرات الظريف بحسن التعريف، محمد بن عثمان بن محمد السنوسي، أبو عبد الله (ت: ١٣١٨هـ)، د، ط، د، ت.

٤٣ - مصاعد النظر للإشراف على مقاصد السور، عبد السميع حسنين، د، ط، مكتبة المعارف- الرياض، ٢٠٨ هـ ١٩٨٧م.

\$ 5 – معجم المؤلفين، عمر بن رضا بن محمد راغب بن عبد الغني كحالة الدمشق (ت: ١٤٠٨هـ)، د، ط، مكتبة المثنى – بيروت، دار إحياء التراث العربي بيروت، د. ت.

٥٤ – مقاصد الشريعة الإسلامية ومكارمها، علال الفاسي، ط٥، دار الغرب الإسلامي – ١٩٩٣م.

37 – مقاصد الشريعة الإسلامية، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (ت: ١٣٩٣هـ)، ت، محمد الحبيب ابن الخوجة، ط، ١، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر – ١٤٢٥هـ – ٢٠٠٤م.

٧٤ – مقاصد الشريعة وعلاقتها بالأدلة الشرعية، أبي أنس ماجد بن خنجر البنكاني.

48 – الموافقات، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (ت ٧٩٠هـ)، ت، أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، ط. 1 دار ابن عفان، القاهرة، ١٩٩٧م.

9 ٤ - نيل الإبتهاج بتطريز الديباج، أبو العباس أحمد بن أحمد السوداني الصنهاجي التنبكي (ت٢٠٦ه)، ط١، كلية الدعوة الإسلامية - طرابلس -١٩٨٩م.

• ٥ - نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، أحمد الريسوني، الدار العالمية للكتاب الإسلامي، ط: ٢ - ١٤١٢ ه - ١٩٩٢م.

### Website address

White Dome Magazine
Republic of Iraq
Baghdad / Bab AI-Muadham
Opposite the Ministry of Health
Department of Research and Studies

**Communications** 

managing editor 07739183761

P.O. Box: 33001

International standard number

ISSN3005\_5830

**Deposit number** 

In the House of Books and Documents (1127)

For the year 2023

e-mail

**Email** 

off reserch@sed.gov.iq hus65in@gmail.com





### General supervision the professor

Alaa Abdul Hussein Al-Qassam Director General of the Research and Studies Department editor

a . Dr . Sami Hammoud Haj Jassim managing editor

Hussein Ali Muhammad Hassan Al-Hassani Editorial staff

Mr. Dr. Ali Attia Sharqi Al-Kaabi

Mr. Dr. Ali Abdul Kanno

Mother. Dr. Muslim Hussein Attia

Mother. Dr. Amer Dahi Salman

a. M. Dr. Arkan Rahim Jabr

a. M. Dr. Ahmed Abdel Khudair

a. M. Dr. Ageel Abbas Al-Raikan

M. Dr. Ageel Rahim Al-Saadi

M. Dr.. Nawzad Safarbakhsh

M. Dr. Tariq Odeh Mary

### Editorial staff from outside Iraq

a . Dr . Maha, good for you Nasser Lebanese University / Lebanon

a . Dr . Muhammad Khaqani Isfahan University / Iran

a . Dr . Khawla Khamri

Mohamed Al Sharif University / Algeria

a. Dr. Nour al-Din Abu Lihia

Batna University / Faculty of Islamic Sciences / Algeria

### Proofreading

a . M . Dr. Ali Abdel Wahab Abbas

Translation

Ali Kazem Chehayeb