



# (رؤية البلاذري للعصر الراشدي في كتابه أنساب الأشراف من خلال روايات الواقدى)

الباحث: محمد حميد عبد ضيدان جامعة واسط/ كلية التربية للعلوم الانسانية/ قسم التاريخ

أ. د رياض عبد الحسين البدراوي جامعة واسط/ كلية التربية للعلوم الانسانية/قسم التاريخ

mh.alatabee96@gmail.com : Email البريد الإلكتروني

الكلمات المفتاحية: الواقدي، البلاذري، الخلفاء الراشدون، الدولة العباسية، الخلافة.

## كيفية اقتباس البحث

البدراوي ، رياض عبد الحسين ، محمد حميد عبد ضيدان ، (رؤية البلاذري للعصر الراشدي في كتابه أنساب الأشراف من خلال روايات الواقدي)، مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية، تموز ٠٢٠٢٥ المحلد: ١٥ ، العدد: ٤ .

هذا البحث من نوع الوصول المفتوح مرخص بموجب رخصة المشاع الإبداعي لحقوق التأليف والنشر ( Creative Commons Attribution ) تتيح فقط للآخرين تحميل البحث ومشاركته مع الآخرين بشرط نسب العمل الأصلى للمؤلف، ودون القيام بأي تعديل أو استخدامه لأغراض تجاربة.

مسجلة في Registered **ROAD** 

مفهرسة في Indexed **IASJ** 





# (Al-Baladhuri's vision of the Rashidun era in his book Ansab al-Ashraf through the narratives of Al-Waqidi)

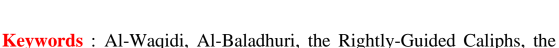
### Prof. Dr. Riyadh Abd Al-Hussein Al-Badrawi

University of Wasit / College of Education for Human Sciences / Department of History.

Researcher

### Muhammad Hameed Abd Dhaidan

University of Wasit / College of Education for Human Sciences / Department of History



Abbasid State, the Caliphate.

### **How To Cite This Article**

Al-Badrawi, Riyadh Abd Al-Hussein, Muhammad Hameed Abd Dhaidan, (Al-Baladhuri's vision of the Rashidun era in his book Ansab al-Ashraf through the narratives of Al-Waqidi), Journal Of Babylon Center For Humanities Studies, July 2025, Volume: 15, Issue 4.



This is an open access article under the CC BY-NC-ND license (http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

### Abstract.

The title of this research is (Al-Baladhuri's vision of the Rashidun era in his book Ansab al-Ashraf through the narratives of Al-Waqidi). This study sheds light on this vision, and given that this era represents a milestone in the history of Islam due to its clear importance and great danger at the same time. This era was ruled by figures that had a great impact on its political and religious history, and the writing of its history was surrounded by the swords of politics and sectarianism through authors who were under the patronage of the ruling Abbasid authority at that time. This research follows the qualitative method and focuses on answering a set of questions such as; How did Al-Baladhuri draw a picture of the Rashidun era through Al-Waqidi's narratives in light of both of their affiliation to the Abbasid political institution? Did this affiliation affect the process of transmitting and writing history for them?





Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



This research concludes with a set of results, the most important of which are: The danger of the historian when he falls under the influence of political authority and writes for us a history that has no connection to the truth, but rather aims through it to serve the goals of the institution or sect to which he belongs. We found Al-Baladhuri working to ideologize the narrations in favor of the Abbasid state, which aims to praise the history of the two caliphs Abu Bakr and Omar, as they represent a symbol of the legitimacy of the Abbasid rule, in contrast to the clear attack and distortion of the history of the two caliphs Uthman and Imam Ali, and the goal behind that is to strike the two parties opposing the Abbasid state, namely the Umayyad camp, which sees Uthman as its symbol, and the Alawite party, which rallies around its supreme spiritual leader Imam Ali bin Abi Talib.

This research consists of an introduction in which we introduce Muhammad bin Omar Al-Waqidi and brief stages of his life and his relationship with the Abbasid authority and the most important political events that his era witnessed, as well as the case with Al-Baladhuri; the aim behind that is to learn as much as possible about the time period in which each of them wrote the history of the Rashidun era in a way that serves the ruling Abbasid authority. In the second stage, we present examples of Al-Waqidi's narrations about the caliphates of Abu Bakr, Omar, Othman and Imam Ali, highlighting the most important points that Al-Baladhuri focused on in his historical narrations, then the conclusion which includes the most important results that we reached.

### المستخلص:

عنوان البحث هو (رؤية البلاذري للعصر الراشدي في كتابه أنساب الأشراف من خلال روايات الواقدي) وهو عمل يسلط الضوء على هذه الرؤية، نظراً لأن هذا العصر يمثل علامة فارقة في تاريخ الإسلام لما له من أهمية واضحة وخطورة كبيرة في ذات الوقت ففيه حكمت شخصيات لها وقعها الكبير على تاريخه السياسي والديني وأحاطت بكتابة تاريخه سيوف السياسة والمذهبية عبر مصنفين يقبعون تحت رعاية السلطة العباسية الحاكمة وقتذاك، والبحث يتبع الطريقة النوعية حيث يركز على الإجابة على مجموعة من الاسئلة المنهجية منها: كيف رسم البلاذري صورة العصر الراشدي من خلال روايات الواقدي في ظل انتماء كليهما إلى المؤسسة السياسية العباسية? وهل أثر هذا الانتماء على عملية نقل وكتابة التاريخ لديهما؟ وخلص البحث الى مجموعة من النتائج اهمها: خطورة المؤرخ حين يقع تحت تأثيرات السلطة السياسية فيكتب لنا تاريخاً لا يمت إلى الحقيقة بصلة بل يستهدف من خلاله خدمة أهداف المؤسسة أو الطائفة

# مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١٠/العدد ٤

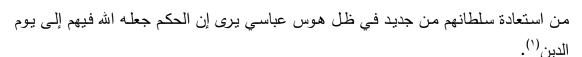
التي ينتمي إليها، وجدنا البلاذري يعمل على أدلجة الروايات لصالح الدولة العباسية التي تستهدف الإشادة بتاريخ الخليفتين أبي بكر وعمر كونهما يمثلان رمزاً لشرعية الحكم العباسي، قبالة طعن وتشويه واضح لتاريخ الخليفتين عثمان والإمام علي والهدف من وراء ذلك هو ضرب الحزبين المناهضين للدولة العباسية إلا وهما المعسكر الأموي الذي يرى في عثمان رمزاً له، والحزب العلوي الذي يلتف حول زعيمه الروحي الأعلى على بن أبي طالب.

تكون البحث من مقدمة عرفنا بها بمحمد بن عمر الواقدي ومراحل يسيرة من حياته وعلاقته مع السلطة العباسية وأهم الأحداث السياسية التي شهدها عصره وكذا الحال مع البلاذري؛ والهدف من وراء ذلك الاطلاع قدر الإمكان على المرحلة الزمنية التي دون فيها كل منهما تاريخ العصر الراشدي بما يخدم السلطة العباسية الحاكمة أنذاك، وفي المحطة الثانية قدمنا نماذج لروايات الواقدي عن خلافة كل من أبي بكر وعمر وعثمان والإمام على مبرزين أهم النقاط التي ركز عليها البلاذري في نقوله التاريخية ثم الخاتمة وتضمنت أهم النتائج التي توصلنا، وبعدها تناولنا الهوامش وقائمة المصادر والمراجع.

### المقدمة:

موضوع بحثنا صورة العصر الراشدي عند البلاذري (ت:٢٧٩هـ) في كتابه أنساب الأشراف بالاستناد إلى مرويات محمد بن عمر الواقدي (ت:٢٠٧هـ)، ويؤطر الموضوع بثلاث مدد زمنية الأولى تمثل الأساس الذي بني عليه البحث وهي مدة حكم الخلفاء الراشدين (١١- ٠٤هـ)، والثانية المدة التي عاشها الواقدي (١٣٠-٢٠٧هـ)، والثالثة هي المدة التي عاشها البلاذري (نهاية القرن الثاني الهجري – ٢٧٩هـ).

ولما كان تاريخ دولة الخلافة يخضع لرؤية السلطة الحاكمة وما تتبناه من مشروع سياسي بالدرجة الأساس، وهذا يعني إن كتابة ذلك التاريخ يجب أن يتناغم مع ما تؤمن به تلك السلطة، فيجب أن يكون تدوينه بما يدعم رؤيتها السياسية ومشروعها في الحكم، وهنا تكمن مشكلة موضوعنا، الذي يتحدث عن العصر الراشدي والذي يكتب بقلم كاتب يعيش في العصر العباسي وبالاستناد إلى مرويات كاتب هو الأخر يعيش في العصر نفسه، ولما كانت السلطة العباسية تعاني من مشكلتين أساسيتين: الأولى الطعن بشرعية حكمها من العلويين الذي يعدون كل من جاء بعد الرسول هو غاصبًا لحقهم الشرعي سواء أكان على مستوى الخلفاء الراشدين أم العباسيين ومن تلاهم، أما المشكلة الثانية بالنسبة للعباسيين هي الأمويين الذين يمثلون إلى جانب العلويين العدو اللدود لهم، وتكمن مشكلة العباسيين بالنسبة للأمويين بتخوفهم



وفي ضوء ذلك فإذا أراد العباسيون أن يستمروا في الحكم فعليهم معالجة هاتين المشكلتين، وذلك بإقناع الراي العام بأحقيتهم بالخلافة، وقطع الطريق على العلويين وابطال مزاعمهم التي تطعن بشرعية الحكم العباسي، وفي الوقت نفسه على العباسيين أن يجهضوا كل محاولة من الأموبين ومريديهم تحاول إرجاعهم إلى السلطة، هذا الأمر حتم على العباسبين أن يبحثوا عن وسائل وسبل يقنعون الرأي العام بأحقيتهم بالخلافة ومشروعيتها، وان أي محاولة لسلب الحكم منهم تمثل تعد على مشيئة الله. وبناء على ذلك رأى العباسيون إن من أنجع الوسائل والسبل لتحقيق أهدافهم هي مادة التاريخ؛ بوصفها المادة الأكثر قراءة والأكثر مقبولية عند جميع طبقات الرعية على اختلاف مشاربها وتخصصاتها، ولما كان للعصر الراشدي تماس كبير بالمشكلتين الأساسيتين للحكم العباسي وهما: الأمويين الممثلين بالخليفة عثمان بن عفان بوصفه الخليفة الراشدي الثالث، والعلوبين الممثلين برمزهم الروحي الأعلى الإمام على بن أبي طالب الخليفة الراشدي الرابع، حتم هذا الأمر على العباسيين أن يطرحوا صياغة جديدة للعصر الراشدي تتفق ورؤيتهم السياسية، عبر كتّابهم ومن يؤمنون بنظريتهم السياسية في الحكم والممثلين هنا بكل من البلاذري والواقدي، والأخير مثل مصدر أساسى للبلاذري في طرح رؤيته عن العصر الراشدي عبر كتابه أنساب الأشراف. وبحسب المطلوب العباسي سنجد الطريقة التي طرح فيها تاريخ الشيخين تختلف تماماً عن الطريقة التي طرح فيها تاريخ الخليفة عثمان بن عفان والخليفة على بن أبي طالب، فإن الطريقة التي طرح فيها تاريخ الخليفتين الثالث والرابع سنجدها تخالف الواقع في كثير من الأحيان، لكنها تتناغم والنظرية السياسية العباسية في الحكم، وسوف نجد فيها انتقاداً لحكم الخليفة عثمان بوصفه ممثلاً للأمويين كما سنجد فيها تفنيداً للمزاعم العلوية بأحقيتهم بخلافة الرسول الأكرم من دون غيرهم عبر طرح وتهميش تاريخ الإمام علي سواء على مستوى تاريخه كصحابي عاش أيام الخلفاء الثلاثة أم على مستوى حكمه بوصفه خليفة راشدي رابع.

ضمن هذا المحتوى تأتي أهمية العصر الراشدي بوصفه قاعدة موضوع بحثنا فضلاً عن إنه يعد من أقدس العصور الإسلامية من بعد عصر الرسول الأكرم، ويحتل أهمية كبيرة تفوق العصور التي تلته؛ لأنه مثل مرحلة التشييد والبناء، وتأتي أهمية خيارنا لمرويات الواقدي من دون غيره من الرواة؛ لأنه عاش في العصر العباسي ويمثل قامة علمية كبيرة في وقته وعنصر بارز من مريدي السلطة العباسية ومن المؤيدين لرؤيتها السياسية في الحكم لذلك حضى برعايتها





مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١٠/العدد ٤

ونال من كرمها الشيء الكثير، والأهمية نفسها تقع على خيارنا للبلاذري بوصفه من مؤيدي السلطة العباسية ومريديها، لذلك حظى بمنزلة كبيرة عند خلفاء العصر العباسي من الذين عاصرهم، والأهمية الكبيرة في خيارنا للبلاذري تتسحب على كتابه أنساب الأشراف الذي يُعد واحداً من المؤلفات التي مثلت مرجعًا هاماً لكل من أتي من بعده وحفظ لنا تاريخاً عن دولة الخلافة لم نجده في المصنفات الأخرى ويعد الأهم من بين مؤلفات البلاذري قاطبة وبه اشتهر وعرف.

وعلى وفق هذه الرؤية لموضوع بحثنا تكون فرضيتنا هي: كيف عرض البلاذري العصر الراشدي عبر روايات الواقدي في ضوء انتمائه السياسي والتوجه السياسي للسلطة العباسية.

ولمعالجة مشكلة بحثنا واثبات فرضيته سيكون عبر التصميم الآتي:

# أولاً. مكانة العصر الراشدي في تاريخ الإسلام:

تكمن أهمية العصر الراشدي من إنه يمثل شاهداً على بناء الدولة الإسلامية التي أرسى دعائمها الرسول الأكرم، والتي كان نواتها عرب شبه الجزيرة العربية بالدرجة الأساس، تلك المنطقة التي لم تشهد طوال تاريخها قيام دولة موحدة مثل تلك الدولة التي أسسها الرسول الأكرم، وشيد بناؤها في العصر الراشدي، فهو بهذا التوصيف يمثل مرحلة البناء والتشييد لدولة الإسلام، وقد احتل أهمية كبيرة فاقت أهمية الدول الإسلامية التي تلته على الرغم من قصر مدته التي امتدت من (١١-٠٤هـ) قياساً بالدول الأخرى لاسيما الدولة الأموية (٤١-١٣٢هـ) والدولة العباسية (١٣٢-٦٥٦ه)(٢)، كما إن أهميته فاقت تلكما الدولتين على الرغم من انجازاتهما الكبيرة فالأموية تميزت بنفوذها الواسع الذي لم تصل له أية دولة إسلامية سابقة ولاحقة لها حتى اليوم، فقد امتد نفوذها من أطراف الصبين شرقاً حتى جنوب فرنسا غرباً، لتشمل في ذروة توسعها بلاد الشرق، وأجزاء من الهند، ومعظم مناطق الشمال الإفريقي واسبانيا، وهو نفوذ لم تحققه الدولة العباسية التي حكمت العالم الإسلامي بمدة زمنية فاقتها خمس مرات (٦)، أما عن الدولة العباسية فقد اشتهرت بمنجزاتها العلمية حتى صارت عاصمتها بغداد قبلة العلم والعلماء<sup>(٤)</sup>، ومع كل منجزات الدولتين لكن يبقى العصر الراشدي هو الأهم للأسباب التي ذكرناها، فضلاً عن إن خلفاءه تمتعوا بقدسية على الرغم من بعض الإخفاقات التي شهدها حكم الخليفة عثمان بن عفان . لم يحققها أي خليفة من خلفاء الدولة الاموية الأربعة عشر، ولا خلفاء الدولة العباسية السبعة والثلاثين، وهذا الأمر كان قد أعطى العصر الراشدي خصوصية موازنة بالعصور التي تلته الأمر الذي جعل منه جسراً للساسة التواقين للسلطة والحكم، يصلون به إلى مبتغاهم، ومن خلاله يحققون طموحاتهم، فلذلك مثل العصير الراشدي القاعدة الأساسية لمنشدي السلطة السياسية إذ بنوا عليه كل





طموحاتهم السياسية، وحتى توجهاتهم المذهبية فصار عندهم كل خليفة من خلفاء ذلك العصر رمزاً مقدساً يتمترسون خلفه للوصول إلى أهدافهم، وعملهم هذا في الوقت نفسه يكشف عن عقلية تخاصمية حاول الرسول الأكرم في وقته أن يتخلص منها، لكن دون جدوى إذ اخفيت في العقول والقلوب أيامه وما أن توفى حتى سرعان ما عادت للظهور بقوة؛ لأنها كانت متجذرة أصلاً في مجتمع شبه الجزيرة العربية ما قبل الإسلام<sup>(٥)</sup>. ولما كان القادة السياسيون يوظفون رموز العصر الراشدي بوسائل وطرق عدة من أهمها التاريخ؛ لأنه يمثل المادة التي يقرؤها الجميع، فقد وظفوا التاريخ عبر مريديهم من الكتاب الذين دونوا أحداث هذا العصر في ضوء متبنيات أحزابهم، وعلى وفق رؤى قادتهم السياسيين قرأوا أحداث العصر الراشدي، وكتبوها فكانت قراءتهم وتدوينهم قائمين على التسويغ، وليس على منطلق النقد الذي ينشد الحقيقة والواقع، وهذا الاتجاه في الحقيقة هو الغالب على كل المصنفين المسلمين ومؤرخيهم، ومن بينهم الواقدي والبلاذري موضوع بحثنا هذا، فهما سوغا ظهور الخلفاء الراشدين وحتى من جاء بعدهم على وفق تلك العقلية التخاصمية، وعلى وفقها سوغوا أحداث العصير الراشدي ووقائعه، لصالح العباسبين، فكانت لهم طروحاتهم الخاصة في كيفية انتخاب الخليفة أبي بكر ومن بعده الخليفة عمر ومن بعده الخليفة عثمان ومن بعده الخليفة على. فهي بالمجمل قراءة تستعرض التاريخ بالشكل الذي يخدم مصالحها الحزبية، وتلغى كل قراءة تستنطق التاريخ من الداخل لمعرفة حقيقته، بل في قراءتها وكتابتها للتاريخ تخاصم كل من يخالفها في توجهاتها الحزبية سواء أكانت قد صرحت بذلك أم لم تصرح. وكلامنا هنا ينسحب على كل أطراف الإسلام لاسيما طرفاه الرئيسان أهل السنة والشبعة.

# ثانياً. الواقدى وعصره.

عاش محمد بن عمر الواقدي (١٣٠-٢٠٧ه) في العصر العباسي الأول (١٣٦-٢٣٣ه)، وهنا سنركز على الناحية السياسية منه لارتباطها الوثيق بمشكلة موضوعنا وهذا الأمر سوف ينسحب على عصر البلاذري أيضاً، على العموم إن العصر العباسي الأول الذي عاصر الواقدي جزءاً من أحداثه، كان قد شهد متغيرات سياسية كبيرة على مستوى دولة الخلافة ففي المغرب الإسلامي حدث تطور سياسي خطير تمثل باستقلال الاندلس عن جسد الدولة العباسية وذلك بعد أن أعلن عبد الرحمن بن معاوية (١٣٨-١٧٢ه) الشهير بعبد الرحمن الداخل إقامة إمارة أموية هناك سنة (١٣٨ه)(٢)، وصارت منافساً للحكم العباسي حتى أقضت مضاجعهم وأججت روح الخوف من إمكانية عودة الأمويين من جديد إلى الحكم. ومن الأحداث السياسية الخطيرة التي عاصر الواقدي أحداثها هو قيام الثورة العلوية بقيادة محمد بن عبد الله المعروف بالنفس الزكية



مجلة مركز بابل للمراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١١/١١همد ٤

سنة (١٤٥هـ)<sup>(٧)</sup> والتي تزامنت مع ثورة أخيه إبراهيم بن عبد الله في البصرة أيام الخليفة العباسي أبي جعفر المنصور (١٣٦–١٥٨هـ)(^)، والثورة العلوية سنة (١٦٩هـ) بقيادة الحسين بن على بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب المعروف بصاحب فخ، وكانت أيام الخليفة العباسي الهادي (١٦٩-١٧٠هـ)(٩)، وكانت تلك الثورات شعارها الرئيس هو إعادة الحكم العلوي المغصوب من العباسيين، والعلويين يشكلون العدو الرئيس للعباسيين؛ لأن وجودهم يمثل طعناً بشرعية الحكم العباسي فإن تخوفهم منهم لا يقل شأناً عن تخوفهم من الأمويين، لاسيما وإن الهاجس العباسي كان في محله، حين أعانت لاحقاً الدولة الفاطمية في المغرب تلك الخلافة التي تمثل منافساً خطيراً للعباسيين وذلك سنة (٢٩٦هـ)(١٠). كما شهد عهد المأمون ثورات وحركات علوية منها الثورة التي اندلعت سنة (٩٩١هـ) والتي قادها محمد بن إبراهيم ومعه أبو السرايا(١١)، وحركة محمد الديباج بن جعفر الصادق سنة (٢٠٠هـ)(١٢)، والثورة التي قادها على بن محمد بن جعفر الصادق وأبي عبد الله أخي أبي السرايا سنة (٢٠٢ه)(١٣١)، وفي سنة (٢٠٠هـ) قام إبراهيم بن موسى الكاظم بثورة في بلاد اليمن (١٤)، ومن الأحداث السياسية التي لها مساس بمشكلة بحثنا هو النزاع بين الاخوين الأمين (١٩٣-١٩٨هـ) والمأمون (١٩٨-٢١٨هـ) في سنة (١٩٨هـ) والذي انتهى بمقتل الأمين، وكان للنزاع تداعيات على الساحة السياسية، لا سيما حين وجهت الاتهامات إلى الخليفة المأمون بميوله العلوية ومحاولته طرح الإمام علي بن موسى الرضا للولاية من بعده، وإن كانت لعبة سياسية منه، لكن كانت لها آثارها على الشارع السنى عموماً والعباسي على وجه الخصوص وهو أمر سنشير له في كلامنا عن الواقدي. فمن هو الواقدي وما تأثيره على السلطة العباسية بقدر تعلق الأمر بمشكلة بحثنا؟

هو محمد بن عمر الواقدي  $(r^{1})^{(\circ)}$ ، الذي عُرف بغزارة نتاجه الفكري في مختلف صنوف المعرفة  $(r^{1})^{(\circ)}$ ، وكان للتاريخ حصة الأسد من بين ما كتبه الواقدي  $(r^{1})^{(\circ)}$ , وبه عرف في الأوساط السياسية والعلمية، إذ كان يلقي دورس التاريخ في مسجد المدينة  $(r^{(\circ)})^{(\circ)}$ , وكانت مادته ودرسه مميزة عند المتلقين والقراء موازنة بأقرانه  $(r^{(\circ)})^{(\circ)}$ , ويبدو إن تلك الميزة متأتية من إمكاناته العلمية وما عرف به من حرص في تحري الحقيقة  $(r^{(\circ)})^{(\circ)}$ , فضلاً عن إنه عرف بباعه الطويلة في الحديث النبوي، وتلك الإمكانات التي امتلكها في هذا المجال اهتمام وتدريس جعلت المهتمين بالحديث النبوي يطلقون عليه "أمير المؤمنين في الحديث"  $(r^{(\circ)})^{(\circ)}$ , وكل تلك الإمكانات العلمية هي من كانت وراء شهرته، وقادت إلى توجه أنظار السلطة العباسية نحوه، إذ ما إن طرقت مسامع الخليفة هارون الرشيد حتى جعلته يختاره دليلاً تاريخياً له عند قدومه إلى الحجاز سنة  $(r^{(\circ)})^{(\circ)}$  ليطلعه على المواقع التاريخية الإسلامية هناك  $(r^{(\circ)})^{(\circ)}$ , ويبدو أن إمكاناته العلمية اعجبت الخليفة التي فكر ان









مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٠٥ المجلد ١٠/ العدد ٤

يستثمرها في خدمة المشروع العباسي السياسي، ليكون له أداة في بيان المساوئ الأموية، وتفنيد المزاعم العلوية في أحقيتهم بالحكم ودعم الشرعية العباسية، ولأجل ذلك استدعاه إلى بغداد سنة (١٨٠هـ)، ليبقى فيها حتى وفاته سنة (٢٠٧هـ)(٢٣)، وبدأ يغدق عليه، وفتح الأبواب له متى ما أصابه العوز، فكان يلجأ للخليفة عند كل ضائقة، ولم يتردد الخليفة بمساعدته (٢٤)، إن الاهتمام الواسع بالواقدي من السلطة العباسية ومكانته المميزة التي صارت عندها أثرت كثيراً على بوصلة ميوله السياسية التي أخذت تتجه نحو مناصرة المشروع السياسي العباسي في الحكم، وتلك الميول استمرت حتى ما بعد الخليفة هارون الرشيد، لاسيما في أيام الخليفة المأمون الذي قرب الواقدي إليه كثيراً، وأفاد من إمكاناته العلمية في مجال التاريخ لدعم المشروع السياسي العباسي في الحكم، وأن يكتب لهم تاريخاً في صالحهم يسيء به لأعدائهم الأمويين ويفند الطعون العلوية في مشروعية الحكم العباسي، ومن ذلك قيامه بحذف أسم العباس -عم النبي والجد الأعلى للعباسيين وبه عرفوا- من قائمة المطعمين في بدر ، كما حذفه من قائمة أسري معركة بدر ، وقد فعل كل ذلك إرضاء للعباسيين (٢٥٠)، وبدلاً من أن يقول إن العباس عم النبي نحر لمشركي قريش في بدر عشر قال إن فلاناً نحر لهم عشراً (٢٦)، كما قدم خدمات كبيرة للخليفة المأمون أثناء الأزمة مع أخيه الأمين والتداعيات التي خلفتها لاسيما بعد أن انتهج المأمون سياسية التقرب من العلويين ومحاولته إعطاء ولاية العهد لعلى بن موسى الرضا في محاولة لمواجهة التيار المناهض له من اتباع أخيه الأمين، وكان لهذا الأمر ردود فعل عنيفة عند فقهاء أهل السنة، فكان على المأمون أن يستند إلى قاعدة لمواجهة تلك الهجمة، فكان الواقدي أحد أدواته<sup>(٢٧)</sup>، ويبدو أن تأثير الواقدي في الأزمة التي سببها تقارب الخليفة المأمون من العلوبين هي التي كانت وراء اتهامه بالتشيع، وكان أول من ساق التهمة بحسب استقراء أحد المستشرقين (٢٨) هو أبن النديم (ت: ٣٨٤هـ)، حين قال عنه إنه يتشيع وروى أن علياً كان من معجزات النبي (٢٩)، ورواية أبن النديم استند إليها عدد من الباحثين المحدثين، وأخذوها من دون تمحيص (٢٠٠)، لكن عبارته لا توحى بالضرورة إنه شيعي، ولكن في الحقيقة إن مواقفه الحيادية من العلويين التي كان يدلي بها التي لم تأت عن قناعة بقدر ما هي لعبة سياسية جرب بالاتفاق مع السلطة العباسية أيام المأمون، ولمواجهة أزمته مع أخيه الأمين، وتداعيات تلك الأزمة، حتمت على المأمون أن يتقرب من العلويين، كما سبق وأوضحنا، هي التي جعلت أبن النديم يتهمه بالتشيع، وهو في الحقيقة ليس كذلك، لكن براعة الواقدي وهو يؤدي دوره السياسي في خدمة السلطة العباسية، جعلته يخفي ميوله المذهبية الحقيقية لضرورات سياسية (٢١)، وان قضية تشيعه لا أساس لها في الواقع، لعدة أسباب فضلاً عما ذكرنا قبل قليل، فهو –الواقدي– لم يترجم له في طبقات الحنفية بوصفه حنفياً



ولا في طبقات المالكية بوصفه مالكياً ولاحتى في طبقات الشيعة إذ لم يدرجوه ضمن رواتهم

المعتمدين، وفي الحقيقة إننا نرجح إنه كان حنفياً لتوليه القضاء في بغداد أيام الرشيد (٣٢)، وإيام

المأمون (٢٣)، ومعروف إن غالبية أهل بغداد من اتباع المذهب الحنفي (٣٤).





بالمحصلة النهائية إن الواقدي ليس شيعي المذهب، وإنما من أهل السنة، لكن إخفاء هويته المذهبية كان لأسباب سياسية كما سبق أن بينا. وهو في ميوله السياسية كان عباسياً حتى وفاته. وان افترضنا جدلاً إنه شيعى فإن سيرته تدلل إنه كان ينفذ توجهات السلطة العباسية ولية نعمته،

ولم نجد إنه قد خرج عن إطارها، فهو بهذا التوصيف إن قبلنا بالجدلية يكون شيعياً بالاسم لا مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١٠/العدد ٤

ثالثاً. البلاذري وعصره.

بالعقيدة.

عاش البلاذري في القرن الثالث الهجري، وهذا القرن مثل نقطة تحول خطيرة في تاريخ الدولة العباسية من الناحية السياسية، وهي التي تعنينا سواء أكان على مستوى الداخل أم الخارج ونعنى به التهديدات البيزنطية المتكررة، وعلى المستوى الداخلي ظهر التدهور واضحاً من عدد الخلفاء الذين حكموا في المدة التي عاشها البلاذري، فقد حكم تسعة خلفاء بدءاً من المأمون (١٩٨-٢١٨ه) حتى المعتمد (٢٥٦–٢٧٩هـ)(٢٥)، والمدة التي حكموا بها هي إحدى وثمانون سنة، لا تتناسب وعدد الخلفاء فهي قليلة جداً، وإن دلت على شيء فتدل على ارتباك الوضع السياسي، فضلاً عن الثورات الداخلية مثل: ثورة الزط في جنوب البصرة (٢١٩-٢٢٠هـ)(٢٦)، وثورة الزنج ( ٢٥٥- ٢٧٠هـ) في جنوب العراق (٢٧)، ناهيك عن ظهور النزعات الانفصالية في المغرب الإسلامي والمشرق (٢٨)، لكن الذي يهمنا منها والذي له علاقة بمشكلة بحثنا هو الثورات العلوية على مستوى الداخل مثل: ثورة عبد الرحمن بن أحمد العلوي في اليمن سنة (٢٠٧هـ) أيام الخليفة المـأمون<sup>(٣٩)</sup>، وثـورة محمـد بـن القاسـم بـن عمـر العلـوي سـنة (٢١٩هـ) أيـام الخليفـة المـأمون أيضاً ('')، وفي عهد المتوكل (٢٣٢–٢٤٧هـ) تشدد في مطاردة العلوبين وأمر بهدم قبر الحسين بن علي شهيد المسلمين الخالد وما حوله من منازل والسخرية علناً من على بن أبى طالب الرمز الروحى الأعلى للحزب العلوي (٤١)، في إشارة إلى التخوف العباسي من العلويين، ومن الثورات العلوية التي عاصرها البلاذري ثورة يحيى بن عمر بن يحيى العلوي سنة (٢٤٩هـ) في عهد الخليفة المستعين بالله (٢٤٨–٢٥٢هـ) (٢٤٠)، وثورة الحسن بن زيد بن محمد العلوي سنة (٢٥٠هـ) في طبرستان أيام الخليفة المستعين أيضاً (٢٠). وإن تمكن العباسيون من القضاء على تلك الثورات، لكنهم لم يضعوا نهاية لها؛ لأن العلوبين استمروا بالدعوة بحقهم المغصوب، وكانت السلطة العباسية من أولوياتها معالجة هذا الأمر كما سبق أن أوضحنا عبر كتّابها الذين كان من







أبرزهم البلاذري فمن هو البلاذري؟ هو أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البلاذري، لم تذكر المصادر سنة ولادته، لكن هناك من رجح إنه ولد نهايات القرن الثاني الهجري (٤٤)، يعد من العلماء المسلمين اللامعين في القرن الثالث الهجري، دلت عليه مؤلفاته في مختلف صنوف المعرفة (٤٥)، إذ كان لها وقعها في الساحة العلمية ولها تأثيرها على العلماء المعاصرين له والذي جاءوا بعده (٤٦)، فهو مصنف بارز في التاريخ، وعالم أنساب كبير، وجغرافي متابع، وشاعر يشار له بالبنان، وأديب بارع وراوي حصيف ومترجم دقيق، بدلالة أراء العلماء فيه من القدامي التي كان تناؤهم على منزلته العلمية واضحاً (٢٠٠)، ربطته علاقة قوية بالمؤسسة السياسية العباسية، تلك المؤسسة التي كانت بحاجة إلى خدمات البلاذري الفكرية ومؤهلاته العلمية للدفاع عن شرعيتها من العلوبين وحماية نفسها من الأمويين، مقابل حصول البلاذري على دعم السلطة المادي والمعنوى، وإن مثل تلك العلاقة التخادمية بين المؤسسة السياسية والدينية وتوابعها قديمة على مر التاريخ (٤٨)، كانت البداية الأولى لصلته ببني العباس أيام المأمون، الذي أدرك أهمية العلماء في حماية المؤسسة العباسية، فقربهم منها واستقطبهم إليه وشجعهم وأغدق عليهم (٢٩٩)، وكان من بين أولئك العلماء البلاذري، الذي نال حظوة عند المأمون، مقابل مدائحه الكثيرة للخليفة<sup>(٠٠)</sup>، وحتماً كانت خدمات البلاذري للسلطة العباسية كبيرة أيام المأمون، لاسيما في مجال الدفاع عن شرعية الحكم العباسي، لاسيما وانه في عهده ثار عدد من العلوبين مطالبين بحقهم المغصوب كما سبق أن أشرنا، والمصادر المتوافرة تذكر لنا علاقة قوية ربطت البلاذري بالمتوكل العباسي، وقوتها يدلل عليها إنه كان نديماً للخليفة (١٥)، مداوماً على حضور مجالسه (٢٥)، وكان يعامل معاملة الخواص (٥٣)، في دلالة على علو منزلته عند الخليفة، وما يؤشر قوة العلاقة بين الخليفة المتوكل والبلاذري هو إن الخليفة كان ممن يروي عنهم البلاذري (٤٥)، وكان من كبار مستشاري الخليفة في أمور الدولة<sup>(٥٥)</sup>، وحتماً كانت خدماته في مجال التصدي لأعداء الدولة العباسية على رأس تلك الخدمات، ولما كان العلويون هم العدو رقم واحد في سلم الأعداء عند العباسيين، كونهم يطعنون بشرعية الحكم العباسي، ويعدونه مغتصباً لحقوق أهل البيت، فمن المؤكد إن البلاذري قدم للمتوكل ما يخدمه في هذا المجال، لاسيما وإن الأخير خاض صراعاً كبيراً ضد العلوبين، كما أسلفنا، وهو أمر سنوضحه في خدماته حين عرض العصر الراشدي بالشكل الذي يتفق والسياسية العباسية، وخدمات البلاذري حتماً قد بانت أيام الخليفة المستعين الذي تؤشر المصادر إن هناك علاقة قوية ربطت البلاذري به (٥٦)، تؤشرها الهدايا الكثيرة، والهبات السخية التي كان يقدمها الخليفة له<sup>(٧٠)</sup>، والتي لم تتقطع عن البلاذري حتى أوقات العجز في ميزانية الدولة<sup>(٥٨)</sup>، وهذا يؤشر في الوقت نفسه على الخدمات الجليلة التي قدمها البلاذري للمؤسسة السياسية







العباسية أيام المستعين في مسألة الدفاع عن شرعيتها في الحكم أمام طعن العلوبين بالشرعية العباسية، لاسيما وإن عهده شهد ثورات علوية تنادى بحقوق أهل البيت في الحكم كما بينا سابقاً، أما عن علاقته بباقي الخلفاء العباسيين الذين عاصرهم، لم تزودنا المصادر المتوافرة التي تمكنا من الوصول إليها بأية معلومات بهذا الشأن، لكن في كل الأحوال بما إن هواه السياسي عباسي فمن المؤكد أن خدماته كانت متواصلة مع جميع الخلفاء العباسيين، لاسيما في مسألة إثبات شرعيتهم في الحكم وبيان مساوئ اعدائهم من العلوبين والأموبين وتفنيد مطاعنهم ضد العباسيين؟ لأن الخلفاء بحاجة إليها على الدوام، ويبدو أن خدماته في شأن الدفاع عن العباسيين كان لها تأثيرها الواضح، ويؤشرها إنه كان مكلف من السلطة العباسية بهذا الشأن، لذلك لم نعرف هويته المذهبية، إذ لم تؤكدها المصادر المتوافرة وهذا الشيء نفسه حدث مع الواقدي، والسبب يعود إلى مقتضيات المهمة المكلف بها من السلطة.

رابعاً. عرض البلاذري للعصر الراشدي على وفق التوجه السياسي العباسي في ضوء مرويات الواقدى:

هذه المفردة سوف تجيب عن الكيفية التي قدم فيها البلاذري خلفاء العصر الراشدي للرأي العام في ضوء انتمائه السياسي وعلى وفق الرؤية السياسية العباسية، وعبر روايات الواقدي الذي عرف بميوله السياسية العباسية هو الأخر، وسوف نعالجها بحسب عصر كل خليفة وبالشكل الآتي:

# أ. الخليفة أبي بكر.

حتى يحاكي السياسية العباسية القائمة على معادات الأموبين والعلوبين جاء عرضه لتاريخ الخليفة أبي بكر بالشكل الآتي:

 ١. مسألة خلافته: ركز في هذا الشأن على الروايات التي نؤشر إن الرسول الأكرم قدم أبا بكر على غيره من الصحابة، ليتولى الأمر من بعده، وفي هذا الشأن ساق الروايات التي يأمر فيها الرسول الأكرم اثناء مرضه أبا بكر بأن يصلي بالناس (٥٩)، وكان اختيار الرسول له لم يأت من فراغ، وانما لما يتمتع به أبو بكر من مؤهلات فقهية، وتلك المؤهلات هي التي جعلت الرسول يسمح له بالفتيا في حياته (٢٠)، وإن تلك الخصوصية التي كان يحظي بها أبو بكر عند الرسول، هي من كانت وراء تقديم عمر بن الخطاب لأبي بكر ليكون خليفة للمسلمين دون غيره من الصحابة، وحين قدمه للناس كان يقول: "وقد جمع الله أمركم على خيركم: صاحب رسول الله وثاني اثنين وأحق الناس بأمركم، فقوموا فبايعوا"(١١)، وإن ما قام به عمر بن الخطاب لم يكن فرضاً على الناس بحسب الطرح الذي يتقدم به البلاذري، وإنما خطوته هذه أقرها الإمام علي

مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١٠/١لعدد ٤





عبر قوله للخليفة أبي بكر: "وقد علمت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرك بالصلاة، وأنك ثاني اثنين في الغار "(٢١)، وهذا الاعتراف بخلافة أبي بكر من الإمام على الذي يقدمه البلاذري، دعمه بموقف أخر للإمام على يصب في دعمه لاختيار أبي بكر خليفة المسلمين، والموقف يتلخص بالرد العنيف من الإمام على لأبي سيفان حين جاءه محرضاً ضد الخليفة أبي بكر وقد جاء في الرد: "...ولولا أنا رأينا أبا بكر لها أهلا، ما خليناه وإياها "(٢٢)، ويذكر البلاذري في رواية أخرى يؤكد فيها تأييد الإمام على لاختيار أبي بكر، وهو حين يبين رضا أحد أبرز أتباع الإمام على وهو عمار بن ياسر عن الخليفة أبي بكر وهذا الرضا يترجمه بمشاركته في جيش الخليفة في حرب اليمامة (١١هـ) (٢٥)، وفي شرعية حكم أبي بكر ذكر رواية تؤكد رضا أبن عباس عن اختيار أبي بكر وعن بقية الخلفاء الراشدين (٢١) في إشارة جاءت عن طريق صحابي له ثقله في الساحة الإسلامية.

# ٢. ترشيح الخليفة أبي بكر لعمر بن الخطاب خليفة من بعده.

في هذا الشأن بين إن اختيار الخليفة أبي بكر لعمر بن الخطاب، جاء بناءاً على مؤهلات قيادية يراها فيه، لذلك اختاره للصلاة نيابة عنه حين كان الخليفة يسكن في منطقة السنح إحدى ضواحي المدينة المنورة  $(^{77})$ , فضلاً عن مؤهلات أخرى كان يراها في عمر بن الخطاب، تلك التي جعلت منه مستودع أمانات الخليفة  $(^{77})$ , ويبدو إن علاقة قوية ربطت بين الطرفين تلك التي يؤشرها نزول عمر بن الخطاب في قبر الخليفة ابي بكر عند وفاته  $(^{79})$ , ثم إن أبا بكر في اختياره لعمر من بعده، لم يكن منفرداً في خياره، بل جاء بعد موافقة كبار الصحابة وعلى رأسهم الإمام علي  $(^{79})$ , وعبد الرحمن بن عوف وعثمان بن عفان  $(^{79})$  وسعيد بن زيد العدوي، وأسيد بن حضير الأوسى وغيرهما من المهاجرين والأنصار  $(^{79})$ .

# ٣. سياسية أبي بكر في الحكم.

في هذا الشأن بين الخليفة أبو بكر إنه ملتزم بكتاب الله وسنة نبيه، عبر خطبته، وجاء فيها:
"...وإن أكيس الكيس التقى، وإن أحمق الحمق الفجور. وإني متبع ولست بمبتدع. وإن أضعف الناس عندي الشديد حتى آخذ منه الحق، وإن أشد الناس عندي الضعيف حتى آخذ له الحق. وإن أحسنت فأعينوني، وإن زغت فقوموني. واعلموا أيها الناس أنه لم يدع قوم الجهاد قط إلا ضربهم الله بذل. ولم تشع الفاحشة في قوم قط إلا عمهم البلاء. أيها الناس ابتغوا كتاب الله واقبلوا نصيحته فإن الله يقبل التوية عن عباده ويعفو عن السيئات ويعلم ما تفعلون. واحذروا يوما ما للظالمين من حميم ولا شفيع يطاع. فليعمل اليوم عامل ما استطاع من عمل يقربه إلى الله عز وجل قبل ألا يقدر على ذلك. أيها الناس أطبعوني ما أطعت الله ورسوله. فإذا



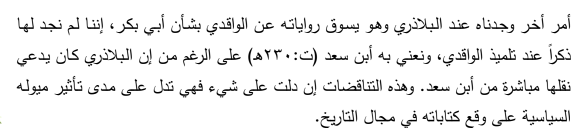


مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١٠/العدد ٤

عصيت الله ورسوله فلا طاعة لي عليكم. قوموا إلى صلاتكم"(٢٣). وفي روايات أخرى ذكرها البلاذري، بيّن فيها إن أبا بكر حين صار خليفة ترك كل شيء وتفرغ لأمر المسلمين، فبهذا التوصيف يريد أن يقول إنه ترك التجارة لأجل المسلمين، وعلى الرغم من إنه كان خليفة المسلمين وبيده بيت المال، لكنه لم يتعد عليه اذ كان طوال حياته وهو خليفة يصرف على نفسه وعياله من العطاء المخصص له (٢٤)، كما إنه كان محنكاً في إدارة الدولة، إذ كان يتمتع بقدرات إدارية وعسكرية، دلل عليها بالتعليمات التي كان يوجهها لعماله محدداً مالهم وما عليهم، كما أظهره صارماً في التعامل معهم (٥٠).

يتضح مما تقدم بشأن الخليفة أبى بكر إن غاية البلاذري من طرح مسألة خلافته وخياره لعمر بن الخطاب من بعده هو: تفنيد المزاعم العلوية التي تطعن بخلافة كل من جاء بعد الرسول الاكرم؛ لأنه بحسب زعمهم إن الرسول أوصبي من بعده للإمام على ولديهم ادلة كثيرة يسوقونها في هذا الشأن، وإن أي خليفة جاء من بعد الرسول يعد مغتصباً لحق اهل البيت (٧٦)، كما إن خيار الشيخين أبي بكر وعمر كان بموافقة الأب الروحي للعلويين ونعني به الإمام على، فإذن بحسب رأيه لا صحة لأي مزاعم علوية تطعن بشرعية الخلفاء الراشدين. كما إنه في إشارته لتحريض أبى سفيان للإمام على ضد بيعة أبى بكر ، كان الغرض منه بيان سوء الأمويين ومكرهم، وهنا يكون البلاذري قد عكس الرؤية السياسية العباسية في الحكم وموقفها من الخلفاء الراشدين، وبالشكل الذي يدعم شرعيتهم في الحكم بوصفهم خلفاء عباسيين وهي غايتهم الرئيسية. وحين طرح البلاذري سياسية أبى بكر في الحكم، وبين فيها محافظته على شريعة الله وسنة الرسول الأكرم، وانه غير منحاز الأقاربه، ولم يتعد على مال المسلمين، وانه كان إدارياً حازماً مع عماله، وكان يفضل مصلحة المسلمين على مصلحته الخاصة، كان غايته من كل ذلك هو توجيه انتقاد لحكم الخليفة عثمان الذي شابته هناة كثير سنوضحها في مكانها، وبانتقاده لحكم الخليفة عثمان يكون قد ندد بالأمويين كونه يمثل زعيمهم الروحي، وبذلك يكون قد حقق المبتغي العباسي في الإساءة إلى اعدائهم الأمويين.

على أية حال، إن البلاذري في طرحه لحكم الخليفة أبي بكر وبسبب ميوله السياسية كان قد أوقع نفسه بتناقضات، وذلك حين ذكر اعتراف أبي بكر بأن اختياره للحكم كان فلتة وقد جاء لأجل درء فتتة $(^{(\vee\vee)})$ ، وحين ذكر إن عمر بن الخطاب قال بذلك أيضاً $(^{(\vee\vee)})$ ، وهذا يتناقض مع طرحه من إن أبا بكر كان خيار الرسول الأكرم والصحابة، والأمر الأخر الذي وقع فيه وقد ناقض نفسه حين طرح إن الخليفة يتمتع بدراية سياسية وعسكرية كبيرة، وهو أمر يتقاطع مع الوسط الذي أنحدر منه وهو التجاري، ويكون المشتغل به همه المال لا العسكر ولا السياسة، كما إن هناك



# ب. عصر الخليفة عمر بن الخطاب.

في عرضه لتاريخ الخليفة عمر بن الخطاب ركز على الآتي:

# ١. الشوري في الحكم التي اقترجها الخليفة عمر من بعده:

في هذا الشأن أراد البلاذري أن يبين عدة أمور منها: أثبات شرعية حكم الخليفة أبي بكر، وأن لا صحة لما يدعيه العلويون من إن الرسول أوصى للإمام علي من بعده، وأراد أن يثبت صحة ترشيح عمر بن الخطاب من الخليفة أبي بكر، كما أراد أن يثبت صحة إجراء الخليفة عمر في الشورى، ولغرض إثبات ذلك ساق الرواية الآتية: التي جاء فيها إن عبد الله بن عمر سأل أباه، لماذا لم تستخلف من بعدك فكان جواب الخليفة لأبنه: "جزاك الله عن نصيحتك خيرا، إن استخلف، فقد استخلف من هو خير مني، وإن تركت فقد ترك من هو خير منى، وأفضل الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم، وأن لا أستخلف أحدا أسلم لي"(١٩٧٩)، كما أراد البلاذري من طرح مسالة الشورى إيضاح إن اللجوء إليها هو لتلافي ما حدث عند مجيء الخليفة أبي بكر، من ردة فعل عنيفة من بعض المسلمين تلك التي عرفت في التاريخ باسم حروب الردة، وفي مسوخ أخر أعطاه لشورى الخليفة عمر، هو إن الخليفة أراد ألا يتكرر الأمر الذي جاء هو نفسه بموجبه (١٨٠)، أي إنه لم يأت بطريقة صحيحة بحسب رؤية البلاذري، وهنا يوقع البلاذري نفسه في تناقض حين يطرح اختيار الخليفة عمر جاء على وفق خيارات مشروعة كما سبق أن نفسه في تناقض حين لغرح اختيار الخليفة عمر جاء على وفق خيارات مشروعة كما سبق أن الرجال الستة الذين اختارهم، هم الذين مات الرسول الأكرم وهو عنهم راضٍ (١٨)، مريداً القول إن الخليفة عمر لأهل الشورى لم يكن ارتجالياً.

# ٢. سياسته في الحكم:

في هذا الشأن وبالاعتماد على روايات الواقدي أظهر فيها إن الخليفة كان عادلاً في أحكامه، وكان يعطي القضاء أهمية كبيرة فقد كان يجثو على ركبتيه حين يقضي بين الخصوم  $^{(\Lambda^{7})}$ , وقدم أمثلة عدة من أحكامه القضائية  $^{(\Lambda^{7})}$ , ومن عدالته إنه رفض أن يعين أحداً من أقاربه في مناصب الدولة، حتى يظهره البلاذري إنه غير منحاز لأهل بيته وذويه، فمرة اقترح عليه المغيرة بن شعبة تعيين أبنه عبد الله خليفة من بعده، لكنه رفض مقترح المغيرة بشدة  $^{(\Lambda^{7})}$ . وفي شأن سياسة الخليفة

الخليفة بيّن بعدة روايات إنه كان حريصاً على المال العام (٨٥)، وعادلاً في توزيع العطاء (٨٦)،

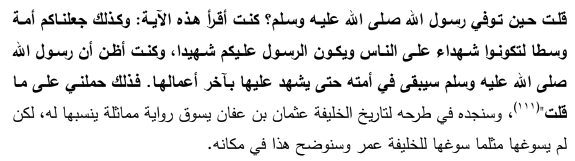


مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١١/١ لعدد ٤

ومتفانياً في المحافظة على حياة المسلمين، فقد كانت جهوده في هذا الشأن كبيرة، لأجل تجاوز الازمة الاقتصادية التي حلت بالمسلمين المعروفة بعام الرمادة سنة (١٨هـ)، تلك الأزمة التي تحولت أرض الحجاز فيها إلى السواد، ولهذا السبب سمي العام الذي حدثت فيه بعام الرمادة، واستمرت تسعة أشهر عانى فيها المسلمون وخليفتهم الأمرين (٨٧)، وبسببها تعطلت المستحقات الضريبية (٨٨)، لكن على الرغم من كل ذلك ظهر الخليفة واحداً من المسلمين فقد جاع مثلهم حتى تغير لونه (٨٩)، وجاعت عائلته مثل عوائل المسلمين، وانشغل بتأمين حياة الرعية حتى إنه خلالها لم يقرب النساء (٩٠٠)، وحرم على نفسه لبس الجديد، ويذكر إن أزاره كان مرقوعاً بست عشرة رقعة (٩١)، كما حرم على نفسه أثناء الأزمة أكل الطعام الفاخر (٩٢)، لدرجة إنه أنزعج من أحد أبنائه حين رآه يأكل الفاكهة فقال له: "بخ بخ، تأكل الفاكهة وأمة محمد هزلي"(٩٣)، بل بلغ به الأمر أن يحرم على نفسه ركوب دابة راثت شعيراً فقال: "المسلمون يموتون هزلا، وهذه الدابة تعتلف الشعير، والله لا أركبها حتى يحيا الناس"(٤٠)، كما إنه كان صارماً مع عماله، دائم المحاسبة لهم في حال بدرت من أحدهم مظلمة أو إساءة تجاه رعيته (٩٥)، وأظهره البلاذري إنه كان شديد الندم على تعيينه يزيد بن أبي سفيان وأخيه معاوية على الشام، على الرغم من إنه منعهما من تجاوز الحدود التي رسمها لهما(٩٦). ومن الناحية العسكرية أظهر الخليفة على مقدرة عسكرية عالية، وخبرة كبيرة (٩٧)، وفي جنبة أخرى بيّن البلاذري تواضعه وزهده وتدينه والتزامه بشريعة الله وسنة رسوله، وفي هذا الشأن قدم روايات تدلل على إنه كان زاهداً غير مسرف بالمال(٩٨)، والمأكل والملبس(٩٩)، وكان ينفق في سبيل الله من ماله الخاص(١٠٠)، ولا يقبل الهدية (١٠١)، ولم يتعد على بيت المال، وإن احتاج استلف وأعاد المبلغ فيما بعد (١٠٢)، وعلى غاية من التواضع لدرجة إنه كان لا يعرف هل هو خليفة أم ملك(١٠٣)، ذلك التواضع الذي عكسه حتى في موته إذ أوصى: "أن لا يتبع بنار، ولا تتبعه امرأة، ولا يحنط بمسك "(١٠٤)، وفضلاً عن كل ذلك كان معروفا بنسكه (١٠٥)، وورعه (١٠٦) وخشيته من الله لاسيما حين يذكر اسمه الأعلى أمامه (۱۰۷)، وكان شديد التدين كثير الاستغفار (۱۰۸)، وفوق ذلك هو فقيه بارع، كان يعتمد الرسول الأكرم فتواه (١٠٩)، كما بين في رواية إن القران جمع في عهد الخليفة عمر وليس في عهد الخليفة عثمان، وإنما الذي أدى المهمة في عهد الخليفة عمر كان عثمان بن عفان(١١٠).

وفي التفاتة من البلاذري حول موقف عمر بن الخطاب من وفاة الرسول والتي في حينها رفض تصديقها، وحتى يسوغ هذا الموقف قدم البلاذري رواية في هذا الشأن أعطي فيها الخليفة مسوغاً لما بدر منه وقتها وهو يبين ذلك لأبن عباس جاء فيها: "أتدري يا ابن عباس ما حملني على ما





### ٣. مقتل الخليفة عمر وتداعياته:

في عرضه لمقتل الخليفة عمر أورد رواية تتحدث عن أسباب المقتل والمنفذ لعملية القتل، ومن الطبيعي إن للبلاذري غاية خاصة من عرض هذه الرواية سنأتي على ذكرها في معرض كتابة الاستنتاج المتعلق بهذه الفقرة، على العموم جاء في رواية المقتل الآتي: "لما قدم المغيرة بن شعبة المدينة ضرب على غلامه أبي لؤلؤة مائة وعشرين درهما، في كل شهر، أربعة دراهم في اليوم، وكان خبيثًا إذا نظر إلى السبى الصغار مسح رؤوسهم وبكى وقال: إن العرب أكلت كبدى، فلما قدم عمر من مكة جاء أبو لؤلؤة إلى عمر يريده فوجده غاديا إلى السوق وهو متكئ على يد عبد الله بن الزبير فقال: يا أمير المؤمنين إن سيدى المغيرة يكلفني من الضريبة ما لا أطيق، فقال عمر: وكم كلفك؟ قال: أربعة دراهم في كل يوم، قال: وما تعمل؟ قال: الأرحية، وسكت عن سائر أعماله. قال: في كم تعمل الرحى؟ فأخبره، قال: وبكم تبيعها؟ فأخبره فقال عمر: لقد كلفك يسيرا، انطلق فاعط مولاك ما سألك، فلما ولى قال عمر: ألا تعمل لنا رجى؟ قال: بلى أعمل لك رحى يتحدث بها أهل الأمصار ففزع عمر من كلمته وقال لعلى وكان معه: ما تراه أراد؟ قال: أوعدك يا أمير المؤمنين قال عمر: يكفيناه الله، قد ظننت أنه يريد بكلمته غورا. قالوا وكان أبو لؤلؤة من سبى نهاوند"(١١٢)، كما بين إن مقتل الخليفة ترك تأثيراً كبيراً على مجتمع الإسلام؛ نظراً لما يتمتع به الخليفة من مكانة وحنكة سياسية وادارية قل مثيلها، وكان المجتمع الإسلامي بحاجة لها وان مقتل الخليفة كان قد مثل خسارة كبيرة لتلك المؤهلات القيادية (١١٣).

# يتضح من طرح البلاذري لتاريخ الخليفة عمر بن الخطاب الآتى:

في طرحة لمسألة الشوري أراد منها بالدرجة الأساس أن تكون رسالة إلى الحزب العلوي الذي يطعن بمسألة الشوري ويراها لعبة عمرية هدفها استبعاد الامام على من سدة الحكم (١١٤)، كما إنه في معرض رده على تلك التهمة بين أيضاً إن الخليفة عمر أصلاً لم يكن في ذهنه مرشحٌ محدد في محاولة للدفاع عن فكرة الشوري، وما تعرضت له من طعن من الحزب العلوي، بدليل إنه أوصى إن حدث له حادث ألا يؤم الناس بالصلاة أي من المرشحين الست، قبل اختيار أحدهم،



مجلة مركز بابل للمراسات الإنسانية ٢٠١٠ المجلد ١١/١ العم

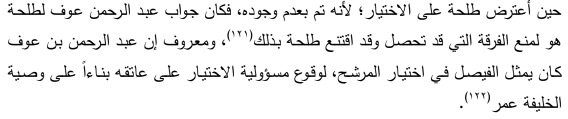
وانما يصلى بهم صهيب بن سنان الرومي (١١٥)، كما إن البلاذري أراد إظهار عدالة الخليفة عمر بأنه لم يرشح أحداً من أقاربه وأفراد عائلته، بدليل إنه استبعد أبنه من الترشيح للخلافة(١١٦)، وفي هذه الجنبة أراد توجيه ضربة للحزب الأموى عن طريق رمزهم الروحي عثمان بن عفان حين حصر المناصب بأفراد قبيلته، كما سنوضحه في حديثنا عن الخليفة عثمان. هذا وقد وجدنا البلاذري وهو يعرض مسألة الشوري قد وقع في تناقض تكشفه الرواية الآتية: وهو يجب أحد السائلين جاء فيه: "...إن فيه [يقصد عليًا] بطالة وفكاهة، قلت: فأين أنت عن طلحة؟ قال: فأين الزهو والنخوة؟ قلت: عبد الرحمن بن عوف، قال: هو رجل صالح على ضعف فيه، قلت: فسعد، قال: ذاك صاحب مقنب وقتال لا يقوم بقرية لو حمل أمرها، قلت: فالزبير، قال لقس مؤمن الرضى كافر الغضب شحيح، إن هذا الأمر لا يصلح إلا لقوى في غير عنف، رفيق في غير ضعف، جوادا في غير سرف، قلت: فأين أنت عن عثمان؟ قال: لو وليها لحمل بني أبي معيط على رقاب الناس، ولو فعلها لقتلوه"(١١٧)، فضلاً عن نقده لبعض منهم في مناسبة أخرى ضمته رواية جاء فيها: "فقيل[أي قيل لعمر]: أين أنت عن عثمان؟ قال: لو فعلت لحمل بنى أبى معيط على رقاب الناس، قيل: الزبير، قال: مؤمن الرضى كافر الغضب، قيل: طلحة، قال: أنفه في السماء واسته في الماء، قيل: سعد، قال: صاحب مقنب، قرية له كثير ، قيل: عبد الرحمن، قال: بحسبه أن يجري أهل بيته "(١١٨)، في حين قال عنهم كما أشرنا سابقاً أن جميعهم توفى الرسول وهو عنهم راضٍ؟!(١١٩)، وإن رأي الخليفة عمر بهم واضح إنهم سنتهم معيوبون فكيف رشحهم؟! ثم إذا كانوا كذلك بعيوبهم كيف كان الرسول عنهم راضياً بحسب ما ذكره البلاذري على لسان الخليفة عمر؟! هنا وقع البلاذري في تناقض يكشف عن تأثير السياسة على تدوينه التاريخي، التي تحتم عليه أن يتلاعب بالروايات ويختلقها بما يتفق وسياسية أسياده العباسيين هذا أمر، والأمر الأخر أراد أن يعلي من شأن الخليفتين أبي بكر وعمر ويقلل من شأن من جاء بعدهما وهما الخليفتان عثمان وعلى، لضرب الأمويين والعلوبين؛ لأنهما العدويين اللدودين للعباسيين وبوصف الخليفة عثمان رمزاً للأمويين والإمام على رمز للعلويين. وأيضاً في شأن الدفاع عن شرعية الحكم العباسي الذي اكتسب تسميته من العباس عم النبي والجد الأعلى للعباسيين، أورد رواية تعطى انطباعاً للعباس مكانة وهيبة عند الصحابة كما تشكل دعماً للسياسية العباسية جاء فيها: "أن العباس لم يمر بعمر وعثمان وهما راكبان وهو راجل الانزلا حتى يجوزهما إجلالا له أو يمشيان معه حتى يبلغ منزله أو مجلسه"(١٢٠).

لكن هناك سؤال اعتراضي: إذا كان عثمان بن عفان فيه عيب كما ورد في الروايتين فلماذا تم اختياره؟ البلاذري كان فطناً لذلك فقد سوغها برواية جاءت على لسان عبد الرحمن بن عوف

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)







أما عن الغاية في عرض سياسة الخليفة عمر، فهو لبيان انحياز الخليفة عثمان لأقاربه، وتهاونه مع أفعالهم وعطاياه المالية غير المسوغة لهم من دون النظر إن تلك الأموال تعود للمسلمين، فضلاً عن تجاوزاته على الشريعة الإسلامية وسنة الرسول والتي سنؤشرها في مكانها، في وقت كان الخليفة عمر بالضد من كل ذلك. وهنا أراد من ذلك توجيه ضربة للحزب الأموي المعارض للعباسيين، وحتى يبرز القيمة العليا للعباسيين من عرض تاريخ الخليفة عمر ذكر إنه في عام الرمادة حين كان يصلي ويدعو الله للاستسقاء كان يستشفع بالعباس عم النبي وجد العباسيين الأعلى (١٢٣).

أما عن الغاية من طرح قضية مقتل الخليفة عمر، فكانت لإحراج الحزب العلوي بها لأنه بحسب الرواية التي أوردها، وبشكل مبطن حمل الإمام علي جزء من المسؤولية في مقتل الخليفة عمر، حين قال للخليفة . عند سؤاله ماذا يقصد أبو لؤلؤة بقوله: "أعمل لك رحى يتحدث بها أهل الأمصار" كما جاء في الرواية الانفة الذكر . إنه يتوعدك، وهنا أظهره إنه يعلم مسبقاً بالجريمة التي سيقدم عليها أبو لؤلؤة وهي قتل الخليفة، لكن الراوي استبعد عبد الله بن الزبير الذي كان عمر يتكأ عليه، وباقي الحضور وعصبها برأس الإمام علي، وجعله الوحيد الذي كان يعرف بنوايا أبي لؤلؤة. كما إنه ساق رواية أخرى أراد أن يقطع الطريق على الحزب العلوي بأن لا مشكلة بين الخليفة عمر والإمام علي مدللاً على ذلك بصلاة الإمام علي على الخليفة عند موته (١٢٤).

# ج. الخليفة عثمان بن عفان.

في طرحه لتاريخ الخليفة عثمان ركز على الآتي:

# ١. سياسته مع الرعية.

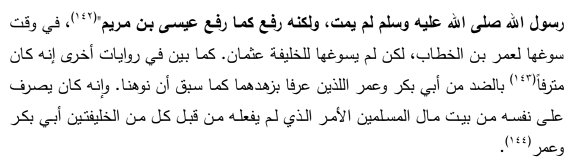
في هذا الشأن بين إن الخليفة عثمان في بداية حكمه قطع على نفسه أن يسير على سنة الرسول وهدي الشيخين (۱۲۰)، وعلى فق تلك السيرة يسوس الرعية (۱۲۱)، لكنه أخفق في الحكم خلال سنواته الستة الأخيرة؛ لأنه انحاز إلى عشيرته وأقاربه، فجعل المناصب حكراً عليهم على الرغم من إن بعضهم كانوا مرفوضين من الرسول والمجتمع لفسقهم مثل: الوليد بن عقبة بن أبي معيط أخي الخليفة عثمان بالرضاعة الذي عينه والياً على الكوفة (۱۲۷)، والذي صلى مرة بالناس وهو



مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٥ المجلد ١١/١ المدد ٤

سكران (١٢٨)، وعلى الرغم من كل ذلك كان الخليفة يدافع عنه (١٢٩)، وعين أبن خاله عبد الله بن عامر بن كريز على البصرة (١٣٠)، وعين عبد الله بن سعد بن أبي سرح على مصر (١٣١)، وحين سأله الإمام على وبشدة . بناء على تكليف الناس له . لماذا تولى أقاربك وأصحابك من دون الأخرين فكانت إجابته: "والله لو كنت مكانى مَا عنفتك ولا أسلمتك ولا عتبت عليك أن وصلت رحما وسددت خلة وآويت ضائعًا ووليت من كانَ عُمَر يوليه، نشدتك اللَّه ألم يول عُمَر المغيرة بْن شُعْبَة وليس هناك قَالَ: نعم[أي الامام علي] ، قَالَ أولم يول مُعَاوِيَة؟ فَقَالَ عَلِي: [إن مُعَاوِيَة كَانَ أشد خوفًا وطاعة لعمر من يرفأ وَهُوَ الآن يبتز الأمور دونك ويقطعها بغير علمك وَيَقُولَ لِلنَّاسِ هَذَا أمر عُثْمَانِ ويبلغك فلا تغير.]"(١٣٢)، ولم يكتف بمنح أقاربه السلطة فحسب، بل منحهم الأعطيات الكبيرة من بيت مال المسلمين(١٣٣)، وحين يُنتقد على هذا الفعل من صحابة رسول الله كان يجيب: إن لهم قرابة ورحماً، ويحن يذكروه بأن أبا بكر وعمر كان لهم قرابة ورحم لكن لم يفعلوا مثل فعلك كان جوابه لهم: "إن أبا بكر وعمر كانا يحتسبان في منع قرابتهما وأنا أحتسب في إعطاء قرابتي، قالوا: فهديهما والله أحب إلينا من هديك، فقال: لا حول ولا قوة إلا بالله"(١٣٤)، ولم يقتصر الأمر على منح أقاربه وأصحابه السلطة والمال فحسب، بل وصل الأمر به أن يتهاون معهم ويغض الطرف عن ظلمهم للرعية (١٣٥)، بالضد من الشيخين الذين كانا شديدين مع عمالهم كما سبق وأوضحنا. وإن بعض من أقاربه كانوا يستعملون أسمه في تمرير مصالحهم الخاصة كما فعل مروان بن الحكم حين كان يشتري لأبله نوى التمر باسم الخليفة (١٣٦)، بل وصل الأمر بالخليفة عثمان أن يفتح أذنيه لقرابته فحسب وإن كانوا على باطل مثل ما حدث مع الصحابي الجليل أبي ذر إذ استمع إلى ما قاله له معاوية بن أبي سفيان بشان أبى ذر وتسبب بنفيه إلى الربذة (١٣٧)، وحين كان يسأل عن سبب نفيه إلى الربذة كان ينكر ويكابر ويقول: "سبحان الله ما كان من هذا شيء قط، وإني لأعرف فضله وقديم إسلامه وما كنا نعد في أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أكل شوكة منه"(١٣٨)، إن كل تلك المشاكل الكبيرة التي تسبب بها الخليفة نفسه والدائرة المحيطة به من الأقارب والأصحاب لم يصرف جهداً لحلها، في وقت كان يصرف جهوداً على أمور تافهة مثل القيام بحملة لقتل الحمام؛ بحجة إنه يرمي بالحجارة التي تقع على المنازل<sup>(١٣٩)</sup>، وانه مرة حكم لجارية أبن خطل بدية كبيرة<sup>(١٤٠)</sup>، وأبن خطل هذا كان شخصية مذمومة من الرسول الأكرم الذي أوصبي بقتله حتى لو كان متعلقاً بأستار الكعبة (١٤١)، وسواء أصحت الرواية المتعلقة بالحمام والرواية المتعلقة بجارية أبن خطل أم لم تصحا فإنهما يفصحان عن التشنيع بالخليفة عثمان ليس لأنه أخفق بقدر ما هو أموى. وفي سياق التشنيع نجد البلاذري يذكر رواية على لسان الخليفة عثمان بن عفان يقول فيها: "إن





# ٢. تجاوزاته على سنة الرسول الأكرم.

وفي هذا الشأن ساق البلاذري عدة روايات عن الواقدي، أشار فيها إلى تلك التجاوزات، مثل أخذه زكاة على الخيل في وقت منع ذلك الرسول الأكرم(١٤٥)، وأعاد الحكم بن أبي العاص إلى المدنية بعد أن طرده رسول الله، وبعد أن رفض الشيخان إعادته (١٤٦)، وخالف سنة الرسول أيضاً حين ا صلى بمنى أربع ركعات بعد أن كان يصلي اثنتين وعلى هدي الرسول فعل الشيخين (١٤٧)، كما إنه خالف سنة الرسول والشيخين في الأذان أيضاً (١٤٨).

# ٣. الثورة على الخليفة عثمان.

بين البلاذري إنه وبسبب سياسية الخليفة غير الموفقة وتجاوزه على سنة المصطفى وعدم السير على هدى الشيخين وإصراره على الاستقلال برأيه الذي كان متأثراً بما يقوله أقاربه من الأسرة الأموية، الذين أطلق يدهم في الدولة من دون أي رادع(١٤٩)، وتجاهله لنصائح الصحابة التي كانت تطالبه بالكف عن تلك السياسية، والرجوع إلى سنة المصطفى وهدى الشيخين، ومنع أقاربه من التحكم بالرعية (١٥٠)، لكن لم يستمع لتلك النصائح، بل كان مصراً على الاستمرار بما كان يفعله إذ كان رده على أولئك الصحابة: "فإن لكل شيء آفة ولكل أمر عاهة، وإن آفة هذه الأمة وعاهة هذه النعمة عيابون طعانون يرونكم ما تحبون ويسرون لكم ما تكرهون مثل النعام يتبعون أول ناعق، أحب مواردهم إليهم البعيد، والله لقد نقمتم على ما أقررتم لابن الخطاب بمثله، ولكنه وطئكم برجله وخبطكم بيده وقمعكم بلسانه فدنتم له على ما أحببتم وكرهتم، وألنت لكم كنفي وكففت عنكم لساني ويدي فاجترأتم على "(١٥١). وبسبب كل ذلك مجتمعًا حدثت الثورة عليه والتي انتهت بمقتله بطريقة بشعة (١٥٢).

نخلص من عرض البلاذري لتاريخ الخليفة عثمان بالآتي:

في عرضه لسياسة الخليفة عثمان وما شابها من هناة، وفي عرضه لتجاوزاته على سنة المصطفى وترك العمل بسيرة الشيخين، أراد أن يوجه ضربة للحزب الأموي عن طريق الخليفة عثمان بوصفه أموياً، ويكون لبي النداء العباسي القاضي بمعادات الأمويين، أما في عرضه لقضية الثورة على الخليفة عثمان ومقتله أراد القول إن ذلك نتيجة حتمية للسياسة غير الموفقة





من الخليفة، كما إنه وظف جنبة من قضية الثورة على الخليفة لضرب الحزب العلوي المناهض للعباسيين، وذلك حين أورد رواية تشير أن الخليفة عثمان رد أبنى الإمام على الحسن والحسين حين أرسلهما الإمام للدفاع عنه، وقد حملهما رسالة إلى والدهما الإمام على بأن الخليفة يحتاج الإمام نفسه للدفاع عنه لا أبنيه، ولأهمية الرواية نوردها كما هي: "يا ابن أخي[ يقصد الحسين بن علي] ما جاء بك؟ قال: [جئت لأفي ببيعتي، قال: يا ابن أخي أتقدر على أن تمنعني من الناس؟ قال: لا،] قال: فأنت في حل من بيعتى، فقل لأبيك يأتيني، فجاء الحسين إلى على فأخبره بقول عثمان، فقام على ليأتيه فقام إليه ابن الحنفية فأخذ بضبعيه يمنعه من ذلك، قال ابن أبزى: فأنا رأيت عليا يطرف له ويقول: [لا أم لك، حتى جاء الصريخ أن قد قتل عثمان فمد على يده إلى القبلة ثم قال: اللهم إنى أبرأ إليك من دم عثمان]"(١٥٣)، ونكتشف من خلال هذه الرواية إن الإمامين الحسن الحسين لم يحصل لهما سبق الاشتراك في الدفاع عن الخليفة كما تدعي الرواية العلوية (١٥٤)، وإنها تحمل الإمام على مسؤولية قتل الخليفة عثمان في الوقت نفسه وبطريقة مبطنة، تلك المسؤولية التي يعززها البلاذري برواية أخرى عن الواقدي حرص أن تكون منقولة عبر عمار بن ياسر الذي يمثل أقرب أصحاب الإمام على تحكى تعليق الأخير على مقتل الخليفة عثمان جاء فيها: "ما أحببت قتله ولا كرهته، ولا أمرت به ولا نهيت عنه "(١٥٥)، وهي رواية أيضاً فيها إدانة مبطنة للإمام على في مقتل الخليفة عثمان. وفي غاية أخرى أراد منها ضرب الحزب العلوي وتفنيد مزاعمه بأحقيته في الحكم، والبلاذري وتتفيذاً للسياسية العباسية أوضح ان تتصيب عثمان بن عفان خليفة لم يجابه بمعارضة في وقتها من الصحابة الذين من بينهم الإمام على (١٠٦)، على الرغم من الانتقادات التي وجهت إلى الخليفة عثمان بن عفان التي تناساها البلاذري بغية أن يحقق الرغبة العباسية في ضرب الحزب العلوي المعترض على شرعية الخلفاء الراشدين.

# د . الخليفة علي بن أبي طالب.

أما بالنسبة لعرض تاريخ الإمام علي فكانت مهمة البلاذري ليست بالسهلة، ليس لشيء، وإنما كان الإمام علي بن أبي طالب ومازال مثالاً للعدالة، وإنه حقيقة ناصعة، وإن أي انتقاد يوجه له فهو مردود في مكانه بشهادة الجميع، لذلك كان من الصعب على البلاذري وغيره أن يبتلع تاريخ الإمام حتى يرضي أسياده العباسيين، وأن ما قدمه من تاريخ مفبرك يعود إلى اندفاعه ومن قبله الواقدي نحو العباسيين مقابل المنافع المادية والاجتماعية، وهو أمر أشرنا لبعض من أجزائه في حديثنا عن الخلفاء الراشدين السابقين، وكانت تلك الفبركات مكشوفة وقد أحس البلاذري بخيبتها الأمر الذي ألجأه إلى أن يقدم تاريخاً مختصراً وبطريقة مخلة حتى يحجب الحقيقة ويجنب نفسه







الحرج أمام الرأي العام الذي يعرف من هو الإمام علي، لذلك حين نقارن الصفحات التي كتبها عن باقي الخلفاء الراشدين مع ما كتبه عن الخليفة علي بن أبي طالب نجدها قليلة جداً، وكانت الغاية الرئيس من الاختصار المخل هو تسطيح تاريخ الإمام علي حتى يمجد العباسيين الذي يؤرقهم ذلك التاريخ؛ لأنه يمثل طعنة كبيرة في شرعيتهم بالحكم، لكن مع كل تلك التلاعبات بتاريخ الإمام علي بن أبي طالب لمصلحة العباسيين، حاول أن يوظف وقائع منه في ضرب الأمويين ومن ذلك حديثه عن امتناع خزيمة بن ثابت (١٥٠١) بالمشاركة بحروب الإمام علي متحججاً بحديث الرسول الأكرم الذي يقول إن عمار بن ياسر: "تقتله الفئة الباغية" (١٥٠١) لذلك رفض الاشتراك بالقتال في حرب الجمل، لكن حين قتل عمار بن ياسر في صفين حارب إلى جانب الامام علي حتى قتل (الحزب الأموي)، وهنا لم تكن غاية البلاذري بيان إن الامام علي كان محقاً في حروبه، وانما الغاية كانت لضرب الحزب الأموى عدو العباسيين.

### •الخلاصة والاستنتاجات:

فيما مرً من محاور كان التركيز فيها على الكيفية التي دون فيها البلاذري العصر الراشدي على وفق انتمائه السياسي، وفي ضوء نظرة السلطة السياسية العباسية لذلك العصر، تلك النظرة التي تستند إلى متبنيين أساسيين هما: معادات الاموبين ومنعهم من أية محاولة في العودة إلى الحكم من جديد، أما المتبنى الاخر فهو مواجهة المحاولات العلوية في الوصول إلى السلطة وتفنيد كل حجهم بأحقيتهم في السلطة ونفي كل ما من شأنه يقوم على أن لهم حقًا مغتصباً. وقد تم بيان ذلك عبر تحديد المكانة الهامة التي شغلها العصر الراشدي في مجرى التاريخ الإسلامي، بوصفه مثل مرحلة التشييد والبناء الذي وضع أساسها الرسول الأكرم، وبوصفه المرحلة التي بقيت الأمة الاسلامية محتفظة فيها بتعاليم الرسول الأكرم قياساً بمرحلة الامويين والعباسيين ومن جاء بعدهما، ولأن خلفاءه كانوا رموزاً مقدسة لطوائف إسلامية متعددة، كانت تلك الطوائف قد وظفت تلك الرموز لأغراض سياسية هدفها الوصول إلى السلطة والحفاظ عليها أطول مدة ممكنة. وكانت غايتنا من هذا الخيار أي العصر الراشدي هو بيان أهميته في عمر الامة الإسلامية بوصفها الدافع الذي كان يقف وراء اختيارنا له من دون غيره من العصور.

وفي محور أخر كشف عن الواقدي وعصره، بوصفه راوياً ومصنفاً بارعاً، تلفه انتماءات سياسية كبيرة وبشدة نحو السلطة العباسية، التي خدمها كثيراً مقابل منفعة مادية ومعنوية بالدرجة الأساس، تلك الخدمات كانت قد مثلت متطلبات السياسية العباسية في نظرتها لذلك العصر، وبالشكل الذي يخدم نظريتها في الحكم، وبالطريقة نفسها وبمحور أخر تم الكشف عن البلاذري





مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١٠/١لعدد ٤

وعصره. والغاية من المحور المتعلق بالواقدي والبلاذري وعصرهما هو لبيان مكانتهم في الأسرة العلمية الإسلامية بوصفهما أرقام كبيرة وبيان أهمية المدة التي عاصراها من عمر دولة الخلافة.

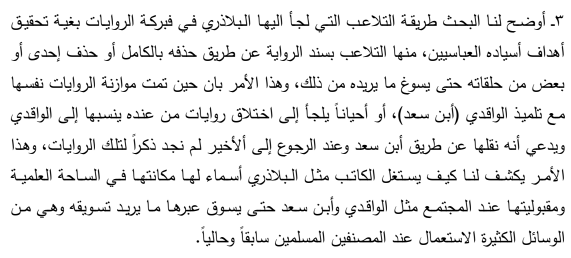
بعدها انتقل البحث إلى الموضوع الرئيس، وهو كيف رسم البلاذري ذو الميول السياسية العباسية عصر الخلفاء الراشدين، في ضوء روايات نقلها عباسي الهوى ونعني به الواقدي، وكيف تمكن أن يصيغه بالشكل الذي يناغم الرؤية العباسية القائمة على معادات الأمويين والعلويين. ولضرورات سياسية وجدناه ركز على مفاصل معينة من تاريخ كل خليفة حتى يلبي متطلبات السياسية العباسية ونظريتها بالحكم، فكان تركيزه على الكيفية التي جاء بها الخليفة أبي بكر إلى الحكم، وكيفية ترشيح الخليفة أبي بكر لعمر بن الخطاب من بعده والطريقة التي اقترحها الخليفة عمر لمن يأتي من بعده، غاضاً الطرف عن الطريقة التي جاء بها الإمام على، وفعل كل ذلك بغية تفنيد المزاعم العلوية بأحقيتهم بالحكم من بعد الرسول، وإن كل من جاء من بعد الرسول هو غاصب لحق أهل البيت، كما إنه ركز في جنبة أخرى على سياسة كل خليفة وفي هذه الجنبة بين فضائل كل من الشيخين في حين بين مساوئ حكم الخليفة عثمان وما آل إليه من نتائج أودت بحياته، ولما جاء إلى عصر الإمام علي واجه حرجاً شديداً في صياغته بالشكل الذي يتلاءم والسياسية العباسية فتجاوز هذا الإحراج بالاختصار المخل حتى يسطح تاريخه، فضلاً عن فبركته لعدة حوادث، لأنه أحس إن فضائل الإمام على لا يمكن تجاوزها إلا بهذا الأسلوب، وكانت الغاية من عرضه لتاريخ الخليفتين عثمان وعلى بتلك الطريقة هو لضرب الحزبين المناهضين للعباسيين وهما الأموى والعلوي. وبعد تلك الجولة في محاور البحث توصلنا الي النتائج الآتية:

١- خطورة الكاتب حين يقع تحت التأثيرات السياسية؛ لان كل ما يكتبه سيؤثر على الحقيقة، وحتماً ستكون النتائج مخطئة، وبالتالي ستتعدم الفائدة، وهو ما جناه المجتمع الإسلامي الذي عاش ويعيش بسبب تلك التأثيرات والميول السياسية لمدوني التاريخ الإسلامي وهم الحقيقة وسيبقى كذلك إذا لم يحكم العقل بعيداً عن تلك التأثيرات، والنتيجة واضحة وهي الضعف الذي تعيشه الأمة الإسلامية بسبب زيف التاريخ، إذا ما وضعنا في الاعتبار أهمية التاريخ للمجتمعات بوصفه القاعدة التي تبني عليها الأمم فإن كانت القاعدة قوية عاشت تلك الأمة حياة مستقرة، أما إذا كانت القاعدة هشة فعاشت الأمة في فوضى وارتباك.

٢. كشف لنا البحث كيف تلعب السياسة دورها في قلب الحقائق، فهي تدين من يعاديها وإن كان بريئاً وتبرأ من كان معها وإن كان مجرماً.







٤. بيّن لنا البحث وبإحصائية سريعة، إن نسبة الروايات التي اعتمدها البلاذري من الواقدي في كتابة العصر الراشدي بغض النظر سواء أكانت مروية فعلاً أم مختلقة عن الواقدي، شكلت النسبة الأكبر من بين الروايات التي اعتمدها البلاذري من رواة اخرين غير الواقدي عدا عصر الإمام على.

هذا البحث يوضح لنا كيف تسيء السياسية إلى الرموز الإسلامية؛ لأنها ترغم الكاتب المنتمي
 مثل البلاذري للتلاعب بالحقيقة من أجل اشباع رغبات دنيوية والنزاع فيما بينها على مواقع السلطة التي تتضمن تلك الرغبات وتجعل من المجتمع الإسلامي ساحة للقتال.

آ- يدعونا البحث أن نتعامل بحذر مع ما يكتبه البلاذري وغيره من الكتاب ممن يقعون تحت تأثيرات السياسية، ولما كان أغلب تأريخنا من هذا النوع فيتوجب علينا إعادة النظر في التراث لخلق رؤية مبنية على العقل لا على العاطفة.

٧- أظهر لنا البحث إن كتاب البلاذري أنساب الأشراف بقدر تعلق الأمر بموضوع بحثنا كان محاطاً بسيوف السياسية التي جعلته مليئاً بالتناقض في رواية الحدث التاريخي بأساليب متباينة برؤيتها لانحيازها إلى جهة سياسية معينة.

٨- وبنتيجة جامعة وهادفة هو إن البحث بين لنا حين تعمل الاسقاطات السياسية عملها في تدوين التاريخ يقع الزيف ويحدث التناقض وبالتالي تتعدم الفائدة وتبقى المجتمعات في حالة من عدم الانسجام والفوضى كما هو الحال في المجتمع الإسلامي .

### الهوامش.

<sup>(&#</sup>x27;) عن النظرية العباسية في الحكم ينظر: إمام عبد الفتاح إمام، الطاغية (دراسة فلسفية لصور من الاستبداد السياسي)، إصدارات عالم المعرفة ١٦٩ (الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ١٩٩٣م) ص١٦٩- المدارك علي فهد الزميع، في النظرية السياسية الإسلامية (دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر

# ورؤية البلاذري للعصر الراشدي في كتابه أنساب الأشراف من خلال روايات الواقدي) ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِيلُولُ اللَّا اللَّاللَّ اللَّالِيلُولُ اللَّهُ اللَّ



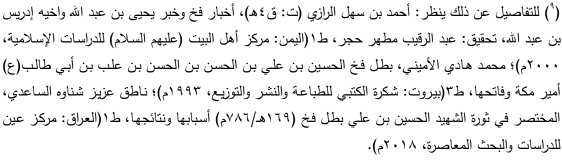
السياسي السني والشيعي)، ط١ (الكويت: دار نهوض للدراسات والنشر، ٢٠١٨م) ص١٤٧؛ وليام مونتغمري وات، الفكر الإسلامي في عصر التكوين، تعريب: محمد خضر، ط١ (بيروت-القاهرة: نماء للبحوث والدراسات، ٢٠٢٣م) ص٢٠٢٣.

- (<sup>۱</sup>) للتفاصيل عن ذلك ينظر: هشام جعيط، الفتتة (جدلية الدين والسياسة في الإسلام المبكر)، ط٤ (بيروت: دار الطليعة للطباعة والنشر، ٢٠٠٠م) ص٥ فما بعدها.
- (") للتفاصيل عن ذلك ينظر: حسين مؤنس، أطلس تاريخ الإسلام، ط١ (مصر: الزهراء للإعلام العربي، ١٩٨٧م) ص١٥١-١٥٣؛ علا عبد العزيز أبو زيد، الدولة الأموية دولة الفتوحات(٤١-١٣٢ه/٢٦-٥٠٠م)، ط١ (القاهرة: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ١٩٩٦م) ص٩٠ محمد قباني، الدولة الأموية من الميلاد إلى السقوط، ط١ (بلا مكان نشر: دار وحي القلم، ٢٠٠٦م) ص٨٥-٨٤.
- (<sup>3</sup>) للتفاصيل عن ذلك ينظر: طه عبد العزيز الخطيب وأخرون، مراكز الحضارة الإسلامية، ط۲ (مصر: دار الاتحاد التعاوني للطباعة، ۲۰۰۹م) ص١٠٥-١١٠؛ عبد المعز فضل عبد الرزاق ربوشة، موسوعة التاريخ الإسلامي (عصر الدولة العباسية ١٣٢-٥٦٦هـ/ ٧٥٠-١٢٥٨م) عرض وتحليل ووسطية، ط١ (مصر: دار التعليم الجامعي، ٢٠٠٣م) ص١٤٤
- (°) للتفاصيل عن ذلك ينظر: إبراهيم محمود، الفتنة المقدسة (عقلية التخاصم في الدولة العربية الإسلامية)، ط١(بيروت: رياض الريس للكتب والنشر، ١٩٩٩م) ص١٢-٢١.
- (أ) للتفاصيل عن ذلك ينظر: عبد الرحمن علي الحجي، التاريخ الأندلسي منذ الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة (٩٢-٩٨هه/١٧-١٤٩٢م)؛ ط٢ (دمشق-بيروت: دار القلم، ١٩٨١م) ص ٢١٥ فما بعدها؛ فوزي مصطفى وعمار محمد النهار، تاريخ العصر العباسي والأندلسي السياسي والحضاري، ط١ (سوريا: منشورات جامعة دمشق، ٢٠١٢م) ص ١٣٢-١٣٦، محمد إلهامي، رحلة الخلافة العباسية (رحلة العباسيين منذ بداية الثورة وحتى نهاية عصرهم الذهبي)، ط١ (مصر: مؤسسة أقرأ للنشر والتوزيع والترجمة، ١٠٢م) ج١، ص ١٣٩-٥٠. (٧) للتفاصيل عن ذلك ينظر: فاروق عمر فوزي، الرسائل المتبادلة بين المنصور ومحمد ذي النفس الزكية، مجلة العرب، مج٥، ع ١، السعودية، ١٩٧٠م؛ علي محمود حاجم المالكي، محمد ذو النفس الزكية: دراسة تاريخية، رسالة ماجستير غير منشورة، الجامعة المستصرية، كلية التربية-قسم التاريخ، العراق، ١٠٠٠م؛ مريم رزوقي وليد عباس، الثورات العلوية في مرويات المؤرخين المسلمين حتى نهاية العصر العباسي الأول (قراءة جديدة وإعادة تويم)، ط١ (العراق: العتبة الحسينية المقدسة، ٢٠١٧م) ص ٢٥٠١٠٠.
- (^) للتفاصيل عن ذلك ينظر: محمد عبد الحي محمد شعبان، الدولة العباسية –الفاطميون (٥٠٠–١٣٢/م-١٣٦ ١٩٨١ م) عبد العزيز الدوري، العصر العباسي الأول (دراسة في التاريخ السياسي والاداري والمالي)، ط٣(بيروت: دار الطليعة، ١٩٩٧م) ص ٢١-٦٦؛ محمد ضيف الله البطاينة، العلاقات بين العلوبين والعباسيين في العصر العباسي الأول، سلسلة دراسات في التاريخ الإسلامي، ط١(الأردن: جامعة اليرموك، بلا تاريخ نشر) ص ١٩٤٤؛ منال حسن عكله، الثورات العلوية والشيعية في العراق وأثرها في نشوء الفرق الإسلامية حتى عام (٣٣٤هـ)؛ ط١(بغداد: من إصدارات مشروع بغداد عاصمة الثولية، ٣٤٠عم) ص ٢٥١-٢٠٤م) ص ٢٥٩-٢٠٤.



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)





- ('') للتفاصيل عن ذلك ينظر: فرحات الدشراوي، الخلافة الفاطمية بالمغرب (٢٩٦–٣٦٥هـ/٩٠٩م) التاريخ السياسي والمؤسسات، تعريب: حماد الساحلي، ط١ (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٤م) ص١٧٦ فما بعدها.
- ('') للتفاصيل عن ذلك ينظر: أحمد إبراهيم حمور، ثورة أبي السرايا والطالبيين في صدر خلاف المأمون (سنة ١٩٩٩ - ٢٠٠ هـ/ ١٤ ٨ - ٨١٥م)، مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية، ع٥، مصر، ١٩٨٧م، ص٣٤٥ فما بعدها؛ مريم رزوقي وليد عباس، الثورات العلوية في مرويات المؤرخين المسلمين، ص٣٠٠ فما بعدها.
- (١١) للتفاصيل عن ذلك ينظر: سميرة مختار الليثي، جهاد الشيعة في العصر العباسي الأول، د.ط(بيروت: دار الجيل، بلا تاريخ نشر) ص٣٣٦-٣٤٣؛ ماجد عبد زيد الخزرجي، محمد بن جعفر الديباج ودوره السياسي والفكري، مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية، مج١، ع١، العرق، ٢٠١١م، ص١٣٨ فما بعدها.
  - (1°) للتفاصيل عن ذلك ينظر: منال حسن عكلة، الثورات العلوية، ص١٣٤–١٣٧.
  - (١٤) للتفاصيل عن ذلك ينظر: سميرة مختار الليثي، جهاد الشيعة، ص٣٧٣- ٣٧٥.
- (°¹) للتفاصيل عن حياته ينظر: هايل مضفى هلال، الواقدي ومنهجه في السيرة والطبقات، رسالة ماجستير غير منشورة، الجامعة الأردنية، كلية الدراسات العليا-قسم التاريخ، الأردن، ٢٠٠٠م، ج١، ص٥ فما بعدها؛ عبد العزيز بن سليمان بن ناصر السلومي، الواقدي وكتابه المغازي منهجه ومصادره، ط١ (السعودية: الجامعة الإسلامية، ٢٠٠٤م) ج١، ص٢١ فما بعدها.
- (١٦) للوقوف على نتاجه العلمي ينظر: شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي (ت: ٦٢٦هـ)، معجم الأدباء إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تحقيق: إحسان عباس، ط١ (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٣م) ج٦، ص٨٥٥؛ صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي (ت:٢٦٤هـ)، الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، ط١ (بيروت: دار احياء التراث العربي، ٢٠٠٠م) ج٤، ص١٦٩.
- لتعرف على ما كتبه في هذا المجال ينظر: يوسف هوروفتس، المغازي الأولى ومؤلفوها، تعريب: حسين  $\binom{1}{2}$ نصار ، ط۲ (مصر : مكتبة الخانجي، ۲۰۰۱م) ص۱۳۱-۱۳۳.
- (^^) أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي (ت:٤٦٣هـ)، تاريخ مدينة السلام وأخبار محدثيها وذكر قطانها العلماء من غير أهلها ووارديها المعروف بتاريخ بغداد، تحقيق: بشار عواد معروف، ط١ (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ٢٠٠٢م) ج٤ ص١٠-١١.



# وروية البلاذري للعصر الراشدي في كتابه أنساب الأشراف من خلال روايات الواقدي) عليه

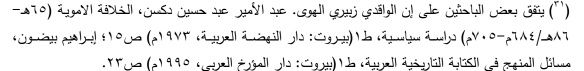


- (١٩) شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت٤٨٤هـ)، سير أعلام النبلاء، تحقيق: حسين أسد وأخرون، ط٣ (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٩٨٥م) ج٩، ص٤٥٨.
- (٢٠) أبو القاسم على بن الحسن ابن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بأبن عساكر (ت:٥٧١هـ)، تاريخ مدينة دمشق، وذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل أو اجتاز بنواحيها من وارديها وأهلها، تحقيق: محب الدين أبو سعيد عمر بن غرامة العمروي، ط١ (بيروت: دار الفكر، ١٩٩٥م) ج٥٠، ص٤٤٥.
- (٢١) ينظر، جمال الدين أبو الحجاج يوسف المزي (ت:٧٤٢هـ)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق: بشار عواد معروف، ط١ (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٩٩٢م) ج٢٦، ص١٨٩ – ١٩٠ علاء الدين مُغَلْطَاي بن قليج (ت:٧٦٢هـ)، الإعلام بسنته عليه السلام شرح سنن أبن ماجة الإمام، تحقيق: أبو عبد الله أحمد بن إبراهيم بن أبي العينين، ط٢ (مصر: دار ابن عباس، ٢٠٠٧م) ص١٥٤-١٥٥.
- (٢٢) محمد بن سعد بن منيع البصري (ت: ٢٣٠هـ)، الطبقات الكبري، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، ط٢ (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٧م) ج٥، ص٤٩٤-٤٩٤؛ شمس الدين يوسف بن قِزْأُوغلى بن عبد الله المعروف به سبط أبن الجوزي (ت:٦٥٤ هـ)، مرآة الزمان في تواريخ الأعيان، تحقيق: محمد بركات واخرون، ط ۱ (دمشق: دار الرسالة العالمية، ٢٠١٣م) ج١٤، ص١٩؛ هايل مضفى، الواقدى ومنهجه في السيرة، ج١، ص ٣٤؛ رياض هاشم هادي، الواقدي ومنهجه في كتابة سيرة النبي محمد، بحث منشور في مجلة كلية العلوم الإسلامية، جامعة الموصل، مج٣، ع٦، العراق، ٢٠٠٩م، ص٧-١٠.
- (٢٢) محمد بن محمد بن محمد بن أحمد المعرف بأبن سيد الناس (ت:٧٣٤هـ)، عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، تحقيق: إبراهيم محمد رمضان، ط١ (بيروت: دار القلم، ١٩٩٣م) ج١، ص٢٢.
  - (۲٤) الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج٤، ص٣١.
    - (°<sup>†</sup>) هوروفتس، المغازي، ص ١٤١.
- (٢٦) محمد بن عمر الواقدي، المغازي، تحقيق: مارسدن جونس، ط٣(بيروت: دار الاعلمي، ٩٨٩ ١م) ج١، ص٥٤٥.
- (٢٠) ينظر: رضوان السيد، الجماعة والمجتمع والدولة: سلطة الأيديولوجيا في المجال السياسي العربي الإسلامي، ط۲ (بيروت: دار الكتاب العربي، ۲۰۰۷م) ص٥٤.
  - (٢٨) يوسف هوروفتس، المغازي الأولى ومؤلفوها، ص ١٤١.
- (٢٩) محمد بن إسحاق بن النديم (ت:٣٨٠هـ)، الفهرست، تحقيق: إبراهيم رمضان، ط٢ (بيروت: دار المعرفة، ١٩٩٧م) ص١٢٧.
- (") كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار، ط٣ (مصر: دار المعارف، بلا تاريخ نشر) ج٣، ص١٦؛ إحسان إلهي ظهير، الشيعة والتشيع (فرق وتاريخ)، ط١٠ (باكستان: دار ترجمان السنة، ٩٩٥م) ص٨٨؛ خالد كبير علال، مدرسة الكذابين في رواية التاريخ الإسلامي وتدوينه خلال القرون الثلاثة الهجرية الأولى (رجالها –اعمالها –أثارها)، ط٢ (الجزائر: مؤسسة كنوز الحكمة للنشر والتوزيع، ٢٠١٥م) ص٣٣.









(٢١) ياقوت الحموي، معجم الأدباء، ج٦، ص٢٥٩٦.

- (<sup>۲۲</sup>) أبو بكر محمد بن خلف بن حيان الضبي البغدادي، الملقب بـ"وكيع" (ت٣٠٦هـ)، أخبار القضاة، تحقيق: عبد العزيز مصطفى المراغى، ط١ (بيروت: عالم الكتب، بلا تاريخ نشر) ج٣، ص ٢٧٠.
- (<sup>††</sup>) ينظر: ولي الدين عبد الرحمن بن خلدون (: ٨٠٨ه)، العبر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، تحقيق: خليل شحادة، مراجعة: سهيل زكار، ط١ (بيروت: دار الفكر، ١٩٨١م) ج١، ص٥٦٦-٥٦٧ محمد أبو زهرة، أبو حنيفة (حياته وعصره- أراؤه وفقهه)، د.ط(القاهرة: دار الفكر العربي، ٢٠٢٠م) ٢٠٩٨ع.
- (°°) محمد إلهامي، رحلة الخلافة العباسية (العباسيون الضعفاء: الخلافة العباسية تحت السيطرة العسكرية والبويهية)، ط١ (مصر: مؤسسة أقرأ للنشر والتوزيع والترجمة، ٢٠١٣م) ج٢، ص٩ فما بعدها.
  - (٢٦) عن ثورة الزط ينظر: عبد العزيز الدوري، العصر العباسي، ص١٨٦-١٨٧.
- (۲۰) عن ثورة الزنج ينظر: فيصل السامر، ثورة الزنج، ط۲ (سوريا: دار المدى للثقافة والنشر، ۲۰۰۰م) ص١٣ فما بعدها؛ فائز إسماعيل أكبر، التاريخ السياسي للخلافة العباسية (١٣٢-٥٦هـ/٧٥٠-١٢٥٨م)، ط١ (السعودية: مطبعة الثغر، ٢٠٠٣م) ص١٥٨-٢٥٩.
- (٢٨) عن الوضع السياسي لدولة الخلافة ينظر: حسن أحمد محمود و أحمد إبراهيم الشريف، العالم الإسلامي في العصر العباسي، ط٥(مصر: دار الفكر العربي، بلا تاريخ نشر) ص٣٩٦-٤٩٦
- (<sup>٣٩</sup>) للتفاصيل عن ذلك ينظر: سميرة مختار الليثي ، جهاد الشيعة، ص٣٧٥-٣٧٦؛ حوريه عبده سلام، الحركات المعارضة للخلافة العباسية في بلاد الحجاز خلال العصر العباسي الأول (١٣٢-٢٣٢هـ/١٤٩- ٨٤٦م)، ط١ (مصر: دار العالم العربي، ٢٠٠٩م) ص٩٥-٩٨.
  - (' ') عن هذه الثورة ينظر: عبد العزيز الدوري ، العصر العباسي الأول، ص١٩٢.
- (۱³) عبد العزيز الدوري، دراسات في العصور العباسية المتأخرة، د.ط(بغداد: مطبعة السريان، ١٩٤٥م) ص٤٤٠ علاء كامل صالح العيساوي، سياسة الخلفاء العباسيين تجاه العلوبين و أتباعهم (٢٣٢-٤٨/٨٤٨-٢٦٨م)، مجلة كلية التربية الاساسية للعلوم التربوية والانسانية جامعة بابل، مج١، ع٨، العراق، ٢٠١٢م، ص١٢٩-
- (<sup>٢</sup>) عبد العزيز الدوري، دراسات في العصور العباسية المتأخرة، ص ٧١؛ حسين بن أحمد البراقي النجفي، تاريخ الكوفة، استدراك: محمد صادق آل بحر العلوم، تحقيق: ماجد بن حمد العطية، ط١(إيران: مطبعة شريعت، ٤٢٤هـ) ص٣١٣–٤١٧؛ منى يعقوب عباس وجاسم ياسين الدرويش، ثورة الشهيد يحيى بن عمر بن زيد العلوي في الكوفة (٣٠٥هـ/٢٠٢م)، مجلة ابحاث البصرة للعلوم الإنسانية، مج٤٧، ع٢، العراق، ٢٠٢٢م، ص ٥٢١٥.
  - (٤٢) عبد العزيز الدوري، دراسات في العصور العباسية المتأخرة، ص٧٢.



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)

# وروية البلاذري للعصر الراشدي في كتابه أنساب الأشراف من خلال روايات الواقدي) عليه

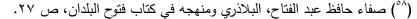


- (٢٠٤) عبد العزيز الدوري، دراسات في العصور العباسية المتأخرة، ص٧٢؛ سهام مصطفى أبو زيد، الدولة العلوية في طبرستان (١٥٠٠ ٣١٦.٢٥٠هم)، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة الأزهر، مصر، ٢٠٠٣م، ص٩ فما بعدها.
- ( أ ع جرجي زيدان، تاريخ الآداب العربية، ط ١ (مصر ، مطبعة الهلال ، ١٩١٢م) ج٢ ، ص ١٩١١ ورجح الباحث مهند المبيضين: أنه ولد في هذا التاريخ بناء على اشعار امتدح بها المأمون العباسي (ت:٢١٨هـ) و قد لا يتقدم لهذه المهمة التي اهلته للتقرب من الخلفاء إلا إذا كان قد بلغ العقد الثاني من عمره. مهند أحمد سالم المبيضين، أحمد بن يحيى البلاذري وكتابه فتوح البلدان، مجلة اسطور للدراسات التاريخية، العدد١٦، ٢٠٢٢م، ص١٠٨٠.
- (°²) عن مؤلفات البلاذري ينظر: محمد جاسم المشهداني، موارد البلاذري عن الأسرة الأموية في أنساب الأشراف، تقديم: حسام الدين السامرائي، ط١ (السعودية: مكتبة الطالب الجامعي، ١٩٨٦م) ص ٢١-٦٥.
- (٢٦) للتفاصيل ينظر: عبد الستار أحمد فراج، البلاذري صاحب كتاب فتوح البلدان وكتاب انساب الاشراف، مجلة العربي الكويتية، ع٩٩، ١٩٦٧م، ص٤٨-٤٩.
- عن رأي العلماء ينظر: صفاء حافظ عبد الفتاح، البلاذري ومنهجه في كتاب فتوح البلدان، د.ط(القاهرة: بلا  $^{(1)}$ اسم مطبعة، ١٩٩١م) ص٣٥-٣٦.
- (^^) محمّد عابد الجابري، الدين والدولة وتطبيق الشريعة، ط١ (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربيّة، ١٩٩٦م)
- (٢٩) خالد محمد أحمد بديوي، الحياة السياسية والادارية والاجتماعية والثقافية في عصر الخليفة المأمون (١٧٠-٢١٨هـ/٧٨٦-٨٣٣م)، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية البنات-جامعة عين شمس، مصر، ٢٠٠٠م، ص۱۷۰–۱۷۲.
- (°°) ينطر: أبن عساكر، تاريخ دمشق، ج٦، ص٧٥؛ أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقى (ت:٤٧٧هـ)، البداية والنهاية، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١ (مصر: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، ١٩٩٧م) ج١٤، ص٦٤٦.
  - (°۱) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج۱، ص٣٣.
- (°°) أبو المحاسن جمال الدين يوسف أبن تغري بردي (ت:٨٧٤هـ)، النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، نسخة مصورة عن طبعة دار الكتب (مصر: وزارة الثقافة والإرشاد القومي، بلا تأريخ نشر) ج٣، ص٨٣.
- (°۲) القاضى الرشيد بن الزبير (ت: ق٥هـ)، كتاب الذخائر والتحف ، تحقيق: محمد حميد الله (الكويت: مطبعة حكومة الكويت، ١٩٥٩) ص ١١٧.
- (٤٠٠) أحمد بن يحيى البلاذري، فتوح البلدان، تحقيق: دار ومكتبة الهلال، ط١ (بيروت: دار ومكتبة الهلال، ۱۹۸۸م) ص۱٤٧.
  - (°°) صفاء حافظ عبد الفتاح، البلاذري ومنهجه في كتاب فتوح البلدان، ص٢٥.
    - (٥٦) الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٨، ص١٥٦.
- (°°) محمد بن شاكر بن أحمد الكتبي (ت:٧٦٤هـ)، فوات الوفيات، تحقيق: إحسان عباس، ط١ (بيروت: دار صادر، ۱۹۷۳م) ج۱، ص۱۵٦.







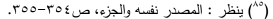


- ( $^{\circ}$ ) ينظر: البلاذري، جمل من أنساب الأشراف، تحقيق: سهيل زكار ورياض زركلي، ط١ (بيروت: دار الفكر، 1٩٩٦م) ج٢، ص٢٢٦–٢٢٨، ٢٣٥.
  - (١٠) المصدر نفسه والجزء ، ص٥٧.
  - (١١) المصدر نفسه والجزء، ص٢٤٢.
  - (٢٦) المصدر نفسه والجزء، ص٢٦٢-٢٦٣.
    - (۲۳) المصدر نفسه والجزء، ص ۲۷۱.
- (٦٤) يوم اليمامة: هو أحد أيام حروب الردة، وقع في العام (١١هـ) بين جيوش المسلمين بقيادة خالد بن الوليد وقوات قبيلة حنيفة وحلفاؤها بقيادة مسيلمة الحنفي الذي أدعى إنه نبي من قبل السماء في منطقة اليمامة الواقعة في الأطراف الشرقية من هضبة نجد، أسفرت عن هزيمة ألأخير ومقتله. ينظر: نجاة سليم محمود محاسيس، معجم المعارك التاريخية، ط١ (الأردن: دار زهران للنشر والتوزيع، ٢٠١١م) ص٥٤٨-٥٤٩.
  - (٦٥) البلاذري، أنساب الأشراف، ج١، ص١٨٣
    - (٢٦) البلاذري، المصدر نفسه، ج٢، ص٣٨١.
      - المصدر نفسه، ج $\cdot$ ۱، ص $^{17}$ ۷۱.
      - (٢٨) المصدر نفسه والجزء، ص٧١–٧٢.
        - (٢٩) المصدر نفسه والجزء، ص٩٥.
      - المصدر نفسه والجزء،  $\omega^{\Lambda\Lambda}$ ۸۹.
      - المصدر نفسه والجزء، ص $^{(1)}$
      - المصدر نفسه والجزء، ص $\wedge \wedge \wedge$  المصدر الفسه المجزء، ص
      - المصدر نفسه، ج $^{7}$ ، ص $^{77}$  ۲۷۲.
  - ( $^{V^{\epsilon}}$ ) البلاذري، أنساب الأشراف، ج $^{V^{\epsilon}}$ ، ص $^{V^{\epsilon}}$
  - (٥٠) البلاذري، أنساب الأشراف، ج١٠، ص١١٢-١١٤؛ فتوح البلدان، ص١١٦-١١٣.
- (<sup>۲۱</sup>) عن هذا الموضوع ينظر: عبد الحسين شرف الدين، المراجعات، تحقيق: حسين الراضي، ط۱ (بيروت: الجمعية الإسلامية، ۱۹۸۲م) ص۱۵۷ فما بعدها.
  - البلاذري، أنساب الأشراف، ج $\gamma$ ، ص $\gamma$  $\gamma$ .
    - (^^) المصدر نفسه والجزء، ص٢٧٥.
    - المصدر نفسه والجزء، ص $^{\gamma \gamma}$  المصدر المسادر المسادر
      - $\binom{\Lambda^{1}}{1}$  المصدر نفسه، ج٦، ص١١٩.
  - (^۱) المصدر نفسه، ج۲، ص۲۷۵؛ ج۲، ص۱۲۳.
    - المصدر نفسه، ج $^{(\Lambda^{1})}$  المصدر نفسه،
  - (^۲۳) المصدر نفسه، ج٤، ص٤٢٥، ج١٠، ص٤٠، ٣٦٣-٣٦٣.
    - ( ۱۹ المصدر نفسه، ج۱۰ ص ۲۵ ا



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)





- (^١^) عن تلك الروايات ينظر: البلاذري، أنساب الأشراف، ج١٠، ص٣٥٠، ٣٥٤؛ فتوح البلدان، ص٤٣٢ -. ٤ ٣ ٤
  - ( $^{\Lambda V}$ ) البلاذري، أنساب الأشراف، ج١٠، ٣٨٢.
    - (^^) المصدر نفسه والجزء، ص٤٠٣.
    - (^^^) المصدر نفسه والجزء، ص ٣٩٤ ٣٩٥.
      - (۹۰) المصدر نفسه والجزء، ص ۳۹۵.
      - (٩١) المصدر نفسه والجزء، ص٠٤٠.
    - (٩٢) المصدر نفسه والجزء، ص٣٨٣–٣٨٤.
      - (<sup>۹۳</sup>) المصدر نفسه والجزء، ص۳۹٥.
      - (٩٤) المصدر نفسه والجزء، ص ٣٨٤.
  - (°°) ينظر: المصدر نفسه والجزء، ص٣٥٤، ٣٦٤، ٣٦٠–٣٦١.
    - (٩٦) المصدر نفسه والجزء، ص٤٣٤–٤٣٥.
    - (٩٧) ينظر: المصدر نفسه والجزء، ص٣٥٩، ص٣١٧.
      - (^^) المصدر نفسه والجزء، ص٣٦٠–٣٦٢ .
      - (٩٩) المصدر نفسه والجزء، ص ٣٦١، ٤٠٨.
        - (''') المصدر نفسه والجزء، ص٥٥٥.
        - (''') المصدر نفسه والجزء، ص٣٦٢.
        - (١٠٢) المصدر نفسه والجزء، ص٤٣٦.
        - (١٠٣) المصدر نفسه والجزء، ص٣٦٠.
        - (١٠٤) المصدر نفسه والجزء، ص ٤٤١.
      - (°') المصدر نفسه والجزء، ص٣٤٢–٣٤٣.
        - (١٠٦) المصدر نفسه والجزء، ص٣٤٣.
      - (۱۰۷) المصدر نفسه والجزء، ص۳۵۹–۳۲۰.
        - (١٠٨) المصدر نفسه والجزء، ص٣٠٣.
        - (۱۰۹) المصدر نفسه والجزء، ص٥٧.
        - (۱۱۰) المصدر نفسه، ج٦، ص١٠٧.
        - (۱۱۱) المصدر نفسه، ج۲، ص۲٤٣.
      - (۱۱۲) المصدر نفسه، ج١٠، ص٤٢٤-٤٢٥.
    - (۱۱۳) ينظر: المصدر نفسه والجزء، ص٤٤٤-٥٤٤.
- (١١٤) ينظر: محمد بن محمد بن النعمان العكبري المعروف بالشيخ المفيد (ت:١٣٤هـ)، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، تحقيق: مؤسسة أل البيت لتحقيق التراث، ط٢ (بيروت: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع،













١٤١٣هـ) ج١، ص٢٠٦؛ علي بن الحسين بن موسى المعروف بالشريف المرتضى (ت٤٣٦هـ)، الشافي في الإمامة، ط٢ (قم: مكتبة اسماعيليان، ١٤١٠هـ) ج٤، ص٢١٦

- (١١٥) البلاذري، أنساب الأشراف، ج١٠، ص٤٤١.
  - (١١٦) المصدر نفسه والجزء، ص٤٣٥.
  - المصدر نفسه، ج $\Gamma$ ، ص $\Gamma$ ۱۲۱. المصدر
  - (١١٨) المصدر نفسه والجزء، ص١٢١.
- (۱۱۹) المصدر نفسه، ج۲، ص۲۷۵؛ ج۲، ص۱۲۳.
  - (۱۲۰) المصدر نفسه، ج٤، ص١٨.
  - (۱۲۱) المصدر نفسه، ج٦، ص١٢٥.
  - (۱۲۲) المصدر نفسه والجزء، ج٦، ص١٢٤.
  - (۱۲۳) المصدر نفسه، ج١٠، ص٤٠١-٤٠.
    - (١٢٤) المصدر نفسه والجزء، ص ٤٤١.
    - (۱۲۰) المصدر نفسه، ج٦، ص١٣١-١٣١.
      - (١٢٦) المصدر نفسه والجزء، ص١٣١.
  - (١٢٧) المصدر نفسه والجزء، ص١٣٩-١٤٠.
    - (١٢٨) المصدر نفسه والجزء، ص١٤٣.
    - (١٢٩) المصدر نفسه والجزء، ص ١٤٤.
    - (۱۳۰) المصدر نفسه والجزء، ص۱۳۹.
    - (١٣١) المصدر نفسه والجزء، ص١٣٦.
    - (١٣٢) المصدر نفسه والجزء، ص١٧٥.
- (١٣٢) عن ذلك ينظر: المصدر نفسه والجزء، ص١٠٨، ١٣٣، ١٣٦ –١٣٧، ١٦٠، ١٥١.
  - (١٣٤) المصدر نفسه والجزء ، ص١٣٧.
  - (١٣٥) المصدر نفسه والجزء، ص١٣٧-١٣٨.
    - (١٣٦) المصدر نفسه والجزء، ص١٣٨.
  - (١٣٧) المصدر نفسه والجزء، ص١٦٠-١٦١.١٦٩ ١٧١.
    - (١٣٨) المصدر نفسه والجزء، ص١٦٨.
    - (179) المصدر نفسه والجزء، ص١٣٦.
    - (۱٤٠) المصدر نفسه، ج۱، ص٥٥٧.
- (۱٤۱): أبن سعد، الطبقات الكبرى، ج٤، ص٢٢٣؛ محمد بن يوسف الصالحي الشامي (ت:٩٤٢هـ)، سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، وذكر فضائله وأعلام نبوته وأفعاله وأحواله في المبدأ والمعاد، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، ط١ (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٣م) ج٥، ص٢٢٣–٢٢٤.
  - ( $^{127}$ ) البلاذري، أنساب الأشراف، ج٢، ص ٢٤٢.



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)





(١٤٣) عن ترف الخليفة ينظر: المصدر نفسه، ج٦، ص١٠٢-١٠٣،

(۱۶۶) المصدر نفسه، ج٦، ص١٣٣٠.

(1٤٥) المصدر نفسه والجزء، ص١٣٥. ينظر الحديث في: عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل الدارمي (ت: ٢٥٥ه)، مسند الدرامي والمعروف بـ (سنن الدارمي)، تحقيق: حسين سليم أسد الداراني، ط١ (السعودية: دار المغنى للنشر والتوزيع، ٢٠٠٠م) ج٢، ص١٠١٣؛ محمد بن يزيد القزويني المعروف بأبن ماجة (ت:٢٧٣هـ)، سنن أبن ماجة، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، د.ط(بيروت: دار احياء التراث العربي-فيصل عيسي البابي الحلبي، بلا تاريخ نشر) ج١، ص٥٧٠؛ محمد بن عيسى الترمذي (ت:٢٧٩هـ)، الجامع الكبير والمعروف بـ (سنن الترمذي)، تحقيق: بشار عواد معروف، ط١ (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٦م) ج٢، ص٩٠.

(۱٤٦) البلاذري، أنساب الأشراف، ج٦، ص١٣٥-١٣٦.

(۱٤٧) المصدر نفسه والجزء، ص١٥٠.

(١٤٨) المصدر نفسه والجزء والصفحة.

(١٤٩) المصدر نفسه والجزء، ص١٧٤–١٧٦.

(°°) عن نصائح الصحابة للخليفة عثمان ينظر: المصدر نفسه، ج٤، ص٣٠، ج٦، ص١٢١، ١٢١، ١٢٢، .177-170 .179

(۱۵۱) المصدر نفسه، ج٦، ص١٧٤–١٧٦.

(١٥٢) المصدر نفسه والجزء، ص٢٠٢-٢٠٣.

(١٥٣) المصدر نفسه والجزء، ص٢١٦.

(١٥٤) عن دفاع الحسنين عن عثمان ينظر: عبد الحسين أحمد الأميني، الغدير في الأدب والسنة، ط٤ (بيروت: دار الكتاب العربي، ١٩٧٧م) ج٩، ص٢٣٧؛ محمد هادي الحسيني الميلاني، قادتنا كيف نعرفهم، تحقيق: محمد وعلى الحسيني الميلاني، ط٢ (قم: نشر الحقائق، ١٤٢٨هـ) ج١، ص٩٤.

(١٥٥) البلاذري، أنساب الأشراف، ج٦، ص٢٢٤.

(١٥٦) المصدر نفسه والجزء، ص١٢٩.

(١٥٧) هو خزيمة بن ثابت بن الفاكه بن ثعلبة الأوسى الأنصاري، وكنيته أبو عمارة، سماه النبي الأكرم بذي الشهادتين، شهد بدراً والمشاهد كلها مع رسول الله، شهد مع الإمام على الجمل وصفين وكانت معه راية قومه بني خطمة ولم يقاتل فيهما إلى أن قتل عمار بن ياسر فسل سيفه وقتل في صفين سنة (٣٧هـ). ينظر: أبو الحسن على بن أبي الكرم محمد بن محمد الشيباني المعروف بأبن الأثير الجزري (ت:٦٣٠هـ)، أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق: على محمد معوض وعادل احمد عبد الموجود، ط١ (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٤م) ج٢، ص١٧٠؛ الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٣، ص٤٢٥.

(١٥٨) ينظر الحديث في: أحمد بن محمد بن حنبل (ت: ٢٤١هـ)، مسند الامام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الارناؤوط وأخرون، ط١ (بيروت: مؤسسة الرسالة، ٢٠٠١م) ج١٧، ص٢٥٧؛ محمد بن إسماعيل البخاري (ت:٢٥٦هـ)، صحيح البخاري، تحقيق: جماعة من العلماء، ط١ (مصر: المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق،



مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١٠/ العدد ٤

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



(١٥٩) البلاذري، أنساب الأشراف، ج١، ص١٩٣-١٩٤.

### •ثبت المصادر والمراجع.

أولاً: المصادر الأصلية.

### •القرآن الكريم.

١-أبن الأثير الجزري، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد الشيباني (ت: ٣٠٠هـ)، أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق: على محمد معوض وعادل احمد عبد الموجود، ط١ (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٤م).

٢-أبن الزبير ، القاضى الرشيد (ت: ق٥هـ)، كتاب الذخائر والتحف ، تحقيق: محمد حميد الله (الكويت: مطبعة حكومة الكويت، ١٩٥٩).

٣-أبن النديم، محمد بن إسحاق (ت:٣٨٠هـ)، الفهرست، تحقيق: إبراهيم رمضان، ط٢(بيروت: دار المعرفة، ۱۹۹۷م).

٤-أبن تغري بردي، أبو المحاسن جمال الدين يوسف (ت:٨٧٤هـ)، النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، نسخة مصورة عن طبعة دار الكتب (مصر: وزارة الثقافة والإرشاد القومي، بلا تأريخ نشر).

٥-أبن حنبل، أحمد بن محمد (ت: ٢٤١هـ)، مسند الامام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الارناؤوط واخرون، ط١ (بيروت: مؤسسة الرسالة، ٢٠٠١م).

٦-أبن خلدون، ولى الدين عبد الرحمن بن محمد (ت:٨٠٨هـ)، العبر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، تحقيق: خليل شحادة، مراجعة: سهيل زكار، ط١ (بيروت: دار الفكر، ١٩٨١م).

٧-أبن سيد الناس، محمد بن محمد بن محمد بن أحمد (ت:٧٣٤هـ)، عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، تحقيق: إبراهيم محمد رمضان، ط١ (بيروت: دار القلم، ١٩٩٣م).

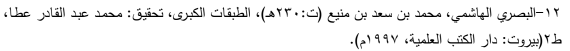
٨-أبن عساكر، أبو القاسم على بن الحسن ابن هبة الله بن عبد الله الشافعي (ت:٥٧١هـ)، تاريخ مدينة دمشق، وذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل أو اجتاز بنواحيها من وارديها وأهلها، تحقيق: محب الدين أبو سعيد عمر بن غرامة العمروي، ط١ (بيروت: دار الفكر، ١٩٩٥م).

٩-أبن كثير الدمشقى، أبو الفداء إسماعيل بن عمر (ت:٧٧٤هـ)، البداية والنهاية، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١ (مصر: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، ١٩٩٧م).

١٠ -أبن ماجة، محمد بن يزيد القزويني المعروف (ت:٢٧٣هـ)، سنن أبن ماجة، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، د.ط(بيروت: دار احياء التراث العربي- فيصل عيسي البابي الحلبي، بلا تاريخ نشر).

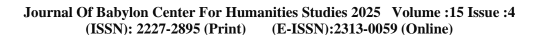
١١-البخاري، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة الجعفي (ت:٢٥٦هـ)، صحيح البخاري، تحقيق: جماعة من العلماء، ط١ (مصر: المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق، ١٣١١هـ).

# ورؤية البلاذري للعصر الراشدي في كتابه أنساب الأشراف من خلال روايات الواقدي) ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّاللَّا اللَّالِي اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ الل



- •البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر (ت:٢٧٩هـ).
- ١٣ جمل من أنساب الأشراف، تحقيق: سهيل زكار ورياض زركلي، ط١ (بيروت: دار الفكر، ١٩٩٦م).
  - ١٤ فتوح البلدان، تحقيق: دار ومكتبة الهلال، ط١ (بيروت: دار ومكتبة الهلال، ١٩٨٨م).
- ٥١-الترمذي، محمد بن عيسى (ت:٢٧٩هـ)، الجامع الكبير والمعروف بـ (سنن الترمذي)، تحقيق: بشار عواد معروف، ط١ (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٦م).
- 17-الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي (ت: ٦٢٦ه)، معجم الأدباء إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تحقيق: إحسان عباس، ط١ (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٣م).
- ١٧-الحنفي، علاء الدين مُغَلْطَاي بن قليج (ت:٧٦٢ه)، الإعلام بسنته عليه السلام شرح سنن ابن ماجة الإمام، تحقيق: أبو عبد الله أحمد بن إبراهيم بن أبي العينين، ط٢(مصر: دار ابن عباس، ٢٠٠٧م).
- 1A-الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت (ت:٣٦٦ه)، تاريخ مدينة السلام وأخبار محدثيها وذكر قطانها العلماء من غير أهلها ووارديها المعروف بتاريخ بغداد، تحقيق: بشار عواد معروف، ط١ (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ٢٠٠٢م).
- 19-الدارمي، عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل (ت:٢٥٥هـ)، مسند الدرامي والمعروف بـ(سنن الدارمي)، تحقيق: حسين سليم أسد الداراني، ط١(السعودية: دار المغني للنشر والتوزيع، ٢٠٠٠م).
- · ۲-الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان (ت: ٧٤٨هـ)، سير أعلام النبلاء، تحقيق: حسين أسد وأخرون، ط٣ (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٩٨٥م).
- ٢١ الرازي، أحمد بن سهل (ت: ق٤ه)، أخبار فخ وخبر يحيى بن عبد الله واخيه إدريس بن عبد الله، تحقيق: عبد الرقيب مطهر حجر، ط١ (اليمن: مركز أهل البيت (عليهم السلام) للدراسات الإسلامية، ٢٠٠٠م).
- ٢٢-سبط أبن الجوزي، شمس الدين يوسف بن قِزْأُوغلي بن عبد الله (ت:٢٥٤هـ)، مرآة الزمان في تواريخ الأعيان، تحقيق: محمد بركات واخرون، ط١ (دمشق: دار الرسالة العالمية، ٢٠١٣م).
- ٢٣-الشريف المرتضى، علي بن الحسين بن موسى (ت:٣٦٦هـ)، الشافي في الإمامة، ط٢ (قم: مكتبة اسماعيليان، ١٤١٠هـ).
- ٢٤-الشيخ المفيد، محمد بن محمد بن النعمان العكبري (ت:١٣٤هـ)، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، تحقيق: مؤسسة آل البيت لتحقيق التراث، ط٢(بيروت: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٣هـ).
- ٢٥-الصالحي، محمد بن يوسف الشامي (ت:٩٤٢هـ)، سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، وذكر فضائله وأعلام نبوته وأفعاله وأحواله في المبدأ والمعاد، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، ط١(بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٣م).
- ٢٦-الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله (ت:٧٦٤هـ)، الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، ط١ (بيروت: دار احياء التراث العربي، ٢٠٠٠م).









٢٧-الكتبي، محمد بن شاكر بن أحمد (ت:٧٦٤هـ)، فوات الوفيات، تحقيق: إحسان عباس، ط١(بيروت: دار صادر، ۱۹۷۳م).

٢٨-المزي، جمال الدين أبو الحجاج يوسف (ت:٧٤٢هـ)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق: بشار عواد معروف، ط١ (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٩٩٢م).

٢٩ - النسائي، أحمد بن شعيب (ت:٣٠٣هـ)، السنن الكبرى، تحقيق: حسن عبد المنعم شلبي، تقديم: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١ (بيروت: مؤسسة الرسالة، ٢٠٠١م).

٣٠-الواقدي، محمد بن عمر بن واقد (ت:٢٠٧هـ)، المغازي، تحقيق: مارسدن جونس، ط٣ (بيروت: دار الاعلمي، ١٩٨٩م).

٣١-وكيع القاضي، أبو بكر محمد بن خلف بن حيان الضبي البغدادي (ت٣٠٦هـ)، أخبار القضاة، تحقيق: عبد العزيز مصطفى المراغى، ط١ (بيروت: عالم الكتب، بلا تاريخ نشر).

### ثانياً: المراجع العربية والمعربة.

١-أبو زيد، علا عبد العزيز، الدولة الأموية دولة الفتوحات (٤١-١٣٢هـ/٦٦١-٥٧٥)، ط١ (القاهرة: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ١٩٩٦م).

٢-أكبر، فائز إسماعيل، التاريخ السياسي للخلافة العباسية (١٣٢- ٦٥٦هـ/٧٥٠- ١٢٥٨م)، ط١ (السعودية: مطبعة الثغر، ٢٠٠٣م).

٣-إلهامي، محمد، رحلة الخلافة العباسية، ط١ (مصر: مؤسسة أقرأ للنشر والتوزيع والترجمة، ٢٠١٣م).

٤-إمام، إمام عبد الفتاح، الطاغية (دراسة فلسفية لصور من الاستبداد السياسي)، إصدارات عالم المعرفة ١٨٣ (الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، ١٩٩٣م).

٥-الأميني، عبد الحسين أحمد، الغدير في الأدب والسنة، ط٤ (بيروت: دار الكتاب العربي، ١٩٧٧م).

٦-الأميني، محمد هادي، بطل فخ الحسين بن علي بن الحسن بن الحسن بن علب بن أبى طالب (ع) أمير مكة وفاتحها، ط٣ (بيروت: شكرة الكتبى للطباعة والنشر والتوزيع، ١٩٩٣م).

٧-البراقي النجفي، حسين بن أحمد، تاريخ الكوفة، استدراك: محمد صادق آل بحر العلوم، تحقيق: ماجد بن حمد العطية، ط١ (إيران: مطبعة شريعت، ١٤٢٤ه).

٨-بروكلمان، كارل، تاريخ الادب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار، ط٣(مصر: دار المعارف، بلا تاريخ نشر).

٩-البطاينة، محمد ضيف الله، العلاقات بين العلوبين والعباسيين في العصر العباسي الأول، سلسلة دراسات في التاريخ الإسلامي، ط١ (الأردن: جامعة اليرموك، بلا تاريخ نشر).

١٠ - أبو زهرة، محمد، أبو حنيفة (حياته وعصره - أراؤه وفقهه)، د.ط(القاهرة: دار الفكر العربي، ٢٠٢٠م).

١١-بيضون، إبراهيم، مسائل المنهج في الكتابة التاريخية العربية، ط١(بيروت: دار المؤرخ العربي، ١٩٩٥م).

١٢-الجابري، محمّد عابد، الدين والدولة وتطبيق الشريعة، ط١ (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربيّة، ١٩٩٦م).

١٣-جعيط، هشام، الفتنة (جدلية الدين والسياسة في الإسلام المبكر)، ط٤ (بيروت: دار الطليعة للطباعة والنشر،

۰۰۰۲م).



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)

# ع (رؤية البلاذري للعصر الراشدي في كتابه أنساب الأشراف من خلال روايات الواقدي) عليه



١٤-الحجي، عبد الرحمن على، التاريخ الأندلسي منذ الفتح الإسلامي حتى سقوط غرناطة (٩٢- ٨٩٧هـ/٧١١-

١٤٩٢م)؛ ط٢ (دمشق- بيروت: دار القلم، ١٩٨١م).

١٥-الخطيب، طه عبد العزيز وأخرون، مراكز الحضارة الإسلامية، ط٢(مصر: دار الاتحاد التعاوني للطباعة،

١٦-الدشراوي، فرحات، الخلافة الفاطمية بالمغرب (٢٩٦- ٣٦٥هـ/٩٠٩- ٩٧٥م) التاريخ السياسي والمؤسسات، تعريب: حماد الساحلي، ط١ (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٤م).

١٧-دكسن، عبد الأمير عبد حسين، الخلافة الاموية (٦٥هـ- ٨٦هـ/١٨٤م- ٧٠٥م) دراسة سياسية، ط١ (بيروت: دار النهضة العربية، ١٩٧٣م).

•الدوري، عبد العزيز.

١٨-دراسات في العصور العباسية المتأخرة، د.ط(بغداد: مطبعة السريان، ١٩٤٥م).

١٩ -العصر العباسي الأول (دراسة في التاريخ السياسي والإداري والمالي)، طـ٣(بيروت: دار الطليعة، ١٩٩٧م).

٢٠-ربوشة، عبد المعز فضل عبد الرزاق، موسوعة التاريخ الإسلامي (عصر الدولة العباسية ١٣٢- ١٥٦هـ/

٧٥٠- ١٢٥٨م) عرض وتحليل ووسطية، ط١ (مصر: دار التعليم الجامعي، ٢٠٢٣م).

٢١-الزميع، على فهد، في النظرية السياسية الإسلامية (دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر السياسي السنى والشيعي)، ط١ (الكويت: دار نهوض للدراسات والنشر، ٢٠١٨م).

٢٢-زيدان، جرجي، تاريخ الآداب العربية، ط١ (مصر، مطبعة الهلال، ١٩١٢م).

٢٣-الساعدي، ناطق عزيز شناوه، المختصر في ثورة الشهيد الحسين بن على بطل فخ(١٦٩هـ/٧٨٦م) أسبابها ونتائجها، ط١ (العراق: مركز عين للدراسات والبحث المعاصرة، ٢٠١٨م).

٢٤-السامر، فيصل، ثورة الزنج، ط٢ (سوريا: دار المدى للثقافة والنشر، ٢٠٠٠م).

٢٥-سلام، حوريه عبده، الحركات المعارضة للخلافة العباسية في بلاد الحجاز خلال العصر العباسي الأول (١٣٢ – ١٣٢ه/ ٧٤٩ – ٨٤٦م)، ط١ (مصر: دار العالم العربي، ٢٠٠٩م).

٢٦-السلومي، عبد العزيز بن سليمان بن ناصر، الواقدي وكتابه المغازي منهجه ومصادره، ط١ (السعودية: الجامعة الإسلامية، ٢٠٠٤م).

٢٧-السيد، رضوان، الجماعة والمجتمع والدولة: سلطة الأيديولوجيا في المجال السياسي العربي الإسلامي، ط۲ (بيروت: دار الكتاب العربي، ۲۰۰۷م).

٢٨-شـعبان، محمـد عبـد الحـي محمـد، الدولـة العباسـية- الفـاطميون (٧٥٠- ١٠٥٥م/١٣٢- ٤٤٨هـ)، ط١ (بيروت: الأهلية للنشر والتوزيع، ١٩٨١م).

٢٩-ظهير، إحسان إلهي، الشيعة والتشيع (فرق وتاريخ)، ط١٠(باكستان: دار ترجمان السنة، ١٩٩٥م).

٣٠ -العاملي، عبد الحسين شرف الدين، المراجعات، تحقيق: حسين الراضي، ط١ (بيروت: الجمعية الإسلامية، ۱۹۸۲م).

٣١-عباس، مريم رزوقي وليد، الثورات العلوية في مرويات المؤرخين المسلمين حتى نهاية العصر العباسي الأول (قراءة جديدة واعادة تقويم)، ط١ (العراق: العتبة الحسينية المقدسة، ٢٠١٧م).









٣٢-عبد الفتاح، صفاء حافظ، البلاذري ومنهجه في كتاب فتوح البلدان، د.ط(القاهرة: بلا اسم مطبعة، ١٩٩١م).

٣٣-عكلة، منال حسن، الثورات العلوية والشيعية في العراق وأثرها في نشوء الفرق الإسلامية حتى عام (٣٣٤هـ)؛ ط١ (بغداد: من إصدارات مشروع بغداد عاصمة الثقافة العربية، ٢٠١٣م).

٣٤-علال، خالد كبير، مدرسة الكذابين في رواية التاريخ الإسلامي وتدوينه خلال القرون الثلاثة الهجرية الأولى (رجالها- اعمالها- أثارها)، ط٢(الجزائر: مؤسسة كنوز الحكمة للنشر والتوزيع، ٢٠١٥م).

٣٥-قباني، محمد، الدولة الأموية من الميلاد إلى السقوط، ط١ (بلا مكان نشر: دار وحي القلم، ٢٠٠٦م).

٣٦-الليثي، سميرة مختار، جهاد الشيعة في العصر العباسي الأول، د.ط(بيروت: دار الجيل، بلا تاريخ نشر).

٣٧-محاسيس، نجاة سليم محمود، معجم المعارك التاريخية، ط١ (الأردن: دار زهران للنشر والتوزيع، ٢٠١١م).

٣٨-محمود والشريف، حسن أحمد و أحمد إبراهيم، العالم الإسلامي في العصر العباسي، ط٥ (مصر: دار الفكر العربي، بلا تاريخ نشر).

٣٩ - محمود، إبراهيم، الفتنة المقدسة (عقلية التخاصم في الدولة العربية الإسلامية)، ط١ (بيروت: رياض الريس للكتب والنشر، ٩٩٩ م).

• ٤ - المشهداني، محمد جاسم حمادي، موارد البلاذري عن الأسرة الأموية في أنساب الأشراف، تقديم: حسام الدين السامرائي، ط١ (السعودية: مكتبة الطالب الجامعي، ١٩٨٦م).

٤١ - مصطفى والنهار، فوزي وعمار محمد، تاريخ العصر العباسي والأندلسي السياسي والحضاري، ط١ (سوريا: منشورات جامعة دمشق، ٢٠١٢م).

٤٢-مؤنس، حسين، أطلس تاريخ الإسلام، ط١ (مصر: الزهراء للإعلام العربي، ١٩٨٧م).

٤٣-الميلاني، محمد هادي الحسيني، قادتنا كيف نعرفهم، تحقيق: محمد وعلي الحسيني الميلاني، ط٢ (قم: نشر الحقائق، ١٤٢٨هـ).

٤٤-هـوروفتس، يوسف، المغازي الأولى ومؤلفوها، تعريب: حسين نصار، ط٢ (مصر: مكتبة الخانجي، ٢٠٠١م).

٥٥-وات، وليام مونتغمري، الفكر الإسلامي في عصر التكوين، تعريب: محمد خضر، ط١ (بيروت- القاهرة: نماء للبحوث والدراسات، ٢٠٢٣م).

### ثالثاً: الرسائل والأطاريح.

١-أبو زيد، سهام مصطفى، الدولة العلوية في طبرستان (٢٥٠-٣١٦هـ/٩٢٨م)، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة الأزهر، مصر، ٢٠٠٣م.

٢-بديوي، خالد محمد أحمد، الحياة السياسية والادارية والاجتماعية والثقافية في عصر الخليفة المأمون (١٧٠- ١٧٨هـ/ ٨٣٨ عين شمس، مصر، ٢٠٠٠م.

٣-المالكي، علي محمود حاجم، محمد ذو النفس الزكية: دراسة تاريخية، رسالة ماجستير غير منشورة، الجامعة
 المستنصرية، كلية التربية – قسم التاريخ، العراق، ٢٠١٠م.

٤-هلال، هايل مضفي، الواقدي ومنهجه في السيرة والطبقات، رسالة ماجستير غير منشورة، الجامعة الأردنية، كلية الدراسات العليا- قسم التاريخ، الأردن، ٢٠٠٠م.

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



### رابعاً: الدوريات.

١-حمور، أحمد إبراهيم، ثورة أبي السرايا والطالببين في صدر خلاف المأمون (سنة١٩٩- ٢٠٠هـ/١١٤- ٨١٤م)، مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية، ع٥، مصر، ١٩٨٧م.

٢-الخزرجي، ماجد عبد زيد، محمد بن جعفر الديباج ودوره السياسي والفكري، مجلة مركز بابل للدراسات
 الانسانية، مج۱، ۱۶، العراق، ۲۰۱۱م.

٣-عباس والدرويش، منى يعقوب وجاسم ياسين، ثورة الشهيد يحيى بن عمر بن زيد العلوي في الكوفة ٨٦٤/٥)، مجلة ابحاث البصرة للعلوم الإنسانية، مج٤٧، ٢٠١٢، العراق، ٢٠٢٢م.

٤-العيساوي، علاء كامل صالح، سياسة الخلفاء العباسيين تجاه العلوبين و أتباعهم (٢٣٢- ٢٤٨ هـ ٨٤٦-

٨٦٢ م)، مجلة كلية التربية الاساسية للعلوم التربوية والانسانية- جامعة بابل، مج١، ع٨، العراق، ٢٠١٢م.

### •List the sources and references.

### First: Original sources.

### •The Holy Quran.

1-Ibn al-Athir al-Jazari, Abu al-Hasan Ali ibn Abi al-Karm Muhammad ibn Muhammad al-Shaybani (d. 630 AH), The Lion of the Jungle in Knowing the Companions, edited by: Ali Muhammad Mu'awwad and Adel Ahmad Abd al-Mawjud, 1st ed. (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1994).

2-Ibn al-Zubayr, Judge al-Rashid (d. 5th century AH), The Book of Treasures and Gifts, edited by: Muhammad Hamidullah (Kuwait: Kuwait Government Press, 1959).

3-Ibn al-Nadim, Muhammad ibn Ishaq (d. 380 AH), Al-Fihrist, edited by: Ibrahim Ramadan, 2nd ed. (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1997).

4-Ibn Taghri Bardi, Abu al-Mahasin Jamal al-Din Yusuf (d. 874 AH), The Shining Stars in the Kings of Egypt and Cairo, a photocopy of the Dar al-Kutub edition (Egypt: Ministry of Culture and National Guidance, no publication date).

5-Ibn Hanbal, Ahmad ibn Muhammad (d. 241 AH), Musnad of Imam Ahmad ibn Hanbal, edited by: Shu'ayb al-Arna'ut and others, 1st ed. (Beirut: Al-Risala Foundation, 2001 AD).

6-Ibn Khaldun, Wali al-Din Abd al-Rahman ibn Muhammad (d. 808 AH), Al-Ibar wa Diwan al-Mubtada wa al-Khabar fi Tarikh al-Arab wa al-Barbar wa Man 'Asarahum min Dhat al-Sha'n al-Akbar, edited by: Khalil Shahada, reviewed by: Suhail Zakar, 1st ed. (Beirut: Dar al-Fikr, 1981).

7-Ibn Sayyid al-Nas, Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Ahmad (d. 734 AH), Uyun al-Athar fi Funun al-Maghazi wa al-Shama'il wa al-Seer, edited by: Ibrahim Muhammad Ramadan, 1st ed. (Beirut: Dar al-Qalam, 1993).

8-Ibn Asakir, Abu al-Qasim Ali ibn al-Hasan ibn Hibat Allah ibn Abdullah al-Shafi'i (d. 571 AH), History of the City of Damascus, Mentioning its Merits and Naming the Nobles Who Resided in It or Passed Through Its Regions from Its Visitors and People, edited by: Muhibb al-Din Abu Sa'id Umar ibn Gharamah al-Amrawi, 1st ed. (Beirut: Dar al-Fikr, 1995).

9-Ibn Kathir al-Dimashqi, Abu al-Fida Ismail ibn Umar (d. 774 AH), The Beginning and the End, edited by: Abdullah ibn Abdul Mohsen al-Turki, 1st ed. (Egypt: Dar Hijr for Printing, Publishing, Distribution and Advertising, 1997).

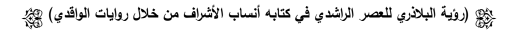
10-Ibn Majah, Muhammad ibn Yazid al-Qazwini al-Ma'ruf (d. 273 AH), Sunan Ibn Majah, edited by: Muhammad Fuad Abdul Baqi, d.p. (Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi - Faisal Issa al-Babi al-Halabi, no publication date).

11-Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail ibn Ibrahim ibn al-Mughira al-Ja'fi (d. 256 AH), Sahih al-Bukhari, edited by: A group of scholars, 1st ed. (Egypt: Al-Matba'a al-Kubra al-Amiriya in Bulaq, 1311 AH).

بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٥ المجلد ١٨١٥مد ٤









12-Al-Basri al-Hashemi, Muhammad ibn Sa'd ibn Mani' (d. 230 AH), The Great Classes, edited by: Muhammad Abd al-Qadir Atta, 2nd ed. (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1997).

•Al-Baladhuri, Ahmad ibn Yahya ibn Jabir (d. 279 AH),

13-Futuh al-Buldan, edited by: Dar and Library of Al-Hilal, 1st ed. (Beirut: Dar and Library of Al-Hilal, 1988).

14-Jumla min Ansab al-Ashraf, edited by: Suhail Zakar and Riyad Zarkali, 1st ed. (Beirut: Dar Al-Fikr, 1996).

15-Al-Tirmidhi, Muhammad ibn Isa (d. 279 AH), Al-Jami` al-Kabir, known as (Sunan al-Tirmidhi), edited by: Bashar Awad Marouf, 1st ed. (Beirut: Dar Al-Gharb Al-Islami, 1996).

16-Al-Hamawi, Shihab al-Din Abu Abdullah Yaqut ibn Abdullah al-Rumi (d. 626 AH), Mu`jam al-Udaba' Irshad al-Areeb ila Ma`rifat al-Adeeb, edited by: Ihsan Abbas, 1st ed. (Beirut: Dar Al-Gharb Al-Islami, 1993).

17-Al-Hanafi, Ala' al-Din Mughultay bin Qilij (d. 762 AH), Al-I'lam bi-Sunnah alayhi as-Salam Sharh Sunan Ibn Majah al-Imam, edited by: Abu Abdullah Ahmad bin Ibrahim bin Abi al-Aynayn, 2nd ed. (Egypt: Dar Ibn Abbas, 2007).

18-Al-Khatib al-Baghdadi, Abu Bakr Ahmad bin Ali bin Thabit (d. 463 AH), History of the City of Peace and News of Its Narrators and Mention of Its Scholars, Non-Residents and Visitors to It, Known as the History of Baghdad, edited by: Bashar Awad Marouf, 1st ed. (Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 2002).

19-Al-Darimi, Abdullah bin Abdul Rahman bin Al-Fadl (d. 255 AH), Musnad Al-Darimi, known as (Sunan Al-Darimi), edited by: Hussein Salim Asad Al-Darani, 1st ed. (Saudi Arabia: Dar Al-Mughni for Publishing and Distribution, 2000 AD).

20-Al-Dhahabi, Shams Al-Din Muhammad bin Ahmad bin Othman (d. 748 AH), Biographies of the Nobles, edited by: Hussein Asad and others, 3rd ed. (Beirut: Al-Risalah Foundation, 1985 AD).

21-Al-Razi, Ahmad bin Sahl (d. 4th century AH), News of Fakh and News of Yahya bin Abdullah and His Brother Idris bin Abdullah, edited by: Abdul Raqib Mutahhar Hajar, 1st ed. (Yemen: Ahlul-Bayt (peace be upon them) Center for Islamic Studies, 2000 AD).

22-Sabt Ibn al-Jawzi, Shams al-Din Yusuf ibn Qizaughli ibn Abdullah (d. 654 AH), Mirat al-Zaman fi Tawarikh al-A'yan, edited by: Muhammad Barakat and others, 1st ed. (Damascus: Dar al-Risalah al-'Alamiyyah, 2013).

23-Al-Sharif al-Murtada, Ali ibn al-Husayn ibn Musa (d. 436 AH), al-Shafi fi al-Imamah, 2nd ed. (Qom: Ismailian Library, 1410 AH).

24-Sheikh al-Mufid, Muhammad ibn Muhammad ibn al-Nu'man al-'Akbari (d. 413 AH), al-Irshad fi Ma'rifat Hujjat Allah ala al-'Ibad, edited by: Al al-Bayt Foundation for Heritage Research, 2nd ed. (Beirut: Dar al-Mufid for Printing, Publishing and Distribution, 1413 AH).

25-Al-Salihi, Muhammad ibn Yusuf al-Shami (d. 942 AH), Paths of Guidance and Right Direction in the Biography of the Best of Creation, and Mention of His Virtues, Signs of His Prophethood, His Actions and His Conditions in the Beginning and the End, edited by: Adel Ahmad Abd al-Mawjoud and Ali Muhammad Mu'awwad, 1st ed. (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1993).

26-Al-Safadi, Salah al-Din Khalil ibn Aybak ibn Abdullah (d. 764 AH), Al-Wafi bil-Wafiyat, edited by: Ahmad al-Arna'ut and Turki Mustafa, 1st ed. (Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, 2000).

27-Al-Kutbi, Muhammad ibn Shakir ibn Ahmad (d. 764 AH), Fawat al-Wafiyat, edited by: Ihsan Abbas, 1st ed. (Beirut: Dar Sadir, 1973).



. . . . . .

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



- 28-Al-Mizzi, Jamal al-Din Abu al-Hajjaj Yusuf (d. 742 AH), Tahdhib al-Kamal fi Asma' al-Rijal, edited by: Bashar Awad Marouf, 1st ed. (Beirut: Dar al-Risalah, 1992).
- 29-Al-Nisa'i, Ahmad ibn Shu'ayb (d. 303 AH), al-Sunan al-Kubra, edited by: Hassan Abd al-Mun'im Shalabi, introduction by: Abdullah ibn Abd al-Muhsin al-Turki, 1st ed. (Beirut: Dar al-Risalah, 2001).
- 30-Al-Waqidi, Muhammad ibn Umar ibn Waqid (d. 207 AH), al-Maghazi, edited by: Marsden Jones, 3rd ed. (Beirut: Dar al-A'lami, 1989).
- 31-Waki' al-Qadi, Abu Bakr Muhammad ibn Khalaf ibn Hayyan al-Dhabi al-Baghdadi (d. 306 AH), News of the Judges, edited by: Abdul Aziz Mustafa al-Maraghi, 1st ed. (Beirut: Alam al-Kutub, no publication date).

### Second: Arabic and translated references.

- 1-Abu Zaid, Ala Abdel Aziz, The Umayyad State, The State of Conquests (41-132 AH/661-750 AD), 1st ed. (Cairo: International Institute of Islamic Thought, 1996).
- 2-Akbar, Faiz Ismail, The Political History of the Abbasid Caliphate (132-656 AH/750-1258 AD), 1st ed. (Saudi Arabia: Al-Thaghr Press, 2003).
- 3-Elhami, Muhammad, The Journey of the Abbasid Caliphate, 1st ed. (Egypt: Iqraa Foundation for Publishing, Distribution and Translation, 2013).
- 4-Imam, Imam Abdel Fattah, The Tyrant (A Philosophical Study of Forms of Political Tyranny), Alam Al-Ma'rifa Publications 183 (Kuwait: National Council for Culture, Arts and Letters, 1993).
- 5-Al-Amini, Abdul Hussein Ahmed, Al-Ghadir in Literature and Sunnah, 4th ed. (Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 1977).
- 6-Al-Amini, Muhammad Hadi, The Hero of the Trap of Al-Hussein bin Ali bin Al-Hassan bin Al-Hassan bin Al-Ula bin Abi Talib (peace be upon him), the Emir of Mecca and its Conqueror, 3rd ed. (Beirut: Al-Kutbi Company for Printing, Publishing and Distribution, 1993 AD).
- 7-Al-Baraki Al-Najfi, Hussein bin Ahmed, History of Kufa, Supplement: Muhammad Sadiq Al-Bahr Al-Ulum, Investigation: Majid bin Hamad Al-Attiyah, 1st ed. (Iran: Shariat Press, 1424 AH).
- 8-Brockelmann, Carl, History of Arabic Literature, Translated by: Abdul Halim Al-Najjar, 3rd ed. (Egypt: Dar Al-Maaref, no publication date).
- 9-Al-Batayneh, Muhammad Daif Allah, Relations between the Alawites and the Abbasids in the First Abbasid Era, Studies in Islamic History Series, 1st ed. (Jordan: Yarmouk University, no publication date).
- 10-Abu Zahra, Muhammad, Abu Hanifa (His Life and Era His Views and Jurisprudence), d.t. (Cairo: Dar Al-Fikr Al-Arabi, 2020 AD).
- 11-Baydoun, Ibrahim, Issues of Methodology in Arabic Historical Writing, 1st ed. (Beirut: Dar Al-Mu'arikh Al-Arabi, 1995 AD).
- 12-Al-Jabiri, Muhammad Abed, Religion and State and the Application of Sharia, 1st ed. (Beirut: Arab Unity Studies Center, 1996).
- 13-Jait, Hisham, Al-Fitna (The Dialectic of Religion and Politics in Early Islam), 4th ed. (Beirut: Dar Al-Tali'ah for Printing and Publishing, 2000).
- 14-Al-Hajji, Abdul Rahman Ali, Andalusian History from the Islamic Conquest until the Fall of Granada (92-897 AH/711-1492 AD); 2nd ed. (Damascus-Beirut: Dar Al-Qalam, 1981).
- 15-Al-Khatib, Taha Abdul Aziz and others, Centers of Islamic Civilization, 2nd ed. (Egypt: Dar Al-Ittihad Al-Taawuni for Printing, 2009).
- 16-Al-Dashrawi, Farhat, The Fatimid Caliphate in Morocco (296-365 AH/909-975 AD) Political History and Institutions, translated by: Hammad Al-Sahli, 1st ed. (Beirut: Dar Al-Gharb Al-Islami, 1994).
- 17-Dickson, Abdul Amir Abdul Hussein, The Umayyad Caliphate (65 AH-86 AH/684 AD-705 AD) A Political Study, 1st ed. (Beirut: Dar Al Nahda Al Arabiya, 1973).







•Al Douri, Abdul Aziz,

18-Studies in the Late Abbasid Eras, d. ed. (Baghdad: Al-Suryan Press, 1945).

19-The First Abbasid Era (A Study in Political, Administrative and Financial History), 3rd ed. (Beirut: Dar Al-Tali'ah, 1997).

20-Rabbousha, Abdul Moez Fadl Abdul Razzaq, Encyclopedia of Islamic History (The Abbasid Era 132-656 AH/750-1258 AD) Presentation, Analysis and Moderation, 1st ed. (Egypt: Dar Al-Ta'lim Al-Jami'i, 2023).

21-Al-Zamie, Ali Fahd, In Islamic Political Theory (A Critical Analytical Study of the Paths of Development in the History of Sunni and Shiite Political Thought), 1st ed. (Kuwait: Dar Nahdh for Studies and Publishing, 2018).

22-Zidan, Jurji, History of Arabic Literature, 1st ed. (Egypt, Al-Hilal Press, 1912).

23-Al-Saadi, Natiq Aziz Shanawa, A Summary of the Revolution of the Martyr Hussein bin Ali, the Hero of Fakh (169 AH/786 AD) Its Causes and Results, 1st ed. (Iraq: Ain Center for Contemporary Studies and Research, 2018).

24-Al-Samar, Faisal, The Zanj Revolution, 2nd ed. (Syria: Dar Al-Mada for Culture and Publishing, 2000).

25-Salam, Houriya Abdo, The Movements Opposing the Abbasid Caliphate in the Lands of the Hijaz During the First Abbasid Era (132-232 AH/749-846 AD), 1st ed. (Egypt: Dar Al-Alam Al-Arabi, 2009).

26-Al-Saloumi, Abdul Aziz bin Suleiman bin Nasser, Al-Waqidi and his book Al-Maghazi, its methodology and sources, 1st ed. (Saudi Arabia: Islamic University, 2004).

27-Al-Sayyid, Radwan, The Group, Society and State: The Authority of Ideology in the Arab-Islamic Political Field, 2nd ed. (Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 2007).

28-Shaaban, Muhammad Abdul-Hay Muhammad, The Abbasid-Fatimid State (750-1055 AD/132-448 AH), 1st ed. (Beirut: Al-Ahliya for Publishing and Distribution, 1981).

29-Zaheer, Ehsan Elahi, Shia and Shiism (Sects and History), 10th ed. (Pakistan: Dar Tarjuman Al-Sunnah, 1995).

30-Al-Amili, Abdul Hussein Sharaf Al-Din, Al-Muraja'at, edited by: Hussein Al-Radi, 1st ed. (Beirut: Islamic Association, 1982).

31-Abbas, Maryam Razouki Walid, The Alawite Revolutions in the Narrations of Muslim Historians until the End of the First Abbasid Era (A New Reading and Reevaluation), 1st ed. (Iraq: Al-Abbas Holy Shrine, 2017).

32-Abdul Fattah, Safaa Hafez, Al-Baladhuri and his Approach in the Book Futuh Al-Buldan, d. ed. (Cairo: Unknown Printing Press, 1991).

33-Okla, Manal Hassan, The Alawite and Shia Revolutions in Iraq and Their Impact on the Emergence of Islamic Sects until the Year (334 AH); 1st ed. (Baghdad: Publications of the Baghdad Capital of Arab Culture Project, 2013).

34-Alal, Khaled Kabir, The School of Liars in Narrating and Recording Islamic History During the First Three Hijri Centuries (Its Men - Its Works - Its Effects), 2nd ed. (Algeria: Kunuz Al-Hikma Foundation for Publishing and Distribution, 2015).

35-Qabbani, Muhammad, The Umayyad State from Birth to Fall, 1st ed. (No place of publication: Dar Wahi Al-Qalam, 2006).

36-Al-Laithi, Samira Mukhtar, Jihad of the Shiites in the First Abbasid Era, d.p. (Beirut: Dar Al-Jeel, no date of publication).

37-Mahasis, Najat Salim Mahmoud, Dictionary of Historical Battles, 1st ed. (Jordan: Dar Zahran for Publishing and Distribution, 2011).

38-Mahmoud and Al-Sharif, Hassan Ahmed and Ahmed Ibrahim, The Islamic World in the Abbasid Era, 5th ed. (Egypt: Dar Al-Fikr Al-Arabi, no date of publication).

39-Mahmoud, Ibrahim, The Holy Sedition (The Mentality of Conflict in the Arab Islamic State), 1st ed. (Beirut: Riad Al-Rayyes for Books and Publishing, 1999).



Y. V9



- 40-Al-Mashhadani, Muhammad Jassim Hammadi, Al-Baladhuri's Resources on the Umayyad Family in the Genealogies of the Nobles, Introduction: Hussam Al-Din Al-Samarra'i, 1st ed. (Saudi Arabia: University Student Library, 1986).
- 41-Mustafa and Al-Nahar, Fawzi and Ammar Muhammad, History of the Abbasid and Andalusian Political and Civilizational Era, 1st ed. (Syria: Damascus University Publications, 2012).
- 42-Mu'nis, Hussein, Atlas of the History of Islam, 1st ed. (Egypt: Al-Zahraa for Arab Media, 1987).
- 43-Al-Milani, Muhammad Hadi Al-Husayni, Our Leaders: How Do We Know Them, Investigation: Muhammad and Ali Al-Husayni Al-Milani, 2nd ed. (Qom: Nashr Al-Haqaiq, 1428 AH).
- 44-Horovitz, Youssef, The First Battles and Their Authors, Translated by: Hussein Nassar, 2nd ed. (Egypt: Al-Khanji Library, 2001).
- 45-Watt, William Montgomery, Islamic Thought in the Age of Formation, translated by: Muhammad Khader, 1st ed. (Beirut-Cairo: Namaa for Research and Studies, 2023 AD).

### Third: Letters and theses.

- 1-Abu Zaid, Siham Mustafa, The Alawite State in Tabaristan (250-316 AH/864-928 AD), unpublished MA thesis, Al-Azhar University, Egypt, 2003.
- 2-Badiwi, Khalid Muhammad Ahmad, Political, Administrative, Social and Cultural Life in the Era of Caliph Al-Ma'mun (170-218 AH/786-833 AD), unpublished MA thesis, Girls' College Ain Shams University, Egypt, 2000.
- 3-Al-Maliki, Ali Mahmoud Hajim, Muhammad Dhu al-Nafs al-Zakiyya: A Historical Study, unpublished MA thesis, Al-Mustansiriya University, College of Education Department of History, Iraq, 2010.
- 4-Hilal, Hail Mudfi, Al-Waqidi and his Approach to Biography and Classes, unpublished MA thesis, University of Jordan, College of Graduate Studies Department of History, Jordan, 2000.

### **Fourth: Periodicals**

- 1-Hamour, Ahmed Ibrahim, The Revolution of Abu Al-Saraya and Al-Talibin in the Early Period of the Dispute between Al-Ma'mun (199-200 AH/814-815 AD), Journal of the College of Islamic and Arabic Studies, Issue 5, Egypt, 1987.
- 2-Al-Khazraji, Majid Abdul Zaid, Muhammad bin Jaafar Al-Dibaj and his Political and Intellectual Role, Journal of the Babylon Center for Human Studies, Vol. 1, No. 1, Iraq, 2011.
- 3-Abbas and Al-Darwish, Mona Yaqoub and Jassim Yassin, The Revolution of the Martyr Yahya bin Omar bin Zaid Al-Alawi in Kufa (250 AH/864 AD), Basra Research Journal for Humanities, Vol. 47, No. 2, Iraq, 2022.
- 4-Al-Issawi, Alaa Kamel Saleh, The Policy of the Abbasid Caliphs Towards the Alawites and Their Followers (232-248 AH 846-862 AD), Journal of the College of Basic Education for Educational and Human Sciences University of Babylon, Vol. 1, No. 8, Iraq, 2012 AD.





Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)