

#### وزارة التعليم العالي والبحث العلمي الحامعة المستنصرية





# الفلسفة

العدد ٣١ حزيران ٢٠٢٥ مجلة أكاديمية محكمة تصدر عن كلية الآداب في الجامعة المستنصرية تعنى بنشر البحوث في مجالات الفلسفة المختلفة وما له صلة بها في العلوم الإنسانية الأخرى

AN ACADEMIC PEER-REVIEWED JOURNAL COLLEGE OF ARTS - MUSTANSIRIYAH UNIVERSITY

DOI: 10.35284 المعرف الدولي ISSN: 1136-1992

فلسفت الحظ عند بؤثيوس

مشكلة النفس الإنسانية في الفلسفة الإغريقية - أفلوطين أنموذجا

السياسي والديني ودوره في بناء التطرف والغلو في كتابات محمد عابد الجابري

المعرفة الصوفية لدى بونافنتورا

جون فيلوبونس مصدرا لمعالجة مشكلة الشرعند فلاسفة الإسلام

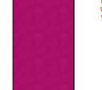
إدوارد سعيد وإشكالية العلوم الاجتماعية – منظور أنثروبولوجي

رؤية تربوية معاصرة للفلسفات التربوية الحديثة

الحركة النامية في فلسفة أرسطو الطبيعية

الذات الفاعلة في عصرالحداثة الفائقة عند الأن تورين

السجن الفلسفي في فلسفة ابن سينا



مجلة

الفلسفة

لمزيران

0

2

#### Ministry of Higher Education &Scientific Research Mustansiriyah University



# **PHILOSOPHY**

Journa

No. 31 June 2025

AN ACADEMIC PEER-REVIEWED JOURNAL
COLLEGE OF ARTS - MUSTANSIRIYAH UNIVERSITY
CONCERNED WITH PUBLISHING RESEARCHES IN VARIOUS
FIELDS OF PHILOSOPHY AND WHAT IS RELATED TO IT IN
OTHER HUMAN SCIENCES

ISSN: 1136-1992 DOI: 10.35284

The Philosophy of Luck in Boethius

The Problem of Human Soul in Greek Philosophy - Plotinus as an Example

The Political and Religious and its Role in Constructing Extremism and Radicalization in Al-Jabiri's Writings

Mystical Knowledge in Bonaventura

John Philoponus as a Source of Treating the Problem of Evil in Philosophers of Islam

Edward Said and the Problematic of Social Sciences – An Anthropological Perspective

A Contemporary Educational View to Modern Educational Philosophies

**Growing Movement in Aristotle's Physical Philosophy** 

The Active Self in the Age of Ultra-modernism in Alain Touraine

The Philosophical Prison in Avicenna's Philosophy

# مجلت الفلسفت

# مجلة محكمة نصف سنوية يصدرها قسم الفلسفة

المجلة حاصلة على الترقيم الدولي (136-1992) : ISSN: (1992-1136) prefix: 1035284 وعلى المعرف الدولي Doi

## هينة التحرير:

- رئيس التحرير: أ.د. حسون عليوي فندي السراي.
- الجامعة المستنصرية / كلية الأداب / قسم الفلسفة.
  - مدير التحرير: م.د. محمد محسن أبيش

الجامعة المستنصرية/ كلية الأداب/ قسم الفلسفة.

## اعضاء هينة التحرير:

- أ. د. مصطفى النشار كلية الأداب / جامعة القاهرة مصر)
- أ. د. يمنى طريف الخولي كلية الأداب / جامعة القاهرة مصر)
  - أ.د. خوان ريفيرا بالومينو ) سان ماركوس بيرو)
  - أ.د. عفيف حيدر عثمان ( الجامعة اللبنانية لبنان )
- أ.د. إحسان علي شريعتي ) كلية الأديان / جامعة طهران ايران )
- أ.د. صلاح محمود عثمان (كلية الآداب/ جامعة المنوفية مصر)
- أ.د. على عبد الهادي المرهج ( كلية الأداب الجامعة المستنصرية العراق)
  - أ.د. صلاح فليفل عايد الجابري (كلية الأداب / جامعة بغداد العراق)
- أ.د. رحيم محمد سالم الساعدي ) كلية الأداب/الجامعة المستنصرية العراق)
  - أ. د. إحسان على الحيدري (كلية الآداب/ جامعة بغداد العراق)
    - أ.د. زيد عباس الكبيسي كلية الآداب/ جامعة الكوفة العراق)

# البريد الإلكتروني:

journalofphil@uomustansiriyah.edu.iq

الترقيم الدولي ( 1 1 36 1 - 1992 ) ISSN:

فهرست بدار الكتب والوثائق وايداعها تحت رقم ( 742 ) لسنة ( 2002 )





العدد الحادي والثلاثون حزيران 2025

مسؤول الدعم الفني

م.د. مؤید جبار رسن کلیة الآداب/المستنصریة

الاشراف اللغوي

م.م. محمد محسن خلف
 كلية الآداب/المستنصرية

اخراج وتنضيد

م.م. شهد رحيم محمد

مسؤول الموقع الإلكتروني

م.دأسماء جعفر فرج



# PHILOSOPHY Journal عِلمَ الفلسفة

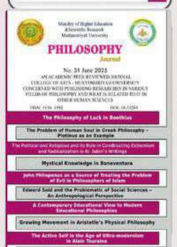
مجلة محكمة نصف سنوية تصدر عن كلية الأداب في الجامعة المستنصرية وحاصلة على الرقم الدولي 1992-136 ISSN 1136-1992 تعنى بنشر البحوث والدراسات الأكاديمية والفكرية العامة في مجالات الفلسفة المختلفة: مجال تاريخ الفلسفة ( الفلسفة اليونانية والوسيطة - مسيحية وإسلامية، والحديثة والمعاصرة ( الغربية )، والفكر العربي والإسلامي الحديث والمعاصر )، ومجال الميتافيزيقا والتأويل، وفلسفة اللغة والدين والمعرفة والتاريخ

والجمال والفن والأدب والسياسة والقانون ، ومجال الموضوعات النظرية العامة الأخرى (الناظرة في: العقائد والعرفان والحضارة والمنهجيات المعرفية والبحثية) ، وأي موضوع ثقافي أو فكري يتضمن بعداً تنظيرياً حول الإنسان والهوية والزمان والحدث.

والنشر في المجلة باللغة العربية أو الانجليزية أو الفرنسية .

ومما تتوخاه المجلة - فضلاً عن خدماتها الأكاديمية المعروفة - ترصين الثقافة، ونشر الوعي النقدي البناء وفتح السبل أمام التقدم بالفكر والازدهار الحضاري المميز .





| ستنصرية / العراق | الجامعة الم | عن كلية الاداب/ | الفلسفة التي تصدر | شروط النشر في مجلة ا |
|------------------|-------------|-----------------|-------------------|----------------------|
|------------------|-------------|-----------------|-------------------|----------------------|

| وهي مجلة علمية محكمة نصف سنوية ، تحمل الرقم الدولي (ISSN ) 1136-1136. وحاصلة على                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المعرف الدولي (Doi) تحت رقم ٣٥٢٤٨. وتضم في هيئة تحريرها وعضويتها كبار المتخصصين بالفلسفة                   |
| من العراق والعالم العربي ، ممن يحمل لقب الأستاذية .                                                        |
| يجب ان يكون البحث المرسل للمجلة مكتوب بخط (simple fide Arabic) بحجم ( $^{1}$ عبد المحلة مكتوب بخط ( $^{1}$ |
| للمتن و( $^{17}$ ) للهامش ، ومنضدة على ( $^{CD}$ ) خاص.                                                    |
| . يرفق مع البحث المفاتيح الخاصة به . $\Box$                                                                |
| . يرفق مع البحث ملخص باللغتين العربية والانجليزية لا يزيد عدد كلماته عن ( $^{10\cdot}$ ) كلمة ،            |
| ويوضع في بداية البحث بعد العنوان .                                                                         |
| $\square$ . يكون توثيق الهامش في داخل متن البحث بعد اخذ النص من المصدر أو المرجع ، وعلى وفق الآتي : (      |
| اسم المؤلف ، السنة ، الصفحة) ولا يكون التوثيق في آخر البحث .                                               |
| . يكون التوثيق للمصدر أو المرجع في نهاية البحث وبخط مائل ، وعلى وفق الآتي : المؤلف (سنة النشر              |
| ) ، اسم الكتاب ، مكان النشر : الناشر .                                                                     |
| نموذج تطبيقي : الجابري ، محمد عابد(٢٠٠٣) ، نقدالعقل العربي ، بيروت: مركز دراسات                            |
| الوحدة العربية .                                                                                           |
| □. يشترط في البحث ان لا يكون قد نشر من قبل ، أو قبل للنشر في أي مجلة داخل العراق أو خارجه.                 |
| . يخضع البحث للتقويم السري والاستلال الالكتروني من قبل خبراء مختصين . $\Box$                               |
| □. البحوث المنشورة في الجلة تعبر عن آراء اصحابها ولا تعبر بالضرورة عن وجهة نظر هيئة تحرير المجلة           |
|                                                                                                            |
| □. يدفع الباحث العراقي الذي يروم نشر بحثه في المجلة مبلغا قدره (١٠٠٠٠) مائة الف دينار                      |
| عراقي ، ويدفع الباحث العربي او الاجنبي مبلغا قدره (\$ • • ١) مائة دولار امريكي .                           |
| . ترسل المجلة بعد صدور العدد نسخة بمثابة هدية للباحث ، وان طلب المزيد يدفع                                 |
| (١٠) آلاف عراقي عن كل نسخة .                                                                               |
|                                                                                                            |

#### كلمة العدد

أردنا لهذا العدد الواحد والمثلاثين من أعداد مجلة الفلسفة أن يكون على درجة من الشمول والغنى بالبحوث والدراسات في مختلف مجالات وفضاءات الفلسفة، وما له علاقة صميمية بها من مقار بات ذات طابع نظري وأبعاد اجتماعية، سياسية، ولغوية... الخ تتلاءم مع ما يرد من بحوث كثيرة للمجلة بعد الحصول على الاعتمادية من جهة، وتعزيز غنى الأهداف التي علقتها المجلة بهيئات تحريرها على عاتقها من اشاعة الوعي الفلسفي-العقلي- التأملي، وبكلمة واحدة إعمال العقل في شؤون الحياة ومصائرها لدى الناس من جهة اخرى.

فمن الفلاسفة اليوناذية لدينا قراءة لموضوع المنفس الإنسانية كما تبلورت فلاسفياً في مذهب الفيلاسوف الاسكندراني الاغريقي الأصل (افلوطين) وفي ذلك إطلالة فلسفية هامة على فكر هذا الفيلاسوف المذي ما زال شبه غائب في مجال البحث والتنقيب. وفي اطار الفلسفة اليونانية سيطالع القارئ بحثاً بهدف اثبات فرضية أثر الفيلسوف المسيحي جون فيلو بونس (المعروف في تاريخ الفكر العربي الإسلامي بيحيى الذحوي) في الفلسفة الإسلامية المشرقية فيما يخص مشكلة الشر.

وفي هذا المجال من النظر يدخلنا بحث لافت في حالة من التفكّر في قيمة الحرّية مرتبة على صورة من السجن الفلسفي الذي عانَ منه فيلسوفنا ابن سينا، هو وفلسفتهُ، معتبراً ومميزاً بين نوعين من السجن، سجن غير مرئي لا يشعر به عامة الناس، وهو السجن الفلسفي، كما تجلى في غربة النفس في العالم (عينية النفس، قصة حي بن يقظان، رسالة الطير...) وسجن في المجت مع. مع التأكيد على أن فلسفة ابن سينا عبارة عن طرق للخروج من هذا السجن المزدوج والتحرر منه، و((التحرر أنما يتم بالمعرفة التي تُعدَ في رأ يه الغاية من خلق الإنسان)).

وليس بعيداً عن فكرة الحرية والتحرر، يُطالعنا بحث عن (فكرة السيادة)، وإنما في الفكر الأوروبي الحديث وبخاصة في الفلسفة الاجتماعية والسياسية لجان بودان و جان جاك روسو، و من مذ ظورين مختلفين في السيادة. الأول يرى في السيادة، السلطة المطلقة الدائمة في الدولة، سلطة لا تقيدها سوى القوانين الإلهية والطبيعية ويجب أن تكون بيد الحاكم، والثاني يُعيد السيادة والسلطة إلى الشعب أو الارادة العامة.

ومن الفكر العربي المعاصر، نطالع النزعة الإنسانية في فكر واحد من أعلامنا المعاصرين (نصر حا مد أ بو زيد)، ووفقا لهذه النزعة فإن الإنسان – القارئ ليس متلقياً سلبياً بل هو متلق فا عل، يضفي المعنى على النص، أيّاً يكن هذا النص، وبهذا تخرج هذه القراءة من الفئوية وتُرمى في أحضان الفرد، و هو المسؤول عن الفهم والتدبر والتحديث من تّم.



ليس هذا التعرض سوى لجانب مما ورد نشره في هذا العدد وهو عدد نأ مل أن يساهم بتنو عه وغناه، في تعزيز الثقافة التداولية بما هو معقول من فضاء الفاهمة الأنسية المؤسسة لكل تحضّر وإرتقاء.

رئيس تحرير

#### المحتويات

| الصفحة                  | أسم الباحث                         | البحث                                                                                |  |  |  |
|-------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| Y-1                     | رئيس التحرير                       | كلمة العدد                                                                           |  |  |  |
|                         | 💠 محور الفلسفة اليونانية والمسيحية |                                                                                      |  |  |  |
| ۲۸-۳                    | أ.م.د. مسلم حسن محمد               | ١: مشكلة النفس الانسانية في الفلسفة الاغريقية (افلوطين إنموذجا)                      |  |  |  |
| 01-19                   | م.د. صباح مفتن حميدي               | ٢: الحركة النامية في فلسفة أرسطو الطبيعية                                            |  |  |  |
| 73-07                   | م.د. أسماء جعفر فرج                | ٣: المعرفة الصوفية لدى بونافنتورا                                                    |  |  |  |
| ٧٢-٥٨                   | م.د. زينب والي شويع                | <ul><li>٤: فلسفة الحظ عند بؤثيوس</li></ul>                                           |  |  |  |
|                         |                                    | 💠 محور الفلسفة الحديثة                                                               |  |  |  |
| 99-1                    | أ. د حسون عليوي فندي               | ١: نقد الميتافيزيقا                                                                  |  |  |  |
| 171 -99                 | أ.م.د رحاب عبد الرحمن              | ۲: فكرة السيادة بين جان بودان و جان جاك روسو                                         |  |  |  |
| 15177                   | م.م شهد رحيم محمد                  | ٣: دين العقل عند كانط                                                                |  |  |  |
| 🌣 محور الفلسفة المعاصرة |                                    |                                                                                      |  |  |  |
| 131-151                 | م. د. ساره خزعل محمد               | ١: الذات الفاعلة في عصر الحداثة الفائقة عند الآن تورين                               |  |  |  |
| 112-179                 | م. م عقيل فاضل زكي                 | ٢: نظريات التواصل الاجتماعي لدى هابرماس وباختين مقاربة فلسفية                        |  |  |  |
| 7.4-170                 | م.م هدیر حسن جواد                  | ٣: النظريّة النقديّة عند هربرت ماركيوز                                               |  |  |  |
| 777-7.5                 | م.م ريام محمد طاهر حيدر            | ٤: الفلسفة السياسية عند انطونيو غرامشي                                               |  |  |  |
|                         |                                    | 🌣 محور الفلسفة والفكر الاسلامي                                                       |  |  |  |
| 751-774                 | أ.م.د.فوزي حامد الهيتي             | ١: التنوير في الثقافة العربية الإسلامية                                              |  |  |  |
| 77759                   | أ.م.د. جواد كاظم عبهول             | ٢: السجن الفلسفي في فلسفة ابن سينا                                                   |  |  |  |
| W·W-TV1                 | م. د. غيداء محمد حسن               | ٣: جون فيلوبونس مصدراً لمعالجة مشكلة الشر عند الفلاسفة المسلمين                      |  |  |  |
| <b>٣</b> ٢٠-٤٠٤         | م.م. حسن علي سعيد                  | ٤ : الهويَّة والعدالة في خطاب النثر الشيعيّ الأندلسيّ قراءة فلسفيَّة لكتاب درر السمط |  |  |  |
| 441-441                 | م.د. سلمی قاسم حنظل                | ه: السعادة في القرآن الكريم                                                          |  |  |  |
| <b>*7**</b>             | م.م سارة زامل موسى                 | ٦: علاقة النفس بالبدن في فلسفة ابن سينا وابن رشد                                     |  |  |  |
|                         |                                    | 🌣 محور الفكر العربي المعاصر                                                          |  |  |  |
| WV0-W71                 | م.د. عدي حسن مزعل                  | ١ : النقد الدنيوي عند إدوارد سعيد                                                    |  |  |  |
| <b>٣٩٠-٣</b> ٧٦         | م.د محمد معلى كافي                 | ٢ : خطاب الإنسنة في الفكر العربي المعاصر؛ قراءة في المنجز النقدي لنصر حامد أبي زيد   |  |  |  |
| ٤٠٤-٣٩١                 | م.د. علي شنان كريم                 | ٣: إدوارد سعيد وإشكالية العلوم الاجتماعية : منظور أنثروبولوجي                        |  |  |  |
| ٤٧٤-٤٠٥                 | م. م . بتول سعدون كاظم             | ٤: السياسي والديني ودوره في بناء التطرف والغلو في كتابات محمد عابد الجابري           |  |  |  |
|                         |                                    | 💠 محور الفلسفة والدراسات الأخرى                                                      |  |  |  |
| 209-270                 | أ.م.د محمد عبد مطشر                | ١ : رؤية تربوية معاصرة للفلسفات التربوية الحديثة                                     |  |  |  |

| ٤٧٤-٤٦٠ | م.م سوزان سالم داود                                    | ٢: الاستيعاب الثقافي لمواقع التواصل الاجتماعي بحث في الانثروبولوجيا الثقافية                                        |
|---------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩٠-٤٧٥ | م. م. نور رعد خلف                                      | ٤: الأناسة الثقافية دراسة انثربولوجية (المتحف العراقي) آنموذجا                                                      |
| 0.1-591 | علي جعفر محمد                                          | <ul> <li>ه: سيكولوجية التذوق من منظور الفلسفة الجمالية</li> </ul>                                                   |
|         |                                                        | 🌣 محور الدراسات باللغة الاجنبية                                                                                     |
| 502-511 | Asst. Lect. Zaid<br>Tareq Ahmed<br>م.م. زید طارق اُحمد | 1: A Socio-Pragmatic Study of Swearing in English News                                                              |
| 512-541 | Buthania Sadoon<br>Ghanim<br>بثنیة سعدون غانم          | 2: L'invisibilisation féminine et le machisme dans le roman<br>Que sur toi se lamente le tigre d'Ēmilienne Malfatto |

### المعرفة الصوفية لدى بونافنتورا

م.د. أسماء جعفر فرج

الجامعة المستنصرية: كلية الآداب / قسم الفلسفة

الملخص:

الكلامات المفتاحية ( المعرفة, العقل ,الا يمان, التأ مل,

الإشراق)

#### **Abstract**

Bonaventure sees the world as a kind of mystical ladder that man must ascend, and the highest stage is that which returns to mystical knowledge, and the goal of mysticism is to ascend the degrees that lead to God. But the soul after sin needs purification, and this purification can only come from a higher authority, that is, from God, thanks to a divine gift, which is divine grace. Thanks to purification, enlightenment, and perfection, the soul returns to its original divine image. Bonaventure divided knowledge into degrees of faith of the ignorant in what he takes by tradition from the people of knowledge, followed by philosophical knowledge and theological knowledge for those whose minds are prepared to perceive the truths of the material world and the rulings of faith, and then comes the mystical knowledge of inspiration in which the knower enjoys

يرى بونافنتورا أن العالم يعد نوعاً من السلّم الصوفي والذي ينبغى على الإنسان أن يصعد درجاته, وأنّ اعلى مرحلة هي التي تعود الى المعر فة الـصوفية, وأن ا لهدف من التصوف هو الصعود في المدرجات التي تؤدي إلى الله، وإذ أن الإنسان ورث الخطيئة الأصلية من آدم, فإن المنفس بعد الخطيئة في حاجة إلى تطهير, وهذا التطهير لا يمكن أن يأتي إلا من سلطة أعلى, أي من الله, وذلك بفضل مذحة إلهية، هي اللطف الإلهي. وبفضل تحرير النفس من الشر ثم إشراقها المداخلي وأخيراً اتحادها مع الله, تعود للنفس صورتها الإلهية الأصلية. وقد قسم بونافنتورا المعرفة إلى درجات: إيمان الجاهل بما يأخذه بالتقليد عن أهل العلم, ويلى ذلك المعرفة الفلسفية والمعرفة اللاهودية لمن تهيأت عقولهم لإدراك حقائق العالم المادي وأحكام العقيدة, وتأتى المعرفة الصوفية الذوقية الإلهامية اعلاهم والتي ينعم فيها العارف بمعاينة النور الإلهي ويبلغ القداسة.

the vision of the divine light and attains holiness

**Keywords** (knowledge, mind, faith contemplation, enlightenment

#### القدمة

كانت اوغسطينية القرن الثالث عشر الميلادي أول ذظام فلسفي شرعي يسيطر على هذا القرن, كان نظاماً محافظاً معادياً لكل المصادر الجديدة ومعتمداً في الغالب على أعمال أوغسطين مع إعطاء ها طابعا أفلاطوذياً، كا نت تختلف عن أوغ سطينية المراحل المبكرة من القرون الوسطى, وتهتم بالتصوف وبالا سكولائية... وقد طور ها العلم ماء الفرن سيون, علم ماء ماته سمى بـ "المدرسة هو الفرنس سكانية القديمة" وأ برز مم ثل لهذه المدرسة هو القديس بونافنتورا. الذي وضع نظريته الإشراقية لضمان يقين المعرفة لان العقل وحده لا يستطيع الوصول الى المعرفة اليقينية بدون عون من الله. فالله حاضر في النفس بوصفه حقيقة ماثلة فيها ومصدر لكل الحقائق.

حاولت أبين في هذه الدراسة أن معالم المعر فة الصوفية لدى القديس بونافنتورا حيث قسم البحث على ثلاثة مباحث وخاتمة, عرضت في المبحث الأول: فلسفة ولاهوت القديس بونافنتورا وكذلك مشكلة المعرفة، ومن ثم تناولت في المبحث الثاني العالم في فلسفته وموضوع الايمان والعقل، أما في المبحث الثالث فتركزت الدراسة

على موضوع المعرفة الصوفية فتناولت نظرية التامل لدى القديس بونافنتورا ومسار النفس نحو الله وموضوع الحب والاشراق.

### المبحث الأول: فلسفته ولاهوته

أولاً: حياته ومؤلفاته

و لد ال قديس بو نافنتورا قرب فيترب بايطاليا سنة ١٢١٢م , وبعد أن درس الفنون الحرة في باريس (١٢٣٦ - ١٢٤٣) , انخرط في السلك الفرنسيسكاني سنة ١٢٤٤. وأصبح معلماً, ودرس اللاهوت في باريس من سنة ١٢٤٨ - ١٢٥٥. ثم في سنة ١٢٥٧ , أنت خب قيّماً عاماً لسلكه , وفي سنة ١٢٧٧ رفع الى مرتبة كاردينال اسقف في البانو . مات في ١٥ مرا تموز ١٢٧٤.

من مؤل فات بو نافنتورا: كتاب شرح "الحكم" و بريفيلوكيوم, ومسار النفس نحو الله, ومحاضرات حول" الاكزاميرون". ( جونو إدوار: الفلسفة الوسيطة , ترجمة علي زيعور، ص ١٢٠)

كان القديس فرنسيس رئيساً للرهبنة الفرنسيسكانية, وبعد وفاته تفرعت الفرنسيسكانية الى ا تجاهين , التزم أصحاب الا تجاه الأول بآراء القديس فرنسيس ومنعوا تأسيس مدرسة أخرى , وأكدوا على العيش في الفقر والتسول والاستعانه بالناس ومعوناتهم من أجل مساعدة المنبوذين من المجتمع ومجالستهم. أما الا تجاه الآخر فأكدوا تأسيس دير ومدرسة وكذلك مصاحبة العمل

للمباحث اللاهوتية. ولكن في نهاية المطاف ائتلف المساححات الاتجاهين, وتكون اتجاه يعنى بالحياة العلمية والرهبنة والمباحث اللاهوتية و تدريس العقائد الدينية واعتمدوا المنهج المدرسي السكولائي في ترويج عقائدهم الدينية. كان بو نافنتورا من أصحاب الاتجاه الثاني, وحين تزعم الرهبنة الفرنسي سكانية دعم هذه المدرسة وأرسى قواعداً لنظام فلسفي لاهوتي تسود فيه مفاهيم عرفانية وم فاهيم من الفلسفة الأفلاطونية المحدثة والأوغ سطينية. (مجموعة مؤلفين : اللاهوت

كان صديقاً لتوما الأكويني وكان ملما بأرسطو الما ماً تا ماً ولكنه كان يعتقد بأن تعاليم أر سطو لا تتفق والدين المسيحي و لذلك كا نت رؤيته الفلاسفية تعتمد على الافلاطون ية الاوغ سطينية، لم يطمح في خلق مفاهيم جديدة ولكنه سعى الى بقاء المفاهيم القديمة , كان ذهناً ثاقباً يجمع ما بين الاسكولائية والتصوف والفلسفة اللاهوتية . ( فواد سواف , تاتاركيفتش, فلاسفة الغصور الوسطى, ترجمة محمد عثمان ,ص ١٩٣)

يرى بو نافنتورا أن للنفس معرفتين أو عقلين : عقل أدنى , وعقل أعلى , فهي تتجه بجزئها الأدنى نحو الله, المحسوسات, وبجزئها الأعلى نحو ذاتها و نحو الله, لذلك ليست كل معرفة مصدرها الحواس. فيجب أن

ثانياً: مشكلة المعرفة

يقصر هذا على الاشياء التي توجد صورها في النفس على نحو مجرد, وليست هي مجردة في حقيقة وجود ها, فالعقل المنفعل يتجه إلى الصور الخيالية و يجرد بمعو نة الع قل الفعال, في قدم المعاني للع قل الفعال يتأم لها, وبونافنتورا وضع العقلين في النفس ويقول: (صحيح أن الله هو النور الذي ينير كل إنسان, وأنه الفاعل الأول في كل فعل مخلوق, ولكن المنفس ليست منفعلة فحسب, فإن الله منح كل مخلوق قوة فاعلية يحقق بها فعله الخاص) (يوسف , كرم: تاريخ الفلسفة الأوربية في الخاص) (يوسف , كرم: تاريخ الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط ص ١٢٦) هذا عن العقل الأد ني, أما العقل الأعلى فمو ضوعه الأشياء المفارقة للمادة كالله وجود في الحس. (المصدر نفسه , الصفحة نفسها)

 ١- حسية, وهي التي تدرك الأمور المادية بواسطة الحواس .

ويقسم بونافنتورا المعرفة على ثلاثة أنواع:

٢- علمية , وهي التي تستند إلى التجريد العقلي .
 ٣- توحكم ية و هي ا لتي ت ستعين بالا شراق الإلهي .

والمعرفة الحسية لا تتم بمجرد انتزاع النوع من مدركات الحس, لأن المنفس فاعلة وليست منفعلة فقط في حالة المعرفة الحسية, بناء على المبدأ الميتافيزيقى الذي يقول: " إن الأدنى لا

يمكن أن يؤثر في الأعلى " والمحسوس أد نى من النفس لأنه مادي بيذما المنفس روحية . والذي يحدث في المعرفة الحسية هو أن العضو الحاس ينفعل أولا بالاجسام, ثم ترد المنفس هذا الفعل فت قوم بذ شاطها المذاتي , وذ لك بتكوين الأنواع والكليات بو جه عام. (عبد المرحمن , بدوي مو سوعة الفلاسفة ,جا. ص

ولا تو جد في النفس معر فة فطرية و لهذا يقول: "إن العقل هو مثل صفحة بيضاء " ويستند بونافنتورا هنا الى مايقوله ارسطو عن التجريد لكنه لا يأخذ بالتمييز الارسطي بين العقل المنفعل والعقل الفعال, لأنه لا يريد أن يتصور العقل منفعلا خالصا, و لهذا يؤكد ان كليهما يؤثر في الآخر فعلا وانفعالا, وليس احدهما انفعالا خالصا, لكن ادراك الحقيقة لا يتم في نهاية الامر إلا بواسطة نور غير مخلوق هو الاشراق الإلهي على المنفس. فالنفس, في كل فعل من أفعال المعرفة تحيل الشيء الى العلمة الأزلية, الى قيم ته المطلقة الثابته في الوجود المطلق, و هو الله, اي في صورته النموذجية , والغائية هي التي تقود الصيرورة في العقل . (الصدر نفسه , ص ١٣٨٤).

فنادى بونافنتورا بوجود عناصر فوق الطبيعة في عملية المعر فة, و نحن نعرف الحقائق الخالدة , والحقائق الخالدة توجد في الله ولا يمكن مشاهدتها إلا في المذات الإلهية , ولا يرى الله إلا من منح هبة الاشراق. نحن لا نعرف الأشياء بشكل مباشر وإنما عن طريق نماذجها المثال ية الخالدة والمو جودة في المذهن الإلهي , فحتى الأشياء الفطرية تعرف عن طريق الضوء فوق الطبيعي. وهكذا انتقل بونافنتورا من التجريبية الى نظرية الاشراق الصوفية . ( فواد سواف , تا تاركيفتش, فلاسفة العصور الوسطى , ترجمة محمد عثمان ,ص 195).

فوفقا لتقسيمه المعرفة الى درجات ثلاث , كما ذكرنا , تكون الدرجة الثالثة هي الغاية والمبتغى حيث انها (المعرفة الصوفية الذوقية الإلهامية التي ينعم فيها العارف بمعاينة النور الإلهي ويبلغ القدا سة.) ؛ (فراج, عد بده , معالم الفكر الفلا سفي في العصور الوسطى, 1979, ص ٢٠٦)

# المبحث الثاني: الله والعالم عند القديس بونافنتورا

أولا: الإيمان والعقل

غاية العقل الوصول إلى اليقين و هي الغاية عيدها المتي يسعى لها النقل, فالهدف مشترك بين كل من الفلاسفة والدين, لكن الاختلاف يبدأ من نقطة الانطلاق فالمدين يبدأ من حيث يبدأ من حيث ينتهي الفلسفة والفلسفة تبدأ من حيث ينتهى الدين. ففى نظر اوغسطين الإيمان هو الذي يمدنا

بالأساس الذي لا بدّ أن يبدأ منه طلب الحكمة، فجعل الإيمان سابق على العقل، ومعين له، فانه يطهر القلب ويجعل العقل اقدر على البحث وأسرع قبولاً للحق، فيقول:

والقديس بونافنتورا بوصفه رجلاً آمن بالمسيحية جعل البداية للدين, فالدين عنده أقدم من العقل بمعنى ما , لكن هذا الدين يستخدم الحجج التي يستخدمها العقل فيما بعد ( اعقل لكي تؤمن), أن بونافنتورا لا يفرق بين العقل وبين الدين, إذ يرى ان العقل الإنساني نور إلهي وهو قبس من نور الله وهو أشبه برسول إلهي دا خل الإنسان من مهامه حث الإنسان على الذظر والاستدلال وبلوغ النور الإلهي، ولهذا يرى بو نافنتورا أن العقل بوسعه أن يدرك الحقيقة الإلهية لكنه عاجز عن

الإحاطة بها بمفرده ( عويضة, كا مل محمد , القديس بونافنتورا بين الفلسفة وعلم اللاهوت, ١٩٩٥ ص ٧٠)

فيرى بو نافنتورا أن العقل " هوالبحث اليقيني الذي ي قوم به الإن سان كي يصل إلى المعرفة اليقيذية " (نقلاعن : بدوي ,عبد الرحمن , فلسفة العصور الوسطي, ص ٩٧) فاليقين هو الأساس أو الغاية المطلوبة من المعرفة العقلية , كذلك الحال في النقل فالمطلوب منه أن يؤدي الى اليقين بالنسبة للعقل: التعلق باليقين و وضوح اليقين, بالنسبة للتعلق باليقين , فإن العقل فيه أقل درجة من الذقل, فنرى بإن رجل المدين قد يضحي بحياته ويستشهد من أجل معتقدا ته الديذية, بيذما لا نخر إنساناً يريد أن يضحي بحياته من أجل نظرية هندسة.

أما بالنسبة لوضوح اليقين فنجد فيه أن الإيمان لا يأتي بيقين واضح بل يقدم صورة أولية تحتاج إلى تفسير, أ ما العقل فعلى العكس من ذلك , يأتي الإنسان بيقين واضح يستطيع أن يثبته في كل تفاصيله في سهولة ود قة. أ ما النقل فعلى العكس : يأتي بالحقيقة الإيمانية مؤيدة بشيء واحد هو اللغة الدينية. إذ لا يو جد فيها انتقال من حقائق إلى أخرى بل هي أشياء تلقى إلقاء , وعلى الإنسان أن يؤمن بها أو يطرحها مرة واحدة, , وعلى ذلك فحيث تنتهي الفلسفة أو العقل يبدأ الإيمان. لأن الإنسان في الفلسفة أو التعقل يبدأ من حقائف تلو

أخرى , حتى يصل إلى المبادئ الأولى .وعلى العكس من ذلك نرى الإيمان يبدأ من حقيقة إيمانية أو معتقد مرسوم في الكتب المقدسة ثم يأتي البرهان بعد ذلك , فالاختلاف بين الا ثنين هو اختلاف في نقطة البده إذن .أما من حيث البرهنة فليس ثمة اختلاف تقريباً. وعليه لايوجد اختلاف بين العقل والايمان عند القديس بونافنتورا إلا من حيث بداية كل منهما فالعقل يبدأ من حقائق متسلسلة ليصل الى مبادئ أولى , والإيمان يبدأ من معتقد إيماني ثم يبرهن عليه , وبما أن العقل من خلق الله , وأنه مكمل للإيمان .والخلاصة " أن الايمان لا بد أن يوجد إلى جانب الفلسفة, ولا بد من لطف الوحي كي يمكن العقل أن يسير في طريقه". (بدوي ,عبد / لرحمن , فلسفة العصور الوسطي, ص ٧٧ - ١٠١)

شغلت عقيدة الخطيئة الأصلية المناقشات اللاهوتية السيحية في العصور الوسطى , وترتبت عليها الكثير من الاعتقادات التي صارت جزءا من الاعتقاد المسيحي , وهكذا نجد القديس بونافنتورا يؤكد أن الخطيئة أفسدت روح الإنسان؛ فعليه كي يدرك الله, أن يبدأ بالخلاص من الخطيئة فيطهر نفسه عن طريق الفضائل الرئيسية التي تولد الإيمان في النفس, وهذه هي الدرجة التي فيها يدرك الإنسان الحقائق إدراكاً تاماً ساذجاً يتم عن طريق التقليد أو الثقة بأولي العرفان. إلا أن اللطف الواهب للقداسة لا يقتصر على هذا , بل يهيئ الإنسان من

جديد لتلقى الغاية النهائية من الحقيقة و هي رؤية الله رؤية عيان .وهذه التهيئة تتم بأن يمنح اللاطف موا هب من لدنه, ومهمة هذه المواهب على حد تعبير القديس بونافنتورا أن تهيئ النفس لقبول العيان. ثم تأتى بعد ذلك الخطوة الثالثة لتتم المكاشفة أو العيان, وفيها تكون ا لمنفس وجهاً لوجه أ مام الله. ويلاحظ أن القديس بونافنتورا قد جعل اللاهوت في المرتبة الثانية التي فيها يمنح اللطف الواهب للقداسة المواهب المدنية فيهيئ النفس للخطوة الأخيرة وهي تناظر عنده التصوف, أن روح القدس في منحها لهذه المواهب تعطيها أولاً المؤمن الساذج ثم تهبها إلى رجل المدين, وأخيراً ته يئ رجل الدين لأن يتلقى الفيوض الإلهية عن طريق التصوف. وهنا لا نجد للفيلسوف مكاناً بين هذه الدرجات. فهل معنى هذا إمكان اكتفاء الفلسفة بنفسها وا ستغنائها عن ه بات ال فيض اللانح للقدا سة؟ أو مع ناه أن الفلا سفة واللا هوت شيء واحد؟ هذا الشطر الاخير هو رأي القديس بو نافنتورا, لان الفلاسفة لا يمكن أن تو جد, في رأيه, دون أن تكون متجهة في بحثها نحو الله, و هذا لا يمكن أن يتم عن طريق العقل وحده, بل لا بدّ من مدد يستمد من اللطف الإلهي. (بدوي ,عبد الرحمن , المصدر نفسه, ص ۱۰۱ 🗆 ۱۰۲).

تبدو أهمية القديس بونافنتورا في اللاهوت أكثر مذبها في الفلسفة , ولا يوجد من بلغ شأنه في ميدان اللاهوت

الصوفي, ومن الصعب التفريق بين الفلاسفة واللاهوت في مذهبه, إذ إنه قد مزج بينه ما مزجاً عميقاً, وإن كان الجانب الديني أو الصوفي هو الذي يميز فكره اللاهوتي والفلاسفي على السواء, ويمكن الإشارة إلى أن السبب الأساسي في ظهور فلسفته الصوفية هو ردود الفعل على الاتجاه العقلاني الذي كان سائداً في كلية الآداب بجامعة باريس آنئذ والذي كان يهدد و جود اللاهوت والت صوف. فل قد قام بو نافنتورا با لدفاع عن الدين المسيحي ضد هجمات العقليين على اللاهوت, إذ قام ببيان عجز الفلاسفة بوجه عام والأرسطين منهم بو جه خاص عن معر فة الحقيقة الكاملة. (ابراهيم, تركي: عدخل الى الفلسفة المسيحية الكاملة. (ابراهيم, تركي: مدخل الى الفلسفة المسيحية الكاملة. (ابراهيم, تركي:

ولقد حاول أن يبين اشتراك الفلسفة واللا هوت في نفس الغاية, وأن الفلسفة لها استقلال محدود, وأنها ليست إلا مرحلة من مراحل ارتقاء المذهن الإنساني نحو الحقيقة, بينما تتمثل قمتها في التجربة الروحية المتي يتحدث عنها الصوفية. و من الملاحظ أن بو نافنتورا قد استخدم المصطلحات الفلسفية استخداماً خاصاً لصالح اللاهوت. إذ كان يعطي في اعماله المتأخره للمصطلحات الفلسفية معان لاهوتية, مما دعى المبعض إلى اتها مه بالخلط بين الفلسفة واللاهوت, إلا انه يمكن معارضة ذلك بأنه كان يرى أن الفلسفة إنما هي في خد مة اللاهوت. (المصدر السابق وص ٢٢٧)

## ثانياً: العالم

انتقد بونافنتورا الفلسفة الار سطية لقو لها بأزلية العالم وإنكار وجود المثل في الله, كأن المحسو سات مو جودات مطلقة غير مخلوقة, وهذا خطأ أسا سي قاد إلى أخطاء أخرى, إنكار عناية الله بالعالم والحساب بعد الموت.

وهنا يرى بو نافنتورا أن طبيعة العالم مغايرة لطبيعة الله , فالعالم لم يصدر عن الله بالطبع , فهذا يحتم القول بوجود مثل المخلوقات في الخالق, بل صدر بالإرادة, و ما دام العالم لم يصدر عن ذات الله فقد أو جده الله من العدم. (كرم , يوسف: تاريخ الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط ٢٠١٢, ص ١٢٨)

فكانت النقاط المثلاث الكبرى في ميتافيزية ابو نافنتورا هي: الخلق, والنموذج, والإشراق, و من ثم كان مذهبه الميتافيزيفي وحدة من حيث إن نظرية الخلق تكشف كيف ظهر العالم من الله. كيف خلق من العدم وكيف يعتمد اعتمادا تاماً على الله، في حين أن نظرية النموذج, تكشف كيف يرتبط عالم المخلوقات بالله بعلاقة محا كاة الذموذج, الذسخة بالمثال في حين أن نظرية الإشراق تتعقب مراحل عودة المروح إلى الله عن طريق تأ مل المخلوقات الحسية, وتأمل ذاتها, وأخيرا تأ مل الموجود الكا مل. (كوبلا ستون فردر يك: تاريخ الفلا سفة من أوغ سطين إلى د نس سكوت, مج ٢, القسم الاول, ص

وهذا الخلق لما كان من صنع الخالق فلا بد أن يكون فيه آثاره, ومعنى هذا أن ثمة تناظر بين الله والو جودات, لكن مع مراعاة الفارق الهائل بينهما، فالتناظر هنا هو بين النموذج والنسخة . ويتجلى ذلك أعلى ما يتجلى في النفس: ففيها الثالوث المذي في الله: اذ فيها ثلاث قوى : المذاكرة , والعقل, والإرادة. لكن المنفس بعد الخطيئة في حاجة إلى تطهير , وهذا التطهير لا يمكن أن يأتي إلا من سلطة أعلى , أي من الله , وذ لك بفضل منحة إلهية هي اللطف الإلهي . (عبد الرحمن , بدوي موسوعة الفلسفة ,ج1. ص ١٣٨٥)

المبحث الثالث: المعرفة الصوفية التأملية عند بونافنتورا

### أولاً: النظرية التأملية

يرى القديس بو نافنتورا في نظريته التأملية أن العالم يعد نوع من السلم الصوفي, والذي ينبغي على الإنسان أن يصعد درجاته لكي يرفع نفسه بوا سطة التأ مل الى الله، وقبل السقوط كان من السهولة أن ترتفع النفس البشرية إلى الخالق, أما بعده, فالأمر يحتاج تعديل قواها بالنعمة حتى تستطيع الوصول إلى السماء. وهذه القوى عددها ثلاث: الحواس الجسدية التي تحصل على لمحات من الله في الكائنات العاقلة, العقل الذي يحمل في داخله الثالوث القدوس, و نور خارق للطبيعة مو جود في قمة النفس و هو الذي يمكذنا من التأمل. ( القس بي ,

بورات : تاريخ الروحانية المسيحية العصور الوسطى , ط1 , ٢٠١٥ص ١٩٢)

وفي هذا الصدد يقول بونافنتورا "بما أن النعمة ليس إلا ثمرًا للخير الأسمى، والخير الأسمى هو فوقنا، فلا يمكن أن يُبارك أحد ما لم يصعد فوق نفسه، ليس بصعود جسده بل بصعود قلبه. ولكن لا يمكن أن نرتفع فوق أنفسنا إلا بقوة أعلى ترفعنا. فمه ما كا نت الدرجات الداخلية، فلا يتم إنجاز أي شيء ما لم يكن مصحوبًا بمساعدة إله ية... و هذا يعني السير في حقيقة الله. وينبغي لنا في النهاية أن ننتقل إلى ما هو أبدي، روحي للغاية، ، ناظرين إلى المبدأ الأول؛ وهذا يعني أن نفرح بمعرفة الله وبإجلال جلاله "

St. Bonaventure The Mind's Road to God The Catholic Primer's P 12

وي شير بو نافنتورا بان نا ليس لا نم لك معر فة فطرية بالمو ضوعات الح سية أو ماهيتها ولا بالم بادئ الأولى المنطقية أو الرياضية فإنه ينتج من ذلك أن معرفتنا بالحقائق الروحية الخالصة إنما نكتسبها من خلال الإدراك الحسي فنحن لا نعرف الله عن طريق المشابهة المستمدة من الحس, وإنما عن طريق تأمل المنفس لذاتها فليس لها رؤية حدسية بالله أو بالماهية الإلهية في هذه الحياة, لكنها مخلوقة على صورة الله, وتتجه نحو الله

بالرغبة والإرادة لدرجة أن تأملها لطبيعتها الخاصة وفي اتجاه الإرادة يمكن النفس من أن تشكل فكرة الله دون أن تلجأ الى العالم الحسي الخارجي وبهذا المعنى فإن فكرة الله "فطرية". ومعرفة هذه الحقيقة أي و جود الله فطرية في النفس العاقلة بمقدار ما تكون المنفس صورة الله, وبسببها يكون لديها نزوع طبيعي نحوه ومعرفة به وتذكرة له. ذلك الذي خلقت على صورته وتتجه نحوه بطري قة طبيع ية , لع لها تصل الى سعادتها معه.

لقد كان الإنسان قادراً, قبل الخطيئة, على تأ مل الله والذهيم بقر به, ولكن منذ الخطيئة أصيب الإنسان بالجهل والشهوة, وبغ ضل الجهد والإرادة ومساعدة الفضل الإلهي يستطيع الإنسان التغلب على الخطيئة وأثرها في العقل والإرادة, ويتم ذلك بالصلاة والتأمل, فالفلسفة تمثل الأشياء, ولكن التصوف هو الذي يقود الذهن الى الحقيقة التي يشارك فيها الإنسان (حسن حذفي : بو نافنتورا ضمن مقالات معجم أعلام الفكر الانساني, جا, الهيئة المصرية للكتاب, 19/1,00

### ثانياً مسار النفس الى الله

لمن يريد الدخول إلى فكر القديس بو نافنتورا عليه قراءة وتمعن كتا به "مسار النفس نحو الله". وقد ألف (بونافنتورا) ذلك الكتاب ١٢٥٩ على جبل الفرنا في

المكان عينه الذي كان مرشده ومعلمه (فرانسوا الاسيزي) (١١٨٢ - ١٢٢٦) واسمه الحقيقي (يوحنا برنادون), كان في طفولته وشبابه محباً للدنيا وزخارفها, ثم اخذ بعد ذلك يتدرج في الزهد فيها حتى دخل في خدمة الكنيسة. وكان الفضل الاكبر في تأثيره على سامعيه راجعاً الى اخلاصه ومحبته ليسوع, خاصة عندما رآه الناس وقد تخلى عن كل شيء من متاع الدنيا. ( / براهيم ر محمد تركي, مدخل الى الفلسفة المسيحية في أور با ا بان الع صر الوسيط ص ٢٢٥) وقد رأى المصلوب الإلهي على صورة ملاك وتر مز أجد حة ذاك الملاك الستة الى الدرجات الست التي يتوجب على الروح اجتيازها في سيرها نحو الله, و ينطلق المسار الذي رسمه بو نافنتورا من الخارج ( الأشياء المحسوسة) الى الداخل (النفس), ومن اللداخل الى التسامي (الله). والأ شياء المحسو سة هي آ ثار الله، والنفس هي صورة الله. بيد أنه يجب تجاوز الآثار والصورة معاً لبلوغ الله في ذاته . وهذا المسار لن يكون جديراً بالإنسان إذا كان لا يدعوه إلى التجاوز, واذا كانت نها ية السفر غير قاد مة فوق الانسان. ويوضح بونافنتورا أن "الصلاة هي الام والذبع لتجاوز ذاتنا". (جونو: تاريخ الفلاسفة والعلم في أورو با الوسيطة, ص .(110

العالم والنفس والله, تلك هي المراتب المثلاث الكبرى في الرحلة، وكل واحدة من تلك المراتب تتضمن بدورها

درجتين, إذ يمكن تأ مل الله من خلال آثاره (الدرجة الاولى) أو في آثاره (الدرجة الثانية)؛ من خلال صورته (الدرجة الثالثة) , أو في صورته (الدرجة الرابعة) ؛ من حيث هو كائن (الدرجة الخامسة) أو من حيث هو خير (الدرجة السادسة) . (المصدر نفسه الصفحة نفسها) الوجود خير أو حسن وتأمل الله كوجود, كمال الوجود يؤدى إلى تحقق الوجود على أنه الخير المنتشر بذاته. وبالتالى يؤدي إلى تأ مل الثالوث المقدس, ولا يستطيع العقل أن يسير أبعد من ذلك , فبعد ذلك يو جد ظلام مضئ للانجذاب والتأمل الصوفي , قامة المحابة اللتي لا تفوق الروح. إن النفس مدحدة مع الله بوا سطة الحب على نحو وثيق يجعل النور الذي ينتشر فيها يصيبها بالعمي. لا يمكن أن يكون هناك سوى مرحلة واحدة أعلى محفوظة للحياة الأخرى , وتلك هي رؤية الله في السماء. (كوبلستون: المصدر السابق, ص ٣٩٨).

فما يرى هو قليل بل معدوم في مرآة الخلائق إذا لم تكن مرآة النفس مجلوة ومطهرة بصورة مسبقة. وبالمقابل, فإذا تم ذاك التطهير يصبح الجمال واللذة الجمالية الطريقين اللذين يوصلان إلى الله. ويصرح بو نافنتورا بأن متابعة الصعود غير ممكنة بدون نعمة يسوع المسيح وأن الأهم يصبح عندها اكثر تعلقاً بتجربة في القلب أكثر مما هو تطبيق للعقل (جونو: تاريخ الفلاسفة والعلم في أورو با

الوسيطة, ص ١١٦).

إن الله خلق نفساً عاقلة قد قدر لها السعادة الأبدية, لكنها بالخطيئة الأولى سقطت, ولا منجاة لها إلا بلطف إلهى, ونجاتها تقوم في اكتسابها للخير الأسمى, واللطف الإلهى يقوم بثلاث عمليات: التطهير, والتنوير, والتكميل, وقد رأى (بونافنتورا) أنه بفضل هذه العمليات تعود للنفس صورتها الإلهية الأصلية. إن الهدف من التصوف هو: الصعود في الدرجات المتى تؤدى إلى الله ويسلك الانسان هذا الطريق إذا استعمل قواه المثلاث: ا لذاكرة , العقل, الإرادة, على الوجه الذي ينبغي. واللطف الإلهي إذا نزل بالنفس تملك جوهر ها وقوا ها معاً. إنه ينزل على حرية الإرادة وعلى الأفعال المتوقفة على حرية الإرادة, ومتى ما استولى عليها رتبها على الوجه الأتم, وثمه ثلاث عمليات تحدد حياة النفس: أن تبحث عن الله خارجها, أن تبحث عنه داخلها, أن تبحث عنه فوقها. واللطف يعيد النفس إلى داخلها, كي ترتب ملكاتها, ثم عليها أن تركز حياتها في داخلها، ويتلو ذلك أن تسعى إلى كمالها الخارق للطبيعة, أي ما فوق ذاتها, ويصف بو نافنتورا هذا الطريق في كتا به ( مسار النفس الى الله) ويقوم هذا كله على أساس تجربة حية شخصية. (عبد الرحمن بدوى موسوعة الفلسفة ,ج١. ص ٣٨٦)

ثالثاً: الحب والإشراق

حب الله هو الموضوع الرئيس الذي تتمحور حو لمه أفكار بونافنتورا الذي يرى أن السعادة الأزلية وحصولها يمثل غاية الإنسان في حياته الدنيوية, وأن من يجهل هذه الغاية, أو من يعرفها من دون أن ينال جوانبها الروحانية سيكون له ميل للباطل وضياع عقلى. إن الميل للسعادة هو في فطرة الإنسان, ولكن لتحقيق السعادة يجب أن يكمل العمل والتأملات النظرية بعضها الآخر, وإن العمل يتطلب الزهد والابتعاد عن القيم الدنيوية وأما فيما يتعلق بدور التأملات النظرية في تحقيق السعادة فقد كان يرى بونافنتورا بأن السعادة والبهجة هي أ مور تعد ضمن الخير الأعلى, ولأن الخير الأعلى مدعال يجب التعالى عن الذات لنيل ذلك الخير. أما الصعود نحو الخير الأعلى فلا يتم بالجسد, بل هو صعود بالقلب, والصعود القلبي يشمل الصعود الفكري والذهني أيضاً. وبونافنتورا كان يرى الوحدة مع الله واكتساب السعادة تتم عن طريق الحب والإرادة , أكثر مما تكون عن طريق المعرفة والعقل.

( مجموعة مؤلفين, اللاهوت المعاصر دراسة نقد ية, ط1, 10, 107 و ص 101)

على المرغم من أن بو نافنتورا أقر بالتجر بة الحسية والعمل العقلي المجرد , ولكنه كان يرى العقل الحقيقي في العقل الإشراقي ؛ العقل المذي يتلقى الحقائق من العقل الإلهي من خلال الإشراق, ويراها في النهاية في

عقل الله. بعبارة أخرى: إن درك الحقيقة عنده هو نوع من الكشف, إن عقلانيته هي الإشراق, وإذن فإن العقل الذي يجرد الحقائق كلياً عن الواقع العيني ويدعي بأ نه ينال الحقيقة من خلال التعقل والاستدلالات العقلية هو ليس ذلك العقل الذي يكتسب الحكمة. (الصدر نفسه,

إن الحقيقة هي مطابقة الشيء مع العقل, وللوصول إلى العرفة اليقيذية يطالب بو نافنتورا بوافر شرطين: الثبات وعدم التغير من جانب الموضوع والعصمة وعدم الخطأ من جا نب المذات. و من الطبيعي أن يلجأ بونافنتورا إلى نظرية الإشراق الأوغ سطينية المتي راقت لله, وذلك لإنها تؤكد في آن واحد. اعتماد العقل البشري على الله, ونشاط الله داخل النفس البشرية. فهي عنده حقيقة إبستمولوجية وحقيقة دينية في وقت واحد. شيء يم كن أن يو جد كنتيجة ضرورية لدرا سة الطبيعة ومتطلبات الميقين. (كوبلستون , المصدر السابق , ص

يرى بو نافنتورا أن الذهن البشري يمتلك ألوا ناً من اليقين, وإننا ندرك ماهيات ومبادئ لا تتغير, لكن الله هو وحده الذي لا يتغير وهذا يعني أن الذهن البشري يتلقى العون من الله، وأن الموضوع ومعرفته اليقينية إنما يرى بطريقة ما, وهو يضرب بجذوره في الله بوصفه يوجد في العقل الأزلى أو الأفكار الإلهية, لكننا لا ندرك

هذه الأفكار الإلهية قي ذاتها على نحو مباشر ويشير بونافنتورا مع أوغ سطين إلى أ نك إذا ما تابعت نظرية أفلاطون, فإنك تفتح الباب أمام المذهب الشكي طالما أ نه إذا ما كانت المعرفة اليقينية الوحيده التي يمكن بلوغها هي المعرفة المباشرة بالذماذج الأزلية, وإذا لم تكن لنا معرفة مباشرة بهذه النماذج, فإن النتيجة الضرورية هي أن اليقين الحق لا يم كن للذهن البشري بلو غه ( كوبلستون المصدر نفسه , ص ٣٩٣)

يعتمد الإشراق على قضية مفادها أن الانسان غير قادر على بلوغ المعرفة اعتماداً على نشاطه العقلى فقط وإنما يحتاج الى حضور إلهي يجعل عملية المعرفة ممكنة, والحجة القاطعة التى يقدمها بونافنتورا لا يمكن أن تنشأ وتتكون بالاعتماد فقط على الاشياء والعقل, لان كلاه ما قابل للتغير وعرضة للخطأ, إذن لا بدّ من انتظار إشراق النور الإلهي. ولا بدّ من الا شارة إلى أن مفهوم الضوء يمتلك أهمية خاصة بالذسبة لبو نافنتورا الذي يرى أن الموجودات كلها مركبة من مادة وصورة, والمادة هي المبدأ القابل للتحديد والتعيين, أما الصورة فهى مبدأ التعيين أوم بدأ التح قق, و قد تم سك بو نافنتورا بنظر ية تعدد الصور, وعد أن الضوء هو الصورة الأولى والأكثر نبلا لكل الموجودات المتناهية، و هو مبدأ الكمال في الموجودات المادية كلها, وهو المسؤول عن جمالها ولوذها وذشاطها. (ياسر, كمال مراد,نظرية الا شراق عند بونافنتورا,مجلة

جامعة دمشق للاداب للعلوم الانسانية ,المجلد ٣٨, العدد الرابع ,ص ١٣٤).

وفي سياق الإشراق الإلهي تم طرح العلاقة بين العقل الفعال والعقل المنفعل ؛ إذ يرفض بو نافنتورا أن يكون العقل الفعال أساس المعرفة, لأن ذلك يتعارض مع قضية أساسية عنده وهي عدم وجود أي شيء بين الله والمنفس الإنسانية, والنفس الإنسانية على درجة عالية من الكمال بحيث لا يمتلك أي موجود مخلوق القدرة على الإشراق عليها, أو منحها كمالها الملائم لها؛ لذا فإنها تتلقى الإشراق بشكل مباشر من الله، بالإضافة إلى ذلك يشير بونافنتورا الى الدور التكاملي بين العقل الفعال والعقل المنفعل, فالعقل المنفعل يتلقى, والعقل الفعال يجرده كما ان العقل المنفعل يمت لك أي ضاً القدرة على التجريد بمساعدة العقل الفعال, وهكذا تغدو عملية التعقل واحدة يقوم بها كل من العقلين. (المصدر نفسه, ص ١٣٧).

ويصف القديس بونافنتورا في كتا به ( مسار ا لنفس الى الله) كيف تنتج الموضوعات الحسية الخارجية صورة مشابهة لنفسها أولاً في الوسط ثم من خلال الوسط في عضو الحس الداخلي, ويحكم الحس الجزئي أوملكة الإحساس من خلال الحس الجزئي, بأن هذا الشيء أبيض اللون أو أسود أو أيا ما كان لو نه. وان الحس المداخلي هو إحساس بالمتعة او الجمال أو العكس. فلللكة العقلية تتحول نحو الواقع وتسأل لم كان الشيء

المعروض جميلاً و لماذا نحكم عليه بإنه جميل, لأنه يمتلك خصائص معينه غيرأن هذا الحكم يتضمن الإشارة الى فكرة الجمال التي هي مستقرة ولا تتغير ولا ترتبط بزمان معين أو مكان محدد, وهذا هو ما يصل إليه الإشراق الإلهي إلى العقل الإزلى المنظم. ويرى بو نافنتورا أن العلل الازلية متحدة بالفعل مع كلمة الله, وينتج من ذلك إذن أن الكلمة هي التي تضيء الذهن البشري, تلك الكلمة التي تنير كل إنسان يأتي إلى العالم فالمسيح هو المعلم الباطني، ولا تعرف أي حقيقة إلا من خلاله, ليس عن طريق كلامه على نحو ما تتحدث, لكن عن طريق تنويره لنا باطديا, و هو حا ضر لكل نفس بعمق وألفه وبأفكاره البالغة الوضوح يشع بنوره على الأفكار المظلمة المعتمة الموجودة في أذهانه نا. (كوبك ستون الكصدر السابق , ص ٣٩٥). إذ يقول بونافنتورا : " عندما ابتعد الإنسان عن النور الحقيقي إلى الخيرات المتغيرة، انحنى بسبب خطيئته، وانحنى الجنس البشري بأكمله بسبب الخطيئة الأصلية، التي أصابت الطبيعة البشرية مرتين، حيث أصاب الجهل عقل الإنسان وأصابت الشهوة جسده. "لذلك يجلس الإنسان أعمى و منحنى البصر في الظلام ولا يرى نور السماء ما لم تساعده النعمة مع العدل على مقاومة الشهوات، والمعرفة مع الحكمة على مقاومة الجهل. وكل هذا يتم من خلال يسوع المسيح، الذي صار لنا من الله حكمة وعدلاً وتقديسًا وفداءً"

(St. Bonaventure, The Mind's Road to God, P 13)

#### الخاتمة

- حاول بو نافنتورا و من قبله اوغ سطين رفض نزعة الشك، والتأكيد على و جود حقائق يقينية لا يعتريها الشك، وهذه الحقائق هي معيار المعرفة المتي نحصل عليها عن طريق الحواس.

-يرى بو نافنتورا أن الذهن البشري يمتلك ألوا ناً من اليقين, وإننا ندرك ماهيات ومبادئ لا تتغير, (واذ ان) الله هو وحده الذي لا يتغير فهذا يعني أن الذهن البشرى يتلقى العون من الله.

ويرى بونافنتورا أنّ السعادة والبهجة أ مور تعد ضمن الخير الأعلى, ولأن الخير الأعلى متعال, إذن في جب التعالي عن الذات لنيل ذلك الخير، أما الصعود نحو الخير الأعلى فلا يتم بالجسد, بل هو صعود بالقلب, وأن الصعود القلبي يشمل الصعود الفكري والذهني أيضاً ينطلق المسار الذي رسمه بونافنتورا من الخارج ( الأشياء المحسو سة) إلى المداخل (المنفس), و من المداخل الى التسامي (الله). الأشياء المحسو سة هي آثار الله، والنفس هي صورة الله، بيد أنه يجب تجاوز الآثار والصورة معاً لبلوغ الله في ذاته.

-والنفس الإنسانية على درجة عالية من الكمال بحيث لا يمتلك أي موجود مخلوق القدرة على الإشراق عليها, أو منحها كمالها الملائم لها؛ لذا فإنها تتلقى الإشراق بشكل مباشر من الله.

-و يرى بو نافنتورا أن الكلامة هي التي تضيء المذهن البشري, تلك الكلمة التي تنير كل إنسان يأتي الى العالم فالمسيح هو المعلم الباطني، ولا تعرف أي حقيقة إلا من خلاله.

وللوصول إلى المعرفة اليقينية يطالب بونافنتورا بتوافر شرطين: الثبات و عدم التغير من جانب الموضوع والعصمة وعدم الخطأ من جانب المذات، و من الطبيعي أن يلجأ بونافنتورا إلى نظرية الإشراق الأوغسطينية التي راقت له , وذلك لأنها تؤكد في آن واحد، اعتماد العقل البشري على الله, ونشاط الله دا خل المنفس البشرية، فهي عنده حقيقة إبستمولوجية وحقيقة دينية في و قت واحد, وبفضل الجهد والإرادة وم ساعدة الفضل الإلهي يستطيع الإنسان التغلب على الخطيئة وأثر ها في العقل والإرادة, و يتم ذلك بالصلاة والتأ مل, فالفلا سفة تم ثل الأشياء, ولكن التصوف هو الذي يقود الذهن إلى الحقيقة التي يشارك فيها الإنسان.

#### المصادر والمراجع

- إبراهيم , تركي: مدخل الى الفلسفة المسيحية , دار الكتب القانونية, مصر, ٢٠٠٩.

القس بي , بورات : تاريخ الروحانية المسيحية العصور الوسطى , طا , ٢٠١٥ .

- بدوي ,عبد الرحمن : الموسوعه الفلسفيه ,المؤسسه العربيه للدراسات والنشر ,بيروت ,ط١ ,١٩٨٤.

برهييه، اميل ، تاريخ الفلاسفة ، العصر الوسيط والنه ضة ، ج٣، ت ، جورج طرابي شي، دار الطليعة للطباعة والنشر □ بيروت، ط ١، ١٩٨٣.
 تاتار كيفتش ، فواد سواف ، فلسفة العصور الوسطى ، ت محمد عثمان مكي العجيل ، كنوز للنشر والتوزيع ٢٠١٢.

- حسن حنفي : بونافنتورا ضمن مقالات معجم أعلام الفكر الانساني , جا , الهيئة المصرية للكتاب , ١٩٨٤. - جونو وبوجوان ، تاريخ الفلسفة والعلم في اوربا الوسيطة، ت، علي زيعور وعلي مقلد، مؤسسة عز الدين للطباعة والنشر

عويضة, كامل محمد , القديس بونافنتورا بين الفلسفة
 وعلم اللاهوت, ١٩٩٥

- راسل، برتراند، تاريخ الفلسفة الغربية، الفلاسفة في العصور الوسطى، الكتاب الثاني، تنجيب محمود، دار التنوير، ط١، ٢٠١٨.

فراج، عبده، معالم الفكر الفلاسفي في العصور
 الوسطى (فلاسفة اسلامية ومسيحية)، مكتبة الانجلو
 المسوية، ط١ ١٩٩٦٠.

- كرم, يو سف: تاريخ الفلا سفة الأوربية في العرصر الو المعرب الو المعربية ا

- کوبلا ستون , فردر یك , تاریخ الفلا سفة من أوغ سطین الى د مس سكوت, المجلد الا ثاني , القسم الأول, ط۱- القاهرة, ۲۰۱۰.
- مجموعة مؤلفين , اللاهوت المعاصر دراسة نقدية, ط١ , ٢٠١٧
  - St. Bonaventure , The Mind's
     Road to God ,The Catholic
     Primer's = 2005