

#### وزارة التعليم العالي والبحث العلمي الحامعة المستنصرية





# الفلسفة

العدد ٣١ حزيران ٢٠٢٥ مجلة أكاديمية محكمة تصدر عن كلية الآداب في الجامعة المستنصرية تعنى بنشر البحوث في مجالات الفلسفة المختلفة وما له صلة بها في العلوم الإنسانية الأخرى

AN ACADEMIC PEER-REVIEWED JOURNAL COLLEGE OF ARTS - MUSTANSIRIYAH UNIVERSITY

DOI: 10.35284 المعرف الدولي ISSN: 1136-1992

فلسفت الحظ عند بؤثيوس

مشكلة النفس الإنسانية في الفلسفة الإغريقية - أفلوطين أنموذجا

السياسي والديني ودوره في بناء التطرف والغلو في كتابات محمد عابد الجابري

المعرفة الصوفية لدى بونافنتورا

جون فيلوبونس مصدرا لمعالجة مشكلة الشرعند فلاسفة الإسلام

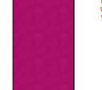
إدوارد سعيد وإشكالية العلوم الاجتماعية – منظور أنثروبولوجي

رؤية تربوية معاصرة للفلسفات التربوية الحديثة

الحركة النامية في فلسفة أرسطو الطبيعية

الذات الفاعلة في عصرالحداثة الفائقة عند الأن تورين

السجن الفلسفي في فلسفة ابن سينا



مجلة

الفلسفة

لمزيران

0

2

#### Ministry of Higher Education &Scientific Research Mustansiriyah University



## **PHILOSOPHY**

Journa

No. 31 June 2025

AN ACADEMIC PEER-REVIEWED JOURNAL
COLLEGE OF ARTS - MUSTANSIRIYAH UNIVERSITY
CONCERNED WITH PUBLISHING RESEARCHES IN VARIOUS
FIELDS OF PHILOSOPHY AND WHAT IS RELATED TO IT IN
OTHER HUMAN SCIENCES

ISSN: 1136-1992 DOI: 10.35284

The Philosophy of Luck in Boethius

The Problem of Human Soul in Greek Philosophy – Plotinus as an Example

The Political and Religious and its Role in Constructing Extremism and Radicalization in Al-Jabiri's Writings

Mystical Knowledge in Bonaventura

John Philoponus as a Source of Treating the Problem of Evil in Philosophers of Islam

Edward Said and the Problematic of Social Sciences – An Anthropological Perspective

A Contemporary Educational View to Modern Educational Philosophies

**Growing Movement in Aristotle's Physical Philosophy** 

The Active Self in the Age of Ultra-modernism in Alain Touraine

The Philosophical Prison in Avicenna's Philosophy

# مجلت الفلسفت

## مجلة محكمة نصف سنوية يصدرها قسم الفلسفة

المجلة حاصلة على الترقيم الدولي (136-1992) : ISSN: (1992-1136) prefix: 1035284 وعلى المعرف الدولي Doi

### هينة التحرير:

- رئيس التحرير: أ.د. حسون عليوي فندي السراي.
- الجامعة المستنصرية / كلية الأداب / قسم الفلسفة.
  - مدير التحرير: م.د. محمد محسن أبيش

الجامعة المستنصرية/ كلية الأداب/ قسم الفلسفة.

## اعضاء هينة التحرير:

- أ. د. مصطفى النشار كلية الأداب / جامعة القاهرة مصر)
- أ. د. يمنى طريف الخولي كلية الأداب / جامعة القاهرة مصر)
  - أ.د. خوان ريفيرا بالومينو ) سان ماركوس بيرو)
  - أ.د. عفيف حيدر عثمان ( الجامعة اللبنانية لبنان )
- أ.د. إحسان علي شريعتي ) كلية الأديان / جامعة طهران ايران )
- أ.د. صلاح محمود عثمان (كلية الآداب/ جامعة المنوفية مصر)
- أ.د. على عبد الهادي المرهج ( كلية الأداب الجامعة المستنصرية العراق)
  - أ.د. صلاح فليفل عايد الجابري (كلية الأداب / جامعة بغداد العراق)
- أ.د. رحيم محمد سالم الساعدي ) كلية الأداب/الجامعة المستنصرية العراق)
  - أ. د. إحسان على الحيدري (كلية الآداب/ جامعة بغداد العراق)
    - أ.د. زيد عباس الكبيسي كلية الآداب/ جامعة الكوفة العراق)

## البريد الإلكتروني:

journalofphil@uomustansiriyah.edu.iq

الترقيم الدولي ( 1 1 36 1 - 1992 ) ISSN:

فهرست بدار الكتب والوثائق وايداعها تحت رقم ( 742 ) لسنة ( 2002 )





العدد الحادي والثلاثون حزيران 2025

مسؤول الدعم الفني

م.د. مؤید جبار رسن کلیة الآداب/المستنصریة

الاشراف اللغوي

م.م. محمد محسن خلف
 كلية الآداب/المستنصرية

اخراج وتنضيد

م.م. شهد رحيم محمد

مسؤول الموقع الإلكتروني

م.دأسماء جعفر فرج



## PHILOSOPHY Journal عِلمَ الفلسفة

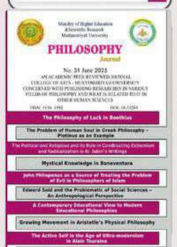
مجلة محكمة نصف سنوية تصدر عن كلية الأداب في الجامعة المستنصرية وحاصلة على الرقم الدولي 1992-136 ISSN 1136-1992 تعنى بنشر البحوث والدراسات الأكاديمية والفكرية العامة في مجالات الفلسفة المختلفة: مجال تاريخ الفلسفة ( الفلسفة اليونانية والوسيطة - مسيحية وإسلامية، والحديثة والمعاصرة ( الغربية )، والفكر العربي والإسلامي الحديث والمعاصر )، ومجال الميتافيزيقا والتأويل، وفلسفة اللغة والدين والمعرفة والتاريخ

والجمال والفن والأدب والسياسة والقانون ، ومجال الموضوعات النظرية العامة الأخرى (الناظرة في: العقائد والعرفان والحضارة والمنهجيات المعرفية والبحثية) ، وأي موضوع ثقافي أو فكري يتضمن بعداً تنظيرياً حول الإنسان والهوية والزمان والحدث.

والنشر في المجلة باللغة العربية أو الانجليزية أو الفرنسية .

ومما تتوخاه المجلة - فضلاً عن خدماتها الأكاديمية المعروفة - ترصين الثقافة، ونشر الوعي النقدي البناء وفتح السبل أمام التقدم بالفكر والازدهار الحضاري المميز .





| ستنصرية / العراق | الجامعة الم | عن كلية الاداب/ | الفلسفة التي تصدر | شروط النشر في مجلة ا |
|------------------|-------------|-----------------|-------------------|----------------------|
|------------------|-------------|-----------------|-------------------|----------------------|

| وهي مجلة علمية محكمة نصف سنوية ، تحمل الرقم الدولي (ISSN ) 1136-1136. وحاصلة على                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المعرف الدولي (Doi) تحت رقم ٣٥٢٤٨. وتضم في هيئة تحريرها وعضويتها كبار المتخصصين بالفلسفة                   |
| من العراق والعالم العربي ، ممن يحمل لقب الأستاذية .                                                        |
| يجب ان يكون البحث المرسل للمجلة مكتوب بخط (simple fide Arabic) بحجم ( $^{1}$ عبد المحلة مكتوب بخط ( $^{1}$ |
| للمتن و( $^{17}$ ) للهامش ، ومنضدة على ( $^{CD}$ ) خاص.                                                    |
| . يرفق مع البحث المفاتيح الخاصة به . $\Box$                                                                |
| . يرفق مع البحث ملخص باللغتين العربية والانجليزية لا يزيد عدد كلماته عن ( $^{10\cdot}$ ) كلمة ،            |
| ويوضع في بداية البحث بعد العنوان .                                                                         |
| $\square$ . يكون توثيق الهامش في داخل متن البحث بعد اخذ النص من المصدر أو المرجع ، وعلى وفق الآتي : (      |
| اسم المؤلف ، السنة ، الصفحة) ولا يكون التوثيق في آخر البحث .                                               |
| . يكون التوثيق للمصدر أو المرجع في نهاية البحث وبخط مائل ، وعلى وفق الآتي : المؤلف (سنة النشر              |
| ) ، اسم الكتاب ، مكان النشر : الناشر .                                                                     |
| نموذج تطبيقي : الجابري ، محمد عابد(٢٠٠٣) ، نقدالعقل العربي ، بيروت: مركز دراسات                            |
| الوحدة العربية .                                                                                           |
| □. يشترط في البحث ان لا يكون قد نشر من قبل ، أو قبل للنشر في أي مجلة داخل العراق أو خارجه.                 |
| . يخضع البحث للتقويم السري والاستلال الالكتروني من قبل خبراء مختصين . $\Box$                               |
| □. البحوث المنشورة في الجلة تعبر عن آراء اصحابها ولا تعبر بالضرورة عن وجهة نظر هيئة تحرير المجلة           |
|                                                                                                            |
| □. يدفع الباحث العراقي الذي يروم نشر بحثه في المجلة مبلغا قدره (١٠٠٠٠) مائة الف دينار                      |
| عراقي ، ويدفع الباحث العربي او الاجنبي مبلغا قدره (\$ • • ١) مائة دولار امريكي .                           |
| . ترسل المجلة بعد صدور العدد نسخة بمثابة هدية للباحث ، وان طلب المزيد يدفع                                 |
| (١٠) آلاف عراقي عن كل نسخة .                                                                               |
|                                                                                                            |

#### كلمة العدد

أردنا لهذا العدد الواحد والمثلاثين من أعداد مجلة الفلسفة أن يكون على درجة من الشمول والغنى بالبحوث والدراسات في مختلف مجالات وفضاءات الفلسفة، وما له علاقة صميمية بها من مقار بات ذات طابع نظري وأبعاد اجتماعية، سياسية، ولغوية... الخ تتلاءم مع ما يرد من بحوث كثيرة للمجلة بعد الحصول على الاعتمادية من جهة، وتعزيز غنى الأهداف التي علقتها المجلة بهيئات تحريرها على عاتقها من اشاعة الوعي الفلسفي—العقلي— التأملي، وبكلمة واحدة إعمال العقل في شؤون الحياة ومصائرها لدى الناس من جهة اخرى.

فمن الفلاسفة اليوناذية لدينا قراءة لموضوع المنفس الإنسانية كما تبلورت فلاسفياً في مذهب الفيلاسوف الاسكندراني الاغريقي الأصل (افلوطين) وفي ذلك إطلالة فلسفية هامة على فكر هذا الفيلاسوف المذي ما زال شبه غائب في مجال البحث والتنقيب. وفي اطار الفلسفة اليونانية سيطالع القارئ بحثاً بهدف اثبات فرضية أثر الفيلسوف المسيحي جون فيلو بونس (المعروف في تاريخ الفكر العربي الإسلامي بيحيى الذحوي) في الفلسفة الإسلامية المشرقية فيما يخص مشكلة الشر.

وفي هذا المجال من النظر يدخلنا بحث لافت في حالة من التفكّر في قيمة الحرّية مرتبة على صورة من السجن الفلسفي الذي عانَ منه فيلسوفنا ابن سينا، هو وفلسفتهُ، معتبراً ومميزاً بين نوعين من السجن، سجن غير مرئي لا يشعر به عامة الناس، وهو السجن الفلسفي، كما تجلى في غربة النفس في العالم (عينية النفس، قصة حي بن يقظان، رسالة الطير...) وسجن في المجت مع. مع التأكيد على أن فلسفة ابن سينا عبارة عن طرق للخروج من هذا السجن المزدوج والتحرر منه، و((التحرر أنما يتم بالمعرفة التي تُعدَ في رأ يه الغاية من خلق الإنسان)).

وليس بعيداً عن فكرة الحرية والتحرر، يُطالعنا بحث عن (فكرة السيادة)، وإنما في الفكر الأوروبي الحديث وبخاصة في الفلسفة الاجتماعية والسياسية لجان بودان و جان جاك روسو، و من مذ ظورين مختلفين في السيادة. الأول يرى في السيادة، السلطة المطلقة الدائمة في الدولة، سلطة لا تقيدها سوى القوانين الإلهية والطبيعية ويجب أن تكون بيد الحاكم، والثاني يُعيد السيادة والسلطة إلى الشعب أو الارادة العامة.

ومن الفكر العربي المعاصر، نطالع النزعة الإنسانية في فكر واحد من أعلامنا المعاصرين (نصر حا مد أ بو زيد)، ووفقا لهذه النزعة فإن الإنسان – القارئ ليس متلقياً سلبياً بل هو متلق فا عل، يضفي المعنى على النص، أيّاً يكن هذا النص، وبهذا تخرج هذه القراءة من الفئوية وتُرمى في أحضان الفرد، و هو المسؤول عن الفهم والتدبر والتحديث من تّم.



ليس هذا التعرض سوى لجانب مما ورد نشره في هذا العدد وهو عدد نأ مل أن يساهم بتنو عه وغناه، في تعزيز الثقافة التداولية بما هو معقول من فضاء الفاهمة الأنسية المؤسسة لكل تحضّر وإرتقاء.

رئيس تحرير

#### المحتويات

| الصفحة                  | أسم الباحث                         | البحث                                                                                |  |  |  |
|-------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| Y-1                     | رئيس التحرير                       | كلمة العدد                                                                           |  |  |  |
|                         | 💠 محور الفلسفة اليونانية والمسيحية |                                                                                      |  |  |  |
| ۲۸-۳                    | أ.م.د. مسلم حسن محمد               | ١: مشكلة النفس الانسانية في الفلسفة الاغريقية (افلوطين إنموذجا)                      |  |  |  |
| 01-19                   | م.د. صباح مفتن حميدي               | ٢: الحركة النامية في فلسفة أرسطو الطبيعية                                            |  |  |  |
| 73-07                   | م.د. أسماء جعفر فرج                | ٣: المعرفة الصوفية لدى بونافنتورا                                                    |  |  |  |
| ٧٢-٥٨                   | م.د. زينب والي شويع                | <ul><li>٤: فلسفة الحظ عند بؤثيوس</li></ul>                                           |  |  |  |
|                         |                                    | 💠 محور الفلسفة الحديثة                                                               |  |  |  |
| 99-1                    | أ. د حسون عليوي فندي               | ١: نقد الميتافيزيقا                                                                  |  |  |  |
| 171 -99                 | أ.م.د رحاب عبد الرحمن              | ۲: فكرة السيادة بين جان بودان و جان جاك روسو                                         |  |  |  |
| 15177                   | م.م شهد رحيم محمد                  | ٣: دين العقل عند كانط                                                                |  |  |  |
| 🌣 محور الفلسفة المعاصرة |                                    |                                                                                      |  |  |  |
| 131-151                 | م. د. ساره خزعل محمد               | ١: الذات الفاعلة في عصر الحداثة الفائقة عند الآن تورين                               |  |  |  |
| 112-179                 | م. م عقيل فاضل زكي                 | ٢: نظريات التواصل الاجتماعي لدى هابرماس وباختين مقاربة فلسفية                        |  |  |  |
| 7.4-170                 | م.م هدیر حسن جواد                  | ٣: النظريّة النقديّة عند هربرت ماركيوز                                               |  |  |  |
| 777-7.5                 | م.م ريام محمد طاهر حيدر            | ٤: الفلسفة السياسية عند انطونيو غرامشي                                               |  |  |  |
|                         |                                    | 🌣 محور الفلسفة والفكر الاسلامي                                                       |  |  |  |
| 751-774                 | أ.م.د.فوزي حامد الهيتي             | ١: التنوير في الثقافة العربية الإسلامية                                              |  |  |  |
| 77759                   | أ.م.د. جواد كاظم عبهول             | ٢: السجن الفلسفي في فلسفة ابن سينا                                                   |  |  |  |
| W·W-TV1                 | م. د. غيداء محمد حسن               | ٣: جون فيلوبونس مصدراً لمعالجة مشكلة الشر عند الفلاسفة المسلمين                      |  |  |  |
| <b>٣</b> ٢٠-٤٠٤         | م.م. حسن علي سعيد                  | ٤ : الهويَّة والعدالة في خطاب النثر الشيعيّ الأندلسيّ قراءة فلسفيَّة لكتاب درر السمط |  |  |  |
| 441-441                 | م.د. سلمی قاسم حنظل                | ه: السعادة في القرآن الكريم                                                          |  |  |  |
| <b>*7**</b>             | م.م سارة زامل موسى                 | ٦: علاقة النفس بالبدن في فلسفة ابن سينا وابن رشد                                     |  |  |  |
|                         |                                    | 🌣 محور الفكر العربي المعاصر                                                          |  |  |  |
| WV0-W71                 | م.د. عدي حسن مزعل                  | ١ : النقد الدنيوي عند إدوارد سعيد                                                    |  |  |  |
| <b>٣٩٠-٣</b> ٧٦         | م.د محمد معلى كافي                 | ٢ : خطاب الإنسنة في الفكر العربي المعاصر؛ قراءة في المنجز النقدي لنصر حامد أبي زيد   |  |  |  |
| ٤٠٤-٣٩١                 | م.د. علي شنان كريم                 | ٣: إدوارد سعيد وإشكالية العلوم الاجتماعية : منظور أنثروبولوجي                        |  |  |  |
| ٤٧٤-٤٠٥                 | م. م . بتول سعدون كاظم             | ٤: السياسي والديني ودوره في بناء التطرف والغلو في كتابات محمد عابد الجابري           |  |  |  |
|                         |                                    | 💠 محور الفلسفة والدراسات الأخرى                                                      |  |  |  |
| 209-270                 | أ.م.د محمد عبد مطشر                | ١ : رؤية تربوية معاصرة للفلسفات التربوية الحديثة                                     |  |  |  |

| ٤٧٤-٤٦٠ | م.م سوزان سالم داود                                    | ٢: الاستيعاب الثقافي لمواقع التواصل الاجتماعي بحث في الانثروبولوجيا الثقافية                                        |
|---------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩٠-٤٧٥ | م. م. نور رعد خلف                                      | ٤: الأناسة الثقافية دراسة انثربولوجية (المتحف العراقي) آنموذجا                                                      |
| 0.1-591 | علي جعفر محمد                                          | <ul> <li>ه: سيكولوجية التذوق من منظور الفلسفة الجمالية</li> </ul>                                                   |
|         |                                                        | 🌣 محور الدراسات باللغة الاجنبية                                                                                     |
| 502-511 | Asst. Lect. Zaid<br>Tareq Ahmed<br>م.م. زید طارق اُحمد | 1: A Socio-Pragmatic Study of Swearing in English News                                                              |
| 512-541 | Buthania Sadoon<br>Ghanim<br>بثنیة سعدون غانم          | 2: L'invisibilisation féminine et le machisme dans le roman<br>Que sur toi se lamente le tigre d'Ēmilienne Malfatto |

### النظرية النقدية عند هربرت ماركيوز

م.م. هدير حسن جواد الجامعة التقنية الوسطى/ معهد الفنون التطبيقية hadeer-hassan@mut.ede.iq

#### اللخص:

يتبلور هدف بحثنا المو سوم ب ــ: ((النظريّة النقديّة عند هربرت ماركيوز)) في الك شف عن القيود التي فر ضتها الرأسماليّة في المجتمعات الغربيّة، وتبيان الجانب السلبيّ للتطور التكنولوجيّ والتقنيّ المعاصر الذي أدى إلى ضياع الفرد واغترابه في بيئته العمليّة وحياته الشخصيّة.

ف ضلًا عن الإ شارة إلى واحدة من المدارس الفلا سفية التي ظهرت في المرحلة المعا صرة وهي مدر سة فرانكفورت النقدية التي أخذت على عاتقها مهمة تحرير الإن سان من العبودية التي فر ضها العلم ولذلك ات سمت المدر سة بالطابع النقديّ؛ نظرًا لما قدمه أع ضاء هذه المدرسة ومنهم الفيلسوف هربرت ماركيوز من نقد للواقع.

يذهب ماركيوز إلى نقد قضايا ومشكلات الواقع الراهن السياسية منها، والاجتماعية، والفكرية،

والاقت صاديّة، ولحل الأزمة التي يعاني منها الإنسان المعاصر لا بدّ من حدوث الثورة؛ فلا يمكن أنّ يحدث أي تغير جذريّ للمجتمعات الغربيّة إلا من خلال قيام الثورة، ويتخذ ماركيوز من الفن، والجمال، وسيلتين للتحرر الفكريّ للإنسان.

الكلمات المفتاحية: النقد، التحرر، مدر سة فرانكفورت النقدية، الفن، الجمال.

# **Critical Theory of Herbert Marcuse Summary:**

The aim of our research entitled: "Herbert Marcuse's Critical Theory" is to reveal the restrictions imposed by capitalism in Western societies, and to show the negative side of contemporary technological and technical development that has led to the individual's loss and alienation in his work environment and personal life.



من المدارس، وما يميز هذه المدارس عن غيرها من المدارس والمذاهب الفل سفية السابقة أنها خرجت عن الحيز التقليدي للبحث؛ فبعد أنْ كان الفلا سفة السابقين يركزون في البحث عن أصل الوجود، والموجودات صار البحث عن الإنسان بو صفه إنسانًا إنسان والاهتمام بم شكلاته وحقوقه إذ صار البحث الفلاسفي يركز على دراسة الواقع الإنساني لا سيما وأنّ الفلاسفة في هذه المرحلة عاصروا أحداث الحرب العالمية الأولى والثانية وشاهدوا الاضطهاد الذي عاشه ويعشيه الإنسان خلال حياته.

على الرغم من أن إن سان اليوم يعيش في واقع يتيح له كل الخد مات والأدوات التي توفر له حياة الرفاهيّة؛ وذلك بسبب سرعة تطور العلم والتكنولوجيا والتقنيّات إلّا أنها حولت الإنسان إلى شيء أو آلة، فضلًا عن أن غاية المجتمع تكمن في تحقيق أكبر قدر من الأرباح وزيادة في قوى الإنتاج حتى صار الإنسان خاضع لهذه التكنولوجيا مما أدى إلى اغترابهِ في بيئته وحياته، مدر سة فرانكفورت النقديّة، وأخذت على عاتقها مهمة تحرير الإنسان من عبوديّة العلم والتكنولوجيا والتقنيّة، إذ واكبت هذه المدر سة التحولات والتغيرات التي شهدتها المجتمعات الغربيّة المعا صرة لا سيما على الجا نب الفكريّ، والسيا سيّ، والاجت ماعيّ،

In addition to referring to one of the philosophical schools that emerged in the contemporary era, which is the Frankfurt School of Criticism, which took upon itself the task of liberating man from the slavery imposed by science. Therefore, the school was characterized by a critical nature, due to the criticism of reality provided by the members of this school, including the philosopher Herbert Marcuse.

Marcuse goes to criticize the issues and problems of the current reality, including political, social, intellectual and economic ones. To solve the crisis that contemporary man suffers from, revolution must occur; no radical change can occur in Western societies except through revolution. Marcuse uses art and beauty as two means for the intellectual liberation of man.

**Keywords:** Criticism, Liberation, Frankfurt School of Criticism, Art, Beauty.

القدمة

شهدت الفل سفة في المرحلة المعا صرة ازدهاراً كبيرًا في جميع جوانبها وفروعها مما أدى إلى ظهور مدارس فل سفية عدة منها: المدر سة الوجودية والمدر سة البرجماتية والمدر سة التحليلية، والمدر سة التفكيكية، والمدرسة الظاهراتية، ومدرسة فرانكفورت النقدية وغيرها

والاقت صاديّ؛ لذلك ات سمت بالطابع النقديّ ووجهت انتقادات للمفاهيم والقيّم التي عرفتها المجتمعات الغربيّة المعا صرة كمفهوم التشيؤ والاغتراب و ضياع مكانة الفرد والعقلانيّة والتقدم العلميّ والتقنيّ، لذا فغاية فلا سفة هذه المدرسة تكمن في نقد المجتمعات الرأسماليّة وهذا ما سنجده في فلسفة هربرت ماركيوز النقديّة.

وإما إشكاليّة البحث فتتمحور بشأن الأسئلة الآتية: ما هو موقف الفيل سوف هربرت ماركيوز من التقنيّة والتكنولوجيا والرأسماليّة؟ وكيف تناول ماركيوز مفهوم النظرية النقديّة؟ وهل استطاع تحقيق نظريته النقدية؟ وهل استطاع تحقيق نظريته النقدية؟ وكيف يمكن للإنسان التحرر من تحكم الرأسماليّة والتكنولوجيا في ظل هذا التقدم المستمر للعلم؟ وما هي الأدوات التي يحددها ماركيوز كو سائل للتحرر الإنساني؟، وللإجابة عن هذه الأسئلة اعتدمدتُ المنهج التاريخي، والمنهج التحليلي الوصفيّ، وإما هيكليّة البحث فقسمته إلى محورين: المحور الأول جاء بعنوان: الإطار الفكريّ والفل سفيّ لهربرت ماركيوز، و المحور الثاني بعنوان بـ: النظريّة النقديّة عند هربرت ماركيوز، فضلًا عن خاتمة تتضمن ما جاء في البحث من نتائج.

المحور الأول: الإطار الفكريّ والفل سفيّ لهربرت ماركيوز

ينتمى ماركيوز إلى مدرسة فرانكفورت النقدية، ويرجع نه شأة هذه المدر سة إلى تأ سيس معهد البحوث الاجتماعية الذي مارس أعماله في مدينة فرانكفورت الألمانية، وأفتتح المعهد بصورة رسمية في عام ١٩٢٤م "وتكوَّن كحلقة فكرية أو حركة طلائعية، عبر المناقشات الجماعية لمؤ سسيه، ممن شكلوا إحدى فصائل الموجة الراديكالية، وعايشوا صعود اليسار الألماني وانتكاسته، وتشاركوا في هم رفض المشروع الثقافي الغربي، ورغبوا في القيام بنقد جذري لع صرهم... من هنا وجدت هذه المدرسة نفسها تضطلع بمهمة رئيسية... هي الرغبة في صوغ أ ساس لنظرية وممار سة أكثر قدرة وفاعلية على تف سير الظروف التاريخية الم ستجدة والتعامل معها، بوا سطة ممار سة نمط من النقد السلبي" (بوتومور، ٢٠٠٤، الصفحات ١٦-٢٠). فقد شهدت هذه المدرسة، وواكبت التحولات الفكريّة والاجتماعيّة والسياسية للمجتمعات المعا صرة، لذا فأهم ما يميز هذه المدر سة ات سامها بالطابع النقديّ، وحاولت القيام بممار سات نقديّة للح ضارة الغربيّة؛ وذلك لأنها تسعى إلى إعادة البحث في الأسس والنتائج التي انطلقت منها وذلك على وفق التحولات الأساسيّة الكبرى التي نتجت عن الحداثة الغربيّة، ووجهت المدر سة انتقادات عميقة للمفاهيم والقيّم التي عرفتها المجتمعات الغربيّة المعاصرة كالت شيؤ والاغتراب وأزمة المعنى و ضياع مكانة الفرد والعقلانية والحرية والتقدم العلميّ والتقنيّ لذلك يقدم مفكرو هذه المدر سة تحليلًا نقديًا للمجتمعات المتقدمة تكنولوجيًا والكشف عن الآليات الفكريّة والسياسيّة التي تتحكم وتو جه هذه المجتمعات (بومنير، ٢٠١٠، الصفحات ٩-١٠).

من أعضاء مدرسة فرانكفورت النقدية: ماكس هوركهايمر (١٩٠٣–١٩٧٣م)، وتيودور أدورنو (١٩٠٣–١٩٠٩م)، يورغن ١٩٦٩م)، هربرت ماركيوز (١٨٩٨–١٩٧٩م)، يورغن هابرماس (١٩٢٩م)، أك سل هونيث (١٩٤٩م)، و سيلا بن حبيب (١٩٥٠م).

## أولًا: حياة هربرت ماركيوز ومؤلفاته

ولد هربرت ماركيوز في عام ١٨٩٨م في برلين من عائلة يهودية، وأذ ضم إلى الحزب الا شتراكي الديمقراطي الألماني الم ستقل في عام ١٩١٧م، لكنه ترك الحزب ب سبب اغتيال الفيل سوفة السيا سيّة روزا لوك سمبورغ (١٨٧١–١٩٩٩م) والزعيم الا شتراكي كارل ليبنخت (١٨٧١–١٩٩٩م) (بوتومور، ٢٠٠٤، صفحة ليبنخت (١٨٧١–١٩٩٩م) (بوتومور، ١٩٠٤، صفحة وفرايبورج وح صل على الدكتوراه في الأدب عام ١٩٢٢م تحت أ شراف أ ستاذه مارتن هيدغر (١٨٨٩–١٩٧٦م)، وحملت اطروحته عنوان: ((أنطولوجيا هيجل والنظرية التاريخانية)) التي ساهمت في انبعاث جديد لفل سفة التاريخانية)) التي ساهمت في انبعاث جديد لفل سفة

هيجل (١٧٧٠-١٨٣١م)؛ وذلك لأنه يؤكد من خلالها على أهمية أنطولوجيا هيجل في الحياة والتاريخ ونظريته المثالية في الروح والديالكتيك (مجموعة مؤلفين، الفلا سفة الغربية المعاصرة ج١، ٢٠١٣، الصفحات ٥٥٥-٥٥٧).

وفي عام ١٩٣٢م أصبح عضوًا في معهد البحوث الاجتماعية في جامعة فرانكفورت بألمانيا، لكن ت سلم هتلر (١٨٨٩-١٩٤٥م) لل سلطة أ ضطره إلى ال سفر إلى مدينة جنيف، وعمل هناك بالتدريس لمدة عام، ثم بعد ذلك هاجر إلى الولايات المتحدة وعمل في السنوات (١٩٣٤-١٩٣٤م) في معهد البحوث الاجتماعية الذي انتقل بدوره من فرانكفورت إلى جامعة كولومبيا، فقد ظهر ماركيوز بو صفه فيل سوف وعالم اجتماع وباحث في علم النفس، وأخذت أفكاره تنت شر في المحافل الفكريّة والسيا سيّة في باقى الدول الغربية، فضلًا عن ذلك فأنهُ ع مل خلال مدة الحرب العالمية الثانية في مكتب الدرا سات الا ستراتيجية، وعمل في مكتب المخابرات التابع إلى وزارة الخارجية الأمريكيّة، وفي عام ١٩٥٠م عمل في المعهد الروسيّ في جامعة كولومبيا، وفي عاميّ (١٩٥٤-١٩٦٧م) عمل في معهد البحوث الروسية بجامعة هارفارد، وانتقل في سنة ١٩٦٧م إلى جامعة كاليفورنيا وعمل فيها استاذ للفكر السياسي وبقى فيها حتى وفاته سنة ١٩٧٩م (بوتومور، ٢٠٠٤، الـ صفحات .(104-107).



تظهر أهمية ماركيوز في المعهد من خلال دوره الفعال في إثراء النظريّة النقدية لمدر سة فرانكفورت، إذ شغل وظيفة الخبير في ال شؤون الفل سفية والنظرية السيا سيّة للمعهد، وتميزت أفكاره في هذه المرحلة بأنها تأثرت بالمناخ الماركسيّ الذي كان سائد في المعهد (حسن ح. ، ١٩٩٣ ، صفحة ١٠٥). تتركز أفكاره السياسية ب شأن ثلاث قضايا أساسية وهي: دور الطلاب في المجتمع الرأسماليّ، والحركة الطلابيّة في فرن سا عام ١٩٦٨م، ودور الطبقة العاملة الحديثة في الغرب (بوتومور، ۲۰۰٤، صفحة ۱۵۷). يرى ماكيوز أن النازية بحركتها السياسيّة تعبر عن المصالح الطبقيّة للبرجوازيّة فعندما أستولى هتلر على الحكم في ألمانيا ذهب أصحاب المال من التحالف معهُ؛ وذلك من أجل فرض السيطرة على الطبقة العاملة والقضاء على الحزب الشيوعيّ والمديموقراطيّ وتقويض الاتحادات العماليّة (ماكنتير، ۱۹۷۲، صفحة ٧).

وإما ما يخص كتاباته، فإنه يكرس أعماله وأفكاره في الدفاع عن نواة العقلانيّة للفل سفة الغربية القديمة في مقابل اللاعقلانيّة المعا صرة، فيرى أن هذا الدفاع يعد جزءًا من مهام الفلسفة؛ وذلك لأنهُ يجعل من مهمة الفل سفة نقد كل ما هو قائم (ماكنتير، ١٩٧٢، الله صفحات ٩-١٠). ومن أهم مؤلفا ته هي: العقل والثورة: هيجل ون شأة النظرية الاجتماعية، الحب

والحضارة، فلسفات النفي: دراسات في النظرية النقدية، المارك سية السوفيتية، الإنسان ذو البعد الواحد، نحو ثورة جديدة، الثورة والثورة المضاد، نظرية الوجود عند هيجل (بوتومور، ٢٠٠٤، صفحة ١٥٨).

### ثانيًا: الأصول الفكريّة لفلسفة هربرت ماركيوز

تأثّر ماركيوز بالعديد من الفلا سفة منهم الفيلسوف الألماني هيجل (١٧٧٠–١٨٣١م)، والفيلسوف كارل ماركس (١٨٨٩–١٨١٨م)، وعالم التحليل النف سيّ سيغموند فرويد (١٨٥٦–١٩٣٩م)، يظهر الأثر الهيجليّ من خلال المنهج الجدليّ الذي يوظفه في كتابه ((العقل والثورة)) إذ يذكر ماركيوز في مقدمة الكتاب: "ألف هذا الكتاب على أمل أن يسهم بدور بسيط، لا في إحياء هيجل، بل في إحياء ملكة عقلية يخشى عليها من خطر الرضياع ألا وهي القدرة على التفكير السلبي" (ماركيوز، ١٩٧٠، صفحة ١٧)؛ وذلك لأن فلا سفة هيجل تتمحور ب شأن فكرة السلب التي شكلت نظريته في الجدل، فالسلب يعد القوة المحركة لكل شيء ويرفض وينكر كل ما هو قائم ويعمل على قلب كل شيء؛ لأنه يحمل في داخل كل شيء نقيضه ويحمل عوامل الثورة ايضًا؛ لذلك عدّ هيجل من الفلا سفة الثوريين بسبب أسلوبه الجدليّ (عوا ضة، ٢٠٠٩، ال صفحات ٢٤-٢٥). فلم يهتم ماركيوز بهيجل الفيل سوف وإنما يركز على الطابع



السلبيّ الجدليّ ويتخذه المقولة الأساسيّة الجدل والقوة التي تحرك الفكر والواقع (زكريا، ١٩٧٨، صفحة ١٢٨).

إذًا يتخذ الجدل عند هيجل الطابع السلبيّ "الذي يأخذنا إلى التصور الحقيقي للعقل على اعتبار السلب هو قوام العملية الجدلية الفعلية، وبهذا يصبح السلب برأي ماركيوز قوة بارزة تسعى إلى فضح وكشف الواقع بما فيه من قوة وضعف" (فضيلة، ٢٠٢٢، صفحة ٣٦٨). وفي هذا الصدد يقول ماركيوز: "والواقع أن فلسفة هيجل فلسفة سلبية... فالدافع الأصلى لهذه الفلسفة هو الاقتناع بأن الوقائع المعطاة التي تبدو للذهن العادي مظهرًا إيجابيًا للحقيقة، هي في واقع الأمر سلب للحقيقة، بحيث لا يمكن إقرار الحقيقة إلا بهدمها. وفي هذا الاقتناع النقدي تكمن القوة المافعة للمنهج الجدلي، فالجدل بأكمله مرتبط بالفكرة القائلة أن هناك أساسية تتغلغل في كل أشكال الوجود، وأن هذه السلبية تتحكم في مضمون هذه الأشكال وحركتها" (ماركيوز، ١٩٧٠، صفحة ٤٩). يكمن سبب اتخاذ ماركيوز للسلب الهيجليّ بو صفه الأداة العقليّة التي "تمتنع عن قبول المتناقضات الخطيرة التي تطفو على سطح الواقع، إذ أن الطريقة الجدلية في التفكير، ذات طابع نقدي للأو ضاع القائمة التي تسكن نظام الحياة المستتب" (قاسم، موجز

في النظرية النقدية عند هربرت ماركيوز، ٢٠١٣، صفحة ١٤).

وإما ما يخص الأثر الماركسيّ، فالماركسية تعد من الفلسفات التي تؤمن بفكرة التغيير، أي تغيير العالم، وتتركز أفكارها على الماديّة الجدليّة والماديّة التاريخيّة، إذ يف سر ماركس التاريخ على وفق الماديّة التاريخيّة التي تدرس تطورات المجتمع وظهور التنظيمات السياسيّة، وتعتمد على التغييرات التي تنتج من خلال العلاقة بين قوى الإنتاج وعلاقات الإنتاج، نظرًا لذلك فإن وعي الأفراد يمثل نتاج لما هو عليه حالهم سواء أكان الحال الاجتماعيّ أم الحال الاقتصاديّ (المحمداوي، ٢٠١٥، صفحة ١٥٦). يقول ماركس في كتا به ((البيان الشيوعي)): "ليس تاريخ كل مجتمع إلى يومنا هذا سوى تاريخ الطبقات. فالحر والعبد، النبيل والعامى،...، فالظالمون والمظلمون المتعار ضون دومًا خا ضوا صراعًا... ينتهى دائمًا إما بتغيير المجتمع كله تغييرًا ثوريًّا وإما بانه يار كلتا الطبقتين المت صارعتين" (ماركس ك.، ٢٠١٥، الصفحات ٥٥-٤٦).

تقسم الماركسيّة المجتمع الإنسانيّ إلى طبقتين هما: الطبقة البرجوازية والطبقة البروليتارية، إذ ترى أن "الطبقات التي تمتلك وسائل الإنتاج تهيمن بالضرورة على قوى الإنتاج الأخرى التي تحرم من حق الملكية

الخاصة. غير أن ظهور قوى منتجة ومالكين جدد لقوى الإنتاج، يساهم في إدخال المجتمع في تناقضات مع العلاقات السابقة. الأمر الذي يؤدي لا محالة إلى تغييرها في اتجاه جديد للهيمنة تحدده الطبقات الصاعدة" (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٢، صفحة ٤٧٥).

تسعى الماركسية إلى محاربة الاستغلال الذي نتج في ظل هيمنة الطبقة البرجوازيّة التي تمثل طبقة ا صحاب رأس المال، لـ صالح الطبقة البروليتاريّة التي تمثل طبقة العمال أو اليد العاملة لذلك أخذت علة عاتقها مهمة تحرر العمال من سلطة أصحاب رأس المال لذلك تدعو إلى العمل "على تكوين أفكار جديدة تحمل في طياتها الثقة وتخلو من اليأس، تدعو إلى الذ ضال ولا تشير إلى الاستسلام. وليست تلك مسألة ثانوية بالنسبة للعمال، بل هي م سألة حياة أو موت لأنهم لن يتحرروا من الاضطهاد الطبقى إلا إذا كانت لديهم فكرة عن العالم تمكنهم من تغييره فعلًا" (بوليتزر، ب. ت، الصفحات ١١-١١). إذ يرى ماركس أن المظاهر أو المفاهيم التي نتجت عن سيطرة الطبقة البرجوازيّة مظاهر اجتماعيّة واقت صاديّة ومنها تحول الا ستلاب إلى ممار سة عادية، و سادت مظاهر الاغتراب والته شيؤ والته سليع واله ضياع والبؤس فأنَّها ت شكل الوعيّ الثوريّ للطبقة العاملة؛ بو صفها الطبقة التي يمكن من خلالها أن تحدث الثورة في داخل المجتمع الرأسماليّ (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٢،

الصفحات ٢٧٦-٤٧٧). يأخذ ماركيوز من ماركس فكرته بشأن صراع الطبقات فيقول في كتابه ((الإنسان ذو البعد الواحد)): "والبرجوازية والبروليتاريا ما تزالان إلى اليوم الطبقتين الرئي سيتين في العالم الرأسمالي" (ماركوز ٥٠، ١٩٨٨).

وإ ما الأثر الفرو يدي فيظهر من خلال علم النفس؛ إذ يستعين ماركيوز بنظرية التحليل النفسيّ لفرويد، فعلى الرغم من تأثره بماركس إلا أنه ينتقده؛ وذلك لأنهُ يرى أن ماركس يؤكد على الجانب الاقتصاديّ والاجتماعيّ ويهمل الجانب النف سيّ وذلك لأن الإنسان عند ماركس يتبنى ذلك الإناسان العامل المنتج، وليس الإنسان الحيّ بغرائزه وإرادته ورغبته في الحب (عواضة، ٢٠٠٩، صفحة ٤٣). فماركيوز لا يبحث في أفكار فرويد، إنما يتعمق في طرائق التحليل النف سيّ لذلك فإنهُ يركز على كتابات فرويد التي تحمل الطابع الح ضاريّ والفل سفيّ، إذ يعرض فرويد فكرة الإيروس "بوصفه الطاقة التي تكمن في أصل كل حضارة. وذلك لأن نمو الفرد؛ أي انتقاله من الأنانية إلى الغيرية، وكذلك نمو الإنسانيّة، يفترض مقدمًا عامل الحب، سواء في صورته الجنسية المباشرة، أو صورته المتسامية المحوَّرة. فنمو الفرد يتحقق حين يعمل الطفل ح سابًا للواقع وينظم سلوكه على أساسه، بعد أن كان يبحث عن إشباعه المباشر ثم إدراك ما يضعه العالم أمام هذا الإشباع المباشر



من عقبات. ونمو المجتمع يتم بإعلاء مماثل للطاقة التي لا تستطيع التعبير عن نفسها مباشرة، بل تتخذ لنفسها تعبيرات غير مبا شرة، تتمثل في المبادئ الأخلاقية والمدينية، وفي التعبير الفني والأدبي" (زكريا، هربرت ماركيوز، ٢٠٢٠، صفحة ٤٢).

يوظف ماركيوز مقولات فرويد وذلك للك شف عن الطابع التحرريّ السالب للغرائز الجذ سيّة المتمثل بالجانب النقديّ عن الإن سان الذي يعد من أعنف الاتهامات التي توجه نحو الحضارة الغربيّة إذيرى فرويد أن تاريخ الإن سان يمثل تاريخ قمعه؛ من جهة تمارس الح ضارة قهر ها على الوجود الاجت ماعيّ والبيولوجيّ للإن سان، ومن جهة أخرى تقيد الوجود الخاص بالنه سبة للغريزة ذاتها، إلا أن ماركيوز لم يوافق قول فرويد بأن القمع يعد من شروط قيام الحضارة؛ لأنه يرى أن الثمن المذي يدفعه الإن سان في مقابل هذه الح ضارة لا يقارن، لذلك أخذ ماركيوز إلى القول بفكرة وجود حضارة لا قمعيّة (حسن ح. ، ١٩٩٣ ، الصفحات ١٣٢-١٣٣). إن الح ضارة تفرض على الإذ سان أنواع مختلفة من القهر؛ وذلك لأن جوهر التح ضر يكمن في تغيير طبيعة الإنسان الأصلية ويطرح مبدأ اللذة بصورة مبا شرة من أجل الخ ضوع للأمر الواقع، وكلما نمت الحضارة ينتصر مبدأ الواقع على حساب مبدأ اللذة ويتم التحكم في الغرائز الطبيعيّة من خلال الأنظمة والقوانين،

ولكن على الرغم من ذلك فأن اللذة لا تختفي بصورة نهائية وإنما تظهر بصورة غير مبا شرة من خلال الحلم والفن والخيال، فمن خلال هذه الصور يخرج المكبوت، لذا يصبح الكبت الثمن الذي يدفعه الإنسان في مقابل تقدمه الحضاري (زكريا، هربرت ماركيوز، ٢٠٢٠، صفحة ٤٢). يذهب ماركيوز إلى التمييز بين نوعين من الكبت هما:

الأول: هو كبت أساسي تحتمه الضرورة البيولوجية لا ستمرار الجنس البشري، فلا بد من وجود قيود ضرورية لحماية الحياة نفسها واستمرارها.

ال ثاني: هو الك بت ال فائض، وهو ناتج عن قيود وإرغامات مضافة إلى تلك الضرورية الطبيعية وهي ليست إلا انعكا سًا لأ شكال ال سيطرة الاجتماعية ونظمها وم صالحها عبر التاريخ، وهي التي ي شدد ماركيوز على ضرورة تخليص الح ضارة منها إذا ما أراد الإن سان أن يعيش مذ سجمًا مع طبيعته الحيوية (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٣، صفحة ٢٧٦٢).

يبين ماركيوز أن هذه الحضارة وبسبب التقدم التكنولوجي فإنها تسمح بقيام مجتمع "لا يلجأ إلى الكبت والقهر إذ أصبحت إمكانية استمتاع الإنسان بحياته الغريزية دون التخلي عن الجوانب العقلية ممكنة جدًا، فقد أصبح الإنسان قادرًا على أن يشيد عالمًا

مزدهرًا يتخلص فيه من العمل القاهر ويكتفي بعمل أشبه باللهو أو اللعب لكي يتفرغ للاستمتاع بغرائزه الطبيعية، وعلى مستوى تتجه له الحياة الحديثة"، وعلى هذا الأساس يرسم ماركيوز صورة لحضارة غير قمعية يتحول فيها العمل الجاد إلى عمل غير مجهد (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٣، صفحة ٧٦٣).

المحور الثاني: النظرية النقدية عند هربرت ماركيوز أولًا: مفهوم النظرية النقدية عند ماركيوز

إن أهم ما تتسم به النظرية النقدية أنها نظرية ثوريّة؛ لأنها "تريد أن تكون بديلًا عن النظرية التقليدية التي تقرُّ الواقع القائم بحكم موقفها النظري وأ سلوبها في التفكير؛ ولذلك يوجه أصحاب النظرية انتقاداتهم الحادَّة للا تجاهات الفلا سفية الأخرى،...، ومناهج التفكير العلمي المُتفق عليها، وأوضاع المجتمع الصناعي الذي يسلطُون عليه النقد الجِذْريَّ" (مكاوي، ٢٠١٧، صفحة ٢٤). تركز النظرية النقدية عند اعضاء مدر سة فرانكفورت ومنهم ماركيوز على نقد مفهوميّ الاغتراب والت شيؤ؛ وذلك لأن الاغتراب يرتبط بالجانب النف سيّ للعامل وتق سيم العمل، وإما الت شيؤ فأنه يرتبط بطريقة المعاملة للأ شخاص بو صفهم أ شياء (برونر، ٢٠١٦، صفحة ١١).

أما م صطلح النظرية النقدية عند ماركيوز في شير إلى الطريقة التي ي ستعملها في توظيف النظرية المارك سيّة؛ فنظريته النقدية تقوم على الجدل ونقد الاقتصاد السياسي، فضلًا عن ذلك فإنه يحدد نظريته بأنها "نظرية اجتماعيّة تزعم تحليل المجتمعات القائمة ضوء وظائفها وإمكاناتها وتحدد الاتجاهات المكنة التي يمكنها أن تقود إلى ما وراء الحالمة الراهنة للأمور" (ح سن ح.، ۱۹۹۳، ال صفحات ۱۲۳–۱۲۶). يقول ماركيوز في كتابه ((فل سفات النفي)): "منذ البداية والنظرية النقدية للمجتمع مت ضمنة دومًا في الم شكلات والمجادلات الفل سفية وكذلك الاجتماعية" (ماركوز، ٢٠١٢، صفحة ١٤٣). إذ يؤ سس ماركيوز النظرية النقدية من خلال رؤيته للنظرية العقلانيّة الاجتماعيّة بو صفها نظرية نقدية في جوهرها؛ وذلك لأنها تخ ضع للنقد العمليّ والنظريّ وبطريقة إيجابية وسلبية في الوقت نف سه، وعليه يذهب ماركيوز إلى تق سيم محركات النقد إلى قسمين هما:

الأول: الموقف المتكون لدى الإن سان باعتباره حاملًا للعقل عضويًا. أي إنه يمتلك القدرة على التمييز وأن يشكل وجوده بحرية. اعتمادًا على سعادته الدنيوية.

الثاني: الموقف والم ستوى الذي يتح صل عليه الفرد من خلال تطور قوى الإنتاج وعلاقاته مطابقة أو صراعًا فيما

بينها، وذلك لكونها معيارًا لعملية بناء العقلانية التي يقوم بها الإذ سان باتجاه المجتمع (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٢، صفحة ٣٦).

فضلًا عن ذلك يرى ماركيوز أن "مهمة الفلسفة إنما تنح صر في صون الحقيقة من الضياع، والإهابة بالعقل على أنه الأصيل المقابل للواقع اللاإذ ساني الزائف، أمَّا مهمة تغيير الواقع فلي ست مهمة فلا سفية، بل مهمة سيا سية. فالاحتجاج العقلاني المثالي الذي تمار سه الفلاسفة يظلُّ مثاليًا ولا يه صل إلى جذر الظروف المادية للوجود، أمّا الاحتجاج المادي الحقيقي فذلك الذي تمار سه الجماعات المضطهدة في كفاحها ونضالها من أجل ظروف حياتية أفضل" (زكريا، ١٩٧٨، صفحة ١٢٦). إذْ ينتقد ماركيوز العلم وتعامله مع المثاليات أو العلم الشموليّ التقليديّ، ويرى أن الفلاسفة تستطيع أن تك شف الزيف وتو جه ا لمال نحو انحراف طريق المجتمعات و ضياعها في مفاهيم التاشيؤ والهيمنة التقنيّة (مجموعة مؤلفين، ۲۰۱۲، الصفحات ۳۱–۳۷). يـ شير ماركيوز قائلًا إن "المهمة الوحيدة المتروكة للفل سفة هي تطوير أ شد نتائج العلوم عمومية. وهي أي ضًا تأخذ كأساس لنظرتها أن العلم قد أظهر على نحو كاف قدرته على خدمة تطور قوى الإنتاج وإتاحة إمكانات جديدة لوجود أغنى"، نظرًا لذلك حمَّل تحالف العلم مع الفل سفة الأخطاء التي ولمدتها تبعية العلوم لعلاقات

ال سيادة، فالنظرية النقدية في المجتمع تفترض ابتعاد العلم من هذا النظام، إلا أن ذلك لا يعني اعفاء النظرية من النقد، أي نقد الأهداف والمناهج العلميّة التي تدخل في كل موقف اجتماعيّ جديد (ماركوز، ٢٠١٢، صفحة ١٦٣٣).

على الرغم من تطور العلوم وما قدمه العلم من خدمة للواقع إلا أن ماركيوز يرى أن "التنبؤية العلمية لا تتطابق مع الحالة الم ستقبلية التي توجد فيها الحقيقة، وحتى تطور قوى الإنتاج وتطور التكنولوجيا لا يعرفان آية تقدمية متقطعة من المجتمع القديم إلى المجتمع الجديد، والإنسان نفسه عليه أن يحدد هذا التقدم... ولما كان م ستقبل العلم والتكنولوجيا متوقفًا عليهم، فإن العلم والتكنولوجيا لا يـ صلحان قبليًا كأنموذج تـ صورى للنظرية النقدية" (ماركوز، ١٩٧١، صفحة ١٦٨). يذكر ماركيوز بأن النظرية النقديّة تُعد "نظرية لنف سها وللقوى الاجتماعية التي تشكل أساسها، إن العنصر الفلسفي في النظرية هو شكل من الاحتجاج ضد ''النزعة الاقتصادية'' الجديدة التي قد تعزل الصراع الاقتصادي وتف صل المجال الاقتصادي عن المجال السياسي" (ماركوز، ۲۰۱۲، الصفحة ۱٦٤).

يبين ماركيوز بأنه ينتمي إلى مذهب ماركس الفلسفي إذ أنه يتفق مع ماركس في فكرة التغيير والثورة،



لكنهما يختلفان في نتائج التي تصل إليها الثورات، فالثورة عند ماركس صراع طبقيّ بين الطبقة البرجوازيّة والطبقة البروليتاريّة، إذ يت صارع هؤلاء ب شأن ملكيّة و سائل الإنتاج فتحدث الثورة التي تقودها البروليتاريا أو اليد العاملة بو صفها العامل المحرك للتاريخ، وإما الثورة عند ماركيوز إنها اتخذت طريقٌ مغاير للثورة المارك سيّة ويرى أن الصراع ليس أساس الثورة ولا يؤدي إلى التغيير في بنية المجتمع؛ نظرًا لما تقدمه الرأسماليّة من خدع وأوهام مختلفة لأصحاب اليد العاملة ونتيجة لذلك عطلت الطبيعة الثوريّة لهذه الطبقة بسبب اندماجها مع الرأسماليّة (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٢، صفحة ١١٤). إنّ التطور في المجتمعات الصناعيّة المعاصرة ساعد في تهديم التفكير النقديّ وذلك من خلال "منظومة كامة للسيطرة والهيمنة قوامها التقنية، حيث يتم إزالة الفوارق بين القوى المتناقضة في المجتمع ،...، وجرى التظليل على الصراع التاريخي بين الطبقة العاملة ورأس المال" (قاسم، ۲۰۱۳ ، الصفحات ۱۷-۱۸).

يبين ماركيوز رأ يه ب شأن المجتمعات الرأ سماليّة فيقول: "إنها لدعارة، من جانب هذا المجتمع، أن ينتج ويعرض كمية خانقة من البضائع، بينما ضحاياه يجدون أنف سهم محرومين من القوت الضروري، أو يصاب بالتخمة، ويتخم المزابل من بعد ببقايا الأطعمة، بينما هو يتلف أو ي سمم الرسلع النادرة

القابلة لأن يأكلها المعدمون. إن يجتمع الوفرة العاهر في مخاطباته، في ابت ساماته، في سيا سييه وخطبائه، في صلواته، في جهله، في حكمة مثقفيه المزيفة التي يحافظ عليها" (ماركيوز، ١٩٧١، صفحة ٢٤).

ي شير ماركيوز قائلًا: "وكانت الطبقتان الكبريان المتواجهتان، البرجوازية والبروليتاريا، قد وعتا هذا المدور التاريخي للنظرية وراحتا ت ستخدمانها في عملهما السياسي، والبرجوازية والبروليتاريا ما تزالان إلى اليوم الطبقتين الرئي سيتين في العالم الرأسمالي. ولكن تطور هذا العالم قد شوه بنيتهما ووظيفتهما إلى حد أنهما ما عادتا تبدوان من وجهة نظر التاريخ عامل التحول الاجتماعي" (ماركوز، ١٩٨٨، صفحة ٢٩). إذ يرى أن الطبقة العاملة تمثل العامل الأساسيّ للثورة على مر التاريخ وذلك "بحكم موقعها المركزي في سير عملية الإنتاج، بأهميتها العادية، بعب الاستغلال الذي تتحمله، ولكنها أصبحت، لمجرد مشاركتها في الحاجات التي توطد للنظام الستقراره، قوة محافظة وحتى م ضادة للثورية... إن المجتمع في البلدان الرأ سمالية المتقدمة، ليعارض كل تجذير للطبقات العاملة، وذلك بإحداث شلل في وعى الم ستغلين، والا ستمرار في تنمية الحاجات التي تؤبّد عبوديتهم، وتلبيها. وبهذا، تلج البنيان الغريزي لدى الم ستغلين، م صلحة مالكِ تجاه النظام القائم، بحيث لا يكون ثمة سبيل إلى حدوث انقطاع في استمرار القمع" (ماركيوز، ١٩٧١). الصفحات ٣٦–٣٧).

ويكمن سبب ضعف البروليتاريا وموقفها السلبيّ في القيام بالثورة في التقنيّة والتنظيم التكنولوجيّ للإنه تاج " فالهيم نة تتلبس مظهرًا إدار يًا. والملاك الرأسماليون ينتجون عن وظائفهم كوكلاء م سؤولين... ويلبس الم ستغلين الحقيقيين طاقية الاخفاء وراء واجهة المو ضوعية العقلانية، وهكذا يم سي الحقد والحرمان بلا هدف يتوج هان إليه، ويحجب القناع التكنولوجي العبودية واللام ساواة" (ماركوز، ١٩٨٨، صفحة ٦٧). لذلك تخلق التقنيّة "نوع من الوهم بالعقلانية وتغيب بدورها كل أوجه الأ سطورة التي تت ضمنها وتحميها وتدافع عنها. وكل ذلك بسبب تطور الرأسمالية وأصبح بوسعها إنتاج عدداً من الوسائل والأدوات لخلق الارتياح بدرجة أكثر مما سبق... لذلك قد تصبح فكرة الثورة عل الرأسمالية هي ثورة على الإنسان نفسه أو على الأغلبية من البشرية لأنهم أصبحوا جزءاً منها،...، فتحولت التقنية من محررة للإنسان إل طريقة لتحويله إلى شيء وأداة وأ صبح مع ذلك عقبة في سبيل التحرر" (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٢، الصفحات ٣٧-٣٨). فالتكنولوجيا تعد سيا سة قبل أن تكون أي شيء آخر؛ وذلك لأن منهج التكنولوجيا يتسم بالسيطرة، لذلك أصبح التقدم التقنيّ أداة تحكم الفرد والمجتمع وتحرمه من حريته وتحوله

إلى كائن مستهلك بالدرجة الأولى (عبد الكريم و مساهر، ٢٠١٨، صفحة ١٣٧). وفي هذا الصدد يذكر ماركيوز قائلًا: "لم تعد المسألة: كيف يستطيع الفرد أن يؤمن حاجاته من غير أن يلحق ضرراً بغيره؟ بل أصبحت: كيف يستطيع ذلك من دون أن يضر بنفسه، أي دون أن يحدث، بتطلعاته و تأمين حاجاته، تبعية لجهاز الاستغلال؟ ما دام هذا الأخير لا يؤمن حاجاته أي ضًا، إلا بأن يحافظ أكثر فأكثر، على عبوديته" (ماركيوز، الصفحات ١٩٨١).

يرى ماركيوز أن الرأسمالية المعا صرة توفر كل الب ضائع وال سلع التي حرم منها الفرد وتحولها إلى أداة لإشباع حاجاته، فالإنسان يتعرف على نفسه من خلال الب ضائع وال سيارات والأجهزة المنزلية الحديثة، وهذه المنتجات أخذت تع مل على تكيف الأفراد على وفق طراز الحياة الجديدة، في المقابل يمتنع الأفراد من القيام بالثورة ضد كل تغير نوعيّ (ماركوز، ١٩٨٨، الصفحات بالثورة ضد كل تغير نوعيّ (ماركوز، ١٩٨٨، الصفحات للتلفزيون، ولا لأدوات المنزل، من وظيفة قمع، ولكنها بمقدار ما هي مُنتجة مسب قوانين الربح التجاري، ولا شيء سواه، أصبحت جزءاً لا يتجزأ من كيان الأفراد، من (( سيرتهم اليومية))، على نحو غدا معه الأفراد مكرهين على التحصيل بالله شراء، جزءاً لا يتجزأ من مكرهين على التحصيل بالله شراء، جزءاً لا يتجزأ من



وجودهم، وغدا هذا الوجود نف سه أحد منجزات رأس المال" (ماركيوز، ١٩٧١، صفحة ٣٠).

يقول ماركيوز: "ما دا مت البروليتاريا عير نا ضجة لتحررها الذاتي، فأن غالبية البروليتاريا سترى في الذ ظام الاجت ماعي القائم، الذ ظام المكن الوحيد وستشكل سياسيًا ((ذيل الطبقة البرجوازية، وجناحها الأي سر المتطرف))"، وذلك من خلال تعاون الرأسماليين مع النقابات العمالية؛ إذ أن عمل هذه النقابات يكمن في تنظيم مجموعة من الع مال والفنيين إلا أنها لم تطور لديهم سوى الوعيّ النقابي الذي بدوره لا يرتفع بهم إلى مستوى الموقف السياسيّ، وبناءً على ذلك يبين ماركيوز أن البروليتاريا لا يمكن أن تكون الطبقة التي تحدث الثورة؛ وذلك لأن الرأسماليّة المعاصرة أظهرت التعاون الطبقيّ بدلًا من الصراع الطبقيّ، وعليه صارت هذه الطبقة من عنا صر تقدم الذظام الرأسماليّ (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٢، صفحة ١٢٥).

يشير ماركيوز إلى أن سبب سيطرة الرأسماليّة على كل مجالات الإنسان يرجع إلى الإنتاج الم ستمر والا ستغلال التجاريّ اللذين يجعلان من الرأسماليّة على قيد الحياة مما أدى ذلك إلى قمع كل محاولة تدعو إلى المعارضة من قبل "الشرطة والمحاكم، بممثلي الشعب، بالشعب نفسه، ولم يبق في الساحة سوى تمرد الشبيبة

والطبقة المثقفة المنبث في مختلف الصفوف، والكفاح اليومي الذي تخو ضه الأقليات الم ضطهدة" (ماركيوز، ١٩٧١، صفحة ٢٣). على الرغم من نظرة ماركيوز ال سلبية تجاه قيام الثورة إلا أنه لم يفقد الأمل بصورة نهائية في قيام ثورة؛ إذْ يرى أن هناك قوى ممهدة للثورة ت ستطيع في الوقت نف سه إيقاظ الطبقة العاملة من سباتها، وتتمثل هذه الطبقة بأدنى الطبقات الاجتماعية في المجتمعات (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٢، صفحة ١٢٦). يقول ماركيوز: "ولكن ما تزال هناك، تحت الطبقات ال شعبية المحافظة، طبقة المنبوذين و((اللامنتمين))، والعروق الأخرى، والألوان الأخرى، والطبقات الم ستغَلَّة والم ضطهدة، والعاطلون عن العمل والعاجزون عنه. أن هؤلاء الناس يقفزون خارج الصيرورة المديموقراطية، وحياتهم تعبر عن الحاجة الملحة والمبا شرة والواقعية إلى و ضع حد للشروط والمؤ سسات التي لا تطاق أو تحتمل. وعلى هذا فأن معار ضتهم ثورية حتى وان لم يكن وعيهم ثوريًا" (ماركوز، ١٩٨٨، الصفحات ٢٦٦–٢٦٧). ونظرًا لأن كلُّ هذه الفئات محرومة من الامتيازات والخدمات التي توفرها الرأسماليّة المعاصرة فلا بدّ من ضرورة ا ستبعادهم من طبقات المجتمع الرأسماليّ (قا سم، ٢٠١٣، صفحة ٢١)؛ ويؤدي ذلك إلى حدوث فجوة كبيرة في الا ستهلاك بين هؤلاء وطب قات المجتمع الأخرى؛ وذلك لأن الرأسمالية تعجز عن الوصول إليهم، لذا فأن الذظام الذي يمارس الهيدمة على الناس من خلاله يصبح غير فعال (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٢، صفحة ١٢٦).

ف ضلًا عن ذلك ي شير ماركيوز إلى طبقة أخرى تتمثل بالحركات الطلابيّة اليه ساريّة إذ يرى أن "حركة أولئك اله شباب المُتمردين ستكون طليعة التَّغير التاريخي الحاسم، ورمز القوة اله سياهية التي ستحرر المجتمع المصناعي المتقدم وتقاوم عقلانيته المُصطنعة مقاومة نقديَّة مُدمرة" (مكاوي، ٢٠١٧، صفحة ٣٣). فقد وجد ماركيوز في هذه الطبقات القوى التي تحدد "طريق الارتفاع بغرائز الحياة عن الغرائز العدوانية، وتحقق الارتفاع بغرائز الحياة عن الغرائز العدوانية، وتحقق من العقلانية التكنولوجية الاداتية. وهيمنة (مبدأ المردود) المنظم للمجتمع الطبقي، نحو إعادة إنتاج الحضارة وفق أسس جديدة" (قاسم، ٢٠١٣، صفحة ٢٢).

ثانيًا: الجمال والفن بو صفهما و سيلتين للتحرر الفكريّ

على الرغم من سيادة العقلادية الأدادية والتكنولوجية في المجتمعات الغربية المعاصرة إلا أن الإنسان في ظل هذه المجتمعات يعاني من التناق ضات التي انتجتها الحضارة المادية و شيدها بإرادته وذلك من أجل السيطرة على الطبيعة، والتي انعك ست بصورة

سلبية على مجالات الحياة الإنسانية إذا صبح الفرد ي شعر بالاغتراب في عالم الوفرة يفتقد لكل صور النقد والرفض لذلك يظهر السؤال المحوري الآتي: ما هي الصورة التي رسمها ماركيوز كأداة للتحرر من سيطرة العلم والتقنية؟ (ذهبية، ٢٠١٨، صفحة ٢٤٠). يقول ماركيوز في كتابه ((البعد الجمالي)): "في وضع لا سبيل إلى تغير واقعه المحزن إلا بممار سة سياسة جذرية، لا مناص للمرء من أن يبرر اهتما مه بعلم الجمال، ومن العبث محاولة إنكار عنصر اليأس الملازم لمثل هذا الاهتمام، وهو عنصر يكمن في الالتجاء إلى عالم وهمي لا يطرأ فيه تغير على الوضع القائم إلا على صعيد يطرأ فيه تغير على الوضع القائم إلا على صعيد الخيال،...، ويبدو أن الفن من حيث هو فن، فأنه يعبر عن حقيقة، عن تجربة، عن حاجة آسرة، وكلها عوامل أساسية في سبيل الثورة" (ماركوز، ١٩٧٩، صفحة ٢١).

يبين ماركيوز أن الثورة التي تقوم بها الفئات الشبابية والمُهمشة الضعيفة فأنها "تطالب قبل كل شيء في عملها السياسي، بالاعتراف بقيمة الخيال وحقيقته. وحركتها برمتها إنما تطور أشكالاً سريالية من الاحتجاج والرفض، وربما كان هذا التطور، الطفيف بمعناه ظاهراً، علامة تغير أساسي في الوضع؛ والاحتجاج السياسي، بسمته الشاملة التي يتلبس بها، يمتد إلى بُعد ظل حتى ذلك اليوم، في جوهره غير ذي صفة سياسية بمقدار ما هو بعد عمالي" (ماركيوز، ١٩٧١، الصفحة ٥٧).



يبين ماركيوز أن معالجة الأزمة التي نشأت بسبب الرأسماليّة تكمن في الجمال إذ يقول: "يمكن أن يفيدنا البعد الجمالي... في تخمين ما يكون عليه مجتمع حر، ففي عالم تكفُّ الرصلات الإنسانية عن أن تكون الوسائط فيها بعد، علاقات تجارية، ولا تكون بعدُ قائمة على الاستغلال، أو التنافس أو الإرهاب، يجب أن تكون الحساسية متحررة من جميع المسرات القمعية في المجتمعات المستعبدة، وأن يكون في و سعها التطلع إلى اشكال من الواقع ووجوه لم تكن حتى اليوم موضوعاً إلا للت صور الجمالي. وذلك لأن الحاجات الجمالية ذات محتوى السمو" (ماركيوز، ۱۹۷۱، الصفحات ٥٣–٥٤).

يرجع سبب اهتمام ماركيوز بالفن إلى أهميته، ودوره الفعال في تحرير الإنسان من قمع الرأسماليّة، إذْ يبدأ بنقد كل ما هو سائد ولا سيما النظريّة المارك سيّة التقليديّة التي □من وجهة نظر ماركيوز – لا تساعد في تحرير الإنسان من الواقع القمعيّ الذي يعيشه وذلك بسبب سيطرة التشيؤ على الإنسان مما يؤدي إلى ضعف الوظيفة الجماليّة والمعرفيّة للفن (مجموعة مؤلفين، الوظيفة الجماليّة والمعرفيّة للفن (مجموعة مؤلفين،

يتبلور جوهر الفن في الـ صورة الجماليّة؛ إذْ من خلال هذه الـ صورة يـ ستطيع الفن أن يعبر عن الوظيفة الـ سيا سيّة للفن ووظيفته الجماليّة الخال صة، ويرى

ماركيوز أنَّ وظيفة الفن السياسية لا تعنى أن يخضع الفن للدعاية السياسية ورجال السياسة وإنما تكمن مهمته في دفع الطريق السياسي الجيد وتعمل على رسم صورة جديدة للمجتمع من أجل تحرير الإنه سان من سيطرة التشيؤ وجميع صور الاستغلال، ولا يمكن أن يحدث ذلك إلا عندما ي ستقل الفن عن الواقع المعاش وجميع انواع العلاقات الاجتماعيّة التي تكون ت شكّل عقبة أمام كل تغيير جذريّ للمجتمع وتمنع من طريق التجديد، ولا يعنى ماركيوز با ستقلال الفن عن الواقع "عدم الاهتمام بقضايا الإنسان السياسية والاجتماعية، بل تعنى أن الفن يجب ألا يصبح أداة للدعاية ال سيا سية، ويعطى فرصة للمستقبل، ولما يجب أن يكون، ليتحقق بفضل حسيّة الإنسان الجديدة ومخيّلته المبدعة. لأن كل تقيّد بالواقع، مهما كان نوعه، قد لا يترك الفرصة للحسيّة وللمخيّلة أن تسهما في تغير الواقع القمعي السائد" (مجموعة مؤلفين، ٢٠١٢، الصفحات .(140-145

من خلال هذه الا ستقلاليّة يـ ستطيع الفن أن يؤدي دوره الخلّاق وأن يعارض الأو ضاع السائدة، فالاستقلاليّة بوصفها أداة للتحرر لا تعني رفض الالتزام، وإنما تمتلك صورة خاصة بها؛ ذلك لأن "الشكل الجمالي هو ذلك الشيء الذي ينتج عن موضوع ما، بعد تغييره، وجعله وحدة كلية قادّمة بذاتها" (مجموعة



مؤلفين، ٢٠١٢، صفحة ١٣٥). يعمل الالتزام على إعادة الاعتبار للذاتيّة التي تحمل في داخلها طاقة التغيير الثوري و"يمنعها من التشبث بواقع ما، حتى ولو كان ذلك الواقع يخدم الإنسان، فالمطلوب هو تجاوز الواقع، بف ضل العمل الفني، باعتباره عملًا خلاقًا لا يكتفي بالواقع الراهن، ولا يتم ذلك الشيء إلا بفضل وظيفة الذاتية الخلاقة، التي تعتبر من المكونات الأساسية للشكل الجمالي وكضمان لاستقلالية الفن كفن" (مجموعة مؤلفین، ۲۰۱۲، صفحة ۱۳۹). یه شیر مارکیوز قائلًا: "يجب أن لا يفهم الفن بعد على أنه وهمى، لأن علاقته بالواقع تغيرت: الواقع منذ الآن ف صاعداً منفتح، لا بل خا ضع لوظيفة الفن التحويلية. والثورات التي تلت الحرب (وغالباً ما منيت بالخيانة أو الهزيمة من بعد) كانت تنهض ضد واقع الفن إلى وهم لا أكثر بمقدار ما کان الفن وه ما Schoner Schein, اح الفن الجديد يعلن عن نف سه أنه نقيض الفن. وكان الفن الوهمى عدا ذلك، يدمج في كيانه بسذاجة، طرازه في التمثيل والأفكار القائمة حول مفهوم الملكية... وما كان ليشك بسمة الشييئية... لعالم أخضع للإنسان. يجب على الفن أن يقطع صلته بهذه المحاولة في جعله واقعاً: يجب أن يتحول إلى تصوير،...، أو إلى معرفة نقدية" (ماركيوز، ۱۹۷۱، الصفحات ۷۳–۷۶).

ي شير ماركيوز إلى أن الفن يعد "تعبير عن طموحات وتمنيات الإن سان المكبوتة، والمقموعة، في الو ضع المهيمن... فمهمة الوظيفة الفنية هو العمل على تصعيد الواقع الفوري، لكي يصبح معبرا عن الطموحات الإنسانية غير القمعية؛ لأن أهمية التصعيد الإستيتيكي هو التمكن من إبراز الوظيفة الاجتماعية السائدة، ور سم بعدًا جديدًا تسوده الذاتية الثائرة على الأو ضاع المزرية. وهكذا... تبرز حالة غير تصعيدية في مشاعر الفرد، وأفكاره، وأحكامه. لأن أساس التصعيد هو الابتعاد عن وأفكاره، وأحكامه. لأن أساس التصعيد هو الابتعاد عن الصفحات ١٣٧-١٣٨).

#### خاتمة:

قدمت هذه الدرا سة عر ضاً تحليليًا لمفهوم النظرية النقدية عند ماركيوز التي تمثل انعطافة مهمة للفلسفة بصورة عامة والفلسفة الألمانيّة بصورة خاصة وذلك لأن النظرية النقدية تعد من نتاجات العصر، لما تحتويه من مفاهيم وأفكار فلسفيّة بنيت على النقد نقد الواقع ــــــومواقف سياسيّة واقتصاديّة واجتماعيّة، ويمكن أن نوجز نتائج البحث على النحو الآتي:

الفكر الهيغلي والمارك سي والفرويدي في فلسفة ماركيوز؛ ويتمثل هذا الحضور من خلال تأثر



- ماركيوز بفكرة الجدل وال سلب الهيغليّ، وأ ما ماركس فأخذ منه فكرة الصراع الطبقي في داخل المجتمع، وأخذ عن فرويد فكرة التحليل النفسيّ.
- ٢. تركز النظرية النقدية عند ماركيوز على نقد مفهومي الاغتراب والتشيؤ، فضلًا عن أنها نظرية سياسية واجتماعية تسعى إلى تحليل المجتمعات القائمة في ضوء وظائفها وإمكاناتها وتحدد الاتجاهات المكنة التي يمكذها أن تقود إلى ما وراء الحالة الراهنة للأمور.
- ٣. ينتقد ماركيوز العلم وتعامله مع المثاليات؛ فعلى الرغم من التقدم الكبير الذي يقدمه العلم للواقع من خدمات إلا أن هذا التقدم أصبح حاجز يعرقل قيام الثورة.
- على الرغم من أن ماركيوز يعطي للفل سفة مهمة
   ك شف الزيف و صون الحقيقة من الرضياع، إلا أن مهمة التغيير ليست مهمة فلسفية بحت وإنما هي أيضًا مهمة اجتماعية—سياسية.
- •. يتفق ماركيوز مع ماركس في فكرة التغيير والثورة لكنهما يختلفان في النتائج التي تو صل إليها هذه الثورات، فالثورة عند ماركس صراع طبقيّ بين الطبقة البرجوازيّة والطبقة البروليتاريّة، وأما الثورة عند ماركيوز فإنها اتخذت طريقٌ مفاير ويرى أن الصراع ليس أساس الثورة ولا يؤدي إلى التغيير في

- بنية المجتمع؛ نظرًا لما تقدمه الرأسماليّة من خدع وأوهام مختلفة لأ صحاب اليد العاملة ونتيجة لذلك عطلت الطبيعة الثوريّة لهذه الطبقة بسبب اندماجها مع الرأسماليّة.
- الم يفقد ماركيوز الأمل في قيام الثورة؛ إذْ يرى أن هناك قوى ممهدة للثورة تستطيع في الوقت نفسه إيقاظ الطبقة العاملة من سباتها، وتتمثل هذه الطبقات بأدنى الطبقات الاجتماعية في المجتمع والحركات الطلابية اليسارية.
- ان ال صورة التي رسمها ماركيوز كأداة للتحرر من سيطرة العلم والتقنية تكمن في الجمال والفن.
- أن معالجة الأزمة التي خلقتها الرأسمالية تكمن في الجمال؛ لأنه يساعد في تخمين ما يكون عليه مجتمع حر.
- وأما جوهر الفن فيتبلور في الصورة الجماليّة؛ إذْ من خلال هذه الصورة يستطيع الفن أن يعبر عن الوظيفة السياسيّة للفن ووظيفته الجماليّة الخالصة.
- ۱۰. يرى ماركيوز أن الفن يعبر عن طموحات وتمنيات الإنسان المكبوتة والمقموعة؛ فوظيفة الفن تكمن في الع مل على تصعيد الواقع الراهن معبراً عن الطموحات الإنسانية غير القمعية.

#### المصادر والمراجع

- أ سعد عبد الوهاب عبد الكريم، و حمد، وليد مساهر. (۲۰۱۸). الأفكار السياسية لدى ماركيوز و هابر ماس. مجلة تكريت للعلوم السياسية العدد ۱٤.
- ال سدير ماكنتير. (۱۹۷۲). ماركوز. (عدنان كيالي، المترجمون) بيروت: المؤ ساسة العربية للدراسات والنشر.
- ٣. توم بوتومور. (۲۰۰٤). مدر سة فرانكفورت.
   ( سعد هجرس، المترجمون) طرابلس: دار أويا
   للطباعة والنشر والتوزيع والتنمية الثقافية.
- ب جورج وآخرون بوليتزر. (ب. ت). أ صول الفل سفة المارك سية. (شعبان بركات، المترجمون) بيروت: مذ شورات المكت بة العصرية.
- 2. جعروم ذهبية. (٢٠١٨). من فل سفة الرفض لنطق العقل الأداتي نحو فل سفة جمالية عند هربرت ماركيوز. مجلة الحكمة للدرا سات الفلسفية المجلده، العدد ١٣.
- آ. حسن محمد حسن. (۱۹۹۳). النظرية النقدية
   عند مربرت ماركيوز. بيروت: دار التنوير.

- ٧. حنان علي عوا ضة. (٢٠٠٩). م شكلة العمل
   وح ضارة الإيروس في فل سفة هربرت ماركيوز.
   العراق: دار الشؤون الثقافية العامة.
- أ. خضر دهو قا سم. (۲۰۱۳). موجز في النظرية النقدية عند هربرت ماركيوز. مجلة الفلا سفة العدد العاشر.
- ٩. ستيفن أريك برونر. (٢٠١٦). النظرية النقدية: مقدمة ق صيرة جدًا. ( سارة عادل، المترجمون) م صر: مؤ س سة هنداوي للتعليم والثقافة.
- ۱۱. عبد الغفار مكاوي. (۲۰۱۷). النظرية النقدية الدر سة فرانكفورت: تمهيد وتعقيب نقدي. الملكة المتحدة: مؤسسة هنداوي سي آي سي. الملكة المتحدة: مؤسسة هنداوي سي آي الثقافة الكريم وآخرون ف ضيلة. (۲۰۲۲). الثقافة الرفعية وإتيقا الواقع القائم في النظرية النقدية عند هاربرت ماركيوز. مجلة الرباحث، العدد العدد العدد المعدد المعد
- ۱۲. علي عبود المحمداوي. (۲۰۱۵). الفلا سفة السياسية: كشف لما هو كائن، وخوض في ما ينبغي للعيش معاً. بيروت: دار الروا فد- ناشرون.
- ١٣. فؤاد زكر يا. (١٩٧٨). هربرت ماركيوز.القاهرة: دار الفكر المعاصر للنشر والتوزيع.

- ۱۶. فؤاد زکریا. (۲۰۲۰). *هربرت مارکیوز.* مصر: مؤسسة هنداوي.
- 10. كارل وآخرون ماركس. (٢٠١٥). البيان ال شيوعي. (العفيف الأخ ضر، المترجمون) بيروت: منشورات الجمل.
- 17. كمال بومنير. (۲۰۱۰). *النظرية النقدية لدرسة* فرانكفورت: من ماكس هوركهايمر إلى أك سل هونيث. الجزائر: منشورات الاختلاف.
- ۱۷. مجموعة مؤلفين. (۲۰۱۲). مدرسة فرانكفورت النقدية: جدل التحرر والتواصل والاعتراف. (علي عبود وآخرون المح مداوي، المحرر) الجزائر: ابن النديم للنشر والتوزيع.
- ١٨. مجموعة مؤلفين. (٢٠١٣). الفل سفة الغربية
   الم عا صرة ج١. (علي عبود المح مداوي،
   المحرر) الجزائر: منشورات الاختلاف.
- ۱۹. هدير حسن. (۲۰۲۱). ماكس فيبر وفل سفته // الاجتماعية. العراق: دار اشور.
- ۱۲۰ هربارت ماركوز. (۱۹۸۸). *الإن سان ذو البعد الوا حد.* (جورج طرابي شي، المترجمون) بيروت: منشورات دار الآداب.
- ۲۱. هربرت ماركوز. (۱۹۷۱). فلا سفة النفي: درا سات في النظرية النقدية. (مجاهد عبد

- المنعم مجاهد، المترجمون) بيروت: مذ شورات دار الآداب.
- ۲۲. هربرت ماركوز. (۱۹۷۹). البعد الج مالي: نحو نقد النظرية الجمالية المارك سية. (جورج طرابي شي، المترجمون) بيروت: دار الطليعة للطباعة والنشر.
- ۲۳. هربرت ماركوز. (۱۹۸۸). الإن سان ذو البعد اللوا حد. (جورج طرابی شي، المترجمون)
   بیروت: منشورات دار اداب.
- ۲۶. هربرت ماركوز. (۲۰۱۲). فل سفات النفي: درا سات في النظرية النقدية. (مجاهد عبد المنعم مجاهد، المترجمون) القاهرة: مكتبة دار الكلمة للنشر والتوزيع.
- ۲۰. هربرت ماركيوز. (۱۹۷۰). الع قل والثورة:
   هيجل ون شأة النظرية الاجتماعية. (فؤاد زكريا، المترجمون) م صر: الهيئة الم صرية العامة للنشر والتوزيع.