

عَجَلَّةُ فَصْلِيَّةُ مُحَكَّمَةُ تُعْنى بِالتَّراث الكربلائي مُحَازَةٌ مِنْ وزَارَةِ التَّعْلِيْمِ الْعَالِي وَالْبَحْثِ الْعِلْمِيِّ

مُعْتَدَدُّ لِأَغْرَاضِ التَّرْقِيةِ الْعِلْمِيَّةِ

تصدرعن: العتبة العباسيّة المقدّسة قسم شؤون المعارف الإسلاميّة والإنسانيّة مركز تراث كربلاء

السنة الثانية عشرة/ المجلَّد الثاني عشر/ العددان الأوِّل والثاني (٤٣-٤٤) ذو الحجِّة ١٤٤٦هـ/ حزيران ٢٠٢٥م





كربلاء المقدَّسة - جمهوريَّة العراق

ردمد: ۲۳۱۲–۲۸۹۰

ردمد الإلكتروني: ٢٤١٠-٣٢٩٢

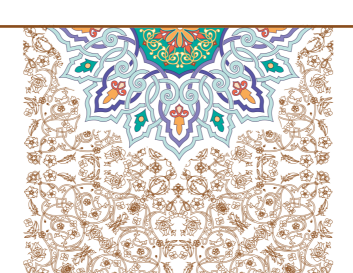
الترقيم الدولي: ٣٢٩٧

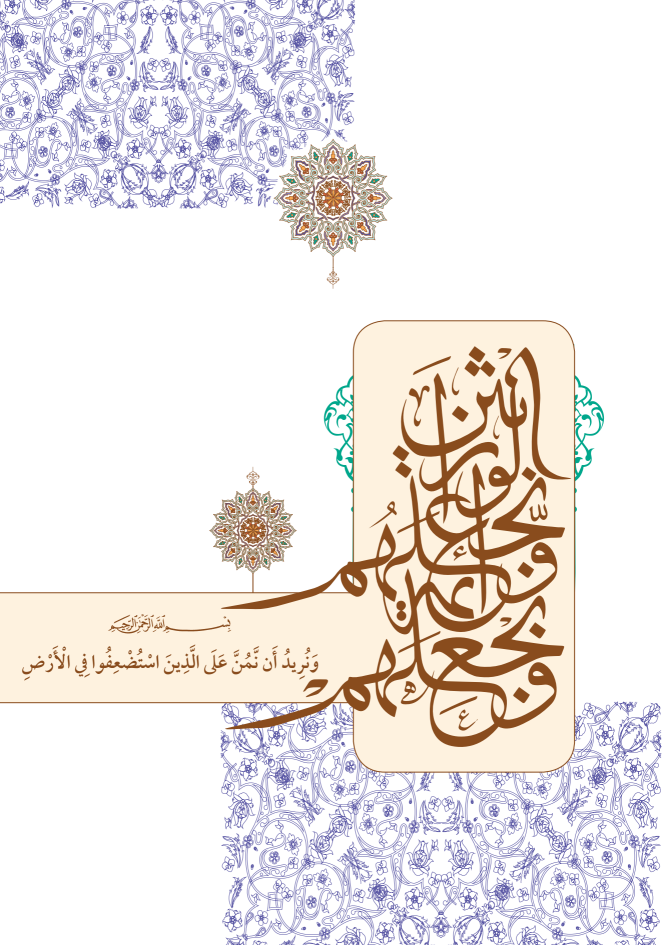
رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية ١٩٩٢ لسنة ٢٠١٤

رقم الجوال: ۲۳۲۷ ۲۹۲۲۷۷۰۰

Web: http://Karbalaheritage.alkafeel.net

E. mAil: turAth@AlkAfeel.net







# المشرف العام

سهاحة السيّد أحمد الصافي المتولي الشرعي للعتبة العباسيّة المقدّسة المتوف العلمي

الشيخ عمّار الهلالي رئيس قسم شؤون المعارف الإسلاميّة والإنسانيّة في العتبة العباسيّة المقدسة رئيس التحرير

د. إحسان علي سعيد الغريفي (مدير مركز تراث كربلاء) مدير التحرير

أ. د. فلاح رسول الحسيني (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)
 سكر تيرا لتحرير

م.د. علي عباس فاضل مدقق اللغة العربية

أ.د. فلاح رسول الحسيني (كلية التربية للعلوم الإنسانيّة/ جامعة كربلاء) م.د. حيدر فاضل العزاوي (وزارة التربية/ مديرية تربية كربلاء)

مدقق اللغة الانكليزية

م. م. إباء الدين حسام عباس (جامعة كربلاء/ كلية التربية للعلوم الإنسانية) الإدارة المالية والموقع الإلكتروني

وليد جاسم سعود





### الهيأة التحريرية

أ.د. مشتاق عباس معن (كلية التربية/ ابن رشد/ جامعة بغداد)
 أ. د. على خضير حجى (كلية التربية/ جامعة الكوفة)

أ.د. إياد عبد الحسين الخفاجي (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

أ. د. على كسار الغزالي (كلية التربية للبنات/ جامعة الكوفة)

أ.د. عادل محمَّد زيادة (كلية الآثار/ جامعة القاهرة)

أ.د. حسين حاتمي (كلية الحقوق/ جامعة اسطنبول)

أ.د. تقى عبد الرضا العبدواني (كلية الخليج/ سلطنة عمان)

أ.د. إسماعيل إبراهيم محمَّد الوزير (كلية الشريعة والقانون/ جامعة صنعاء)
 أ.د. زين العابدين موسى جعفر (كلية الآداب/ جامعة بغداد)

أ.د. على طاهر تركى الحلى (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)

أ.د. محمَّد حسين عبود (كلية العلوم الإسلامية/ جامعة كربلاء)

أ.د. حميد جاسم الغرابي (كلية العلوم الإسلامية/ جامعة كربلاء)

أ.د. ضرغام كريم كاظم الموسوي (كلية العلوم الإسلامية/ جامعة كربلاء)

أ.م.د. حيدر عبد الكريم حاجى البناء (جامعة القرآن والحديث/ قم المقدسة)

أ.م.د. محمَّد علي أكبر غفّوري نژاد (كلية الدراسات الشيعية/ جامعة الأديان

والمذاهب/ إيران)

أ.م.د. فلاح عبد علي سركال (كلية التربية للعلوم الإنسانية/ جامعة كربلاء)
 م.د. اكسم احمد فياض (جامعة وارث الأنبياء/ كلية العلوم الإسلامية)



### قواعد النشرفي المجلة

تستقبل مجلة تراث كربلاء البحوث والدراسات الرصينة على وفق القواعد الآتية:

- ١- يشترط في البحوث أو الدراسات أن تكون على وفق منهجيّة البحث العلمي وخطواته المتعارف عليها عالميًا.
- ٢- يقدَّم البحث مطبوعًا على ورق ٨٤، وبنسخ ثلاث مع قرص مدمج
  (CD) بحدود (٥٠٠٠ ١٠٠٠٠) كلمة بخط (simblified ArAbic)
  على أن ترقم الصفحات ترقيهًا متسلسلًا.
- ٣- تُقبل النصوص المحقّقة لمخطوطات كربلاء، على أن تكون محقّقة على وفق المناهج المتعارف عليها، وأن تتضمن مقدّمة تحقيق (دراسة) يذكر فيها الباحث المنهج المعتمد ومواصفات النسخة المعتمدة ومصدرها، ويرفق مع العمل المحقّق صورة المخطوطة المعتمدة كاملةً، على أن لا يتعّدى عدد الكليات ١٨,٠٠٠ كلمة.
- 3-تقديم ملخّص للبحث باللغة العربية، وآخر باللغة الإنكليزية، كلّ في حدود صفحة مستقلَّة على أن يحتوي ذلك عنوان البحث، ويكون الملخّص بحدود (٣٥٠) كلمة.
- ٥- أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على عنوان واسم الباحث/ الباحثين، وجهة العمل، والعنوان الوظيفي، ورقم الهاتف، والبريد الإلكتروني مع مراعاة عدم ذكر اسم الباحث أو الباحثين في صلب البحث أو أيّ إشارة إلى ذلك.
- ٦- يشار إلى المراجع والمصادر جميعها بأرقام الهوامش التي تنشر في أواخر البحث، وتراعى الأصول العلميَّة المتعارفة في التوثيق والإشارة بأن



تتضمن: اسم الكتاب، اسم المؤلِّف، اسم الناشر، مكان النشر، رقم الطبعة، سنة النشر، رقم الصفحة، هذا عند ذكر المرجع أو المصدر أول مرة، ويذكر اسم الكتاب، ورقم الصفحة عند تكرِّر استعاله.

- ٧- يزوَّد البحث بقائمة المصادر والمراجع منفصلة عن الهوامش، وفي حالة وجود مصادر ومراجع أجنبية تُضاف قائمة المصادر والمراجع بها منفصلة عن قائمة المراجع والمصادر العربية، ويراعي في إعدادهما الترتيب الألفبائي لأسهاء الكتب أو البحوث في المجلات.
- ٨- تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويشار في أسفل
  الشكل إلى مصدرها، أو مصادرها، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن.
- 9- إرفاق نسخة من السيرة العلمية إذا كان الباحث ينشر في المجلَّة للمرة الأولى، وأن يشير فيها إذا كان البحث قد قُدِّم إلى مؤتمر أو ندوة، وأنَّه لم ينشر ضمن أعالها، كما يشار إلى اسم أية جهة علمية، أو غير علمية قامت بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده.
  - ١ أن لا يكون البحث منشورًا، وليس مقدّمًا إلى أيَّة وسيلة نشر أخرى.
- ١١ تعبِّر جميع الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها، ولا تعبَّر بالضرورة عن وجهة نظر جهة الإصدار، ويخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنية.
- ١٢ تخضع البحوث لتقويم سرَّي لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى أصحابها سواء أَقُبِلَت للنشر أم لم تُقْبَل، وعلى وفق الآلية الآتية:
- أ. يُبلَّغ الباحث بتسليم المادة المرسلة للنشر خلال مدَّة أقصاها أسبوعان من تاريخ التسلم.
- ب. يخطر أصحاب البحوث المقبولة للنشر بموافقة هيأة التحرير على نشرها وموعد نشرها المتوقع.

# ﴿ڒڒڶڬڲۯڹڵ٤ٙۗ﴾

ج. البحوث التي يرى المقوّمون وجوب إجراء تعديلات أو إضافات عليها قبل نشرها تعاد إلى أصحابها، مع الملاحظات المحدَّدة، كي يعملوا على إعدادها نهائيًا للنشر.

د. البحوث المرفوضة يُبلُّغ أصحابها من دون ضرورة إبداء أسباب الرفض.

ه. يشترط في قبول النشر موافقة خبراء الفحص.

و. يُمنَح كلَّ باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه، ومكافأة مالية مجزية.

١٣ - يراعي في أسبقيَّة النشر:

أ- البحوث المشاركة في المؤتمرات التي تقيمها جهة الإصدار.

ب- تاريخ تسليم البحث لرئيس التحرير.

ج- تاريخ تقديم البحوث التي يتمَّ تعديلها.

د- تنويع مجالات البحوث كلَّما أمكن ذلك.

١٤ - ترسل البحوث على البريد الإلكتروني للمجلة:

(turath@alkafeel.net)

أو على موقع المجلة:

http://karbalaheritage.alkafeel.net/

أو موقع رئيس التحرير:

drehsanalguraifi@gmail.com

أُو تُسَلَّم مباشرةً إلى مقرِّ المجلَّة على العنوان الآتي:

(العراق/ كربلاء المقدسة/ المدينة القديمة/ باب الخان/ مُجَمَّع الإمام الصادق لأقسام العتبة/ الطابق الخامس).



بسم الله الرحمن الرحيم

وزارة التعليم العأل والبحث الغلمي

جمهورية العراق وزارة التعليم العالى والبحث العلمي دانرة البحث والتطوير

Republic of Iraq Ministry of Higher Education & Scientific Research Research & Development

"معا لمساندة قواتنا المسلحة الباسلة لدحر الار هاب"

الرقم: ب ت ٤ / ١٤٨٩ التاريخ: ۲۰۱٤/۱۰/۲۷

No: Date:

" معا لمساندة قواتنا المسلحة الباسلة لدحر الارهاب"

العتبة العباسية المقدسة

م / مجلة تراث كريلاء

#### تحية طبية.

استنادا الى الية اعتماد المجلات العلمية الصادرة عن مؤسسات الدولة ، وبناءاً على توافر شروط اعتماد المجلاّت العلمية لأغراض الترقية العلمية في "مجلة تراث كريلاء"المختصة بالدراسات والابحاث الخاصة بمدينة كربلاء الصادرة عن عبّبتكم المقدسة تقرر اعتمادها كمجلة علمية محكمة ومعتمدة للنشر العلمي والترقية العلمية .

وزارة التعليم العالج أد. غسان حميد عبد المجيد المدير العام لدائرة البحث والتطوير وكالة ٢٠١٤/١٠/ ٢

- نسخة منه الى: قسم الشؤون العلمية/ شعبة التأليف والنشر والترجمة

www.rddiraq.com

Emailscientificdep@rddiraq.com





### بسم الله الرحمن الرحيم

# الشَّمْعَةُ الثانية عشرة

الحمد لله حمدًا يعدل حمد ملائكته المقرَّبين وأنبيائه المرسلين، وصلَّى الله على خيرته من خلقه محمد خاتم النبيين، وآله الطاهرين المخلَصِين. أمَّا بعد

فمع هذا العدد المزدوج: الثالث والأربعين، والرابع والأربعين، تُوقِد مجلّة تراث كربلاء الشَّمْعَة الثانية عشرة من عمرها، يطرّزها العددُ الأوّلُ والثاني من المجلّد الثاني عشر، للسنة الثانية عشرة من عُمر المجلّة، فنحمد الله تعالى على مواصلة المسير في توثيق تراث مدينة كربلاء المقدّسة، وإحيائه عبر بحوث رصينة تتَّسم بالنضج والابتكار، جادت بها أقلام الباحثين الذين تعدَّدت اختصاصاتهم العلميّة، وثقافاتهم التراثيّة، فكان ذلك أحد أهمّ العوامل في ازدهار مجلّة تراث كربلاء، ونضوج ثمارها العلميّة والفكريّة والثقافيّة، التي أصبحت في متناول أيدي الباحثين والمحققين من أساتذة والجامعات والعلماء والمبدعين، وغيرهم ممّن يتلّهف لاقتطاف هذه الثمار.

يأتي هذا العدد متمّمًا لما بدأت به المجلّة في إيصال ما تجده ضروريًّا في طريق الارتقاء الفكريّ والمعرفيّ، فجاء البحث الأوّل دراسة عن كتاب (رياض المسائل) بين السابقة الفقهية والضرورة العصرية، ودرس البحث الثاني سيرة أحد أعلام الحائر ومنهجه في كتابة التاريخ؛ إذ اختصّ بسيرة الشيخ فضل عليّ القزوينيّ، ودراسة منهجه في كتابه (الإمام الحسين عليه السلام وأصحابه)، والبحث الثالث عُني بسيرة المقدّس الأردبيليّ، ومنهجه



العلميّ في حاشيةِ التجريدِ، والرابع جاء ليظهر مواضع التصريحِ والتلميحِ للشاهد القرآنيّ في كتاب صفوةِ الصفاتِ للشيخ إبراهيم الكفعميّ.

والخامس اختار دراسة التشكيل البيانيّ في شعر التصوُّف لدى الشاعر فضوليّ البغداديّ، والسادس تحدّث عن السيّد حسين بن مساعد الحسينيّ الحائريّ، واستعرض كتابه المخطوط الموسوم بـ (تحفة الأبرار من مناقب الأئمة الأطهار)، والسابع تتبّع رحلة نسخة التهذيب المخطوطة النفيسة إلى كربلاء المقدّسة في القرن العاشر الهجريّ، وبيَّن الفوائد التراثيَّة المستقاة منها، وتأسيسًا على الخطوة التي بدأناها في الأعداد السابقة من نشر مخطوطة محقّقة انتقت الهيأة التحريريّة للمجلّة إحدى مخطوطات الشَّيخ إبراهيم الكفعميّ التي تحمل عنوان (غاية التلخيص في مسائل العويص).

وأمّا بحث اللغة الإنكليزية فعُني بدراسة مفهوم المعنى في مرجعيّات الشيخ إبراهيم الكفعميّ في كتابه (رتق الفتوق في معرفة الفروق).

ونطمح أن تتناغم هذه الأبحاث مع أذواق قرّائنا الكرام مجدّدين الدعوة للباحثين لتقديم أبحاثهم الأصيلة، التي تثري الساحة التراثية تحليلًا وتوثيقًا وتحقيقًا لتراث مدينة سيّد الشهداء الإمام الحسين المعلى. وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

رئيس التحرير



# كلمة الهيأة التحريريةِ رسالةُ المجلّة

## لماذا التراث؟

الحمدُ لله ربِّ العالمينَ والصَّلاةُ والسَّلامُ عَلَى أشرفِ الأنبياءِ والمرسلينَ سيِّدنا محمَّدٍ وآلِه الطَّاهرينَ المعصومينَ، أمَّا بعد:

فأصبحَ الحديثُ عن أهميّةِ التُّراثِ وضرورةِ العنايةِ بهِ وإحيائهِ ودراستهِ من البديهيَّات التي لا تُعنى بتراثِها ولا تكرّمُ أسلافَها ولا تدرسُ مآثرَهُم وآثارَهُم لا يُرجى لها مستقبلٌ بينَ الأمم.

# ومن ميّزاتِ تُراثِنا اجتماعُ أُمرينِ:

أولهما: الغني والشموليَّةُ.

ثانيهما: قلّةُ الدراساتِ التي تُعنى به وتبحثُ في مكنوناتِه وتُبرزه، فإنّه في الوقت الذي نجد باقي الأممِ تبحثُ عن أيّ شيءٍ مادّيًّ أو معنويًّ يرتبطُ بإرثها، وتُبرزُه وتُقيمُ المتاحفَ تمجيدًا وتكريمًا له، وافتخارًا به، نجدُ أمّتنا مقصّرةً في هذا المجالِ.

فكم من عالم قضى عمرَه في خدمةِ العلمِ والمجتمعِ لا يكادُ يُعرَفُ اسمُه، فضلًا عن إحياءِ مخطوطاتِه وإبرازِها للأجيالِ، إضافة إلى إقامةِ مؤتمرٍ أو ندوةٍ تدرسُ نظريّاتِه وآراءَه وطروحاته.

لذلك كلّهِ وانطلاقًا من تعاليمِ أهلِ البيتِ عَلَيْهِ التي أمرتنا بحفظِ التراثِ؟ إذ قالَ الإمامُ جعفرُ الصادق عَلَيْهِ للمفضّلِ بنِ عمر: «اكتبْ وبثَّ علمَك في إخوانِك، فإنْ متَّ فأورث كتبَك بنيك»، بادرت الأمانةُ العامّةُ للعتبةِ العبّاسيّةِ



# ﴿ إِنْ نِانِكُ كِرَبِلَاءً ﴾

المقدّسة بتأسيس مراكز تراثيّة متخصّصة، منها مركزُ تراثِ كربلاء، الذي انطلقت منه مجلّة تراثِ كربلاء الفصليّة المحكّمة ، التي سارت بخطى ثابتة غطّت فيها جوانبَ متعدّدة من التراثِ الضخم لهذه المدينة المقدّسة بدراساتٍ وأبحاثٍ علميّة رصينةٍ.

## لماذا تراثُ كربلاء؟

إنَّ للاهتمام والعناية بتراثِ مدينة كربلاء المقدّسة منطلقينِ أساسيّنِ: مُنطلَقٌ عامٌّ، يتلخّص بأنّ تراثَ هذه المدينةِ شأنُه شأنُ بقيّة تراثِنا ما زالَ به حاجةٍ إلى كثيرِ من الدراساتِ العلميّةِ المتقنةِ التي تُعنى به.

مُنطكَ قُ خاصٌ، يتعلّق بهذهِ المدينةِ المقدّسةِ، التي أصبحتْ مزارًا بل مقرًّا ومُقامًا لكثيرٍ من محبّي أهل البيتِ عنه منذُ فاجعةِ الطفّ واستشهادِ سيّدِ الشهداءِ سبطِ رسولِ الله على الإمامِ أبي عبدالله الحسين بن علي بن أبي طالب فكان تأسيسُ هذهِ المدينةِ، وانط الاق حركةٍ علميّةٍ يمكنُ وصفُها بالمتواضعةِ فكان تأسيسُ هذهِ المدينةِ، وانط الاق حركةٍ علميّةٍ يمكنُ وصفُها بالمتواضعةِ في بداياتِها بسببِ الوضع السياسي القائم آنذاك، ثمّ بدأت تتوسّعُ حتّى القرنِ الثّاني عشرَ الهجريّ؛ إذ صارت قبلةً لط الربِ العلمِ والمعرفةِ وتزعّمتِ الحركةِ العلميّةِ، واستمرّت إلى نهاياتِ القرنِ الرَّابع عشر للهجرةِ؛ إذْ عادت حينذاك حركات الاستهداف السلبيّ لهذه المدينة المعطاء.

فلذلك كلّهِ استحقّت هذه المدينةُ المقدّسةُ مراكزَ ومجلّاتٍ متخصّصةً تبحثُ في تراثِها وتاريخِها وما رشح عنها ونتج منها وجرى عليها عبرَ القرون، وتبرز مكتنزاتها للعيان.

## اهتهاماتِ مجلّةِ تراث كربلاء:

إِنَّ أَفْقَ مَجلَّةِ تراثِ كربلاء المحكَّمة يتسَّعُ بسعةِ التراثِ بمكوِّناتِه المختلفِة، من العلومِ والفنونِ المتنوعة التي عُني بها أعلامُ هذه المدينةِ من فقهٍ وأصولٍ وكلامٍ ورجالٍ وحديثٍ ونحوٍ وصرفٍ وبلاغةٍ وحسابٍ وفلكٍ وأدبٍ إلى غيرِ





ذلك ممّا لا يسعُ المجالُ لاستقصاء ذكرها، دراسةً وتحقيقًا.

ولمّا كان هناك ترابطٌ أكيدٌ وعلقةٌ تامّة بين العلوم وتطوّرِها وبين الأحداثِ التأريخيَّةِ من سياسيَّةٍ واقتصاديَّةٍ واجتماعيَّةٍ وغيرها، كانت الدراساتِ العلميَّةِ التي تُعنى بتأريخِ هذه المدينةِ ووقائعِها وما جرى عليها من صلبِ اهتماماتِ المجلّةِ أيضًا.

# مَنْ هم أعلامُ كربلاء؟

لا يخفى أنّ الضابطة في انتسابِ أيّ شخصٍ لأيّة مدينةٍ قد اختُلفَ فيها، فمنهم من جعلَها سنواتٍ معيّنة إذا قضاها في مدينةٍ ما عُدّ منها، ومنهم من جعلَ الضابطة تدورُ مدارَ الأثرِ العلميّ، أو الأثر والإقامة معًا، وكذلك اختلفَ العُرفُ بحسبِ المدد الزمنيّةِ المختلفةِ، ولمّا كانت كربلاءُ مدينةً علميّةً محجًّا لطلابِ العلم وكانت الهجرةُ إليها في مددٍ زمنيّةٍ طويلةٍ لم يكن من السهلِ تحديدُ أسماءِ أعلامِها.

## فكانت الضابطة فيمن يدخلون في اهتمام المجلّة هي:

- ١- أبناء هذه المدينة الكرام من الأسرِ التي استوطنتها، فأعلام هذه الأسر أعلامٌ لمدينة كربلاء وإن هاجروا منها.
- ٢- الأعلامُ الذين أقاموا فيها طلبًا للعلمِ أو للتدريس في مدارسِها وحوزاتِها،
  على أن تكونَ مدّة إقامتهم معتدًّا بها.

وهنا لا بدّ من التنبيهِ على أنّ انتسابَ الأعلامِ لأكثر من مدينةٍ بحسبِ الولادةِ والنشأةِ من جهةٍ ثالثة لأمرٌ والنشأةِ من جهةٍ ثانيةٍ والإقامة من جهةٍ ثالثة لأمرٌ متعارفٌ في تراثِنا، فكم من عالم ينسبُ نفسهُ لمدنٍ عدّة، فنجدُه يكتبُ عن نفسِه مثلًا: (الأصفهانيّ مولدًا والنجفيّ تحصيلًا والحائريّ إقامةً ومدفنًا إن شاء الله).

فمن نافلةِ القولِ هنا أن نقولَ: إنّ عَدّ أحد الأعلامِ من أعلامِ مدينةِ كربلاء لا يعني بأيّةِ حالٍ نفي نسبته إلى مدينته الأصليّةِ.



### محاورُ المجلّة:

لًا كانت مجلّةُ تراثِ كربلاءَ مجلّةً تراثيّةً متخصّصةً فإنّها ترحّبُ بالبحوثِ التراثيّةِ جميعها من دراساتٍ، وفهارسَ وببليوغرافيا، وتحقيقِ التراثِ، وتشملُ الموضوعاتِ الآتية:

- ١ تاريخُ كربلاء والوقائعُ والأحداثُ التي مرّت بها، وسيرة رجالاتها وأماكنها وما صدر عنها من أقوال ومأثورات وحكايات وحكم، بل كلّ ما يتعلّق بتاريخها الشفاهي والكتابي.
- ٢ دراسة أراء أعلام كربلاء ونظرياتهم الفقهية والأصولية والرجالية وغيرها وصفًا، وتحليلًا، ومقارنة ، وجمعًا، ونقدًا علميًا.
- ٣-الدراساتُ الببليوغرافيّة بمختلفِ أنواعِها العامّةِ، والموضوعيّةِ كمؤلّفاتِ أو مخطوطاتِهم مخطوطاتِ علماءِ كربلاء في علمٍ أو موضوعٍ معيّنٍ، والمكانيّة كمخطوطاتِهم في مكتبةٍ معيّنةٍ، والشخصيّة كمخطوطاتِ أو مؤلّفاتِ عَلَمٍ من أعلامِ المدينةِ، وسوى ذلك.
- ٤ دراسة شعر شعراء كربلاء من مختلف الجهات أسلوبًا ولغةً ونصًّا وما إلى
  ذلك، وجمع أشعار الذين ليس لهم دواوين شعرية مجموعة.
  - ٥ تحقيق المخطوطات الكربلائية.

و آخرُ المطافِ دعوةٌ للباحثينَ لرفدِ المجلّةِ بكتاباتِهم، فلا تتحقّقُ الأهدافُ إلّا باجتهاع الجهودِ العلميّةِ وتكاتفِها لإبرازِ التراثِ ودراستِه.

وآخرُ دعوانا أن الحمدُ لله ربِّ العالمينَ والصلاةُ والسلامُ على أشرفِ الأنبياءِ والمرسلينَ سيِّدنا محمَّدٍ وآلِه الطاهرينَ المعصومين.

# ﴿ إِنْ نِانَتِ كِرَبِاءً ﴾

# المحتويات

| اسم الباحث                                                                                          | عنوان البحث                                                                              | ص     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| الشَّيخ زُهير قاسم التَّمِيميِّ<br>الحوزة العلميَّة/ قم المقدَّسة                                   | رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ<br>الفِقْهيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة         | 74    |
| أ.د. عليّ طاهر الحلّي<br>جامعة كربلاء/ كليَّة التربية للعلوم<br>الإنسانيَّة                         | الشيخ فضل عليّ القزوينيّ دراسة<br>في سيرته ومنهجه في كتاب<br>(الإمام الحسين عيك وأصحابه) | 1 - 1 |
| الشيخ محمَّد العبساويّ<br>العتبة العبَّاسيَّة المقدَّسة/ مركز<br>الشيخ الطوسيّ للدراسات<br>والتحقيق | المقدِّسُ الأردبيليُّ ومنهجُهُ<br>العلميُّ في حاشيةِ التجريدِ                            | 144   |
| م. م عمّار عبد العبّاس عزيز مديرية التربية/ كربلاء المقدّسة                                         | الشَّاهدُ القرآنُّ في كتابِ صفوةِ الصفاتِ للكفعميّ (ت ٩٠٥ هـ) (بين التصريحِ والتلميحِ)   | 1 V Y |
| م.د. حاكم فضيل الكلابي الكلابي الكليَّة التربويَّة المفتوحة/ النجف الأشرف                           | التشكيلُ البيانيُّ في شعرِ فضّولي<br>البغدادي (٩٠٠ - ٩٦٣هـ)<br>شعر التصوُّف اختيارًا     | 711   |





# ﴿ إِنْ نَانَكُ كُرِبُنَاءً ﴾

| .د. عبد الإله عبد الوهَّاب هادي |
|---------------------------------|
| العرداويّ                       |
| جامعة الكوفة/ كليَّة التربيَّة  |
| الأساسيَّة                      |

تُحفةُ الأبرارِ من مناقب الأئمَّة أ. الأطهار للسيِّد حُسَينِ بن مُساعد الحُسَينيِّ الحَائريِّ (كَان حيًّا سنة ٩١٧هـ) تعريفٌ بالمؤلِّف وعَرضٌ للمخطوط

الشيخ: محمَّد جعفر الإسلاميّ الأحكام إلى كربلاءَ المُقدّسةِ في القرن الحوزة العلميَّة/ النجف الأشرف

٣٠٧ رحلَةُ نُسخةٍ نَفيسةٍ من تهذيب العاشِر الهجريِّ (دِرَاسَة تَحلِيليَّة)

#### تحقيق التراث

# تحقيق العويصِ الشَّيخ سامر عبد الأمير الزّبيديّ تأليف الشَّيخ إبراهيم بن عليّ ابن الحوزة العلميَّة/ النجف الأشرف الكربلائي الحوزة العلميّة/ كربلاء المقدّسة

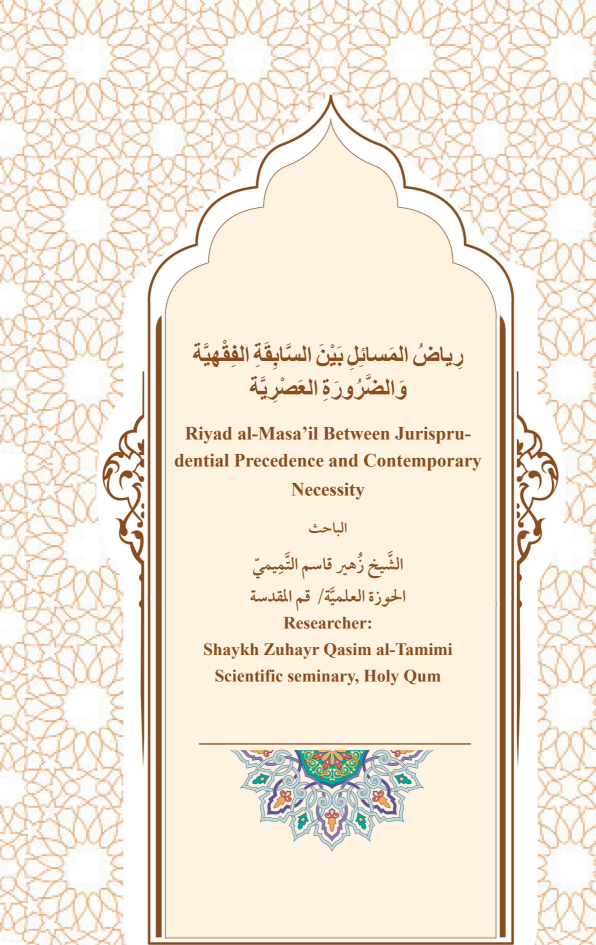
غايةُ التَّلخيصِ في مسائلِ 777 حَسَن بن مُحمَّد بن صالح ابن إساعيل الشَّيخ ضياء الشَّيخ علاء اللويزيِّ الكفعميِّ (ت٥٠٩هـ)

Prof. Dr. Sami Al-Madhi Al-Mustansiriyah University / College of Arts

The References of Sheikh Al-27 Kaf'ami (d. 905 AH) in Ratq al-Futoq fi Ma'rifat al-Furooq – A Study on the Concept of Meaning





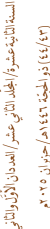


# الشَّيخ زُهير قاسم التَّمِيميّ

### الملخص

يرصد هذا البحث المسائل الفقهيّة في كتاب رياض المسائل؛ مبيّنًا سابقتها الفقهيّة، وارتباطها بمتطلَّبات العصر، وقد عمد الباحث إلى التعريف بالمؤلِّف السيِّد عليّ الطباطبائيّ، فهو شخصيّة علميّة فقهيّة بارزة، ذاكرًا سيرته وتلامذته ومكانته العلميّة، وشمل البحث أهمَّ الفقهاء في زمن الغيبة؛ منهم المحقِّق الحليّ، الذي كان له الدور التأسيسيّ في تطوير الفقه الاستدلاليّ في القرن السابع الهجريّ، وتعرّض الباحث إلى أهمِّ ممِّيزات كتاب رياض المسائل وشروحه وحواشيه وتأمّلاته، وبعض مباني مؤلِّفه.

الكلمات المفتاحية: كتاب رياض المسائل، السيد على الطباطبائي، المسائل الفقهية، الفقه الاستدلالي.





#### **Abstract**

This research monitors the jurisprudential issues in the book Riyad al-Masa'il, clarifying their jurisprudential precedence and their connection to the requirements of the age. The researcher introduced the author, Sayyid 'Ali al-Tabataba'i, as a prominent scholarly jurisprudential figure, mentioning his biography, students, and scholarly status. The research included the most important jurists in the time of occultation, among them al-Muhaqqiq al-Hilli, who had a foundational role in developing inferential jurisprudence in the seventh Hijri century. The researcher addressed the most important features of the book Riyad al-Masa'il, its commentaries, marginalia, reflections, and some of the foundations of its author.

Keywords: Riyāḍ al-Masā'il, ʿAlī al-Ṭabāṭabāʾī, Deductive Jurisprudence, Jurisprudence Issues.





# الشَّيخ زُهير قاسم التَّمِيميّ

### المُقدِّمَة

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّى الله على سيِّدنا ونبيِّنا المصطفى محمَّد وعلى آله المطهَّرين المنتجبين، ولا سيّما الحجّة بن الحسن المهديّ أرواحنا وأرواح العالمين لتراب أقدامه الفداء، واللعنة الدائمة على من عاداهم وجحد حقَّهم إلى يوم الدِّين...

أمًّا بعد

فقد مَنَّ الله تعالى على الأمة المرحومة بنبيّها عليَّ أن نصبَ لهم بعده منائر يهتدون بها، ومصابيح تكشف الظلمة في ساحة عقائدهم وأحكامهم وأخلاقهم، وقد بيّن الأئمَّة الأوصياء عليهم الصلاة والسلام ما فُرض على الأمَّة، وبلّغوا ما يجنّبهم البؤس والعذاب، وما يبلغ بهم السعادة وحسن الماآب، باذلين لذلك مُهجهم، ومُسترخِصين أرواحهم قبل أجسامهم لم يكلُّوا ولم يملُّوا ولم يسـأموا، حتَّى تكون لله تعالى الحجة البالغة على عباده، فجزاهم الله تعالى عنّا خير ما جزى نبيًّا عن أمَّته وإمامًا عن رعيَّته.

ولمّالم تعرف الأمّة قدرهم، ولم يرعوا حقّهم، وقصّروا في اتّباعهم والأخذ بأوامرهم ونصحهم وإرشادهم، اقتضى التقدير والحكمة الإلهيَّة أن يُحرموا من بعض لطف وجودهم، فاستتر عن عيونهم خاتمُهم وقائمُهم صلوات الله عليه الذي تُختم به الأوصياء والخلافة الإلهيَّة، فأوكِل أمر استنباط الأحكام إلى ورثة الأنبياء من الفقهاء العاملين رضوان الله تعالى عليهم أجمعين.

وقد مرّت ظاهرة فتوى الفقهاء بالأحكام الشرعيّة في مراحل متعدِّدة، من



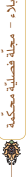


# رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْريَّة

بساطة الفتوى المطابقة لنصوص الروايات لفظًا، إلى التحرّر من الألفاظ والاكتفاء بالمعاني والمتفاهم العرفي منها، ثمّ التطوّر في الصناعة الفقهيَّة باستنباط الأحكام والاستدلال على كلّ حكم من الأحكام، وصولًا إلى المتأخِّرين من الفقهاء بإدخال المسائل الأصوليَّة والملازمات العقليَّة في الاستنباط، في تفصيلِ مذكورٍ في بعض الكتب لا يسمح المقام له.

وبملاحظة مسيرة الفقه الجعفريِّ نرى أنَّ القرن السابع قد شهد تطوُّر الحركة الاستدلاليَّة في الفقه والاعتماد على القواعد الأصوليَّة فيه، بل تأسيس قواعد أصوليَّة اعتمَدَها الفقهاء إلى زماننا، ورأس حركة الاستدلال في ذلك القرن ومؤسّسها هو المحقق أبو القاسم الحلِّيُّ مُنيّتُ صاحب كتب الشرائع، والمعتبر، والمختصر - المتن الحالي - وغيرها من كتب الفقه والأصول.

ولذلك فقد ترى تسابق الفقهاء على شرح كُتُب المحقِّق الحلِّيِّ "قُدِّس سـرُّه» ومنها كتاب المختصر النافع الذي سُـجِّل في شـرحه أكثـر من ثمانية وثلاثين عنوانًا فقهيًّا، بدءًا بالمحقِّق نفسه في كتابه (المعتبر في شرح المختصر)، وانتهاءً بالمحقِّق السيِّد الخوانساريِّ في (جامع المدارك)، ومن أجود ما كُتِب في شرح المختصر هو كتاب رياض المسائل للعلّامة السيِّد عليِّ الطباطبائيِّ المعروف بصاحب الرياض.



# الشَّيخ زُهير قاسم التَّمِيميِّ

## المبحث الأوَّل: هويَّة صاحب الرياض ونشأته

## المطلب الأوَّل: اسمهُ وولادتُه ونشأتُه

هو السيِّد عليُّ ابن السيِّد محمَّد عليِّ ابن السيِّد أبي المعالي الصغير ابن السيِّد أبي المعالى الكبير الطباطبائيّ الحسنيّ الحائريّ.

وُلد في مشهد الكاظمين الله في الثاني عشر من شهر ربيع الأوَّل سنة (١٦٦١هـ)، ونشأ وترعرع ودرس واستقرَّ في مدينة كربلاء المقدَّسة.

«وكان جدُّه الأعلى السيِّد أبو المعالي الكبير صهر مولانا المقدّس الصالح الماز ندرانيِّ، وخلَّف ثلاثة أولاد ذكور، وهم السيِّد أبو طالب، والسيِّد علي، والسيِّد أبو المعالي، وهو أصغرهم، وعدّة بنات، والسيِّد أبو المعالي خلَّف السيِّد محمَّد عليٍّ لا غير، وهو مُنتَثُ والده»(١).

وصفه معاصرُه وتلميذُه الرجاليّ المعروف بالمازندرانيِّ ثنيَّ الذي توفّي قبل السيِّد بخمس عشرة سنة بما يغني عن التعريف به، وهو أعرف به من غيره فقال: «ثقةٌ عالمٌ عرّيفٌ، وفقيهٌ فاضلٌ غطريف، جليلُ القدر، وحيد العصر، حسن الخُلق عظيم الحلم، حضرتُ مدّةً مجلس إفادته، وتطفّلتُ برهة على تلامذته، فإن قالَ لم يترك مقالًا لقائل، وإن صالَ لم يدع نصالًا لصائلٍ... له -مُدّ في بقائه- مُصنّفات فائقة ومؤلّفات رائقة...»(٢).

ذكروا أنَّه مُنسَّطُ قد خلَّف ابنيْن علمَيْن، وهما السيِّد محمَّد المجاهد



<sup>(</sup>١) منتهى المقال في أحوال الرجال:٥/ ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٦٤.

# رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

صاحب المناهل، والسيِّد مهديُّ الطباطبائيُّ، وهو من الفقهاء الأعلام، ولكنَّ التحقيق أثبتَ أنّ له ابنًا ثالثًا وهو السيِّد أبو القاسم الطباطبائيُّ على نحو ما سيأتي بيانه في ذكر تلامذة السيِّد المترجَم.

## المطلب الثاني: مشايخه ومَن روى عنهم

١ - الشيخ محمَّد عليُّ بن محمَّد باقر البهبهانيُّ، ابن خاله وأخو زوجه، وهو أوَّل من تتلمذ عليه.

٢ - الشيخ محمَّد باقر بن محمَّد أكمل الوحيد البهبهانيّ، فقيه عصره، الذي كان يطلق عليه من تلامذته بـ (الأسـتاذ الأعظم)، وهو والد زوجه، وهو خاله أيضًا، وبحسب إطلاق عبارات من ترجمه يُفهم أنّه خاله النَّسَبيُّ، ولكن صرَّح المرحوم التنكابنيُّ في قصص العلماء أنَّه كان خاله بالرضاعة وليس بالنسب<sup>(۱)</sup>.

قال المازندرانيُّ مُنتَثُ : «اشتغل أوَّ لا على ولد الأستاذ العلَّامة أدام الله أيَّامهما وأيَّامه، فقرنه سلَّمه الله في الدرس مع شركاء أكبر منه في السِّنِّ، وأقدم في التحصيل بكثير، وفي أيّام قلائل فاقَهم طرًّا وسبقهم كلًّا، ثُمّ بعد قليل ترقّي فاشتغل عند خاله الأستاذ العلّامة أدام الله أيّامه وأيّامه، وبعد مدّة قليلة اشتغل بالتصنيف والتدريس والتأليف»(٢).

٣- السيِّد عبد الباقي بن محمَّد حسين الخاتون آبادي ٣).





<sup>(</sup>١) ينظر: قصص العلماء: ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٦٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تكملة أمل الآمل: ٣/ ٢٢١ - ٢٢٢.

3- الشيخ يوسف البحرانيّ صاحب الحدائق، على ما نُقل عنه، فقد قال في روضات الجنّات: «و نُقل عنه أيضًا أنّه كان يحضر درس صاحب الحدائق ليلًا لغاية اعتماده على فضله ومنزلته، وحذرًا عن اطّلاع خاله العلّامة - ليلًا لغاية اعتماده على فضله ومنزلته، وإنّه كتب جميع مجلّدات الحدائق أي المحقِّق الوحيد البهبهانيّ – عليه، وإنّه كتب جميع مجلّدات الحدائق بخطّه الشّريف، وذكر والدنا العلّامة أعلى الله مقامه أنّه طلب من جنابه الكتاب المذكور أيّام تشرّفه بالزّيارة، فذهب إلى داخل الدّار وأتى بجميع تلك المجلّدات إليه، فكانت عنده إلى يوم خروجه عن ذلك المشهد الشّريف»(۱).

#### المطلب الثالث: تلامذته

قد حضر درس سيِّد الرياض جمعٌ غفير من أكابر الفقهاء وأعلام الطائفة، ذكر سيِّد الروضات - وهو تلميذ تلامذته - بعضًا منهم لا حصرًا، ونحن نذكرهم تيمنًا بهم:

السيِّد محمَّد باقر الأصفهانيّ؛ الشهير بحجَّة الإسلام الشفتيّ، المتوفَّى سنة ١٢٦٠ هـ، صاحب (مطالع الأنوار في شرح الشرائع)، وهو من تلامذة الوحيد البهبهانيّ أيضًا، عبَّر عنه السيِّد الخوانساريّ في الروضات بـ (شيخنا وسيّدنا ورأسنا ورئيسنا وسَميّنا الإمام العلّامة)، وهو من مشايخ الشيخ الأعظم الذي عبَّر عنه بـ (بعض سادتنا المعاصرين).

٢ - العلّامة حاج محمَّد إبراهيم بن محمَّد حسن الكاخيّ الخراسانيّ
 الأصفهانيّ الكرباسيّ، صاحب (إشارات الأصول) في مجلدين،



<sup>(</sup>١) روضات الجنات في أحوال العلماء و السادات: ٤/ ٢٠٢، وينظر: أنوار البدرين في تراجم علماء القطيف والأحساء والبحرين: ١٤٣- ١٤٤.

# رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْريَّة

المولود سنة ١١٨٠، و المتوفَّى سنة ١٢٦١ هـ.

- ٣ السيِّد الفقيه المتبحِّر جواد بن محمَّد الحسينيّ الشقرائيّ العامليّ، صاحب كتاب (مفتاح الكرامة في شرح قواعد العلَّامة)، المتوفّي حــدو د ١٢٢٦هـ، وذُكِر بأنّه قد «لازم على مجلس درس السـيّد صاحب الرياض، وهو الذي ربّاه ونمّاه وقرَّبه وأدناه، كما صرَّح في إجازة لبعض تلامذته»<sup>(۱)</sup>.
- ٤ السيِّد صدر الدِّين العاملي، وهو محمَّد بن صالح بن محمَّد بن شرف الدِّين إبراهيم بن زين العابدين الموسويّ العامليّ الكاظميّ الأصفهانيّ (۱۱۹۳ - ۲۲۲ هـ).
- ٥ الرجاليُّ الكبير الشيخ أبو عليِّ، محمَّد بن إسماعيل بن عبد الجبَّار المازندرانيّ الحائريّ، صاحب كتاب (منتهى المقال) في علم الرجال، الذي ينتهى نسبه إلى الشيخ الرئيس أبي عليِّ بن سينا البخاريِّ، وُلِد بكربلاء المقدَّسة سنة ١١٥٩ هـ، وتوفِّي فيها سنة ١٢١٥ هـ.
- ٦- السيِّد ابر اهيم بن محمَّد باقر الموسويّ الحائريّ القزوينيّ، صاحب (ضوابط الأصول)، المتوفّى سنة ١٢٦٢ هـ، صرَّح التنكابنيّ بتلمذته على صاحب الرياض(٢).
- ٧ الحاج ملّا محمَّد جعفر بن المولى سيف الدِّين الأستر آباديّ الطهرانيّ، الشهير بـ شريعتمدار، صاحب كتاب (حياة الأرواح) في الردّ على الشيخ أحمد الأحسائيّ، والحاشية على المعالم، وتوفّي سنة ١٢٦٣ هـ.



<sup>(</sup>١) تكملة أمل الآمل: ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: قصص العلماء: ١١.

- ٩ الفقيه المولى الشهيد محمَّد صالح بن محمَّد البرقيّ البرغانيّ القزوينيّ، صاحب كتاب (مخزن البكاء في مقاتل الشهداء)، وهو أخو المولى محمَّد تقيّ المذكور قبله، واستشهد في السنة نفسها - وقيل سنة ١٢٨٣ هـ، وله كتاب (مسالك الرشاد في شرح الإرشاد) في ثلاثة مجلّدات، و (غنيمة المعاد في شرح الإرشاد) في شرح إرشاد العلامة في أربعة عشر مجلَّدًا، وكتاب (بدائع الأصول) في أصول الفقه، وغيرها من التآليف القيّمة.
- ١ المحقِّق الشيخ أسد الله بن إسماعيل الدزفوليّ التستريّ الكاظميّ، صاحب (مقابس الأنوار)، المتوفّى سنة١٢٣٧ هـ.
- ١١ المولى الأصوليّ محمَّد شريف بن حسن عليّ الآمليّ الحائريّ المازندرانيّ، المعروف بـ (شـريف العلماء)، له رسالة: (جو از أمر الآمر مع العلم بانتفاء الشرط) في الأصول، ورسالة (بيع المعاطاة) في الفقه، توفِّيَ سنة ١٢٤٥ أو ١٢٤٦ هـ.
- ١٢ الشَّيخ العارف المشهور أحمد بن زين الدِّين بن إبراهيم بن صقر بن إبراهيم بن داغر الأحسائي، تُنسب إليه فرقة (الشيخيَّة) أو (الكشفيَّة)، له مؤلَّفات كثيرة في شـتّى العلوم، منها (رسالة في أنّ الامتثال يقتضي الصحّـة وبراءة الذمَّة)، و(مباحث الألفاظ) في الأصول، و(رسالة في

المسنة الثانية عشرة/ المجلِّد الثاني عشير/العددان الأوَّلُ والثَّانِي



# رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

الإيمان والكفر) في الكلام، وكتاب (صراط اليقين في شرح التبصرة) في الفقه، وكتاب (جوامع الكلم) مجلّدان يشتمل على مئة رسالة في مختلف العلوم، توفِّيَ سنة ١٢٤١هـ.

١٣ - الشّيخ الفقيه المبرور خلف بن عسكر الزّوبعيّ الحائريّ الكربلائيّ، أحد أكابر فقهاء الشيعة، وممَّن اختصَّ بسيِّد الرياض وحضرَ عنده سنين عديدة، وصنّف كتبًا، منها: (شرح شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام)، و(تلخيص رياض المسائل) لأستاذه الطباطبائي، و(شرح المعارج) لأصول المحقِّق الحلِّيِّ، توفِّيَ سنة ١٢٤٦هـ.

١٤ - السيِّد محمَّد المجاهد الطباطبائيّ الحائريّ، الولد الأكبر لصاحب الرياض، ولد في كربلاء سنة ١١٨٠هـ، وسُمَّى بالمجاهد للقضيَّة المعروفة في دعوته أبناء الشعب واستنهاضه للجهاد، ثـمّ فتواه - مع المحقِّق النراقيِّ وجمع من العلماء المتَّحدين معه - أمام السلطان فتح عليّ شاه حاكم إيران آنذاك، جاء فيها: «أنّ مَن يتقاعس عن جهاد الروس يُعدُّ كمن عصى الله وتبع الشيطان»، ثمّ ضغطهم على السلطان للقيام بالدفاع عن إيران ضدَّ الاحتلال الروسيّ، وشارك موكب السلطان وجيشه مع أبناء الشعب في المعارك ضدّ الروس(١١).

وهو أستاذ كلّ من صاحب الجواهر والشيخ الأعظم، بل هو الذي طلب من والد الشيخ الأعظم أن يبقى ولده في كربلاء فبقى الشيخ الأنصاريّ سنوات عديدة متتلمذًا على يد السيِّد المجاهد، وهو معروف بـصاحب (المناهل في فقه آل ياسين) في الفقه، وصاحب (مفاتيح الأصول) في



<sup>(</sup>١) ينظر: ناسخ التواريخ: ١ / ٣٥٨ - ٣٥٩.

# الشَّيخ زُهير قاسم التَّمِيميّ

أصوال الفقه، توفِّي سنة ١٢٤٢ هـ في قزوين في طريق رجوعه من معارك الروس.

١٥ - الفقيه المتضلِّع السيِّد مهديّ المقدَّس الطباطبائيّ الولد الآخر لصاحب الرياض، أستاذ الميرداماد وخاله.

قال عنه السيِّد الصدر في التكملة: «عالمٌ متبحّرٌ ربّانيٌّ، محقّق مدقّق بلا ثانٍ، طويل الباع، واسع الاطِّلاع، كثير التشقيق في المسائل الجزئيَّة، ممَّا لا يحوم حوله فكرُ مفكّر، ولا ذهنُ حاذقٍ، لا يمكن وصف ذهنه الوقّاد، ولا نعت فكره النقّاد، ولا يجارى ولا يبارى في عويصات المسائل، وغوامض العلوم، كلُّ محقّقٍ عنده سطحيُّ، وكلُّ مدقّقٍ إذا قيس به بدويُّ (۱).

وتوفّاه الله تعالى في طريقه إلى مشهد الإمام أبي الحسن الرضايسي، إذ «نزل في مشهد الشاه عبد العظيم الحسني، فمرض و توفّي هناك في حدود سنة ١٢٩٠هـ، فحمل نعشه الشريف إلى الحائر الشريف»(٢)، ودُفِنَ في حرم سيد الشهداء عيسي.

17 - المحقِّق المولى الشيخ أحمدُ ابن المولى محمَّد مهديِّ النراقيُّ، صاحب (مستند الشيعة) و (عوائد الأيام)، ولم يذكروه من تلامذة سيَّد الرياض، ولكـنَّ المحقّق النراقيِّ عبر عنه في موارد متعدِّدة في المستند والعوائد بربعض مشايخنا)، وقال أيضًا: «وقال بعضُ مشايخنا المعاصرين في



<sup>(</sup>١) تكملة أمل الآمل: ٦/ ١١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٦/ ١١٦.

# رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

شرحه على النافع»(١) الدال على ما أثبتنا، مضافًا إلى صريح عبارته في العوائد عند ترجمة السيِّد، فقال: قال في إجازته المتقدِّمة: «ما أخبرني به إجازة شيخي العالمُ العَلَمُ العلَّامة والمجتهد الكامل الفهَّامة، قدوة المجتهدين وشمس فلك المعالي والفقه والدِّين»(١)، وقد توفَّاه الله تعالى سنة ١٢٤٥هـ.

۱۷ – المحقِّق الزاهد السيِّد جعفر أبو القاسم ابن السيِّد حسين بن قاسم الموسويّ الخوانساريّ، جدّ السيِّد صاحب (روضات الجنَّات) الذي قال بأنّه رأى صورة إجازة صاحب الرياض له على ظهر شرحه الصغير، يُلقَّب بالسيِّد جعفر الصغير؛ تمييزًا له عن جدّه السيِّد جعفر أبي القاسم الكبير، توفِّي سنة ١٢٤٠ هـ.

۱۸ - الميرزا أحمد بن لطف علي خان بن محمَّد صادق القرجه داغي (القراداغي) المغانيّ التبريزيّ، الشهير بـ(المجتهد)، صاحب كتاب (منهج الرشاد في شرح الإرشاد)، توفّي في تبريز سنة ١٢٦٥هـ.

19 - السيِّد محمَّد بن عبد الصمد الحسينيّ الشهشهانيّ الأصفهانيّ، صاحب كتابَي (أنوار الرياض) و (الغاية القصوى)، المتوفَّى سنة ١٢٨٧هـ، تلميذ السيِّد السيِّد صاحب الرياض وولده السيِّد المجاهد، كما عن صاحب الذريعة (٣).

٠٠ - المولى عبد الكريم الإيروانيّ القزوينيّ، له حاشية على الرياض، توفّي



<sup>(</sup>١) عوائد الأيام: ٧٨٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢ / ٤٢٧ - ٤٢٨، و ١٦/ ١٥/ رقم٥٥.

بعد ١٢٦٠هـ، صرَّح في الذريعة أنَّه من تلامذة صاحب الرياض(١١).

- ٢١ المولى محمَّد حسن بن محمَّد علي الحائريّ، له كتاب حجِّيَة الاستصحاب، توفِّي سنة ١٢٣٩ هـ، صرَّح في الذريعة بأنّه تلميذ السيِّد الطباطبائيّ، وولده السيِّد المجاهد(٢).
- ۲۲ المولى أحمد بن عليّ مختار الجرفادقانيّ، صاحب رسالة (إزاحة الشكوك في تملّك العبد المملوك)، قال في الذريعة إنّه تلميذ صاحب الرياض وولده المجاهد<sup>(۳)</sup>.
- ٢٣ الميرزا حبيب الله بن المولى علي مدد الساوجي، نزيل كاشان، صاحب
  كتاب (لباب الألباب في ألقاب الأطياب)، وكتاب (إيضاح الرياض)
  المتوفّى سنة ١٣٤٠هـ.
- ٢٤ الملا حسن الغني الخراساني، صاحب (مغني الفقيه) صرَّح في الذريعة بكونه من تلامذة السيِّد الطباطبائي (٤).
- ٢٥ الملاً شريف بن رضا الشيروانيّ التبريزيّ، صاحب كتاب (نور الأنوار في إثبات إمامة الأئمَّة الأطهار) صرَّح في الذريعة بكونه تلميذ صاحب الرياض (٥٠).
- ٢٦ الشيخ عبد الله بن محمَّد باقر المامقانيّ، وهو جدّ العلَّامة المامقانيّ



<sup>(</sup>١) ينظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٦/ ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ٦/ ٢٧١/ رقم ١٤٧٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ١١/ ٦١/ رقم ٣٧٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه: ٢٥/ ٩٥/ رقم٥١٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر نفسه: ٢٤/ ٣٥٩/ رقم ١٩٤٣.

# تراث كربلاء – مجلة فصليّة محكمة

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

صاحب (تنقيح الرجال)، صرّح بتلمذت لصاحب الرياض حفيده المرحوم المامقانيّ في التنقيح، توفّي سنة ١٢٤٦هـ(١).

هذا ما أمكن التوصّل إليه ممّن تتلمذَ على السيِّد الطباطبائي تُنتَ و ذُكر في كتب التراجم - وقد صرَّح بأكثرهم في روضات الجنّات (٢) - ولعلّ من لم يُذكر منهم ليس بالقليل، ويكفي الفخر أن يكون من تلامذته أفضل من كتب في الأصول؛ سيِّد المفاتيح، وفي الفقه شيخ المستند، وفي الرجال صاحب منتهى المقال في ذلك العصر، وقد قال عنه في تكملة أمل الآمل: «المحقّق المؤسّس المروّج الذي ملأ الدنيا ذكره، وعمَّ العالم فضله، تخرّج عليه علماء أعلام، وفقهاء عظام، صاروا في مستقبلهم من أكابر المراجع في الإسلام، كصاحب المقابيس وصاحب المطالع وصاحب مفتاح الكرامة وأمثالهم من الأجلّة. وقد ذكروه في إجازاتهم ومؤلّفاتهم» (٣).

#### المطلب الرابع: مؤلّفاته

قال تلميذه المازندراني: (لهُ - مُدَّ في بقائه - مصنّفات فائقة، و مؤلّفات رائقة) في متاز قلمه بالعمق والتحقيق والتدبّر والشمول للأقوال وأدلّتها، كما في شرح المفاتيح والرياض؛ إذ كان سابقة في هذا المجال كما صرّح به العديد من أهل الفنّ.



<sup>(</sup>١) ينظر: تنقيح المقال في علم الرجال ط. الحديثة: المقدمة (ق١): ٢٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٤/ ٣٠٤ - ٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) تكملة أمل الآمل: ٤/ ١١٥.

<sup>(</sup>٤) منتهى المقال في أحوال الرجال ت ١٢١٦ هـ:٥/ ٦٥.

وقد ذكر أكثرها مع شيءٍ من الشرح في منتهى المقال(١)، وسنذكر ما سُجّل من هذه المؤلفات في الفقه والأصول والعقائد باختصار:

١ - شرح المفاتيح في الفقه، وقد برز منه كتاب الصلاة فقط، والظاهر أنّه شرح كتاب مفاتيح الشرائع للفيض الكاشانيِّ الذي شرحه خاله الوحيد وغيره.

- ٢ شرح المختصر النافع، وهو كتاب (رياض المسائل) الذي نقدم شرحه
  بين أيديكم، ويسمَّى الشرح الكبير، وسيأتي شرح حاله تفصيلًا.
- ٣ (حديقة المؤمنين) وهو الشرح الثاني على المختصر النافع، اختصره من الأوّل، وسمّاه بالشرح الصغير، سلك فيه في العبادات مسلك الاحتياط لتعمّ فائدته للعلماء والعوام، وفي بعض نسخه أطلق عليه (حديقة المؤمنين) كما عن صاحب الذريعة (٢).
- ٤ رسالة في تثليث التسبيحات الأربع في الأخير تَيْن، وكيفيَّة ترتيب الصلاة المقضيَّة عن الأموات، قال في منتهى المقال: إنَّها موجودة عنده بخطّ يده الشريف.
  - ٥ رسالة في جواز الاكتفاء بضربة واحدة في التيمّم مطلقًا.
- ٦ رسالة في تحقيق أنّ منجِّزات المريض تُحسب من الثلث أم من أصل
  التركة.
- ٧ رسالة في تحقيق حكم الاستظهار للحائض إذا تجاوز دمُها عن العشرة .



<sup>(</sup>١) ينظر: منتهى المقال في أحوال الرجال:٥/ ٦٤- ٦٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٦/ ٣٨٩/ رقم ٢٤٢٥.

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

- ٨ رسالة في أصالة براءة ذمّة الزوج عن المهر .
- ٩ رسالة في حليّة النظر إلى الأجنبيّة في الجملة وإباحة سماع صوتها
  كذلك .
- ١ رسالة في الطهارة والصلاة والصوم، قال في الذريعة: «والنسخة كانت في مكتبة مدرسة السبزواريِّ بمشهد خراسان المعروفة بمدرسة الملَّا محمَّد باقر »(١).
- ١١ حواشٍ متفرّقة على مدارك الأحكام، وعلى الحدائق الناضرة (مختصر الحدائق)(٢).
- 17 شرح اللمعة الدمشقيَّة، على نحو ما حكاه في الروضات عن رجال المحدِّث النيسابوريِّ (٣).
- 17 ملخّص المهندّب البارع، بناءً على ما يظهر من عبارة المحدّث النيسابوريِّ المنقولة في الروضات، فقد وردت هكذا: «له شرحه الكبير والصغير على (مختصر الشّرايع) ملخّص المهذّب البارع: و(شرح اللمعة) و(مختصر الحدائق)»(أ)؛ ولذا فإنّ بعض المحقّقين نقل هذه العبارة بوضع نقطة بعد ذكر كتاب الشرائع هكذا: «له شرحُه الكبير والصّغير على «مختصر الشرايع». ملخّص المهذّب البارع: و(شرح



<sup>(</sup>١) ينظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١٥/ ١٩٢/ رقم ١٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ٦/ ٨١، و١٩٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٤/ ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

اللّمعة)...»(١)، فيحتمل أنّه فهم من كلام النيسابوري أنّ ملخّص المهذب البارع كتابٌ مستقلُّ.

ولكن قد يُشكل بأنّه عند ذكر الكتابَيْن الآخرَيْن (شرح اللمعة ومختصر الحدائق) عطفهما على ما قبلهما بحرف الواو، فكان الأنسب أن يعطف كتاب ملخّص المهنّب – لوكان مستقلًا – بالواو على شرح المختصر، فيكون الأقرب للمعنى أنّ عبارة (ملخّص المهنّب البارع) هو تفسير لعبارة (له شرحه الكبير والصّغير على «مختصر الشّرايع»)؛ أي إنّ الرياض عبارة عن ملخّص المهنّب البارع، وهذا المعنى وإن كان الأقرب للعبارة ولكنّ الوجدان يمنعه، فإنّ كتاب الرياض يفوق المهنّب البارع بضعفٍ على الأقلّ، فكيف يكون تلخيص الكتاب أكبر من الأصل؟ فلو قيل إنّه شرح للمهنّب لكان أقرب.

نعم، من المطمأن به أن صاحب الرياض في شرحه للمختصر ناظرٌ إلى كلمات ابن فهد الحليِّ في المهذّب البارع في شرحه للمختصر، وقد يتعرّض له أحيانًا، وقد يستفاد منه أحيانًا أُخر، حاله حال كشف الرموز وغيره من الكتب الفقهيّة الشارحة لمختصر المحقّق، ولكن لا يخدش ذلك بقيمة الكتاب، ولا بعدّ تلخصًا له.

١٤ - رسالة في حجِّيَّة الإجماع والاستصحاب، في علم الأصول.

١٥ - رسالة في تحقيق حجِّيَّة مفهوم الموافقة، وفي الذريعة ذكرها بعنوان «حجِّيَّة المفهوم بالأولويَّة» أو القياس بالأولويَّة» (٢)، فيحتمل



<sup>(</sup>١) بهجة الآمال في شرح زبدة المقال:٥/ ٥٢٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٦/ ٢٧٩/ رقم ١٥٢٢.

## 🥦 تراث كربلاء – مجلة فصليّة محكمة

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

اتِّحادهما، ولكن الظاهر من العنوانَيْن عدم الوحدة؛ لأنَّ قياس الأولويَّة هو أحد أقسام مفهوم الموافقة.

- ١٦ رسالة في اختصاص الخطاب الشفاهيّ بالحاضر في مجلس الخطاب.
- ١٧ رسالة في بيان أن الكفّار مكلّفون بالفروع عند الشيعة، بل وغيرهم إلّا أبا حنيفة.
- ۱۸ رسالة في حجِّيَّة الشهرة، اختار فيها الاعتماد على الشهرة في إثبات الأحكام الشرعيَّة وفاقًا للشهيد الله وقد أدرج ابنه السيِّد محمَّد المجاهد هذه الرسالة في كتابه «مفاتيح الأصول» المطبوع (۱).
  - ١٩ رسالة في حجِّيّة ظواهر الكتاب<sup>(٢)</sup>.
- ٢ حاشية على كتاب معالم الأصول غير مدوّنة، كتبها بخطِّه على حواشي المعالم في صغره وأوائل مباحثته له .
  - ٢١ أجزاء غير تامّة في شرح مبادئ الأصول للعلَّامة الحلِّيِّ.
  - ٢٢ رسالة وجيزة في الأصول الخَمس، في العقائد وعلم الكلام.
- ٢٣ ترجمة رسالة في الأصول الخَمس فارسيَّة، لخاله الوحيد البهبهانيِّ إلى العربيَّة .
- ٢٤ السؤال والجواب في المسائل العلميَّة باللغة الفارسيَّة، يقرب من ألف بيت، موجود في مكتبة الطهرانيِّ في سامرَّاء على نحو ما ورد عن الذريعة (٣).



<sup>(</sup>١) ينظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٦/ ٢٧٢/ رقم ١٤٧٩.

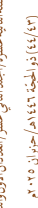
<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٦/ ٤٧٤/ رقم ١٤٩١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٦٢/ ٢٤٧ - ٢٤٨/ رقم ١٦٢٨.

٢٥ - (النجاة) رسالة فارسيَّة عمليَّة في العبادات، مطابقة لفتاوي السيِّد عليٍّ الطباطبائيِّ صاحب رياض المسائل(١).

وقد نَسبَ بعضٌ - سهوًا - لصاحب الرياض كتاب (الرسالة - اللآلئ -البهيَّة في الردّ على الطائفة الوهّابيَّة الغَويَّة) (٢)، والصحيح أنَّها من مؤلَّفات صاحب منتهى المقال.

ومنشأ الاشتباه هو طريقة سَر د صاحب الروضات؛ إذ إنَّه عند التعرُّض لذكر تلامنة صاحب الرياض وعند وصوله إلى المحقِّق المازندرانيِّ صاحب (منتهي المقال) أسهب في شرح حاله إلى أن قال: «وقد ذكره المحدّث النّيسابوريُّ في رجاله، فقال كان متتبّعًا في علم الرّجال، متعصّبًا في طريقة الاجتهاد، صنّف كتابًا سمّاه «الرّسالة البهيّة» في الرّد على الطَّائفة الغويَّة أو العَميَّة، يريد بهم جماعة الأخباريَّة»(٣)، ثمّ ذكر أنَّ سنة وفاته وافقت سنة الغزو الوهابيِّ الهمجيِّ على كربلاء المقدَّسة، فرأى المناسبة أن يعود إلى ذكر السيِّد الطباطبائيّ صاحب الترجمة الأصليّة وكرامته في تلك الحادثة، فتوهّمَ ذلك بعضُ أنّ الكلام كلّه يعود إلى صاحب الرياض، فنسب الرسالة إليه، قال في الروضات بعد ذكر كلام المحدِّث النيسابوريِّ عن الرسالة البهيَّة: «هذا وقد بلغني من الثَّقات أنَّ مشهد مولانا الحسين - إلى أن قال- ومن عجيب الاتّفاق في تلك الواقعة العظيمة أيضًا بالنسبة إلى سيّدنا صاحب الترجمة عليه الرحمة، أنّه لمّا





<sup>(</sup>١) ينظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢٤/ ٥٦/ رقم ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: معجم المؤلَّفات الإسلاميَّة في الردّعلي الفرقة الوهابيَّة (محمد علي، عبدالله): ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٤/ ٥٠٥.

#### رِياضُ المَسائِل بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْريَّة

وقف على قصدهم الهجوم على داره بعزيمة قتله...إلى آخر الحادثة»(١).

وكيف كان، فكون (الرسالة البهيَّة) من تأليف المازندرانيِّ صاحب منتهى المقال -وليست لسيِّد الرياض - ممَّا لا شكَّ ولا خلاف فيه، وقد صرَّح بذلك جماعة من المحقِّقين (٢).

#### المطلب الخامس: من كرامات صاحب الرياض

تطرَّق السيِّد الخوانساريّ في الروضات إلى جريمة الفرقة الوهّابيَّة الضالّة في يوم غدير سنة ١٢١٥ هـ في كربلاء المقدّسة، بأمر رئيسهم سعود، وكان أغلب أهالي كربلاء قد توجّهوا إلى زيارة أمير المؤمنين المنال المخصوصة كما هو المندوب، فباغتهم الوهّابيَّة وأخذوا من تبقّي على حين غرّة، وقتلوا من الشبيعة قتلًا ذريعًا، وإستباحوا المدينة المقدِّسة وانتهبوا وسلبوا وخرَّبوا وانتهكوا حرمة المرقد الشريف وتلك البقعة المقدَّسة مالم ينتهكه التتار أو الديلم بالمسلمين، وذكر هناك ما يخصّ سيِّدنا المترجم: «أنّه لمّا وقف على قصدهم الهجوم على داره بعزيمة قتله وقتل عياله ونهب أمو اله، فأرسل بحسب الإمكان أهاليه وأمواله في الخفاء عنهم إلى مواضع مأمونة، وبقي هو وحده في الدار مع طفل رضيع لم يذهبوا به مع أنفسهم، فحمل ذلك الطفل معه، وارتقى إلى زاوية من بيوتاتها الفوقانيَّة معدّة لخزن الحطب والوقود وأمثاله ليختفي فيها عن عيونهم، فلمّا وردوا وجعلوا يجوسون خلال





<sup>(</sup>١) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٤/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٣/ ١٦٥ - ١٦٦، و ١١/ ١٣٣، وتنقيح المقال في علم الرجال(المامقانيّ): ٢/ ٥٩٦، وإيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون: ١/ ٥٦٠.

حجرات الدّار في طلبه وينادون من كلّ جهةٍ منها بقولهم أين مير عليّ؟

ثم عمدوا إلى تلك الزّاوية فأخذ هو بي ذلك الطفل الرضيع على صدره، متوكِّلاً على الله تعالى في جميع أمره، و دخل تحت سبدة كبيرة (١) كانت هناك... فلمّا صعدوا إلى تلك الزاوية وما رأوا فيها غير حزمةٍ من الحطب موضوعة في ناحية منها، وكان قد أعمى الله أبصارَهم عن مشاهدة تلك السبدة، تخيلوا أنّ جناب السيّد لعلّه اختفى بين الأحطاب والأخشاب، فاخذوها واحدًا بعد واحدٍ ووضعوها بأيدي أنفسهم فوق تلك السبدة إلى أن نفدت ويئس الّذين كفروا من دينهم، فانقلبوا خائبين وخاسرين، وخرج السيّد المرحوم لنعمة الله من الشاكرين، وفي عصمة الله من الحائرين (١)، وإنّه كيف سكن ذلك الطّفل الصّغير من الفزع والأنين، وأخمد منه التنفّس والحنين (٣).

#### المطلب السادس: مقامه العلميّ:

ولو لم يكن له سوى ما ذكرنا في باب كرامته، من بحث الوهّابيّة الهمجيّة عنه لقتله، قائلين: (أين مير عليّ؟)، وقد عرفوا اسمه ولقبه ومحلّ داره، مع أنّهم ثلّة من أهل البوادي لاحظّ لهم من معرفة العلم والعلماء، وليس قائدهم - سعود - بأفضل حالًا منهم، ممّا يكشف عن أنّ أسيادهم من الغرب عمومًا والإنكليز خصوصًا قد عرفوا مقام السيّد المعظّم وتأثيره في مجتمع



<sup>(</sup>۱) قال في الوافي: ۲۰/ ۷۳۵: (السفط محركة كالجوالق او كالقفة وكأنه معرَّب سبد)، و(القفّة: شبه زبيل صغير من خوصٍ يجتنى فيه الرطب، وتضع النساء فيه غزلهن)، أنظر: النهاية في غريب الحديث والأثر: ٤/ ٩١.

<sup>(</sup>٢) هكذا في المصدر الموجود، ولعلّ الصحيح: (من الحائزين).

<sup>(</sup>٣) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٤ / ٤٠٥.

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْريَّة

المسلمين، وكونه السدّ المنيع من إجراء خططهم وتنفيذها في المنطقة، فتجسَّسوا وتحسَّسوا وأمروا عبيدهم الوهّابيَّة بقتله وتصفيته مع بقيَّة علماء الشيعة، هذا بالنسبة إلى مقامه العلمي عند الأعداء.

فلا غلو في قول السيِّد الصدر أنَّه «المروّج الذي ملا الدنيا ذكرُهُ وعمَّ العالَمَ فضلُهُ»(۱).

أمّا رأي المخالفين له في المنهج الأصوليّ كالأخباريَّة، فقد نقل في الروضات عن المحدّث النيسابوريّ كلامه عند التعرّض لصاحب الرياض في كتابه الرجاليّ قائلًا: «وذكره المحدّث النيسابوريّ أيضًا في رجاله - مع أنّه كان من المعاندين له في ظاهر السّياق - بهذه العبارة: عليّ بن أبي المعالى الحسنيّ الحسينيّ الطّباطبائيّ الحائريّ مولدًا ومنشأً، شيخٌ في الفقه وأصوله، مجتهدٌّ صِرفٌ، يراعي الاحتياط بما يري، عاصر ناه، له شرحه الكبير والصّغير على مختصر الشرايع»(٢).

فعبارة (شيخٌ في الفقه وأصوله) تنمّ عن مقام كبيرٍ عند المتكلّم رغم معاندته له.

أمَّا وصف الموالين والمتَّفقين معه في المسلك فنكتفي بما ذكره بعض معاصريه وتلامذته، ومنهم: المازندرانيّ المحقّق الرجاليّ؛ إذ وصفه قائلًا: «هو السيِّد السناد والركن العِماد ابن أخت الأستاذ العلَّامة أعلى الله في الدارَيْن مقامَه ومقامَه...تلمّذَ عليه وتربّى في حجره ونشأ، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء دام مجده وكُبِت ضدّه، ثقةٌ عالمٌ عرّيفٌ، وفقيـهٌ فاضلٌ غطريفٌ، جليل القدر وحيد





<sup>(</sup>١) تكملة أمل الآمل: ٤/ ١١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢٠١.

العصر، حسن الخلق عظيم الحلم، حضرت مدّة مجلس إفادته وتطفّلتُ برهة على تلامذته، فإن قال لم يترك مقالًا لقائل، وإن صالَ لم يدع نِصالًا لصائلِ»(١).

ومنهم: الشيخ أسد الله التستريّ صاحب المقابس؛ إذ وصفه قائلًا: «الأستاذ الوحيد سيِّد المحقّقين وسند المدقّقين العلّامة النحرير، مالك مجامع الفضل بالتقرير والتحرير، المتفرّع من دوحة الرسالة والإمامة، المترعرع في روضة الجلالة والكرامة، الرافع للعلوم الدِّينيَّة أرفع راية، الجامع بين محاسن الدراية والرواية، مُحيي شريعة أجداده المنتجبين، مبيّن معاضل الدِّين المبين بأوضح البراهين وأفصح التبيين، نادرة الزمان، خلاصة الأفاضل الأعيان الحاوي لشتات الفضائل والمفاخر، الفائق بها على الأوائل والأواخر، أوّل مشايخي وأساتيذي وسنادي وملاذي وعمادي السيِّد على بن محمَّد عليّ الطباطبائيّ الحائريّ أدام الله وجوده وأفاض عليه لطفه وجوده »(٢).

ومنهم: السيِّد الفقيه جواد العامليّ صاحب مفتاح الكرامة؛ إذ قال: «السيِّد الأستاذ الإمام العلَّامة ومشكاة البركة والكرامة، صاحب الكرامات أبو الفضائل، مصنف الكتاب المسمّى برياض المسائل، الذي عليه المدار في هذه الأعصار، النور الساطع المضيء والصراط الواضح السويّ، سيِّدنا وأستاذنا الأمير الكبير علي، أعلى الله شأنه ... وهو عالم ربّانيٌّ ومخبت صمدانيُّ، رسخ في التقوى قدمُه، وسبط بالله لحمه ودمه، زهد في دنياه فقرّبه الله وأدناه، وهو أوّل من علّم العبد وربّاه»(٣).





<sup>(</sup>١) منتهى المقال في أحوال الرجال:٥/ ٦٣- ٦٤/ رقم ٢١٠١.

<sup>(</sup>٢) مقابس الأنوار ونفايس الأسرار (الشيخ أسدالله التسترى الكاظمي ت١٢٣٧ هـ): ١٩.

<sup>(</sup>٣) تكملة أمل الآمل: ٤/ ١١٦ - ١١٧.

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْريَّة

#### المطلب السابع: تواضعه في طلب العلم:

قال السيِّد التنكابنيّ في قصص العلماء في معرض كلامه عن السيِّد المترجم: "إنّه كان لا معرفة له بعلم الهيئة، وعندما كتب الشرح الكبير ووصل إلى بحث القبلة أشكل الأمرُ عليه؛ لأنَّه لم يكن على معرفة بالهيئة، فكان أحد تلامذته على معرفة بها، فطلب منه السيِّد أن يأتي إليه في وقتٍ محدّدٍ ليعلّمه بعض ضروريّات القبلة من علم الهيئة.

فقال له ذلك الشخص: كما أنّنا نحمل الكتاب تحت إبطنا ونتشرِّف ونستفيض منكم، فكذلك تحملون أنتم الكتاب تحت إبطكم وتشرِّ فوننا في المنزل وتأخذون مسائل الهيئة.

فقال له السيِّد: بالنسبة لي لا مانع من ذلك لكن إذا خرجتُ من المنزل هجم الناس عليّ يضيّعون أوقاتي فلا يدعونني أقوم بعملي.

وبالجملة فإنّ السيِّد على تألّم من هذا الكلام، وقضى تلك الليلة داخل حرم سيِّد الشهداء عليه مشغولًا حتَّى الصباح بالعبادة والتضرّع طالبًا من الله بشفاعة سيِّد الشهداء عليه أن يفيض عليه دقائق علم الهيئة الضروريَّة، وقد فرَّج الله همَّه وكتب مباحث القبلة»(١).

كما أنّ صاحب الرياض كان يقصد قبر الشيخ ابن فهد الحلِّيّ تُنسَّ دائمًا ويتوسِّل به إلى الله تعالى لحلَّ المعضلات العلميَّة، وإلى ذلك يشير السيِّد الصدر قائلًا: «حدّثني بعض الشيوخ أنّه لمّا أشكل على السيِّد صاحب الرياض كتاب الفرائض، ذهب إلى قبر الشيخ ابن فهد متوسّلًا إلى الله ببركته



<sup>(</sup>١) قصص العلماء: ٣٠١.

تسهيل ذلك، فسهّله الله على أحسن وجه ١٠٠٠ .

ولو تأمّلنا في كلماته عند ختم الرياض لأحسسنا منه مدى تواضعه واستقلاله لعمله، فهو يعد هذا السفر الفقهي العظيم تعليقة على المختصر، فقال: «أحمدُ الله سبحانه على توفيقه وتسهيله لتأليف هذا التعليق»، وهذا قمّة التواضع ونكران الله سبحانه على توفيقه وتسهيله لتأليف هذا التنبيه على الخلل والإصلاح للأخطاء النذات، كما نشعر بكلماته في ترجّيه التنبيه على الخلل والإصلاح للأخطاء التي يمكن أن يُعثر عليها، ثُمّ شكره لهم على ذلك، مدى قوّة ملكته النفسانيّة وسماحتها وتزكيته لها، وهذا ما ينبغي أن يكون ملازمًا لقوّة الملكة العلميّة، كما نراه في سلوك أعاظم علمائنا، فقال: «والمرجوّ ممّن يقف على هذا التعليق ويرى فيه خطأ أو خللاً أن يصلحه، وينبّه عليه، ويوضّحه ويشير إليه، حائزًا بذلك مني شكرًا جميلًا، ومن الله تعالى أجرًا عظيمًا جزيلًا».

بل بلغ أوج التواضع بفعله مع ولده السيِّد المجاهد، عندما جزمَ بأنَّه أعلم منه، «فصار لا يفتي وابنه موجود في كربلاء، فعلم ابنُه بذلك، فرحل إلى أصفهان، وسكنها ثلاث عشرة سنة»(٢).

وهـذا الأمر نادر الحصول بـأن يقرّ عالم فقية بأعلميّة تلميذه أو ولده فلا يفتي بوجوده، بل الشائع عكس ذلك، وقد عثرتُ على شبيه هذه القصّة عندما كان الميرزا القمِّيُّ يرجع في بعض الفتاوى إلى السيِّد جواد صاحب مفتاح الكرامة عند إقامته في قم وهو من تلامذته (٣).



<sup>(</sup>١) تكملة أمل الآمل: ٢/ ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) تكملة أمل الآمل: ٥/ ٥٣، وانظر: أعيان الشيعة: ٩/ ٤٤٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: روضات الجنات في أحوال العلماء السادات:٥/ ٣٧٨.

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

#### المطلب الثامن: درس وعبرة في التقوى وسعة الصدر مع الزوجة:

نقلوا أنّه غاب يومًا عن صلاة الجماعة التي كان يؤمّها في المسجد، فذهب بعضهم للاستخبار عن السبب، فأخبرهم بأنّه استشكل في عدالته وجواز إمامته اليوم بسبب ردّه على شتائم زوجته المتكرّرة بعد أن ضاق صدره بأن قال لها: «كلّ ما قلتِ فهو مردود عليك»، وبقي على ترك إمامة الجماعة حتى ذهبوا إليها واستبرؤوا ذمّته منها(۱).

المطلب التاسع: بين الفقيه صاحب القوانين وبين الأصوليِّ صاحب الرياض أيّهما الأعلم، الأعلم في الفقه أم الأعلم في الأصول؟

سوال لطالما يتردَّد بين الأوساط شبه العلميَّة، ومنشؤه وجود بعض العلماء البارزين في الفقه دون الأصول، ووجود طائفة على خلافهم فيبرزون في علم الأصول دون الفقه.

ولكن السؤال غير صحيح؛ لأنّ الاجتهاد والأعلميّة ملكةٌ في نفس حاملها، فمن ناحية المقتضي يكون تامّا، أمّا الفعليّة فأمر خارجٌ عن الذات، فبمجرّد تهيّؤ الشروط وزوال الموانع تحقّقت الفعليّة، وبرزَ العلم للواقع الخارجيّ، فقد تتمّ أجزاء العلّة في الفقه دون الأصول، فيبرزُ بين الأوساط العلميّة فقيهُ بارعٌ كفخر المحقّقين وابن فهد الحلّييّن، والشهيد الأوّل، والمحقّق الكركيّ، والأردبيليّ، وسيّد المدارك، وصاحب الحدائق، وصاحب الجواهر، والهمدانيّ، وغيرهم، وقد يكون العكس، فيبرز في الأصول دون الفقه، والهمدانيّ، وغيرهم، وأخيه صاحب الفصول، وصاحب الضوابط، وصاحب الصوابط، وصاحب الضوابط، وصاحب الفوابط، وصاحب الفوابط، وصاحب الفوابط، وصاحب الفوابط، وصاحب الفوابط، وصاحب



<sup>(</sup>١) ينظر: تنقيح المقال في علم الرجال: ٢/ القسم الأوَّل / ٣٠٧.

الكفاية المحقِّق الخراسانيِّ وأضرابهم، وقد تتوافر الأرضيَّة المناسبة لكلا الأمرَيْن فيكون عَلَمًا بارزًا في الفقه والأصول كالشيخ الطوسيِّ، والمحقِّق والعلَّامة الحلِّيَيْن، والشهيد الثاني وولده مرورًا بالشيخ الأعظم، والسيِّد الخوئي «أعلى الله درجاتهم» والأستاذ الأعظم الوحيد الخراسانيِّ «دام ظلّه».

فهناك عوامل متعددة تدخل في إظهار شخصية الفقيه؛ منها قوة البيان، وقوة التلاميذ والمُقرّرين، وسعة الوقت، فإذا توافرت في جانب الفقه برز العالم فقيها بارعًا، وإذا توافرت في جانب الأصول صار أصوليًا ألمعيًا، وكلّ هذه العوامل لا بارعًا، وإذا توافرت في جانب الأصول صار أصوليًا ألمعيًا، وكلّ هذه العوامل لا دخل لها في علميَّة العالم وأعلميَّة، والذي تقتضيه دقة النظر وجود تناسب بين العلميَّة الفقهيَّة والعلميَّة الأصوليَّة، فالقويّ في علم الأصول قويٌّ في علم الفقه، والعكس صحيح، ولكنّه قد يبرز في أحدهما دون الآخر، وقد يبرز في كليهما، والعكس صحيح، ولكنّه قد يبرز في أحدهما دون الآخر، وقد يبرز في كليهما، المراتب العالية من العلم، ولكن لم تسنح لهم الظروف السياسيَّة أو الأمنيَّة أو الاجتماعيَّة في البروز، أو لضعف بيان بعضهم خبَتْ نارُهم، كما أنّ بعضًا منهم الاجتماعيَّة في البروز، أو لضعف بيان بعضهم أو فرارًا من التصدي للفتوى.

وقصَّتنا هنا بين العَلَمَين تؤكّد ما نرمي إليه، فـ«المنقول على ألسنة مشايخنا ... أنّه كان تبحّره في الأصول أزيد من الفقه، كما أنّ تبحّر شريكه في المدرس الفاضل القمّيّ كان في الفقه أزيد من الأصول، فالتمس كلُّ منهما صاحبه أن يصنّف كتابًا في غير ما هو متبحّر فيه، فصنّف هو الرّياض، وصنّفَ الفاضل القمِّيُّ القوانين»(١).

والميرزا القمي صاحب القوانين الذي يكبر سيِّد الرياض بعشر سنوات



<sup>(</sup>١) تنقيح المقال في علم الرجال: ٢/ القسم الأول/ ٣٠٧.

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْريَّة

تقريبًا يشترك معه ببعض الأساتذة؛ منهم المجدِّد الوحيد البهبهانيّ، ويبعض التلاميذ؛ منهم السيِّد جواد العامليّ صاحب مفتاح الكرامة، والشيخ أسد الله التستريّ، والشيخ محمَّد على البرغانيّ القزوينيّ، فقد عاش العَلَمان في عصر واحد إلى سنة ١٢٣١هـ، وهي السنة التي توفّي الله تعالى فيها الاثنين معًا، ومن الطبيعيّ أن يحصل الاحتكاك بين علمَيْن بارزَيْن يُشار إليهما بالبنان في الأوساط العلميَّة، وقد حضرا في مجلس واحدٍ، وتتلمذَ على يديهما التلاميذ أنفسهم، وإن كان الاحتكاك ليس حقيقيًّا، وإنّما نشأ من فضول الكلام بين الأوساط وفي المجالس من غيرهما، فتُولَّد نوعًا من الحزازة والتنافس بين الطرفَيْن المعنيَّيْن المؤطَّر بطبيعة الحال بإطار الشرع والتقوى المعهودة من العلمَيْن.

ولكنْ للتأمّل فيما نقله المحقِّق المامقانيّ عن المشايخ محال؛ لأنَّ شروع السيِّد بكتابة الرياض على نحو ما سيأتي بين سنة ١١٨٦ وسنة ١١٨٨ هـ تقريبًا، وفراغ الميرزا من القوانين كان سنة ١٢٠٥ هـ(١)، فلو صحّ ما ذكره من الالتماس والتوافق على الكتابة لكان زمن كتابة القوانين بجزءيه يقرب من العشرين سنة، وهذا أمرٌ غير مقبول بحسب العادة، بخلاف الدورة الفقهيَّة التي قد تستلزم زمنًا طويلًا لتدوينها، ولا سيَّما وأنَّه قد نُقِل بأنَّ العلماء عثروا على ١٢٠٠٠ من الأغلاط اللفظيَّة في القوانين(١)، فيكشف عن تعجّل المصنّف في كتابته، وقد نُقِل عن السيِّد القزوينيّ أنّه كتب ضو ابط الأصول -وهي دورة أصوليَّة كاملة في جزءين- خلال شهرَيْن فقط<sup>(٣)</sup>، وهو وإن كان





<sup>(</sup>١) ينظر: نجوم السماء في تراجم العلماء (فارسي): ١/ ٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) قصص العلماء: ٣١١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ١٢.

أمرًا غير عاديٌّ ولكن من الجهة الأخرى أيضًا لا يتصوّر استغراق الأصول لأكثر من سنةٍ أو سنتين في أضعف الاحتمالات.

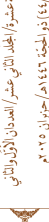
نعم، القول بتبحّر الميرزا في الفقه أكثر من الأصول وتبحّر السيِّد في الأصول أكثر من الفقه لا غبار عليه، وهذا لا يعني أنَّ الميرزا أعلم في الفقه، والسيِّد أعلم في الأصول لما قدَّمنا، بل هكذا جرت الظروف والعوامل ليكون كلّ منهما بارزًا في جهةٍ دون أخرى، وشاهد ما ذكرنا هو تأليف القوانين المحكمة من قبل الميرزا الفقيه وتأليف الرياض من السيِّد عليِّ الأصوليِّ.

ومن ثُمَّ يحقّ لنا الإشكال على عبارة السيِّد في الروضات؛ إذ عبَّر عن هذه الحقيقة بتعبير مختلفٍ قليلًا، فقال: «ولنِعْم ما قال في تصديق ذلك بعضُ الأصحاب، إنَّ صاحب القوانين كان أفضل من صاحب الرّياض في الفقه، فاشتهر كتابُه في الأصول، وصاحب الرّياض كان أفضل منه في الأصول، فاشتهر كتابُه في الفقه»(١).

ومحلّ التأمّل في عبارة (أفضل منه)؛ لأنّ التبحّر في علم شيءٌ، والأفضليَّة شيءٌ آخر كما أسلفنا.

#### مسألة حرمة الزبيب بين السيِّد الطباطبائيّ والميرزا القمّيّ

ذكر في الروضات أنّه كان بين السيِّد والمير زا مخالفات ومنافرات كثيرة في كثير من المسائل العلميَّة وغيرها، وكان الميرزا يرى حُرمة الزبيب المغلّي في المرق أو الطبيخ قبل ذهاب ثُلثَيه مثل ماء العنب، ويقول بنجاستها أيضًا قبل ذلك، ولكن السيِّد صاحب الرّياض كان يحكم بحلّه وطهارته، (فاتّفق أنّ





<sup>(</sup>١) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٥/ ٣٧.

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْريَّة

السيِّد الله أضافَه في سفر زيارة له بأرض الحائر المطهِّر على مشرِّفها السّلام، فلمّا أحضرت المائدة وبسطت ظروف الأطعمة، ومدّ مولانا الميرزايده الشّريفة إلى مطبوخ كان في جملة ما أعدّ له من الغذاء، ووضع اللّقمة في فمه أم لم يضعها أحسّ بكون الزّبيب المغلّى في ذلك المطبوخ، فتغيّر وجهه الشّريف، وقام من فوره ناويًا الماء ليغسل به ما مسّه، وأقبل على جناب السيِّد معاتبًا إيّاه بقوله: مرحبًا بإضافتك وإكرامك وإنعامك، فقد آذيتنا وأطعمتنا النجاسة، ولم يقرب بعد ذلك يده إلى الطّعام»(١).

وهذه الواقعة بهذه الحكاية يصعب قبولها، لا لأنَّ السيِّد ارتكبَ مُحرَّمًا والعياذ بالله - لأنَّ المفروض اعتقاده بحلَّيَّة الزبيب وطهارته، ولا يشترط مراعاة اعتقاد الآكل للطعام حتَّى يكون إعانة على الإثم، بل مع اعتقاده هو بالحلِّيَّة يشكُّ بتحقّق موضوع الإعانة - بل لمنافات فعله لرسم الضيافة والأخلاق الحميدة، كما أنّها سببٌ لأذيّة المؤمن بعد علمه بذلك كما صرَّح به الميرزا، ولذلك يصعب فهم هذا السلوك وتبريره من صاحب الرياض مُتَعَثُّ، ولكن - ولله الحمد - عثرنا على ما ينافي هذه الحكاية، وهو ما ورد على لسان معاصر صاحب الروضات الميرزا محمَّد التنكابنيّ المتوفّي قبل صاحب الروضات بأكثر من عشر سنوات، الذي يشترك معه بوجود واسطة واحدة تفصلهما عن العلمَيْن، فقد نَقَل الواقعة في قصصـه بهذا النحو: «فدُعي ليلةً للضيافة عند السيِّد عليِّ، وأمرَ أن يُطبَخ في الطعام مقدار من الزبيب، وعندما أحضر الطعام امتنع الميرزا عن الأكل، فمسك السيِّد عليٌّ بيد الميرزا، وقال: ناقشني في هذه المسألة وأجبني، أو كُلْ من هذا الطعام، فقال له الميرزا: أنت تعرف أنَّني لا أقدر عليك، وأنَّ مذهبي حرمة هذا الطعام، فلماذا تؤذيني؟





<sup>(</sup>١) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٥/ ٣٧٣.

فتبسَّم السيِّد عليٌّ، وأتَوا بطعامِ للميرزا خالٍ من الزبيب»(١).

وشتّان ما بين الحكايتَيْن؛ ففي الأولى تعمُّد الإيذاء والتسبيب في أكل ما يعتقد الميرزا بحرمته، وهو غير متصوّر في حقّ صاحب الرياض، وفي الثانية لا تعدو المزاح العلميّ المُثمر، وفتح بابٍ للنقاش في المسألة ومحاولة إفحام الميرزا، ولكنَّه كان قد أمر بتهيئة الطعام الخاص بالميرزا من الأوّل.

والقاعدة هنا تساقط الخبرَيْن فيما اختلفا فيه وثبوت أصل القضيَّة المشتركة بينهما، إن لم نقل بعدم شمول أدلّة الحجِّيَّة لكلا الخبرَيْن رأسًا في هذه الموارد.

بل يمكن ترجيح حكاية التنكابنيّ على حكاية السيّد في الروضات، لوجوه عدّة منها؛ أنّ التنكابنيّ الذي فرغ من قِصَصه سنة ١٢٩٠هـ بعد أربع سنوات من فراغ السيّد الخوانساري من الروضات (١٢٨٦هـ)، كتب في مقدِّمته متعجّبًا من عدم كتابة الأصحاب لتراجم العلماء وتدوين أحوالهم إلّا القليل من الكتب، ثُمّ أشار إلى بعض الكتب التي تخصّصت في هذا المجال، وذكر ثمانية كتب منها القديم ومنها المعاصر، ولكنّه لم يتعرّض للروضات بكلمة، مع اتّحاد الزمان والمكان بينهما، ومع كون كتاب الروضات قد سبقه بأربع سنوات، وهذا يُنبئ عن عدم اعتبار الكتاب عنده، فلا بدّ أنّه قد أطّلعَ عليه ورأى ما يجعل منه كتابًا غير معتبرٍ في ميزان التراجم.

ومنها؛ تضمّنه لحكايات مخالفة للواقع ولما تقتضيه سيرة علمائنا الأبرار وأخلاقهم، حتّى نسبَ إليهم الحسد والتنافس والتسقيط في كثير من الموارد، قال في الأعيان: «وكم له في كتابه المذكور من سخافاتٍ لا تُحصَى ولا تصدر



<sup>(</sup>١) قصص العلماء: ٣٠١ - ٣٠٣.

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

ممّن يُنسَب إلى علم، كَثُرَ الناقمون عليه والهازئون به بسببها ... وفي كلامه كثير الأشباه»(١).

وينقل في موارد متعدّدة ما هـو مخالفٌ للواقع، كقوله بأنّ صاحب مفتاح الكرامة له تعليقات كثيرة على القوانين، مع أنّ السيِّد جواد العامليّ ليس لـ ه تعليق على القو انين مطلقًا، بل التعليقات لابن عمِّه الفقيه السيِّد حسين ابن السيِّد موسى ابن السيِّد حيدر الحسينيّ العامليّ من وجوه تلاميذ بحر العلوم... الذي جرت بينه وبين صاحب القوانين حين قدومه إلى العراق مباحثات في حجِّيَّة الظنِّ المطلق(٢).

ومن غريب ما نقل في كتابه قوله في ترجمة السيِّد جواد العامليّ أيضًا: «عند تعداد مؤلَّفاته إنَّ له تعليقات كثيرة على القوانين؛ تعرَّض فيها للردّ والنقد جزاءً لِما كان يبلغه من جهة المصنِّف، والعُهدة على الراوي وإن كان المرويّ فيه من العرب، وحُكي أيضًا عن بعض أهل عصره أنّ صاحب الرياض كان ينكر فضله»، وفيما ذكره طعنٌ بالسيِّد من جهة كونه جازي الإحسان بالإساءة، وكونه كان يتلقّى المساعدات والدعم الماليّ من الميرزا، وهذا مخالفٌ للوجـدان والمعروف عن الميرزا بفقره وسـوء حالته المادِّيَّة، وأنَّه كان يتلقَّى المساعدات من العلماء؛ منهم أستاذه الوحيد البهبهانيِّ، وأنَّ في تعريضه بنسب السيِّد العربيِّ ما فيه، وكفانا في الإجابة على هذه الغرائب السيِّدُ الأمين، فقال واصفًا كلماته بـتقوُّلات صاحب الروضات: «فانظر إلى قوله: «جـزاءً لما كان يبلغه من جهـة المصنّف»؛ أي إنّه قابل الإحسـان بالإساءة، وإلى قوله: «وإن كان المروىّ فيه من العرب»، تقض العجب، فهل





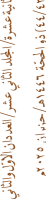
<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة: ٤/ ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر المصدر نفسه.

يتفوّه بمثله من ينتسب إلى علم أو ورع؟ و كأنّه يبرأ من أصله العربيّ الكريم، وهو ينتسب إلى الذرِّيَّة الطاهرة»(١).

ومن مجموع هذه الأمور تتزلزل وثاقة الكتاب، لا من جهة الشكِّ في صدق الكاتب الله والعياذ بالله، بل من جهة عدم ضبطه وتساهله في نقل القضايا، دون إحاطية بالقرائين المختلفة التي تحفُّ بمقام المترجَم لهم وورعهم وتقواهم، والظروف المحيطة بهم زمن الحوادث، ومنها إصراره على وجود النزاع بين صاحب الرياض والميـرزا، بنحوِ تعدّى حدود الأدب أحيانًا، وأنّ صاحب الرياض كان ينكر فضل الميرزا وينتقص منه في كلِّ مكان ومناسبة، وهو غير مقبول في الجملة، وإن كنّا لا ننفي وجود أصل التنافس والاحتكاك العلميّ بينهما في الجملة، والذي لا يتجاوز حدود الشرع والأخلاق والمروءة، والشاهد على ذلك ما حكاه صاحب أعيان الشيعة الله من احترام متبادلِ بين هذين العلمَيْن الجليلَين بتتبعه وملاحظته لحال كلّ واحدِ منهماً مع الآخر، وتعظيم كلّ واحدٍ منهما لصاحبه وثنائه عليه، ثُمّ قال: «واطّلعتُ على مكاتبة بينهما في بعض المسائل التي أفتى بها صاحب الرياض وبيّن له المترجَمُ [أي السيِّد جواد صاحب مفتاح الكرامة] خطَّأه فيها، فرجع إلى قوله بعد ترادّ المكاتبة بينهما [أي بين الميرزا وصاحب الرياض] سؤالًا وجوابًا، و قد رأيتُها بخطّهما الشريف»(٢).

وبذلك تضعف أخبار الروضات التي تفرّد بها، ولا بأس بسردها ما دامت تو افق ما يناسب مقام العلم والعلماء، لا ما يكون شَينًا ومنافيًا لذلك، ومنها ما نقله عن أستاذه السيِّد صدر الدِّين عن أستاذه صاحب الرياض، فقال: «وكان شيخنا الفقيه المتبحّر السيِّد صدر الدِّين الموسويّ العامليّ ... يذكر لي أنّ في





<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة: ٤/ ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

## رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْريَّة

تلك الأيّام كنتُ هناك، فكان صاحب الرّياض يُضيّق عليه الأمر في المناظرة في مسائل الفقه والأصول حيثما يجده، وكان الله يقول لي: «تكلُّم مع هذا الرجل فيما يريده من المسائل حتَّى تعلم أنّه ليس بشيء، وإنّي أجدُك أفضل منه يقينًا»، أو ما يكون قريبًا من هذا الكلام، قلت: ولا يبعد صحّة كون اعتقاد صاحب الرّياض في حقّه كذلك؛ وذلك لأنَّه المعنى الميرزا] كان قليل الحافظة جـدًّا، و لا بدع له في ذلك، لما ورد في النّبويّ المشهور: «إنّ أقلّ ما أو تيت هذه الأمَّة قوَّة الحافظة وصباحة المنظر »(١)، ومن الظَّاهر أنَّ هذه الصفة متى وُجِدَت في الإنسان كانت مُنسية مراتب فهمه وفضيلته ومُغشية مواهب ذهنه وقريحته، وإن كان هو علّامة وقته، ومحقّق سلسلته وقبيلته، ولا يكاد يحصل له تقدّم في المناظر ات.... بخلاف من وُجد فيه خلاف هذه الصَّفة وغلبت حافظته العالية على قوّة المتصرّفة، فإنّه يصير في الأغلب أعجوبةً في المناظرات... ولذا حُكى عنهما أيضًا إنّ في مجلس من مجالس الجدل بينهما، جعل السيِّد يتجلَّد على الميرزا رافعًا صوته... ويقول له: قُل حتّى أقول؛ فأجابه الميرزال بصوتٍ خفيض ونداءٍ غير عريض، اكتب حتّى أُكتب»(۲).

#### ملاحظات على حكاية روضات الجنّات:

وذكرنا الكلام بطوله لوجود ملاحظات متعدّدة؛ منها:

أوِّلًا: هناك مجالس بالأمانات، عندما يسرّ شخصٌ آخر بكلام لا ينبغي خروجه للملأ، فكيفَ سـوّغَ لنفسه نقل كلام أستاذه صدر الدِّين الذي أسرَّ به





<sup>(</sup>١) سيأتي في ضمن مناقشة هذا الكلام عدم وجود أثر لهذا الحديث في المصادر.

<sup>(</sup>٢) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات:٥/ ٣٧٣- ٢٧٤.

أستاذه الطباطبائيّ فيما بينهما، ومن الواضح أنّ هكذا كلام لو انتشر - على فرض صدوره من صاحب الرياض - لكان سببًا لتوهين الميرزا بين العلماء وموجبًا لأذيَّته، وإن كان هو معتقدًا بذلك.

ثانيًا: قوله: «ولا يبعد صحّة كون اعتقاد صاحب الرّياض في حقّه كذلك» وهو عجيب، فهل عنده احتمالٌ بعدم اعتقاد صاحب الرياض بما حكم به من أفضليَّة تلميذه السيِّد صدر الدِّين؟

والمفروض أن يقول ولا يبعد صحّة اعتقاد صاحب الرياض؛ أي إنّه يوافق اعتقاد صاحب الرياض.

ثالثًا: أنَّ تعليله حكم صاحب الرياض - بأفضليَّة السيِّد صدر الدِّين وعلى الميرزا القمى، وكون الميرزا الله ليس بشيء - بضعف حافظته، هذا التعليل ليس صحيحًا في ميزان العلم، فجودة الاستنباط والدقِّة والعمق في فهم الأدلَّة هـو المعيار في الأعلميَّة وليس منه قوّة الحافظة في شيء، وإن كانت مؤثّرة في مجالات أُخَر؛ منها: البروز والاشتهار في المناظرات الارتجاليَّة، فلو كان بينهما مكاتبات أو تعليقات على كتاب أحدهما من الآخر لزال تأثير قـوّة الذاكرة، كما أنّ قـوّة الحافظة ركنٌّ من أركان قبول الحديث عند علماء الدراية والرجال.

رابعًا: الحديث المشهور الذي استند إليه لم نجده له ولو في مصدر واحد في كتب الحديث العامَّة والخاصَّة، أو على لسان العلماء فضلًا عن شهرته، فلا نعرف من أين قد أتى به وما هو مصدره؟.

خامسًا: بعد كلّ ما أسلفنا لا يبقى اعتبارٌ لهذه الحكاية حتَّى نحتاج لتوجيهها بما يناسب شأن الأجلّة من فقهائنا، وذكرنا أنّنا لا ننفي وجود



#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْريَّة

التنافس بين العلماء في الجملة، وبين العلَمَيْن المزبورَيْن، كما نُقل ذلك فى كتب متعدِّدة، فقال بعضٌ: إنَّه كانت بينهما «مناظرات شديدة ومباحثات كثيرة»(١)، وقال آخر: «وكانا معاصرَيْن، بل متنافسَين»(٢) وغيرها، وهو -كما ترى - أمرٌ طبيعيٌّ يحصل في كلّ زمانٍ ومكان، في العلوم الدِّينيَّة وغيرها.

ولكن على فرض صحّة وقوع هذه الأمور التي ذكرها في الروضات من مضايقة سيِّد الرياض للميرزا في المجالس العلميَّة، وأنَّه كان يأمر تلامذته بمحاورته وإبراز ضعفه للوسط العلميِّ، فلا بدّ من وجو د عنوانِ ثانويٌّ أهمّ عنده، ولا يبعد - بعد التسليم بأصل وقوع القضيَّة - أن يكون من جهة كثرة مخالفات الميرزا لمشهور الأصولييِّن في القواعد الأصوليَّة، حتّى أنَّه «انفرد بعـدِّة أقو ال في الأصول والفقه عن المشهور، كقوله بحجِّيَّة الظنِّ المطلق، واجتماع الأمر والنهي في شيء واحد شخصيٌّ، وجواز القضاء للمقلِّد برأي المجتهد»(٣)، فهو كان من المفرطين في مسألة حجِّيَّة الظنِّ المطلق والقول بالانسداد، بل قيل: إنَّ بعض نظريَّاته مخالفة لضرورة المذهب كما صرَّح به السيِّد نفسه في الروضات، بل نسبَ إليه القول بحجِّيَّة الاستقراء والقياس (٤)، ونقل في ذلك كرامةً للسيِّد بحر العلوم عن بعض الثقات، بأنَّ الميرزا «لمَّا فرغ من تصنيف كتابه القوانين ذهبوا بنسخةٍ منه إلى حضرة مو لانا بحر العلوم في النَّجف الأشرف على مشرِّ فها السّلام، فلمّا أن رآها المرحوم السيِّد، وأحاط ببعض مطاويه خبرًا بعد المطالعة، ولمَّا يدر أنَّه مِن أيَّ مصنِّفٍ جاء





<sup>(</sup>١) غرقاب: ١٧٩.

<sup>(</sup>۲) مرآة الكتب: ١/ ٢١٨.

<sup>(</sup>٣) أعيان الشيعة: ٢/ ١١٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٥/ ٣٧٧.

بها إلى صاحبها، وقال: «يا هذا: لاحظتُ كتابك هذا، ولم أدرِ مِمَّن هو، إلّا أنّ صاحبه ممّن قد أصيب في بعض مشاعره لا محالة، أم لا بدّ له من آفةٍ تنزل على سمعه أو بصره»، فقيل له على: بلى أنّه من تأليفات جناب مو لانا الميرزا، وقد أصيب بعد فراغه من هذا التّأليف في سمعه الشّريف، وابتليَ بثقل السامعة وثقيل آفة الصّمم دون الخفيف، فتعجّب الحاضرون والسّامعون في فراسة المخبر بذلك، بل كرامته ...»(۱).

فيكون سلوك صاحب الرياض يصبّ في هذا الاتجاه الدِّينيِّ، إن لم يكن هذا هو السبب في سلوك صاحب الروضات أيضًا في التشديد على نقل هذه الوقائع بهذه الطريقة السلبيَّة.

وبعد هذه الحكايات نطمئن إلى عدم صدور أمرٍ من صاحب الرياض ممًّا قيل يكون منافيًا لأخلاق علمائنا وسيرتهم المتَّخذة من سيرة النبيِّ الأعظم وأهل بيته المطهّرين صلوات عليهم أجمعين ورضوان الله تعالى ورحمته على علمائنا الأبرار أجمعين.

#### المطلب العاشر: وفاته ومدفنه

تُوفّي مُنْتَثُ في كربلاء المقدّسة سنة ١٢٣١هـ، قال السيّد في روضات الجنّات: (توفّي مُنَتُثُ في حدود سنة ١٢٣١هـ، ودُفِن بالرواق المشرقيّ من الحضرة المقدّسة، قريبًا من قبر خاله العلّامة، وكان ولده الأمجد الأرشد – الآقا السيّد محمّد المرحوم – آنذاك قاطنًا بمدينة أصفهان العجم، فلمّا بلغه نعي أبيه المبرور أقام مراسم تعزيته هناك، وجلس أيّامًا للعزاء يأتون إلى زيارته من كلّ فعجّ عميق، ثمّ رجع إلى موطنه الأصيل ومقامه الجليل بعد



<sup>(</sup>١) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٥/ ٣٧٨.

## رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

زمان قليل، وبقي في خلافة أبيه ونيابته في جميع ما يأتيه، إلى زمان انتقاله في موكب سلطان العجم إلى دفاع الروسيَّة، ووفاته في ذلك السفر ببلدة قزوين »(۱).

وقد أرِّخه المحقِّق العلياريِّ في بهجة الآمال بقوله:

محقّقٌ عن خــاله الآغا نقل مقبضه (مؤلّف الرياض حل)(٢).

وصاحب (الرياض) السيِّد الأجل قد عاش سبعين بعلم وعمــل



<sup>(</sup>١) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٤/٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) بهجة الآمال في شرح زبدة المقال: ٥/ ٥٢٦، وقد نسب بعضهم هذه الأبيات سهواً للسيِّد حسين بن رضا البرو جرديّ صاحب المنظومة، وفاتهم أنّ منظومة البرو جرديّ قد شرحها في الأجزاء الثلاثة الأولى من البهجة.

#### المبحث الثاني: كتاب رياض المسائل بين السابقة الفقهيّة والضرورة العصرية:

المطلب الأوّل: نبذة تعريفيّة بكتاب رياض المسائل:

رياض المسائل في شرح المختصر النافع:

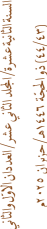
كتاب (رياض المسائل في بيان أحكام الشرع بالدلائل) أو (رياض المسائل وحياض الدلائل)، وكذلك يُسمَّى بـ (الشرح الكبير)، وهو أكبر شرح لكتاب (المختصر النافع) في الفقه للمحقّق الحلّيّ، ألَّفه المير سيّد عليّ الطباطبائي المتوفِّي سنة ١٢٣١هـ، ويُعدّ من أحسن الكتب الاستدلاليَّة في الفقه، وللسيِّد صاحب الرياض شرح آخر للمختصر يسمّى بـ (الشرح الصغير).

رياض المسائل في بيان أحكام الشرع بالدلائل مطبوع في عشرة أجزاء، وهو شرح دقيق متين متداول بين العلماء منذ زمن تأليفه، وقد مرَّ قول السيِّد جواد صاحب مفتاح الكرامة في الكتاب: (الذي عليه المدار في هذه الأعصار)، حتَّى صار منهجًا تدريسيًّا في الحوزات العلميَّة إلى زمن قريب، فلا يُعدّ الطالب مؤهّلًا إن لم يعبر من قنطرة الرياض.

المطلب الثاني: أقوال العلماء في الكتاب:

نذكر بعض كلمات الأعلام في تقييمهم لكتاب الرياض:

منهم: تلميذه الشيخ أبو على في «منتهي المقال»؛ إذ قال في الكتاب: «وهو في غاية الجودة جدًّا، لم يُسبَق بمثله، ذكر فيه جميع ما وصل إليه من





#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

الأقوال على نهج عسر على سواه، بل استحال  $(1)^{(1)}$ .

ومنهم: السيِّد جواد العامليّ صاحب مفتاح الكرامة، فقال في ضمن إجازته للشيخ محمَّد علي بن الآقا باقر الهزار جريبي: «ومِن حُسن نيَّته وصفاء طويته، مَنَّ الله سبحانه وتعالى عليه بتصنيف الرياض، الذي شاع وذاع وطبَّق الآفاق في جميع الأقطار، وهو ممّا يبقى إلى أن يقوم صاحب الدار جعلنا الله فداه ومَنَّ علينا بلقاه»(٢).

ومنهم: الشيخ أسد الله التستريّ صاحب مقابس الأنوار، فقال عن الرياض وعن الشرح الصغير أنّهما: «أحسن الكتب الموجودة في مسائل عديدة وشرح مبسوط»(٣).

ومنهم: صاحب الجواهر؛ إذ نقل في الفوائد الرضويَّة عن صاحب التكملة عن شيخه محمَّد حسن آل يس الكاظميّ، عن الشيخ محمَّد حسن النجفيّ صاحب الجواهر مقولته: «ولو أردتُ أن أكتب كتابًا مصنفًا في الفقه لكنتُ أحبّ أن يكون على نحو رياض المير سيِّد علي الطباطبائيّ، فبه عنوان الكتابيَّة في التصنيف»(٤).

ومنهم: الشيخ الأعظم في بعض وصاياه لطلَّابه: «ادرسوا كتاب رياض المسائل، فسيكون عونًا لكم على الاجتهاد»(٥).



<sup>(</sup>١) منتهى المقال:٥/ ٦٤.

<sup>(</sup>٢) خاتمة المستدرك: ٢/ ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) مقابس الأنوار: ١٩.

<sup>(</sup>٤) الفوائد الرضوية مترجم: ٤٥٣.

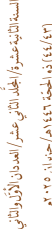
<sup>(</sup>٥) نقلها دون ذكر مصدرها في مقدمة رياض المسائل (ط- الحديثة): ٢٢.

ووصَفَه المحقِّق الكنتوريّ في كشف الحجب: «هو كتاب دقيق متين يعرف منه كمال مصنِّفه وطولُ باعه في الفقه، استدلَّ فيه على جميع أبواب الفقه من الطهارة إلى الديَّات»(١).

والأهمة من كلّ هذه التوصيفات هو أنّ الكتاب كان معروفًا في عصر المؤلِّف وبُعَيده على أنَّه كتابٌ منهجيٌّ درسيٌّ ضروريٌّ، فقد قال تلميذه صاحب مفتاح الكرامة: «مُصنّف الكتاب المسمّى برياض المسائل، الذي عليه المدار في هذه الأعصار، النور الساطع المضيء والصراط الواضح السويّ سيِّدنا وأستاذنا الأمير الكبير على... ومِن حُسن نيّته وصفاء طويّته مَنّ الله سبحانه وتعالى عليه بتصنيف الرياض الذي شاع وذاع وطبقَ الآفاق في جميع الأقطار، وهو ممّا يبقى إلى أن يقوم صاحب الدار جعلنا الله فداه...»(٢).

فقوله مُنسَتُ بأنَّ كتاب الرياض عليه المدار في هذه الأعصار يدلُّ على كونه كتابًا مهمًّا عند فقهاء الطائفة في مسألة استنباط الأحكام في عصرهم، وكذلك قوله مُنسَّ : «الذي شاع وذاع وطبقَ الآفاق في جميع الأقطار» يكشف عن سرعة انتشار كتاب الرياض في بلدان الشيعة وبين فقهائهم في جميع البلدان مع ضعف النشر آنذاك، وليس ذلك إلَّا لأهمِّيَّته العلميَّة في الاستنباط؛ إذ صارَ معتمدهم ومرجعهم في ذلك.

هذا مع كون المصنّف أنسَّ لم يكن قصده نشر الكتاب، بل كتبه على نحو المسودة والتمرين والممارسة، كما يظهر من كلامه مُنسَّ المنقول عن الروضات، إذ قال: «وقد أشار المصنف الله المناب الكتاب للنشر، فقال:





<sup>(</sup>١) كشف الحجب: ٣٠٠- ٣٠١/ رقم ١٦١١.

<sup>(</sup>٢) تكملة أمل الآمل: ٤/ ١١٧.

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

إنّي ما أردتُ به النشر والتدوين، بل المشق والتمرين (١)، فماذا كان أن يكون الكتاب لو كتبه لأجل النشر والتدوين؟

المطلب الثالث: مميِّزات كتاب رياض المسائل وبعض مبانى صاحب الرياض:

إنّ الكتب الفقهيَّة كُتِبَت على نحوَيْن:

النحو الأوّل: الفقه الفتوائيّ، وهو الذي يعتني ببيان الأحكام والفتاوى الشرعيَّة من دون التعرّض إلى أدلّتها وكيفيَّة الاستدلال والنقض والإبرام، على غرار الرسائل العمليَّة في زماننا، ومن مصاديقه: المقنعة للشيخ المفيد، والنهاية والمبسوط للشيخ الطوسيّ، والمهذّب لابن البرّاج، والمختصر النافع للمحقّق الحلّيّ، والقواعد والتبصرة للعلّامة الحلّيّ، واللمعة للشهيد الأوّل.

النحو الثاني: الفقه الاستدلاليّ، وهو الذي يُعنَى باستنباط الأحكام الشرعيّة من أدلّتها، فيقوم فيه الفقيه بإعمال القواعد الأصوليّة والفقهيّة وممارسة الصناعة ردَّا وتأييدًا، نقضًا وإبرامًا للاستدلال على كلّ مسألة فرعيّة فيرجّحه أو يضعّفه حتَّى يصل إلى مبتغاه من الحكم الشرعيّ، ومن أهمّ هذه الكتب: (منتهى المطلب) للعلّامة الحلّيّ، و(ذكرى الشيعة) للشهيد الأوّل، و(مسالك الأحكام) و(الروضة البهيّة) للشهيد الثاني، و(مجمع الفائدة والبرهان) للأردبيليّ، و(مستند الشيعة) للمحقّق النراقيّ، وكذلك (جواهر الكلام) للشيخ محمّد حسن النجفيّ، وغيرها.

وفي عصرنا يُعد (مستمسك العروة الوثقى) للسيِّد محسن الحكيم، و (موسوعة الفقه) للسيِّد أبي القاسم الخوئي، و (جامع المدارك) للسيِّد



<sup>(</sup>١) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٤/٢٠٤.

أحمد الخوانساريّ من أبرز كتب الفقه الاستدلاليّ.

ولكنّ كتاب رياض المسائل للسيِّد عليِّ الطباطبائيّ يُعدّ من أبرز كتب الفقه الاستدلاليَّة التي تصلح للتدريس والشرح في الفقه، وكان يُعدّ من المناهج الدرسيَّة لفترة ليست بالبعيدة، حتَّى أنّ نفس السيِّد كان يدرّس تلامذته كتاب الرياض فترة من الزمن على نحو ما نقل المرحوم التنكابنيّ (۱)، وليس ذلك إلَّا لما يتميّز به هذا الكتاب من ميزات جعلته مؤهَّلًا لوضعه في عداد الكتب المنهجيَّة في الحوزات العلميَّة، بل لو قلنا بأنّ بعض تلك الميزات كالتوسّع والشمول لأبواب الفقه المختلفة - تنحصر به وبكتاب شرائع الإسلام للمحقِّق الحليِّ، وكتاب تبصرة المتعلِّمين للعلَّامة الحليِّ وروضة الشهيد (قدس سرهما) لما ملنا عن الصواب.

#### وأهم ما يمتاز به كتاب رياض المسائل:

أوّلاً: محاولة جمعه بين مدرستيْن أصوليّتيْن عظيمتَيْن لطالما تقاطعتا في المباني والنظريَّات إلى حدّ القطيعة، وهي مدرسة الأخبارييْن ومدرسة الأصوليِّيْن، فهو من جهة متأثّر بمباني أستاذه الأعظم وخاله المولى الوحيد البهبهاني رأس مدرسة الأصوليِّين والناقض لأُسُس الأخباريِّين آنذاك رغم الاعتدال الواضح في مسلكه الرجاليّ والحديثيّ، ومن جهة أخرى فهو تلميذ المحقّ قالبحرانيِّ ذُخر المدرسة الأخباريَّة حينها، فكان السيِّد المعظّم يمثّل مرحلة النضج والاعتدال الأصوليِّ، فيمكن أن يعبّر عنه بمُعدِّل المسير المتطرّف الأصوليّ، فيمكن أن يعبّر عنه بمُعدِّل المسير المتطرّف الأصوليّ، ومصحّح المنهج المتشدّد الدرائيّ والرجاليّ من جهة، كما يمكن التعبير عنه بمهذّب التحرّر والتشتّت الأخباريّ والكاشف عن سقمه واختلاف مفاهيم بعض اصطلاحاته التي سببّت التطرّف الأخباريّ إلى الطرف الآخر من



<sup>(</sup>١) ينظر: قصص العلماء المترجم: ٣٠١.

جهةٍ أخرى، ولو قلنا أنّ كتاب الرياض أصوليّ أخباريّ لما عدلنا عن الواقع. ثانيًا: هذا الكتاب هو ثالث ثلاثة في الكتب المزجيَّة التي دمجت المتن بالشرح؛ إذ يعد الشرح والمتن كتابًا واحدًا، لا يمكن الفصل بينهما إلّا بحصر كلام الماتن بين المعقوفات، فقد سبقه كتاب الروضة البهيَّة للشهيد العامليّ الثاني ثنيَّ مبتكر هذا الفنّ على شرح اللمعة الدمشقيَّة للشهيد العامليّ الأوّل ثنيَ من مبتكر هذا الفنّ على شرح اللمعة الدمشقيَّة للشهيد العامليّ الأوّل ثنيَ من من كشف اللثام للفاضل الهندي ثنيَ عن قواعد الأحكام للعلَّامة الحليّ ثنيَ من ولكنّ رياض المختصر النافع يمتاز منهما ببسطه لأدلّة المسائل وجمعه لأقوال الفطاحل وشموله لجميع أبواب المسائل، فالروضة وإن شملت جميع الأبواب، ولكنّها لم تتعرّض لأدلّة الفتاوى إلّا إشارةً وتلميحًا، ولا للأقوال إلّا لبعضها تلويحًا، وكتاب كشف اللثام وإن بسط القول في ولا للأدّلة، ولكنّه لم يجمع أبواب الفقه كلّه، بل اقتصر منه على أبواب عشرة، الأدلّة، ولكنّه لم يجمع الأقوال في جميع الأبواب مع ذكر أدلّة كلّ منها بينما تعرّض السيّد إلى جميع الأقوال في جميع الأبواب مع ذكر أدلّة كلّ منها وإبرامًا ثمّ اختيارًا.

ويمتاز ممّن جاء بعده من نوع هذا النسق في التأليف - كالجواهر ومنتقد المنافع وجامع المدارك - لاشتراك الجميع بعدم كونها منهجيَّة للتدريس، لبسطها الكلام في الاستدلال بشكل موسّع واضح لا يحتاج إلى عناية زائدة على الفقاهة لفهم مطالبه، بخلاف الرياض الذي سلك التعقيد في العبارة، والاعتماد على الترميز، والإشارة مع الحفاظ على إيصال أقصى المعاني بقوّة بلاغته وبراعة بيانه وحسن أدبياته، كما هو ديدن الكتب المنهجيَّة التي تحتاج إلى التعمّق في معاني الكلمات؛ لاستخراج المباني والقواعد المستندة إليها في الاستدلال، وفهم التأمُّلات والتدبُّرات التي فيها، فهو بنفسه مدرسة لتعليم طالب العلم كيفيَّة الورود في المسائل، وفن الاستنباط واستخراج الأحكام من الدلائل، ومن ثَمّ فقد كان كتاب الرياض في سالف الأيَّام من المناهج





المهمّـة في الحوزات العلميَّة، بل كان ومازال ليومنا هـذا مضمارًا لتباحث الفقهاء والتناقش في مسائله شحذًا لأذهانهم وتقوية لملكاتهم، فصار الكشف عن ألغازه معيارًا لقوَّة الفقيه، ولذا نرى كثرة الشروح والحواشي والتعليقات والتأمّلات على الرياض على نحو ما سيأتي.

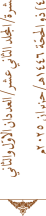
وبعبارة مختصرة: فإنَّ كتاب الرياض سبق من سبقه، وأتعب من لحقه.

ثالثًا: يظهر من كتاب الرياض ومن خلال الممارسة وكثرة مراجعته اعتماد السيِّد المعظّم على مبانٍ خاصّةٍ به في الأصول والرجال، وبعضٌ منها تُعدّ من مختصّاته.

ففي الأصول مثلًا فهو من القائلين بحجِّيَّة الإجماع المنقول كما صرَّح به(١)، وكذلك حجِّيَّة الشهرة الفتوائيَّة بنفسها كما يظهر من رسالته الأصوليَّة التي أشرنا أليها في تصنيفاته، وقد صرَّح بذلك في الرياض مرارًا، نحو قوله تُتَعَيُّ: «وما أبعد ما بين هذا وبين ما يختلج بالبال ... من حجِّيَّة الشهرة بنفسها؛ حيثُ لم نجد لها مستندًا ولا معارضًا أقوى، وبيّنتُ الوجه فيه في رسالة مفردة في الإجماع مستقصى، وعلىٰ تقدير التنزّل فلا أقلّ من كونه جابرًا» (٢).

وكذلك يقول بجبر السند الضعيف بالشهرة العمليَّة وبمخالفة العامَّة (٣)، بل يقول بجبر الشهرة العمليَّة حتَّى للمراسيل، كما يظهر من قوله تُنتَّ : «و قُصورُ الأسانيد فيها وفي المرسلة غيرُ ضائرِ بعد الاعتضاد بعمل الأصحاب»(١٠).

وفي باب التعارض فظاهر مسلكه في الفقه أنَّه يقتصر على المرجّحات





<sup>(</sup>١) ينظر: رياض المسائل (ط - الحديثة): ١/ ٦٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ۱۰: ۳۰۸.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ٤/ ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١/ ٢٢، وفي طبعة أخرى: (وقصور الأسانيد فيما عدا المرسلة - وفيها - غير ضائر ..)

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْريَّة

المنصوصة، كما أنّه يصرّح بترجيح الخبر الصحيح على الموتّق (١) لقبوله الترجيح بالأعدليَّة (٢)، وترجيح الضعيف - أو الموتّق - المعتضد بالشهرة على الصحيح الشاذ (٣).

وهو يُفرّق بين العموم الوضعي- فلا يقبل تخصيص الأكثر - وبين الإطلاق بمقدَمات الحكمة فيصحّ إخراج الأكثر(٤).

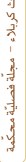
ومن مبانيه تحقّق الانصراف ومنعه للإطلاق بسبب كثرة الأفراد الخارجيَّة، وكونه قد ورد مورد الغالب(٥)، وفي الجمع الدلاليّ فهو لا يقدّم الجمع في مرتبة الموضوع دائمًا، بل قد يجمع بحمل الظاهر على النصّ في مرتبة المحمول مع وجود الجمع بالإطلاق والتقييد.

أمّا في الرجال، فيمكن تلخيص مبانيه الرجاليَّة بنقاط:

المبنى الأوَّل: أنَّه من القائلين بقصر الصحّة في السند على توثيق الرجال مثلما عليه اصطلاح السيِّد ابن طاووس والعلُّامة والمتأخِّرين.

نعم، الحُجِّيَّة والقوّة في السند أعمّ من الصحّة، فالخبر الحجّة عنده هو الأعمّ من الخبر الذي فيه الوثوق الخبريّ أو الوثوق المُخبريّ (٦).

المبنى الثاني: قبوله بالتوثيق العامِّ لأصحاب الإجماع، وأنَّ العصابة





<sup>(</sup>١) ينظر: رياض المسائل: ٢/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ١٢/ ٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ٤/ ٦٠- ٦١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه: ٤/ ١٠١.

<sup>(</sup>٥) ينظر:المصدر نفسه: (ط - الحديثة): في موارد متعددة نذكر منها: ١/٢٨٨، ٢٨٨، ۲۹۲، ۶۶۹، وغيرها.

<sup>(</sup>٦) ينظر: المصدر نفسه: ٥/ ٣٤٨.

أجمعت على تصحيح ما يصحّ عنهم، بمعنى توثيق من تقدّمهم من الرواة(١).

المبنى الثالث: قبوله للتوثيق العامِّ لمشايخ الثقات الثلاثة، وأنَّهم لا يروون ولا يرسلون إلَّا عن ثقة (٢)، ولا يتوهم مخالفته لهذا المبنى في مورد اعترض عليه بقوله: «وإن كان في سنده ابن أبي عمير؛ لأنّ المرسِل غيرُه وإن كان قبله؛ لأنّ الإلحاق بالصحيح بمثله، وكذا بدعوى إجماع العصابة على تصحيح ما يصحّ عن ابن أبي عُمَير، وأنّه لا يروي إلّا عن ثقة غير متّضح»(٣).

وذلك لأنّ إشكاله هنا من جهة عدم قبول عموم القاعدة لتشمل جميع الوسائط في السند، بل هي مختصّةٌ بمن قبل المشايخ الثلاثة أو أصحاب الإجماع بلا واسطة، ولذا فقوله: "لأنّ الإلحاق بالصحيح بمثله"؛ أي مع كون المُرسِل شخصًا آخر غير ابن أبي عمير، وهذا هو أحد المباني في المسألة؛ ولذا نراه يصرّح في موردٍ آخر قائلًا: "في سندهما سهل، مع ما في الثاني منهما من الإرسال... والثاني غير قادحٍ بعد كون الراوي ممّن أجمعت على تصحيح رواياته العصابة" ومراده مرسلة ابن أبي عُمَير في تحديد سنّ اليأس بالخمسين (٥٠).

المبنى الرابع: إلحاق المرسَل الوارد بصيغة الجمع المضاف المفيد للعموم - (روى أصحابنا)- بالصحيح (٢).



<sup>(</sup>١) ينظر: رياض المسائل: ١/ ٤٦٢، و ٧/ ٣٥، و ٨/ ٢٣٤، و ٢٥٧ وغيرها.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ١/ ٤٦٢، ٧/ ١٠٨، ٨/ ٢٥٧، ١١/ ٣٤٤ وغيرها.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٥/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: (ط - الحديثة): ٢٩٨ / ٢٩٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكافي:٥/ ٢٩١/ ح٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: رياض المسائل (ط - الحديثة): ٧/ ٦٣٤ - ٤٦٤.

#### رِياضُ المَسائِلِ بَيْنَ السَّابِقَةِ الفِقْهِيَّة وَالضَّرُورَةِ العَصْرِيَّة

المبنى الخامس: تقويَّة وثاقة إبراهيم بن هاشم وعدَّ أخباره في الصحاح (۱). المبنى السادس: توثيق مشايخ جعفر بن بشير، كما صرَّح في حاشية منه المبنى السادس: توثيق مشايخ جعفر بن بشير، كما صرَّح في حاشية منه المبنى

قال مُتَكُ : «ففي بعض المعتبَرة الذي ليس في سنده سوى (سهل) الثقة عند جماعة، ولا بأس بضعفه على المشهور بين الطائفة»(٣)؛ أي إنّ سهلاً دار أمره بين جماعة وثّقوه وبين باقي المشهور الذين لا يهتمُّون بضعفه وتوثيقه، فلا بأس عندهم بسهلٍ وإن كان ضعيفًا، وقال في مورد آخر: «إلّا أنّ الأوّل سهلٌ أو ثقةٌ، كما عليه من المحقّقين جماعة»(٤).

المبنى الثامن: بالنسبة لكتاب الفقه الرضويّ أو المنسوب إلى الإمام أبي الحسن الرضاعييّ ، ففي نسبته إلى الإمام عييه أو كونه من مؤلَّفات بعض الأصحاب توجد ثلاثة أقوال، وصاحب الرياض ممَّن اختار كونه راجعًا إلى الإمام الرضاعية كما صرّح به تلميذه صاحب المستندئين في العوائد(٥)، ويظهر هذا الأمر بكثرة



<sup>(</sup>١) ينظر: رياض المسائل: ١٠/ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١١/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢١٤ : ٢١٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، (ط - الحديثة): ٢٩٨ / ٢٩٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر: عوائد الأيَّام: ٧٢٥، وخاتمة المستدرك: ٣/ ٢٣٤.

اعتماده في الرياض على روايات الكتاب الرضويّ دون الخدش فيه.

هذا غيضٌ من فيضٍ بالنسبة إلى المباني الأصوليَّة والرجاليَّة للسيِّد الشارح، ممّا سمح به المقام وممّا استفدناه عبر ممارستنا لدرس كتاب الرياض في أكثر من أربع وعشرين سنة، والغرض من ذكر بعض هذه المباني هو دفْع ما نسبه بعضٌ إلى الكتاب ومؤلّفه؛ مُبخسين حقّه وإن كان من دون قصدٍ، ومن ذكر ما ذكره أبو المعالي في رسائله مُعرِّضًا بالرياض فقال: «وأمّا لو كان الظاهر كونَ التصحيح من باب الاعتماد على تصحيح بعض آخر من الفقهاء، كما هو الحال في الرياض بناءً على ما قيل من أنّه قد استقرّت عادتُه على أخذ الأقوال وغالبَ الحُجج من كشف اللثام، فهو خارج عن مورد الكلام»(۱).

وقد أرجع بعضٌ (٢) هذه الدعوى إلى قول السيِّد الخوانساريّ في الروضات: «قد يُقال: إنّ الشرح الكبير مأخوذٌ من الأخيرَيْن [أي شرح اللمعة ومختصر الحدائق]، ومن كتاب كشف اللَّثام للفاضل الهنديّ، ومن شرح المفاتيح لخاله المروّج البهبهانيّ» (٣).

وهذا الإرجاع لا يمكن قبوله بوجه لأسباب متعدِّدة؛ منها أنّه لو كان مراد الكلباسيّ الإشارة إلى كلام الروضات لما كان خصّصه بكشف اللثام، بل لزم أن يرجعه إلى شرح اللمعة والحدائق وشرح المفاتيح أيضًا، ومنها أن كلام الروضات ليس فيه دلالة على اعتماد الرياض في اختياره للرجال على هذه



<sup>(</sup>۱) الرسائل الرجاليِّة (لأبي المعالي محمّد بن محمّد إبراهيم الكلباسيّ ( ١٢٤٧ - ١٣٤٥ محمّد): ٤/ ٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: في هامش طبعة دار الحديث من محقِّق الكتاب (محمد حسين درايتي).

<sup>(</sup>٣) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٤٠١/٤.

الكُتُب، وإنَّما يدلِّ على أنَّ كتاب الرياض عبارة عن تلخيص لهذه الكتب، أو كثرة اعتماده عليها في مسائله وأدلَّته لا في مبانيه.

وأيًّا كان منشأ دعوى الكلباسيّ فإنها بعيدة عن الواقع كما بينا، ولا يشفع لم قوله: (بناءً على ما قيل)؛ لأنّ الكلام إذا كان خادشًا وقادحًا فطرْحه يترك أثره عند القارئ مهما برَّرنا هذه الدعوى، فهو يوهم الطعن في علميَّة السيِّد صاحب الرياض مُنسَّن ، خصوصًا وقد جعله مضربًا للمثل في تطبيق الكبرى عليه، مما يجعل الاستخفاف يسري إلى النفس عند سماعه، وما أسهل مراجعة كتاب الرياض وكشف اللثام لمعرفة صحَّة هذه الدعوى من سقمها بدل أن نلقى الكلام على عواهنه.

فمعَ المرور على كتاب كشف اللثام للفاضل الهنديِّ مرورًا سريعًا نجد بعض الملاحظات التي تثبت بطلان هذه الدعوى؛ منها:

ا – أنّه يعد فساد المذهب قادحًا في الراوي وإن ثبت وثاقته، فهو لا يقبل وثاقة عبد الله بن المغيرة مع إجماع العصابة على توثيقه بسبب فساد مذهبه في برهة من حياته، فطعن في سند رواية قائلًا: «قلتُ: في طريقه إبراهيم بن هاشم وعبد الله بن المغيرة، وهو وإن كان يقال: إنّه ممّن اجتمعت العصابة على تصحيح ما يصحّ عنه وإنّه ثقةٌ، لكن يقال: إنّه كان واقفيًّا حتّى هداه الله»(۱).

وفي إبراهيم بن حُميد قال: «وهو وإن كان ثقةً لكنّه واقفيٌّ »(٢).



<sup>(</sup>١) كشف اللثام: ٤/ ١٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ۱۰/ ۳۸۳.

وفي هذا الكلام اختلافات متعددة مع صاحب الرياض؛ فصاحب الرياض وفي هذا الكلام اختلافات متعددة مع صاحب الرياض، يقول بالتوثيق العامِّ لأصحاب الإجماع، ويقبل توثيق عبد الله بن المغيرة، ويعدّه ثقةً وإن كان فاسد المذهب، مضافًا إلى اعتماد صاحب الرياض، على إبراهيم بن هاشم القمّي على.

نعم، في عليِّ بن فضّال نقض كاشف اللثام مبناه المذكور، فقال: «في طريقها عليِّ بن فضّال وفيه قول لأنّه كان فطحيًّا، لكن الأصحاب وتقوه وأثنوا عليه كثيرًا ... فأنا أعتمد على روايته وإن كان مذهبه فاسدًا»(١).

٢- إنّ الفاضل الهنديّ لم يتعرّض في كشف اللثام إلى التوثيقات العامّة لمشايخ الثقات، ولا إلى إجماع الأصحاب على التصحيح إلّا مرّة واحدةً مع ردّه بفساد المذهب كما مرّ، بينما يصرّح سيِّد الرياض بقبول مراسيل الثقات الثلاثة ومشايخهم، وكذلك توثيق أصحاب الإجماع على نحو ما ذكرنا في مبانيه.

نعم، في طيّات كلامه واستدلاله نراه قد اعتمد كثيرًا مرسلات ابن أبي عُمَير، بل عبَّر أحيانًا عن مرسلة ابن أبي عُمَير بـ «الصحيح»(٢).

ولكنّه من جهة أخرى نراه يرجّح الخبر الصحيح على مرسلة ابن أبي عُمَير في مقام التعارض والترجيح (٣)، وهذا ما يخالفه فيه صاحبُ الرياض الذي لا يُفرّق بين مراسيل ابن أبي عُمَير وأقرانه وبين مسانيدهم تبعًا للمشهور.

ومن ثَمَّ تكون الدعوى المزبورة ليست دعوى بلا دليل وحسب، بل يخطَّئها الوجدان مع مراجعة الكتابَيْن.



<sup>(</sup>١) كشف اللثام: ٩/ ٢٦٦ - ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/ ٣٨٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ٧/ ٢٢٧.

ومن هذه الدعاوى ما وردَ في الروضات كما ذكرنا؛ إذ إنّه بعد أن ذكر كلام المحدّث النيسابوريّ عن الرياض وصاحبه بقوله: «له شرحه الكبير والصّغير على «مختصر الشّرايع» ملخّص المهذّب البارع: و «شرح اللّمعة» و «مختصر العدائق»»، قال مُعقّبًا: «وقد يُقال: إنّ الشرح الكبير مأخوذٌ من الأخيرَيْن، ومن كتاب «كشف اللّثام» للفاضل الهنديّ، ومن شرح المفاتيح لخاله المحروّج البهبهانيّ...»(۱)، ومن الطبيعيّ أن يعتمد الباحثون كلام صاحب الروضات كما صدر من صاحب الذريعة؛ إذ قال: «متداول بين الفضلاء، وقيل إنّه ملخّص المهذّب البارع والروضة البهيّة والحدائق الناضرة، وقيل بل الأخيرين وكشف اللثام وشرح المفاتيح الفيضيّة للوحيد البهبهانيّ»(۱)، مشيرًا بترديده إلى قولَى النيسابوريّ وصاحب الروضات.

أمّا كلام النيسابوريّ فلا يظهر منه إلا كون كتاب الرياض هو عبارة عن ملخّص للمهذّب البارع لابن فهد الحلّيّ تُنتَ على نحو ما استقربناه قريبًا عند سرد مصنّفات صاحب الرياض، وأنّه لا يمكن حمل كلامه على إرادة الكتاب المستقل، ولا يظهر منه إرادة كون الرياض تلخيصًا للكتب الثلاثة على وفق فهم صاحب الذريعة، بل ذكر الكتابين الأخيرين في ضمن سرده لمصنّفات صاحب الرياض على نحو ما هو مثبتٌ في مصنفاته.

وقد أجبنا هناك دعوى النيسابوريّ هذه، وأنّ الوجدان لا يساعد على ذلك، فقد تتبّعنا الموارد التي تعرّضت في الرياض إلى المهذب البارع، فوجدنا ما يقرب الثمانين موردًا، أغلبها نقل الأقوال والإجماعات، فكيف يكون هذا الكتاب الكبير تلخيصًا للمهذّب مع قلّة التعرّض إلى الكتاب الأصل؟ وقد



<sup>(</sup>١) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٤٠١/٤.

<sup>(</sup>٢) الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١١/ ٣٣٦.

تعرّض في الرياض إلى كتبِ أُخَر - ككتب الشيخ والعلَّامة - أضعاف ما تعرّض فيه للمهذّب.

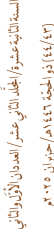
وممَّا ذكرنا يمكن دعوى كون مراد النيسابوريّ هو ذكْر مصنَّفات السيِّد تعقيبًا على الشرحَيْن، وليس كُون الرياض ملخصًّا للمهـذّب، فتكون واو العطف قد سقطت، خصوصًا مع رداءة النسخة.

أمّا كلام السيِّد في الروضات، «قد يقال: إنّ الشرح الكبير مأخوذٌ من الأخيرَيْن، [أي شرح اللمعة ومختصر الحدائق]، ومن كتاب كشف اللَّثام للفاضل الهنديِّ، ومن شرح المفاتيح لخاله المروِّج البهبهانيِّ»، فقد تبيَّن ممَّا ذكرنا سقم هذه الدعوى، فإنّ كتاب الرياض يختلف عن هذه الكتب شكلًا ومضمونًا، فكيف يكون متَّخذًا منها؟

فلو لاحظنا كتاب مصابيح الظلام في شرح مفاتيح الشرائع نراه يشرع بمفاتيح الصلاة، ويبدأ بمفتاح الحيض والنفاس، ثمّ مفتاح الطهور، وبعد ذكر جميع أحكام الصلاة وأنواع الصلوات واجباتها ومستحَّباتها، ثمّ يتعرّض إلى شرط الطهارة وأحكام الوضوء والغسل والتيمُّم، وبعدها ينتقل إلى النجاسات وأقسامها وأحكامها وكيفيَّة التطهير، فيشرع في ذكر المُطهرّات إلى أن يذكر مبحث المياه في الجزء الخامس من المطبوعة الحاليَّة التي تتشكّل من أحد عشر جزءًا.

وأين هذا من الرياض الذي يبدأ بذكر مبحث المياه وأقسامها وأحكامها، ثمّ الوضوء والتيمُّم، والغسل إلى آخره؟

مضافًا إلى أنّ صاحب الرياض له شرحٌ على مفاتيح الفيض؛ قد مرّ في تصانيفه، فما الداعي أن يعتمد شرح خاله العلَّامة لكتابة شرح آخر بضخامة الرياض؟





وفي كشف اللثام فإنَّه كذلك قدَّم الطهارات على مبحث المياه على عكس الرياض.

أمَّا بالنسبة لشرح اللمعة ومختصر الحدائق، فإن كان مرادهم الكتابَيْن اللذَين كتبهما صاحب الرياض بقلمه، فلا ضيرَ في ذلك بأن يعتمد في كتابة الرياض كتابَيْن سابقَيْن له؛ بوصفهما مصدرًا ومرجعًا لهذا الكتاب الكبير، فلا يُعدّ مطعنًا على الكتاب.

وإن كان مراده غيرهما فلا دليل ولا وجه عقلائي لهذا الفعل، ولا سيّما إذا كان المقصود الروضة البهيَّة - الذي صُرِّحَ به في الذريعة(١)- فما أبعدها مضمونًا - وإن اقتربت هيئةً - مع الرياض.

وعلى كلّ حال، فالذي يقتضيه التحقيق وكثرة الممارسة والمراجعة لكتاب الرياض هو ما وصفه به تلميذه الشيخ أبو عليّ المازندرانيّ في «منتهي المقال»؛ إذ قال في الكتاب: «وهو في غاية الجودة جدًّا، لم يُسبق بمثله، ذكر فيه جميع ما وصل إليه من الأقوال على نهج عسرَ على سواه، بل استحال  $(1)^{(1)}$ .

ونحن وبعد أكثر من أربع وعشرين سنة من درس الرياض وتحقيقه ومطالعته تيقُّنَّا من هذه الحقيقة، وأنَّه كتابٌ يعسر على أيّ فقيه كتابة مثله، وأنَّه فريدٌ في مضمونه وأسلوبه، وخير شاهدِ على ما نقول كثرة مَن صنَّفَ في شرح الرياض وتأمّلاته الذي يقرب من الأربعين مصنّفًا ممّا وصل إلينا من العناوين، فلا يُعقل انصباب اهتمامهم على الرياض مع كونه تلخيصًا أو مأخوذًا من كتاب آخر، ولا يُعقل تكرار التصنيف في شرحه والتعليق عليه





<sup>(</sup>١) ينظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١١/ ٣٣٦ / رقم ١٩٩٩.

<sup>(</sup>٢) منتهى المقال: ٥/ ٦٤.

مع وجود كتابٍ أكثر أهميّة عندهم، فبنظرة رياضيّة نعلم أنّ كتاب الرياض كان يُعدّ عند الفقهاء ممّن تأخر عن صاحب الرياض مِن أهمّ الكتب الفقهيّة التي تستحقّ النظر والشرح والتدريس، فليس قول الفقيه صاحب المقابس رجمًا بالغيب أو من الإفراط حين قال في الرياض وملخّصه: «وهما في أصول المسائل الفقهيّة أحسن الكتب الموجودة في مسائل عديده وشرح مبسوط»(۱).

هذا مع أنّه عُنَّكُ كان يصرّح كثيرًا بـ: «أنّي ما أردت به النّشر والتّدوين، بل المشقّ والتّمرين»، فعقّبَ عليه سيِّد الروضات قائلًا: «فرفعه الله تعالى إلى ما رفع، ونفع به أحسن ما به يُنتفع، وقيل إنّه كان أصوليًّا، فاشتهر كتابه في الفقه، بخلاف صاحب القوانين، فإنّه كان فقيهًا فاشتهر كتابه في الأصول»(٢).

ولـذا نرى بعض فحول الفقهاء كانوا يوصون بدرسه وتدريسه ومباحثته لتحصيل ملكة الاجتهاد.

#### المطلب الرابع: شروح الرياض وحواشيه وتأمّلاته:

الشروح التي صُنِّفت على كتاب الرياض كثيرةٌ، وقد ذُكِر أكثرها في الذريعة، منها:

١ - أنوار الرياض: حاشية على رياض المسائل في ثمانية مجلّدات، للسيّد محمّد بن عبد الصمد الحسينيّ الشهشهانيّ الأصفهانيّ المدرِّس بها المتوفَّى سنة ١٢٨٧هـ، وكان تلميذًا لصاحب الرياض.



<sup>(</sup>١) مقابس الأنوار: ١٩.

<sup>(</sup>٢) روضات الجنات في أحوال العلماء السادات: ٤/ ٢٠٤.

- ٢- إيضاح الرياض: وهو تعليقات على كتاب رياض المسائل، للحاج ميرزا
  حبيب الله ابن المولى عليّ مدد الساوجيّ نزيل كاشان، تلميذ صاحب
  الرياض، المتوفّى سنة ١٣٤٠ هـ، طُبع بمباشرة ولد المصنف الشيخ
  محمَّد شريف في طهران في ١٣٧٨ هـ.
- ٣ التأمّليات: حاشية على الرياض مع بيان وجوه تأمُّلاته، للمولى أحمد
  بن المولى مصطفى الخوئيّ القزوينيّ، المعروف بمولى آقا المجتهد
  الخوئيّ، المتوفَّى سنة ١٣٠٧هـ.
- التأمّليات: في بيان وجه التأمّلات الواقعة في رياض المسائل، للشيخ محمود بن محمّد الخوينيّ التبريزيّ مؤلّف «مشارق الأصول»، وقد طبع معه سنة ١٣١٢هـ من أوّله إلى مباحث النجاسات، وقد فرغ منه أواخر المائة الثالثة عشرة.
- ٥ التعليقة على رياض المسائل: السيِّد عبد الحسين بن السيِّد عبد اللَّه بن السيِّد عبد اللَّه بن السيِّد عبد الرحيم اللاريِّ المتوفَّى سنة ١٣٤٢ هـ.
- حواشي رياض المسائل: وهذه من باب النكاح إلى باب اللقطة،
  للسيِّد أبي القاسم بن المير محمَّد الطباطبائيّ السنگلجيّ، المولود سنة
  ١٢٨٧هـ.
- ٧ حياض الزلائل(١) شرح وحاشية على رياض المسائل: للميرزا محمَّد علي بن محمَّد طاهر المدعو بآقا بالا الخيابانيّ المدرس، التبريزيّ، المعاصر لصاحب الذريعة، مؤلِّف «فرهنگ بهارستان» و «نوبهار»



<sup>(</sup>١) لعلّها مشتقّة من الإزلال بمعنى: الإنعام والصنيع، قال في كتاب العين: (والإزلال: الإنعام، من أزللت إليه نعمة؛ أي: أسديت واصطنعت عنده)، كتاب العين مادة: زلّ.

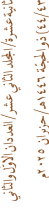
و «ريحانة الأدب» وغيرها، خرج منه شرح كتاب الطهارة، مطبوع، توفّي سنة ١٣٧٣هـ.

٨ - رموز الرياض: حاشية على الرياض، للفاضل الشيخ عبد النبيِّ بن الشيخ عليّ ابن المولى محمَّد جعفر الأسـترآباديّ الشريعتمدار، كتبه من تقرير بحث أستاذه الشيخ المولى إسماعيل القره باغي النجفيّ أوان إقامته في سامراء، توفّى سنة ١٣٤٠هـ.

٩ - رياحين الرياض: حاشية على الرياض، خرج منها إلى آخر الطهارة في مجلَّه كبير، للميرزا عليَّ نقيِّ ابن الميرزا على ابن الميرزا لطف عليَّ ـ المغاني التبريزيّ، المتوفّي سنة ١٣١٨ هـ، ذكرها أخوه الحاج الميرزا لطف عليّ.

١٠ - زهر الرياض المستخرج من الرياض: فارسيّ، في الطهارة والصلاة والصوم، للشيخ أبي عليِّ محمَّد بن إسماعيل الحائريّ الرجاليّ تلميذ الوحيد البهبهاني وصاحب الرياض، تُوفِّي سنة ١٢١٦هـ، ذكره في ترجمة نفسـه في بـاب الكني من رجالـه، وذكر في أوَّله أنَّـه انتخبه بأمر أستاذه صاحب الرياض، وفيه «زهر» بدون تاء بعد الراء كما في ترجمة نفسه في رجاله أيضًا، لكن في بعض المواضع «زهرة» بالتاء، والظاهر أنَّ الأوّل هو الصحيح، ترجمه إلى الأردويّة المولويّ مهديّ حسين.

١١ - زهر الرياض: حاشية على الرياض، لسبط المصنِّف السيِّد الأمير محمَّد صالح الحائريّ، المعروف بـ(عرب)، وهو ابن الأمير السيِّد حسن [حسين] بن يوسف الموسويّ الملقّب بالداماد؛ لأنَّه كان صهر صاحب الرياض على بنته، توفِّي بطهران ليلة الجمعة سنة ١٣٠٣هـ.





١٢ - طرائق الرياض: حاشية على طهارة الرياض، تأليف المولى غلام حسين بن عليّ أصغر بن غلام حسين الدربنديّ النجفيّ، توفّي سنة ١٣٢٣هـ، ذكره تلميذه الشيخ عبد الله المامقانيّ في آخر مخزن المعاني، وإنّه كان عند السيِّد مهديّ السبزواريّ.

١٣ - مختصر حجّ رياض المسائل: وهو مناسك الحجّ للشيخ أبي عليّ محمَّد بن إسماعيل المازندرانيّ الحائريّ الرجاليّ، المتوفّى سنة ١٢١٦ هـ، في واجبات الحجّ ومحرَّماته ومكروهاته، اختصره من حجِّ «رياض المسائل»، كما في «نجوم السماء».

١٤ - المصباح المنير: في التعليقات على الشرح الكبير الموسوم برياض المسائل، قال في الذريعة: «لبعض تلاميذ الشارح، مجلّد بخطِّ المؤلّف عند السيِّد شهاب الدِّين التبريزيّ بقم »(١).

ولم نعرف مؤلَّفه، وإن احتملنا بدوًا كونه المولى نجف عليَّ بن فضل عليَّ القرهباغي، لقول المحقّق الطهرانيّ في الذريعة: «بهجة العقائد: في أصول الدِّين للمولى نجف على بن فضل على القره باغين و للمصنِّف أيضا المصباح المنير »(٢)، وكونه قد انتهى من تأليف كتاب البهجة سنة ١٢٦٣ هـ، فيناسـب جـدًّا أن يكون من تلامـذة صاحب الرياض، ولكنَّـا عثرنا على كلام للمحقِّق الطهرانيِّ في طبقاته ينفي هذا الاحتمال؛ إذ قال في ترجمته: «المولى نجف على بن فضل على القره باغي، العالم الجليل، صاحب «بهجة العقائد» في أصول الدِّين، الذي فرغ منه سنة ١٢٦٣هـ، وله أيضًا «المصباح





<sup>(</sup>١) الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢١/ ١٢٠ – ١٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٣/ ١٦٣/ رقم ٥٧٥.

المنير » في المنطق، رأيتهما عند الأردوباديّ »(١)، فقوله إنّ كتاب المصباح في المنطق لا ينطبق على كتاب المصباح الذي هو شرح للرياض، إلا أن يكون سهوًا من قلمه الشريف.

- ١٥ مفتاح الرياض: شرح على رياض المسائل في مجلّدَيْن، للسيِّد إسماعيل بن نجف اسماعيل بن نجف المرنديّ، المتوفّي سنة ١٣١٨ هـ.
- ١٦ وثيقة الوسائل في شرح رياض المسائل: من تأليف أحمد بن عليّ الحسينيّ الرشتيّ، فرغ منه وطبع أيضًا في سنة واحدة ، وهي سنة ۰ ۱۳۲ هـ.
- ١٧ الورود الجعفريَّة في حاشية الرياض الطباطبائيَّة: للشيخ عبَّاس بن حسن بن الشيخ الكبير جعفر كاشف الغطاء، توفّى سنة ١٣٢٣هـ.
- ١٨ تلخيص رياض المسائل: للشّيخ الفقيه خلف بن عسكر الزّوبعيّ الحائريّ الكربلائيّ، أحد أكابر فقهاء الشيعة، وممّن اختصَّ بسيِّد الرياض، وحضرَ عنده سنين عديدة، توفّي سنة ١٢٤٦ هـ.

أمَّا ما ورد بعنوان الحاشية على الرياض من دون عنوان للكتاب فهي كثيرة، ذكرها المحقّق الطهرانيّ في الذريعة(٢)، نذكر بعض أسماء المؤلّفين:

١. للسيِّد آقا القزوينيّ من أجلَّاء تلاميذ الأستاذ الميرزا حبيب الله الرشتيّ، المتوفّى سنة ١٣٣٣هـ، حاشية مبسوطة بيَّن فيها وجه تأمُّلات صاحب الرياض على موجب نظره.





<sup>(</sup>١) طبقات أعلام الشيعة: ١١/ ٥٨٣ - ١٨٥/ رقم ٥٥٥.

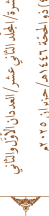
<sup>(</sup>٢) الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٦/ ٩٩- ١٠٢.

- ٢. للسيِّد الحجَّة الميرزا أبي الحسن بن محمَّد الحسينيّ الأنگجيّ التبريزيّ المتوفَّى سنة ١٣٥٧هـ، كما في ترجمته في زهر الربي للأردوباديّ.
- ٣. للشيخ إسماعيل الزنجاني المتوفّع بالنجف سنة ١٣٣٢هـ، وفيها بيان تأمُّلاته.
- ٤. للشيخ محمَّد باقر ابن المولى محمَّد حسن القائني البيرجندي، المتوفَّى سنة ١٣٥٢هـ، ذكرها في كتابيه (نور المعرفة) و(بغية الطالب).
- ٥. للمولى محمَّد تقيّ بن حسين عليّ بن رضا بن إسماعيل الهرويّ الأصفهانيّ الحائريّ، المتوفَّى سنة ١٢٩٩هـ، فرغ منه سنة ١٢٨٩ م.
  ١٢٩٠هـ، وقال في الذريعة: (وكتب إلينا من تبريز أنّ تمام هذه الحاشية موجودة في مكتبة السيِّد الحاج ميرزا باقر القاضي).
- للسيِّد محمَّد تقيَّ ابن الأمير مؤمن الحسينيّ القزوينيّ المشهور بالكرامات والمتوفَّى سنة ١٢٧٠هـ، قال في الذريعة: (حدَّثني حفيده السيِّد آغا المذكور آنفًا أنَّها موجودة في مكتبته بقزوين).
- ٧. للسيِّد حسين ابن السيِّد دلدار علي النقوي اللكهنوي المتوفَّى سنة
  ١٢٧٣هـ، وهي غير مدوَّنة، وهي على كتاب الصوم والهبة فقط.
- ٨. للسيّد شفيع ابن السيّد علي أكبر الموسويّ الجابلقيّ المتوفّى سنة
  ١٢٨٠هـ، قال في الذريعة: (ذكرها لي شفاهًا سبطُه العالم آغا رضا بن
  عليّ محمّد الموسويّ البروجرديّ أوان تشرّفه في السفرة الأخيرة إلى
  العتبات).
- ٩. للشيخ عبد الحسين ابن الشيخ نعمة الطريحيّ النجفيّ المتوفّى سنة
  ١٢٩٥هـ، توجد في مكتبة بيت الطريحيّ في النجف.





- ١٠. للمولى عبد الكريم الإيروانيّ القزوينيّ تلميذ صاحب الرياض كما مرّ، توفِّي بعد سنة ١٢٦٠هـ، قال في الذريعة: (يوجد مجلَّد منها في تبريز في مكتبة الحاج ميرزا باقر القاضي، كما كتبه إلينا ولده السيِّد محمَّد عليّ).
- ١١. للميرزا عبد الواسع ابن السيِّد محمَّد بن أبي القاسم الزنجانيّ، المتوفَّى سنة ١٢٩١هـ، قال في الذريعة: (والحاشية توجد عند حفيده ... السيِّد الميرزا محمود بن أبي الفضائل ابن المصنِّف المذكور).
- ١٢. للمولى عبد الوهّاب شيخ الإسلام بالمشهد الرضويّ المتوفّى بها سنة ۱۲۲۲هـ
- ١٣. للمولى محمَّد عليّ بن أحمد القراچه داغي صاحب حاشية الروضة البهيَّة ذكرت في فهرس تصانيفه.
- ١٤. للشيخ على ابن المولى محمَّد جواد بن على المرندي، صاحب كتاب البيع، وهي من أوَّل كتاب الطهارة إلى آخر الدماء الثلاثة، فرغ منها سنة ٥ ١٣٢٥هـ.
- ١٥. للميرزا محمَّد عليّ ابن المولى محمَّد نصير المدرِّس الحِهاردهيّ، المتوفِّي بالنجف سنة ١٣٣٤هـ، موجود بخطه عند حفيده مرتضى المدرِّسي بطهر ان.
- ١٦. للسيِّد محسن ابن السيِّد مهديّ الحكيم الطباطبائيّ النجفيّ، صاحب (مستمسك العروة الوثقي) المتوفّي سنة ١٣٩٠هـ، خرج منها من أوَّل كتاب الإجارة إلى أوائل كتاب النكاح.
- ١٧. للسيِّد محمَّد بن محمَّد تقيّ بن عبد المطلب الحسينيّ التنكابنيّ المعاصر لصاحب الذريعة، تلميذ الميرزا محمَّد حسن الآشتيانيّ، قال في الذريعة





بأنّها غير مدوّنة كحاشيته على القوانين و المكاسب.

- ١٨. للميرزا محمَّد بن سليمان التنكابنيّ، نقل في الذريعة أنّه خرج منها مجلَّد البيع ومجلَّد الإجارة ومجلَّد الصلح ومجلَّد الوصايا ومجلَّد القضاء ومجلَّدان في النكاح، توفّي سنة ١٣٠٢هـ.
- 19. للمولى المجاهد السيِّد مصطفى ابن السيِّد حسين الحسينيّ الكاشانيّ النجفيّ المتوفَّى سنة ١٣٣٦هـ، قال في الذريعة: «وهذه الحاشية لو دوِّنَت تصير مجلّدًا ضخمًا».
- ٢. للسيِّد مصطفى ابن السيِّد هادي ابن السيِّد مهديّ ابن السيِّد دلدار علي اللكهنويّ، المتوفَّى ١٣٢٣هـ، هي على كتاب الطهارة كما ذكره السيِّد على نقيّ في مشاهير علماء الهند.
- ٢١. للميرزا نصر الله الفارسيّ المدرِّس بالحضرة الرضويّة، توفّي سنة ١٢٠. للميرزا نصر الله الفارسيّ المدرِّس
- 77. للميرزا محمَّد هاشم ابن الميرزا زين العابدين الموسويّ الخوانساريّ المعروف بـ (چهار سوقي) المتوفَّى سنة ١٣١٨هـ، قال في الذريعة: «ذكر المعروف بـ (چهار سوقي) المتوفَّى سنة ١٣١٨هـ، قال في الذريعة الأصفهانيّ في الحاشية في إجازته التي كتبها بخطّه لشيخنا شيخ الشريعة الأصفهانيّ في سنة مهاجرته الأولى من أصفهان إلى النجف وهي ١٢٩٥هـ»(١).

المطلب الخامس: وصايا الأستاذ المرجع الشيخ الوحيد الخراساني (دام ظله):

لطالما أكّد سماحته بدرس كتاب الرياض وتدريسه ومباحثته مبيّنًا أهمّيَّة

(١) الذريعة إلى تصانيف الشَّيعة: ٦/ ١٠٢.



هذا الكتاب، ومن الأمور التي كان لسماحته التأثير المباشر في هذا الدرس:

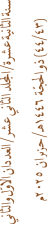
الأمر الأوّل: التأكيد على بيان أهمّيّة الكتاب، وإنّ في دراسة هذا الكتاب بركات عظيمة وآثارًا وضعيَّة يحصل عليها الطالب، ومن بركاته أنَّ كثيرًا ممن درسوا الرياض نالوا درجة الاجتهاد في الفقه، وقد كان (دام ظلّه) ينبّه على أنَّ لصاحب الجواهر مُنسَتُ عناية خاصّة بكتاب الرياض.

الأمر الثاني: التأكيد وبشكل مستمرٍّ على تدوين دروس شرح الرياض وطباعتها بعد التنقيح والتحقيق، فلم تكن تمرّ برهةٌ من الزمن حتَّى يسأل عن الكتاب ومدى بلوغ التقرير، فهو «دام ظلّه الوارف» متلهّف لرؤية كتاب شرح الرياض المطبوع، لتعمّ فائدته جميع طلّاب العلوم.

الأمر الثالث: قام سماحته بتسميته بـ(المناهل في شرح رياض المسائل) فأضاف شرفًا ومجدًا لهذا الجهد المتواضع على ما فيه من شرف نسبته إلى فقه آل محمَّد «صلوات الله عليهم أجمعين» وإلى الماتن المحقِّق الحلِّيّ مُتَعَثِّ والشارح السيِّد الطباطبائيّ تُنسَّنُ.

#### المطلب السادس: تأريخ كتابة الرياض:

يظهر من بعض تواريخ كُتب الرياض التي أرَّخها المصنّف تُنسِّ أنَّ كتابته ه. فيكون قد تجاوز عمره المبارك الثلاثين عامًا عند شروعه، وتجاوز الخامسة والثلاثين عند الفراغ منه، وهو منتصف عمره الشريف الذي بلغ السبعين، ويستنتج من ذلك أنَّ هذا الكتاب على عظمته العلميَّة لا يحكي حقيقة علميَّة صاحب الرياض، وينفي ما يتردّد أحيانًا في المجالس العلميَّة من أنّ سيِّد الرياض قد شرع في دراسة العلوم الدِّينيَّة متأخّرًا بناءً على





اشتراط خاله وأستاذه العلّامة البهبهانيّ عند طلبه الزواج من كريمته، وإنّه كان قبل ذلك يعمل في التكسّب بالخطِّ والكتابة، ومن العجب ما صرَّحَ به في قصص العلماء بقوله: «وعندما بلغ السيِّد عليّ سنّ الكهولة وبعد إصرار خاله المفضال ... اشتغلَ بتحصيل العلوم وذلك بعد ولادة السيِّد محمَّد»(۱)، كما قد يستفاد قريب ذلك أيضًا من كلام المحقِّق المامقانيّ؛ إذ قال: «أقول: المنقول على ألسنة مشايخنا أنّه شرع في طلب العلم في زمان الرّجوليّة، وأنّه كان قبل ذلك جيّد الخطّ مكتسبًا بكتابته»(۱).

لأنّ الذي يكتبُ بهذا المستوى العلميّ وبهذه العبارة الفنيَّة الدقيقة لا بدّ أن يكون قد وصل إلى مراحل عالية من العلم والاجتهاد، وهذه الملكة لا تحصل – عادةً – إلّا بِطَيّ سنوات طويلة في العلم والتحصيل في المقدِّمات والسطوح والخارج، وأُخر في البحث والتدريس سطوحًا وخارجًا، ولسنا نتكلّم عن مجرِّد ملكة الاجتهاد التي قد تحصل – بعد عناية مو لانا الإمام الحجة عجّل الله فرجه الشريف – ولطفه بسنواتٍ قصيرة كما وقع لبعض الأوحدين و فطاحل المذهب، وإنّما نحن بصدد كتابة مثل فقه الرياض بكلّ ما فيه من جمع الأقوال وبراعة الاستدلال وبلاغة التعبير وعمق المطالب، ومن ثمّ نعتقد أنّ السيِّد المعظم عند كتابته الرياض كان قد أمضى على الأقل اثنتي عشرة سنة في التحصيل، منها سنتان للمقدِّمات، وثلاث منها للسطوح، وسبع منها للخارج، فعلى أقلّ التقادير يكون عمره قد بلغ السابعة عشرة عند دخو ل الحوزة.

فنسبة المرحوم التنكابنيّ وقت شروع السيِّد بتحصيل العلوم إلى زمن



<sup>(</sup>١) قصص العلماء (للميرزا التنكابني): ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) تنقيح المقال في علم الرجال (ط. ق. رحلي): ٢/ القسم الأوّل/ ٣٠٧.

كهولته وأنّه بعد ولادة السيّد محمَّد المجاهد مردودٌ، فالكهولة تكون ما بعد الأربعين وقد ثبت استحالته كما يتبيّن من تأريخ كتابة الرياض، كما أنّ ولادة ابنه السيِّد محمَّد المجاهد كان في حدود سنة ١١٨٠ هـ(١)؛ أي قبل الشروع بكتابة الرياض بثماني سنواتٍ على أكثر التقادير، فكيف يمكن أن يكتب الرياض ولم يمضِ على دراسته للعلوم سوى ثماني سنوات؟

مضافًا إلى ما ذُكر في بداية دراسته عند ابن خاله الآقا محمَّد عليّ، وكان شريكًا في الدرس لجماعةٍ يكبرونه سنَّا ويقدِّمونه في التحصيل حتَّى تفوّق عليهم فارتقى إلى حضور درس الأستاذ المجدِّد البهبهانيّ نفسه (٢)، وهذا ينبئنا عن حداثة سنّه عند شروعه في الدرس.

أمّا بالنسبة لتاريخ كتابة الرياض فتوجد ثلاثة تواريخ مثبَّتة في الكتاب من المؤلّف:

التأريخ الأوّل: سنة ١٩٢ه هـ بعد كتاب الديّات وفراغه من كتاب الرياض، قال: «وفرغ من تسويده مؤلّفه الفقير إلى الله تعالى الغنيّ عليُّ بن محمَّد عليّ الطباطبائيّ منتصف ليلة الجمعة، وهي السابعة والعشرون من شهر صفر سنة اثنين وتسعين ومائة بعد الألف من الهجرة النبويَّة على صاحبها أفضل صلواتِ وتسليماتِ وتحيَّة».

التأريخ الثاني: سنة ١١٩٤هـ بعد فراغه من كتاب الصلاة، قال: «على يد مؤلِّفه - المفتقر إلى الله الغني - عليّ بن محمَّد الطباطبائيّ، في أو اخر العشر



<sup>(</sup>١) ينظر: روضات الجنات في أحوال العلماء السادات: ٧/ ١٤٥/ رقم ٢١٤، وتكملة أمل الآمل: ٥/ ٥٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: منتهى المقال في أحوال الرجال:٥/ ٦٥، وقصص العلماء: ٣٠١.

الثاني من الشهر الثاني من السنة الرابعة من العُشر الآخر من المائة الثانية من الألف الثاني من الهجرة النبويَّة، على صاحبها ألف سلام وثناءٍ وتحيَّةٍ».

التأريخ الثالث: سنة ١١٩٦هـ بعد فراغه من كتاب الاعتكاف، قال: «قد فرغتُ بعون الله سبحانه من تسويد هذه الجملة ليلة الإثنين السادس والعشرين من شهر ربيع الأوَّل من شهور سنة ست وتسعين بعد المائة والألف من الهجرة النبويَّة عليه وآله أفضل صلاةٍ وسلام وتحيَّة».

ومن هنا يُعلم عدم الترتيب الزمنيّ بالنسبة لكتب الرياض وأبوابه، وبناءً على هذه التواريخ يمكن تقسيم كتاب الرياض على ثلاثة أقسام:

القسم الأوّل: وهو القسم الأكبر من الكتاب، ما كتبه قبل سنة ١١٩٢ هـ، وانتهى منه سنة ١٩٢هـ، وهي ما بين الأجزاء (٦- ١٦) في الطبعة الحديثة، وتبدأ بكتاب الحجّ، ثُم بالترتيب كُتُب: الجهاد، والتجارة، والرهن، والحجر، والضمان، والصلح، والشركة، والمضاربة، والمزارعة، والوديعة، والإجارة، والوكالة، والوقوف، والصدقات، والسبق والرماية، والوصايا، والنكاح، والطلاق، والخلع، والظهار، والإيلاء، واللعان، والعتق، والتدبير، والإقرار، والأيمان، والنذر والعهود، والصيد والذباحة، والأطعمة والأشربة، والغصب، والشفعة، وإحياء الموات، واللقطة، والمواريث، والقضاء، والشهادات، والحدود، والتعزيرات، والقصاص، وختمًا بكتاب الديات الذي أرّخ بعد الفراغ منه.

القسم الثاني: ما كتبه بعد سنة ١٩٢٦هـ إلى الفراغ منه سنة ١٩٤١هـ، وهي الأجـزاء الأربعة الأولى مـن الطبعة الحديثة، ويبدأ بكتـاب الطهارة إلى آخر كتاب الصلاة.





القسم الثالث: ما كتبه بين سنة ١١٩٤ وسنة ١١٩٦ هـ، وهو الجزء الخامس من الطبعة الحديثة، ويبدأ بكتاب الزكاة، ثمَّ كتاب الخمس وكتاب الصوم وختمًا بكتاب الاعتكاف الذي أرَّخَ مُنْعَتْ تأريخ الفراغ منه.

وبملاحظة كثرة الكتب في القسم الأوّل - إذ يبلغ ما يقرب من ثُلثي الكتاب - وأنّ من الطبيعي استغراقه لأكثر من أربع سنوات على الأقلّ؛ لأنّه قد استغرق أربع سنوات في الثلث الآخر من الكتاب (بين ١١٩٦ - ١١٩٦هـ) فيمكن الحدس حينئذ بأنّ شروعه في تأليف الرياض كان في حدود سنة فيمكن الحدس حينئذ بأنّ شروعه في تأليف الرياض كان في حدود سنة من ذلك، ولا سيّما بملاحظة ما نقله في الذريعة من أنه قد رأى المجلّد ممنّد الثاني - وهو القسم الأول الذي ذكرناه - وقد سُجّل عليه أنّ الشيخ محمّد بن درويش بن عوض الحلّي قد كتبه بخطّ يده، وقد انتهى من كتابته سنة بن درويش بن عوض الحلّي قد كتبه بخطّ يده، وقد انتهى من كتابته سنة المؤل قد تمّ الفراغ من الأصل قبل هذا التأريخ.



<sup>(</sup>١) ينظر: الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١١/ ٣٣٦.

#### خاتمة البحث ونتائجه:

وقد تلخّص من هذا البحث المختصر أمور متعدّدة، نذكر أهمّ ما توصّلنا إليه:

الأمر الأوّل: المقام العلميّ السامي في الفقه والأصول لصاحب الرياض المعظّم السيّد على الطباطبائيّ مُنتئ ، ويُعرف ذلك من سطوع نجمه في زمنٍ ودوحةٍ يعجّان بالفقهاء الأعلام والأصوليّين الألمعيّين.

الأمر الثاني: اعتداله في المباني الأصوليَّة والدرائيَّة والرجاليَّة، الناشئ من جمعه بين مدرستيَّن مهمَّتَيْن في الفقه الجعفريّ، وهما مدرسة الأصوليِّين التي ورثها من خاله الوحيد البهبهانيّ ومدرسة الأخباريِّين التي ورثها من أستاذه المحقِّق البحرانيّ، وأعلنها بكل شجاعة غير آبه للصراعات العلميَّة التي وصلت إلى ذروتها آنذاك بين المدرستيَّن، ويكشف عن عدم تطرّفه وتعصّبه في المجال العلميّ حضوره سرَّا بين يدي المحقِّق البحرانيّ رغم شدّة الخلاف بين المدرستيُّن آنذاك كما بيَّنًا.

الأمر الثالث: كثرة نتاجات وبركة ثمراته؛ إذ تخرَّج وتربَّى على يديه أكثر من خمسة وعشرين من العلماء أغلبهم من أساطين الفقه والأصول والرجال في عصرهم، كما خرج من تحت يراعه أكثر من خمسة وعشرين مؤلَّفًا في مختلف العلوم.

الأمر الرابع: سرعة نبوغه العلمي؛ حيث طوى سنين الدرس بمدّة قصيرة، فصار جليسًا للكهول من العلماء وهو في سنّ الحداثة، وكما يدلّنا على سرعة نضجه وبراعته تأريخ تأليف كتاب الرياض؛ إذ شرع فيه وهو في العقد الثالث







من عمره على أعلى التقادير.

الأمر الخامس: اتّفاق المخالف والموافق على علوّ مكانته العلميَّة وعظم شأنه، كما يشهد له كلمات بعض الأخباريِّين، مضافًا إلى اهتمام الوهابيَّة بالبحث عنه وتصفيته.

الأمر السادس: جمّعه بين اعتبار نظر المشهور من الفقهاء وعدم التقليد المتعارف، فقد امتاز بتبنّي مسالك في الفقه والأصول والرجال خاصّة به.

الأمر السابع: تزكيته لنفسه ومخالفته لهواه الذي برزَ بشكل كبيرٍ في مسيرة حياته العلميَّة، من تواضعه في طلب التعلّم من تلميذه، وعدم حسده لولده السيِّد المجاهد؛ إذ لم يتصدَّ للإفتاء مع وجوده في كربلاء الكاشف عن اعتقاده بأعلميَّته، وكذلك ورعه وسعة صدره في التعامل مع أهله.

الأمر الثامن: عدم صحّة بعض ما نُسب إليه تُنتَ في تعامله مع صاحب القوانين تُنتَ من ، بل كان يكن له المودّة والاحترام رغم التنافس العلميّ الذي كان موجودًا بينهما.

الأمر التاسع: إنَّ كتاب رياض المسائل بما له من مميِّزات ينماز بها من غيره من الكتب قد تفوق على الكتب التي سبقته في مضمار الفقه الاستدلاليّ؛ منها الروضة البهيَّة وكشف اللثام، وصار منارًا للكتب التي تلته في المجال نفسه، ويغنيك في إثبات ذلك كثرة ما صُنف في شرحه وبيان تأمُّلاته والتعليق عليه، حتى بلغت الأربعين مصنفًا مما وصل إلينا، فهو سابقةٌ فقهيَّة، كما أنّ تدريسه وشرحه ضرورةٌ عصريَّة لا يستغني عنها طلَّاب العلم، بل لعلّه أوّل متنٍ يُعتَمَد في الدرس من مؤلّفه، ممَّا يكشف لنا سرّ شهرته العظيمة في عصره.

الأمر العاشر: إنّ تأريخ تأليف كتاب الرياض يُنبئ عن قوّة قَلَمِ السيِّد المعظّم،



فقد كتب جميع أبواب الرياض في خمس سنوات، ويدرك من يطالعُ الكتاب ويطّلع على علميَّة نكاته ومتانة عباراته وكثرة دقّته، مضافًا إلى شموليته وكثرة تفريعاته أنّ تأليفه في هذه المدّة القصيرة أشبه بالأمر المستحيل عادةً، فينتقل بالتعليل إلى وجود العناية والنظرة الغيبيَّة المباركة لهذا الكتاب ولصاحبه.

هذا باختصار ما توصّلنا إليه من نتائج لهذا البحث المتواضع، ونسأل الله تعالى أنّ يمنّ علينا باغتنام ما أنعمَ علينا من جهود الماضين من العلماء، ويعيننا على المحافظة عليه والمساعدة في نقله إلى مَن يأتي من بعدنا، ببركة وجود مو لانا وملاذنا الإمام الحاضر خاتم الأوصياء الإمام الحجّة المنتظر (عجّل الله فرجه الشريف)، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين، وصلّى الله تعالى على سيّدنا وشفيعنا أشرف الأنبياء والمرسلين أبي القاسم محمّد وعلى آله المطهّرين.

وقد حُرَّر هذا البحث في ٢٤ المحرم الحرام سنة ١٤٤٦ هـ، في عشّ آل محمَّد عَلَيْ وجوار سيِّدتنا فاطمة المعصومة بنت الإمام موسى الله.



#### المصادر والمراجع

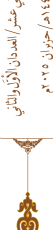
- ا أعيان الشيعة: الأمين، السيِّد محسن (ت ١٣٧١ هـ)، حققه وأخرجه:
  حسن الأمين، نشر: دار التعارف للمطبوعات، بيروت، الناشر: دار
  التعارف للمطبوعات، بيروت، ط١، ١٤٠٣ هـ.
- أنوار البدرين في تراجم علماء القطيف والإحساء والبحرين، البحراني، علي بن حسني (ت ١٣٤٠ هـ)، المصحّح: الطبسيّ، محمَّد علي بن محمَّد رضا، الناشر: المكتبة العامّة لآية المرعشي هي، مكان الطبع: قم المقدسة، ط١، ١٤٠٧ هـ.
- ٣. إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، البغداديّ، إسماعيل (ت ١٣٣٩ هـ)، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت ط١، د.ت.
- ٤. بهجة الآمال في شرح زبدة المقال، العلياريّ التبريزيّ، علي بن عبد الله (ت ١٣٢٧هـ)، مؤلّف زبدة المقال: بروجرديّ، حسين بن رضا (ت ١٢٧٦هـ)، المقدّمة: المرعشيّ النجفيّ، شهاب الدِّين (ت ١٤١١هـ)، المصحّح: الحائريّ، جعفر، المصحّح: المسترحميّ، هدايت الله، مؤسّسة الحاج محمَّد حسين كوشانبور للثقافة الإسلاميَّة، طهران، ط٢، معهر.
- ٥. تكملة أمل الآمل، الصدر، السيّد حسن (ت ١٣٥٤هـ)، تحقيق: حسين علي محفوظ، وعدنان الدبّاغ، وعبد الكريم الدبّاغ، دار المؤرّخ العربيّ، بيروت، ط١، ١٤٢٩هـ.



- ٧. تنقيح المقال في علم الرجال (قطع الربع رحلي)، المامقانيّ، عبد الله (ت ١ ١٣٥١هـ)، ط١، د.ت.
- ٨. خاتمة مستدرك الوسائل، النوري الطبرسيّ، الميرزا حسين بن محمَّد تقيّ
  (ت ١٣٢٠هـ)، تحقيق: مؤسَّسـة آل البيـت (ﷺ) لإحياء التراث، مطبعة ستاره، قم المقدّسة، ط١، ١٤١٥هـ.
- ٩. الذريعة إلى تصانيف الشيعة، آقا بزرگ الطهرانيّ، محمَّد محسن (ت
  ١٣٨٩هـ)، إعداد: أحمد بن محمَّد الحسينيّ، دار الأضواء، بيروت، ط٣، ٣٠٠هـ.
- 10. الرسائل الرجاليَّة، الكلباسيِّ، محمَّد بن محمَّد إبراهيم (ت ١٣١٥هـ)، المصحّع: محمَّد حسين الدرايتيِّ، المؤسّسة العلميَّة والثقافيَّة لدار الحديث للطباعة والنشر، قم المقدّسة، ط١، ١٤٢٢هـ.
- 11. رياض المسائل في بيان أحكام الشرع بالدلائل (ط-الحديثة ١٦جزء)، الحائريّ، سيد عليّ بن محمَّد الطباطبائيّ، (ت ١٢٣١ هـ)، تحقيق: مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّسين، بقم المقدّسة، ط١، مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّسين، بقم المقدّسة، ط١،
- ١٢. رياض المسائل في تحقيق الأحكام بالدلائل، (ط- الحديثة ١٦ جزء)، الحائريّ، سيد عليّ بن محمَّد الطباطبائيّ (ت ١٣٣١ هـ)، مؤسّسة آل البيتﷺ، قم- إيران، ط١، ١٤١٨ هـ.

تراث كربلاء - مجلّة فصليّة محكّمة

- 17. رياض المسائل في تحقيق الأحكام بالدلائل (ط- القديمة جزءان قطع: رحلى)، مؤسّسة آل البيت∰، قم- إيران، ط١، د.ت.
- 18. روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات، الخوانساريّ، محمَّد باقر بن زين العابدين (ت ١٣١٣هـ)، تحقيق: إسماعيليان، أسد الله، الناشر: دهاقاني (إسماعيليان)، قم المقدّسة، ط١، ١٣٩٠هـ.
- ١٥. طبقات أعلام الشيعة، آقا بزرگ الطهرانيّ، محمَّد محسن، (ت ١٢٨٩هـ)، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، ط١، ١٤٣٠هـ.
- 11. عوائد الأيام، النراقيّ، أحمد بن محمَّد مهديّ، (من ١١٨٥ ١٢٤٥ هـ)، تحقيق: مركز الأبحاث والدراسات الإسلاميَّة، مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلاميّ، ط١، ١٤١٧هـ.
- ۱۷. غرقاب، الموسوي الشفتي، محمَّد مهديّ بن محمَّد عليّ، (ت ۱۳۲٦هـ)، تقديم: النجفيّ، هادي، تحقيق: مهديّ باقريّ سيانيّ، ومحمود النعمتيّ، الناشر: كانون پژوهش، أصفهان إيران، ط۱، ۱۶۳۰هـ.
- ۱۸. الفوائد الرضويَّة (مترجم)، القمي، الشيخ عبَّاس بن محمَّد رضا، (ت ١٣٥٩هـ).
- 19. قصص العلماء ورسالة سبيل النجاة، التنكابنيّ، الميرزا محمَّد بن سليمان (ت ١٣٠٢هـ)، نشر: ذوي القربي، طبعة مزيدة ومنقحة، ترجمة: الشيخ مالك وهبي، مطبعة: فاضل، مكان الطبع: قم/ إيران، ط١، ١٣٨٤هـ.
- ٢. الكافي، الكلينيّ، ثقة الإسلام أبو جعفر محمَّد بن يعقوب بن إسحاق الرازيّ (ت ٣٢٨، ٣٢٩هـ)، صحّحه وعلّق عليه علي أكبر الغفاريّ، الناشر: مرتضى آخوندي، دار الكتب الإسلاميَّة، طهران، ط٣، ١٣٨٨هـ.



- ٢١. كشف الحُجُب والأستار عن أسماء الكتب والأسفار، الكنتوريّ، إعجاز حسين بن محمَّد قلي، (ت ١٢٨٦هـ)، تقديم: آية الله المرعشيّ النجفيّ، المكتبة العامّة لآية الله العظمى المرعشيّ النجفيّ، قم المقدّسة، ط٢، المكتبة العامّة لآية الله العظمى المرعشيّ النجفيّ، قم المقدّسة، ط٢، ١٤٠٩هـ.
- ٢٢. كشف اللثام عن قواعد الأحكام عن قواعد الأحكام، الفاضل الهندي،
  بهاء الدِّين محمَّد بن الحسن الأصفهانيّ، (من ١٠٦٢ ١١٣٧ هـ)، نشر وتحقيق: مؤسّسة النشر الإسلاميّ، ط١، ١٤١٦هـ.
- ٢٣. مرآة الكتب، التبريزي، علي بن موسى (ت ١٣٣٠ هـ)، تحقيق: محمَّد علي الحائري، وعلي صدرايي خوئي، المكتبة العامـة لآية الله العظمى المرعشيّ النجفيّ، قم المقدّسة، ط١، ١٤١٤هـ.
- ٢٤. معجم المؤلّفات الإسلاميّة في الردّعلى الفرقة الوهّابيّة، محمّد العلي،
  عبد الله، مركز الزهراء الإسلاميّ، ط١، ١٤٣٠هـ.
- ٢٥. مقابس الأنوار ونفائس الأسرار في أحكام النبي المختار وعترته الأطهار،
  التستريّ، أســـد الله الكاظميّ، (ت ١٣٣٧هـ)، مؤسسة آل البيت ﷺ، قم إيران، ط١، د.ت.
- ٢٦. منتهى المقال في أحوال الرجال، المازندرانيّ الحائريّ، محمَّد بن إسماعيل (ت ١٢١٦ هـ)، نشر وتحقيق: مؤسّسة آل البيت الله الإحياء التراث، قم المقدّسة، ط١،٦١٦ هـ.
- ۲۷. نجوم السماء في تراجم العلماء (شرح حال العلماء الشيعة في القرن الحادي عشر والثاني عشر والثالث عشر الهجريّ)، آزاد كشميري، محمَّد على بن محمَّد صادق، (ت ١٣٠٩هـ)، المصحّح: هاشم المحدّث،



مؤسّسة التبليغات الإسلاميّة للطباعة والنشر العالميّ، طهران - إيران، د.ط، د.ت.

۲۸. ناسخ التواريخ: سپهر، محمَّد تقيّ، المشهور بـ «لسان الملك»، (ت ١٢٩٧هـ)، د.ط، ١٣٠٨هـ.

