# نظرية التلقي والتأويل في التراث النقدي العربي م. د. أسماء يوسف ديان جامعة الشطرة ، كلية التربية للبنات- قسم اللغة العربية asmaa.yousif@shu.edu.iq

#### المستخلص:

تحاول الدراسة أن تتبع نظرية التلقي والتأويل الأدبية في التراث الأدبيسي والنقسدي العربسي القديسم، وهذا التوغل البحثي سيتم عن طريق مجموعة من المصادر التي أولت عنايتها لهذا الجانب، لذا سنعمد إلى الإفادة منها للتوصل إلى النتيجة التي نبتغيها، ومن ثم، تبيان التحققات التواصلية بين هذه النظرية والتراث العربي القديم من جوانبها الأهم الذي تستند عليه هذه النظرية وهو التلقي على تنوعه واختلاف تأويلاته إن كان ذلك متواجدا في التراث العربي، مما يمكن أن يسهم بصورة بسيطة في محاولة تقديم إدراك للمفاهيم والتصورات الخاصة بهذه النظرية عبر تطبيقها على عينات من النقد العربي القديم واكتشاف مدى التطابق بينهما، على أن الهدف من هذا التتبع هو ربط الماضي بالحاضر على حداثته.

الكلمات المفتاحية: نظرية التلقي والتأويل- التراث العربي- النقد العربي

# The theory of reception and interpretation in the Arab critical heritage Dr.Asma Yosif Dayan

University of Shatra/ College of Education for Girls/ the department of Arabic language.

#### **Abstract**

The study attempts to follow the theory of literary reception and interpretation in the ancient Arab literary and critical heritage, and this research incursion will take place through a group of sources that have paid attention to this aspect, so we will seek to benefit from them to reach the result we seek, and then, show the communicative verifications between this theory. The ancient Arab heritage is one of the most important aspects on which this theory is based, which is receiving its diversity and different interpretations, if that is present in the Arab heritage, which can contribute in a simple way to trying to provide an understanding of the concepts and perceptions of this theory by applying it to samples of ancient Arabic criticism and discovering the extent to which. The correspondence between them, although the goal of this tracing is to link the past with the present despite its recentness.

Keywords: reception and interpretation theory - Arab heritage - Arab criticism.

# - نظرية التلقي والتأويل في التراث العربي:

يفرض علينا التطور الذي يخص الوجود الإنساني ككل ، أي كل ما يتعلق به نوعاً من الاستجابة له ؛ إذ إن المسلمات المادية والمفاهيم المعنوية أو النظريات كلها في تصباعد مستمر ، وتطور مطرد يشكل منها حلقات نظرية تلتقط ما حولها وتجمعه فيما إذا كان يتعلق بها إنْ كمّاً وإن نوعاً ، ولكن هذا التطور الذي تمر فيه المفاهيم ويجعل منها نظريات حديثة لا ينفي وجودها الأولي وبداياتها التي انطلقت منها في الجذور السحيقة القدم رغم كونها حالياً نظرية أو مفهوماً حداثوياً ، ومن هذا القبيل الذي

آذار 2024 العدد A 12 No.12A

المجلة العراقية للبحوث الانسانية والاجتماعية والعلمية March 2024 Iraqi Journal of Humanitarian, Social and Scientific Research Print ISSN 2710-0952 Electronic ISSN 2790-1254



نحن بصدده تبرز كذلك نظرية التلقى والتأويل ومفاهيمها المتعددة بحسب مدارسها حمدرسة كونستانس وجماعة برلين ومفاهيم إبرتو إيكو للقراءة المفتوحة أو التلقي المفتوح- التي تجمع بينها أو تضع بعض الفروقات ، ولكن جميعها باتصالاتها وانفصالاتها التي تجمع بين مفاهيمها بحسب مدارسها ، جميعها انبثقت من أصول قديمة بلا شك حولتها إلى نظرية ، فنظرية التلقى والتأويل هي مثلها مثل بقية الموجودات المادية والمعنوية محكومة بالتطور على قدمها أو حداثتها ، ومن هذا المنطلق تحاول الدراسة التو غل في مفهوم التلقي و التأويل في التر اث العربي القديم مثله مثل بقية التر اث الأدبي القديم للأمم الأخرى التَّي بلا شك كانت تحتوي أيضاً على مفهوم التَّلقي والتأويل ، وسنعتمد في در استنا الموجزة هذه على بعض الدراسات التي أثارت حضور قضية التلقي وأنماطها ومظاهرها في التراث العربي القديم ((لا سيما في مجالي النقد والبلاغة اللذين أوليا أهمية خاصة لهذا المتلقى و أحوال تلقيه سواء قراءة أم سماعاً أي مشافهة (...) و هو ما أصطلح عليه لدى القدامي بالسامع (...) وتأثير ذلك في صياغة النص بخاصة الشعري بحكم اعتماده على المشافهة في المقام الأول))(1) ، وهذا ما يقف بالضد من قول البعض (( بأن أمر القراءة ومسألة الاهتمام بالقارئ لم تكن من اهتمامات النقاد القدماء (...) لقد تناسى أصحاب هذا الاتجاه أنه في هذا الوقت الذي أصبحت الدر اسات الحديثة والمعاصرة تعمل على التنظير لعملية التلقي وتطبيق مختلف المناهج عليها ، كان للعربي منذ الجاهلية أن تخطى كل ذلك تاركاً لذاته المتلقية كل الحرية في تتبع العمل الأدبي ذلك أن طابع الشفوية كان السمة الغالبة على التلقي في كل أنحاء البيئة العربية ، فالعرب قالت الشعر بالفطرة والسليقة ، وتلتقه كذلك بالفطرة والسليقة)(2) ، وقد أولى اليونانيون القدماء كذلك أهمية كبيرة للقارئ والقراءة عبر ما تحدث به أرسطو عن فلسفة جمال التلقي في مؤلفاته، على أن العرب لم يختلفوا عن اليونان في هذا الاهتمام ؛ إذ كان القارئ بمثابة الهاجس في كل فرد مبدع لذا كان الشعراء الجاهليون ينمقون القصائد ويعيدون النظر فيها مرات متعددة ، وما ذلك إلا بمثابة اعتبار للمتلقى وخوفاً من انتقاداته(3) فـ(( حضور المتلقى في النقد القديم أمر ملفت للنظر إذا ما قيس بالباث ذاته ، وكأن حضوره يؤرق الشاعر ويدفعه إلى إجادة صنيعه الذي تأرجح بين الارتجال العبقري والتجويد الذي يستعبد صاحبه فلا يخرج على الناس إلا وقد استدار الحول وتذهبت القصيدة ))(4) ، الأمر الذي جعل المتلقى (( في منزلة مهمة من منازل الأدب وقصده بخطابه قصداً وحثّ الشعراء على أن يكون شعرهم متوجهاً إليه))(5) ، وذلك مقارب لما جاء به ابن قتيبة في حديثه عن تلقى المقدمات الطللية: ((لأن التشبيب قريب من النفوس ، لائط بالقلوب ، لما قد جعل الله في تركيب العباد من محبة الغزل وإلف النساء ، حلال أو حرام ، فإذا علم أنه قد استوثق من الإصغاء إليه ، والاستماع له ، عتب بإيجاب الحقوق ، فرحل في شعره وشكا النصب والسهر وسرى الليل وحرر الهجير، وانضاء الراحلة والبعير، فإذا علم أنه قد أوجب على صاحبه حق الرجاء ، وذمامة التأميل وقرّر عنده ما ناله من المكاره في المسير ، بدأ في المديح ، فبعثه على المكافئة ، و هزّه للسماح ، وفضله على الأشباه ، وصغر في قدره الجزيل))(6) ، ومن هنا ، فإن العلاقة بين المتكلم (الشاعر) والمتلقى/السامع تكون على صلة وثيقة فلا يستغني أحدهما عن الآخر ، فيكون للمتلقى دوراً فعالاً في قراءة النص وما يتضمنه من معان ودلالات ، مما يؤكد على مشاركته في فك الشفرات النصية والغوص في معانيها(٢) ، وليس أبرز من ذلك مما قالـــه عبـــد القاهر الجرجاني: (( وإن توفقت في حاجتك أيها السامع للمعنى إلى الفكر في تحصيله ، فهل تشك في أن الشاعر الذي أداه إليك ، ونشر بزه لديك قد تحمل فيه المشقة الشديدة ، وقطّع إليه الشقة البعيدة ، وأنه لم يصل إلى درّه حتى غاص ، لم ينل المطلوب حتى كابد من الامتناع والاعتياص))(8) ، و هو كلام موجه من الجرجاني المتلقى أو القارئ بصورة واضحة في إحالاتها وصريحة.

ومن الأدلة أيضاً على وجود مفهوم التلقي في العصر الجاهلي ما كان يحدث في المجالس والأسواق ومنها سوق عكاظ، وما كان يقوم به النابغة الذبياني من تلقيه للشعر وكذلك الإقواء ومنها أيضاً المساجلة التي دارت بين حسان بن ثابت والخنساء المذكورة في غالبية كتب النقد الأدبي القديم عند العرب حينما أنشدها قوله المشهور ( لَنا الجَفَناتُ) وكيفية تلقى الخنساء لأبياته ونقده لها ، وهي واحدة من سجالات متعددة على هذا الغرار ؛ إذ لا ((يقتصر هذا الأمر على مجالس الأسواق بل حتى المتلقى في مجالس الملوك من الغساسنة والمناذرة كان يضطلع بهذا الدور أيضاً حيث [ هكذا ] لم تمنع هؤلاء مكانتهم الرفيعة ، والخطيرة في المجتمع من الاهتمام بالشعر وبالناس الذين احترفوا صناعته فقربوهم إليهم وداوموا على منادمتهم من أجل الاستماع لأشعارهم ، والاستمتاع بما تفتقت به ألسنتهم البدوية الفصيحة لذلك كان بعضهم يضفي على ما يسمع من شعر صفة الفنية ويشيد بما فيها من خصائص جمالية)) (9) ، ومن ذلك ما حدث بين الأمير الغساني عمرو بن الحارث وحسان بن ثابت كما جاء في كتاب الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني : (( قال أبو عمرو : قال حسان بن ثابت : قدمت على عمرو بن الحارث فاعتاص الوصول على غليه ، فقلت للحاجب بعد مدة : إن أذنت لي عليه وإلا هجوت اليمن كلها ثم انقلبت عنكم . فقال لي فدخلت عليه فوجدت عنده النابغة وهو جالس عن يمينه ، و علقمة بن عبدة وهو جالس على يساره ، فقال لي : يا ابن الفريعة ، قد عرفت عيصك ونسبك في غسان فارجع فإني باعث إليك بصلة سنية ، و لا أحتاج إلى الشعر ، فإني أخاف عليك هذين السبعين : النابغة و علقمة ، أن يفضحاك ، و فضيحتك فضيحتي ، و أنت و الله لا تحسن أن تقول :

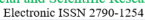
رقاق النعال ، طيب حُجُزاتهم يُحيّبون بالريحان يوم السباسب

فأبيت وقلت : لا بد منه . فقال : ذاك إلى عميك . فقلت لهما : بحق الملك إلا قدمتماني عليكما . فقالا : قد فعلنا . فقال عمرو بن الحارث : هات يا ابن الفريعة . فأنشأت :

أسَالتَ رَسْمَ الدَّارِ أَمْ لَمْ تَسْأَلِ بينَ الحواني، فالبضَيع، فحَوْمَ لِ

فقال: فلم يزل عمرو بن الحارث يزحل عن موضعه سروراً حتى شاطر البيت وهو يقول: هذا وأبيك الشعر ، لا ما تعللاني به منذ اليوم! هذه والله البتارة ألتي قد بترت المدائح ، أحسنت يا ابن الفريعة))(10) ، وذلك يدل على التلقى الذي يراعي ((الملائمة بين المعنى والمستمعين ، فلكل طبقة كلام ولكل حالة مقام ))(11) ، فلا (( يكلم سبِّد الأمة بكلام الأمة ، ولا الملوك بكلام السّــوقة ، ومدار الأمر على إفهام كل قُوم بمقدار طُأَقتهم ، والحمل عليهم على أقدار منازلهم))(12) ، فما على الشاعر إلا أن (( يحضر لبّه عند كلُّ مخاطبة ووصف ، فيخاطب الملوك بما يستحقونه من جليل المخاطبات ، ويتوقى حطها عن مر إتبـــها ، وأن يخلطـها بالعامـة ، كما يتوقى أن يرفع العامة إلى درجات الملوك ، ويعدّ لكل معنى ما يليق به ، وكل طبقة ما يشاكلها ، حتى تكون الاستفادة من قوله في وضعهِ الكلام مواضعه أكثر من الاستفادة من قوله في تحسين نسجه وإبداع نظمه))(13) ، وهذه هي الرابطة بين المؤلف ومتلقيه مهما تعددت مستوياته أو تنوعت خلفياته المعرفية في توجيه النص بحسب قراءته ومن ثم، استناده إلى ((الاتصال))(14) بين المرسل والمرسل إليه ، على أن عملية الاتصال هذه أو التواصل ومن بعدها نظرية التلقي ، أعدها بعض الباحثين على أنها أكثر موضوعية من نظرية التلقى والتأويل الحديثة من باب أنه لم يجعل حرية القارئ مطلقة بل قيدها في فهم النص وذلك عبر تشكيل النقاد القدامي لأنفسهم هيئة قرائية تدل على التشكيلات القرائية في المجتمع ، ومرد ذلك هو أن استقبال الأدب أو الشعر لدى العرب القدامي لم يخضع لذوق واحد محدد ، وإنما كان عبارة عن أذواق متعددة مزودة بخلفيات معرفية وعلمية ومذهبية طغت فيما بعد على ساحة النقد الأدبي مشكلة ما يسمى بالخصومات والوساطات والمفاضلات مما أسهم في البحث عن جماليات النص الشعري ثم الحكم عليه بالجودة أو الرداءة على أنها أحكام تنبع من صميم النُّص ومن قناعات متلقيه وثقافاتهم المتعددة وخلفياتهم المعرفية (15) ، وإذا طالعنا أمثلة من العصر الإسلامي لهدف أساسي لنا و هو البحث في عملية (الاتصال) أو التواصل التي تتضمنها نظرية التلقي ، يطالعنا خير مثال على ذلك هو الشاعر ذو الرمة ، فهو وإن عاش في العصر الإسلامي إلا أنه بقي حريصاً على التواصل مع العصر الجاهلي ولا سيما فيما يخص (الطلل) ؛ إذ (( يحرص ذو الرمّة على أن يضع صورة الكتابة عنده في إطار أكبر ، يستخدم [هكذا] فيه مفردات بعينها ، تعكس (كتابية) الحالة وإشكاليتها في الوقت نفسه (...) كما كان من وسائل تحقيق هذا التوازن لدى ذي الرمّة (تضمينه) بعض الأبيات السبب الجاهلي في داخل نسيبه الأموى على سبيل التفاعل النصبي فإقامة التوازن بين الصوت

Print ISSN 2710-0952





الشفوي/الجماعي والصوت الكتابي/الفردي كان همّاً رئيساً لدى ذي الرمّة)(16) ، أي وبعبارة أخرى ، هو تحول للأطلال من الشفاهية إلى الكتابية ، فهو تحول جديد في التواصل مع المتلقي ومبتكر ، يمكن أن نتمثل بجزء منه في أبياته التالية من قصيدته البائية :

فالصورة (المستحدثة) تقع في البيت الرابع الخاصة بالربط بين حركة الريح على الدمنة حتى استبانت الأرض كما تنشر الكتب بعد أنّ كانت مطوية وهي إشارة إلى نوع من الكتب يبدو على شكل لفات اسطوانية من ورق البردي ، أما الصورة (التقليدية) في الأبيات نفسها هي صورة (الكُتَبُ) التي جاءت مقابلة للصورة المستحدثة (الكُتُبُ) ، فهي ترفد صورة الكتابة في البيت الرابع في سياق الفكرة التي تشغل ذهن ذي الرمّة(18) ، فهو يحاول أن يعطى وجهاً للشبه هنا بين الدمنة والكتابة ، وعبر هذه العينة المقتبسة من شعر ذي الرمّة وفيما يخص التلقي في شعره فإن (( جدل القدماء حول ذي الرمّة وشعره كان في عمومه تلقياً حيوياً (...) ونستطيع أن نقول إجمالاً إن موقف القدماء من ذي الرمّة وشعره أقرب إلى نظرية استجابة القارئ ))(19) ، ويقصد في التلقى الحيوي هو التلقى الفاعل أو الديناميكي الذي قد يكون معبراً عن استجابة الآفاق للقرّاء أو مخيباً لها ، وهذا ما جاء في نص ذي الرمّة ، ف (( طرح نص ذي الرمّة اشكالياته الخاصة بالتلقى على نحو حاد في حياته ؛ فحرمه من احتلال طبقة متقدمة في التصنيف بين شعراء عصره في سياق التيار العام (النقائضي) السائد . يطيل ذو الرمّة الحديث عن ناقته في قصيدة يمدح فيها بلالاً بن أبي بُرْدة فيحيله الأخير إلى ناقته لكي تعطيه جائزته ، ويبدأ ذو الرمة بائيته المشهورة ببيت يخاطب فيه نفسه ويتساءل عن بكائه وانسكاب دموعه ، كعادة الشعراء قبله ، ولكنه ينشد القصيدة خليفة مصابة عينه بانسكاب الدمع فيختلط المعنى الصريح للكلام بالدلالة الضمنية له ، ويلام الشاعر على إنشائه لظروف إنشاده ))(20) ، ولكنه فيما بعد وصف بأنه خاتم الشعر القديم الذي فتح بامري القيس على حدّ تعبير أبى عمرو بن العلاء ، كما يرى ابن سلام الجمحي أن له حظّاً في حُسْن التشبيه لم يكن لأحد من الإسلاميين ، فأحسن الجاهلية تشبيهاً امرؤ القيس ، وأحسنهم في أهل الإسلام تشبيهاً ذو الرَّمّة (21) ، وهذا ما يمثل نظرية التلقى الحديثة من مفاهيم تخييب الأفق للقرّاء أو الاستجابة أو الاندماج بين هذه الآفاق والتغير الذي يلحـــق بها في مراحــل زمنــية / تأريخية تالية .

وفيما يخص الجانب التواصلي الذي يكون بين المبدع والمتلقي الذي ذكرناه عبر هذه الدراسة فقد يكون غير إفهامي بالمعنى الحديث الذي تتضمنه نظرية التلقي ، وهو ما يمكن أن نلمحه في التراث العربي القديم لا سيما مع جمهور أبي تمام وتلقيهم لأشعاره ، فقد ((يطرح من هنا سؤال التواصل في التراث العربي من خلال [هكذا] مقولة التلقي في ارتباط بعضهما ببعض ، ولعل من الصور الجلية التي يمكن الانطلاق منها في تعليل هذه الوشيجة ، تلك الوقفة التي ذكرت في التراث بين الشاعر أبي تمام وبين أحد (المتلقين) الذي عتب على الشاعر عدم نظمه شعراً واضعت المعانول والألفاط ، وهو ما لم يستسعه الشاعر عدم نظمه شعراء واضعال المرسل) والألفام بين أبيان المرسل والمتلقي ، فلم يترك العرب القدامي ولا سيما البلاغييين ما يتصل بمهمة الإفهام إلا نبهوا عليه ، ولم يغفلوا عن شيء يتصل بمهمة المتلقي في عملية الفهم ، فتحدثوا عن الإفهام الذي يغني عن الإعادة مثلما تحدثوا عن البيان (20)



والخطاب ، والمتاقي) فعقدوا الصلة بينهم في تضاعيف المصادر المختلفة (2) ، فإذا تقدمنا قليلاً في الفترات الزمنية من التراث العربي وتحديداً في القرن الرابع الهجري ، نجد مثالاً حيوياً عن التلقي وفعالاً على درجة من الأهمية ألا وهو فن المقامات ، فبدا ظهور المقامات في وقتها آنذاك ((وكأنه بدعة أدبية ابتكرت على غير مثال سابق ، وتفجرت حوله ، منذ ذلك الوقت ، قراءات متباينة ، وتفسيرات متعارضة لطبيعته وسماته وقيمته الجمالية وأسباب ظهوره وعلاقته بخريطة الأنواع الأدبية المتداولة آنذاك))(25) ، فالمتلقون الأوائل للمقامات ممن عاصروا الهمذاني تباينت تأويلاتهم ومواقفهم بشأن المقامات كونها نصا أدبياً جديداً ، فاستقبله بعضهم بوصفه ظاهرة أدبية جديدة في حين ارتاب آخرون في شأنها ، وتزمتوا في أدبياً جديداً ، فاستقبله بعضهم بوصفه ظاهرة أدبية جديدة في حين ارتاب آخرون في شأنها ، وقد اكتسب مشكلاً ما يسمى بحسب نظرية التلقي ( أفق الانتظار ) الذي يعتمد على المقارنة بين الأعمال السابقة التي مشكلاً ما يسمى بحسب نظرية التلقي ( أفق الانتظار ) الذي يعتمد على المقارنة بين الأعمال السابقة التي قرأها المتلقي والعمل الجديد ، وهذا الأمر بطبيعته يمهد لسلسلة من التلقيات المتعاقبة التي ستنكب على المقامات وقراءتها شرحاً وتحليم و تصحيحه وتعديله ( فالمر الذي يدلل على وجود نظرية التلقي والتأويل الحديثة آنذاك بكل أركانها ومفاهيمها

## الخاتمسة

تتلخص النتيجة التي توصلت إليها الدراسة في أن التراث العربي ثري في تواصله مع كل ما يمكن أن يعد حداثوياً من المناهج النقدية المتعددة؛ إذ تطلعنا على نماذج مختلفة ومن أزمنة تراثية مختلفة تتضمن جميعها آليات نظرية التلقي والتأويل الأدبيسة – موضسع البحست وجيع أركانها وأسسها بصورة واضحة.

#### الهوامش:

- (1) التلقي والتواصل في التراث العربي ، عبد القادر عواد ، حوليات التراث / مجلة علمية محكمة تصدر عن جامعة مستغانم / الجزائر ، ع12/ 2012م ، ص 19.
- (2) مظاهر القراءة النقدية عند القدماء ، أ. كريمة صنباوي ، جامعة أدرار / الجزائــــر ، مجلة تقــــاليد ، ع1 ، 2011م ، ص93 .
  - (3) المصدر نفسه ، ص94 .
  - (4) القراءة والحداثة/ مقاربة الكائن والممكن في القراءة العربية ، د. الحبيب منسي ، ص(20
    - (5) استقبال النص عند العرب، محمد المبارك، (5)
- (هُ) الشعر والشعراء ، ابن قتيبة الدينوري (ت276ه) ، تح: د. مفيد قميحة ، ج1 ، ص74-75 .
  - (7) ينظر: التلقى والتواصل في التراث العربي ، ص21 .
- (8) أُسرار البلاغة في علم البيان ، عبــــد القاهر الجرجــاني (ت 471 ه) ، تــــع : محــمود محمد شاكر ، ص 123 .
- (9) عملية التلقي في المجالس الأدبية الشعرية في الجاهلية وصدر الاسلام ، سميرة جدو ، رسالة ماجستير ، جامعة منتوري / الجزائر ، 2008 م ، ص88 .
  - (10) الأغاني ، أبو الفرج الأصفهاني (ت 356ه) ، تح: احسان عباس ، ج4 ، ص177-178 .
    - (11) تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، د. احسان عباس ، ص67 .
- (12) البيان والتبيين ، أبو عثمان عمرو بن بحرر الجاحط (ت 255 ه) ، تح : عبد السلام محمد همارون ، ج1 ، ص92 .
  - (13) عيار الشعر ، ابن طباطبا العلوي ، ص2.
  - (14) القارئ في الحكاية ، أمبرتو إيكو ، تر: انطوان ابو زيد ، ص61 .
  - (15) ينظر: مجلة الفوانيس السينمائية ، د. عبد القادر عبو ، جامعة سعيدة ، 2008م .

- (16) الشعر العربي القديم في ضوء نظرية التلقي والنظرية الشفوية (ذو الرمة نموذجا)، د. حسن البنا عز الدين، ص83.
- (17) ديوان ذي الرمة غيلان بن عقبة العدوي (ت 117ه) ، شرح الإمام أبي نصر أحمد بن حاتم الباهلي ، تح: الدكتور عبد القدوس ابو صالح ، ج1 ، ص9 .
- (18) ينظر : الشعر العربي القديم في ضوء نظرية التلقي والنظرية الشفوية / ذو الرمة نموذجاً ، ص108.
  - (19) الشعر العربي القديم في ضوء نظرية التلقي والنظرية الشفوية / ذو الرمة نموذجاً ، ص6 .
    - (20) المصدر نفسه ، ص15-13 .
    - (21) ينظر: المصدر نفسه ، ص19.
    - (22) التلقى والتواصل في التراث العربي ، ص26.
    - (23) ينظر: قراءة النص وجماليات التلقى، د. محمد عباس عبد الواحد، ص132.
- (24) ينظر: الخطاب الأدبي في التراث العربي بين تقنية التبليغ وآلية التلقي ، حورية عيسى ، أطروحة دكتوراه ، كلية الآداب واللغات والفنون ، جامعة و هران/ الجزائر ، 2016م ، (من المقدمة : ص و).
- (25) المقامات والتلقي / بحث في أنماط التلقي لمقامات الهمــــــذاني في النقد العربي الحديث ، نـــــادر كاظــــــم ، ص11 .
  - (26) المصدر نفسه والصفحة.

## المصادر والمراجع:-

# 

- -استقبال النص عند العرب ، محمد المبــــارك ، المؤســـســـة العربيــة للدراســـات والنشـــر ، عمــان / الأردن ، ط1 ، 1990 م .
- أسرار البلاغــة ، عبــد القــاهر الجرجــاني (ت 471ه) ، تــح : محمــــــود محــــــــمد شــــــاكر ، دار المـــدنـــــي ، جـــــــدة ، (د . ط ) ، (د . ت ) .
- الأغاني ، أبو الفرج الأصفهاني علي بن الحسين (ت 356ه) ، تح: احسان عباس ، ج4 ، دار صادر بيروت ، (د.ط) ، (د.ت).
- -البيان والتبيين ، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت 255 ه) ، تح: عبـــــد الســــلام محــــمد هـــــارون ، ج1 ، مؤسسة الخانجي ، القاهرة ، ط7 ، 1998 م .
  - -تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، د. احسان عباس ، دار الشروق ، عمان ، ( د . ط) ، 1986م .
- ديوان ذي الرمة غيلان بن عقبة العدوي (ت 117ه) ، شرح الإمام أبيي نصر أحمد بن حات ما الباهيان عقبة الدكتور عبد القدوس ابو صالح ، ج1 ، مؤسسة الإيمان للتروزيع والنشر والطباعة ، ط1 ، 1982 م .
- -الشعر العربي القديم في ضوء نظرية التلقي والنظرية الشفوية ( ذو الرمة نموذجا ) ، د. حسن البنــــا عز الديــــن ، عين للدراسات والبحوث الانسانية والاجتماعية ، القاهرة ، ط1 ، 2001م .
- -الشعر والشعراء ، ابن قتيبة الدينوري (ت 276 ه) ، تح: د. مفيد قميحة ، ج1 ، دار الكتـــب العلميـــــة ، بيروت ، ط1 ، 1981م .

- عيار الشعر ، محمد أحمد بن طباطبا العلوي (ت 322 ه) ، تح : عبد العرزير بن ناصر المسانوي ، محمد أحمد بن طباطبا العلوي ، القاهرة ، ط1 ، 1985 م .
- القارئ في الحكاية ، أمبرتو إيكو ، تر : انطوان ابو زيد ، المركر الشقافي العربي ، السدار البيضاء ، (د.ط) ، 1996م
- قراءة النص وجماليات التلقي بين المذاهب الغربية وتراثنا النقدي ، د. محمود عباس عبد الواحد ، دار الفكر العربي ، ط1 ، 1996 م .
- -القراءة والحداثة/ مقاربة الكائن والممكن في القراءة العربية ، د. الحبيب منسي ، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، (د. ط) ، 2000م .
- -المقامات والتلقي / بحث في أنماط التلقي لمقامات الهمذاني في النقد العربي الحديث ، نادر كاظم ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت ، ط1 ، 2003م .

### • الرسائل والأطاريح:

- -الخطاب الأدبي في التراث العربي بين تقنية التبليغ وآلية التلقي ، حورية عيسى ، أطروحة دكتوراه ، كلية الأداب واللغات والفنون ، جامعة و هران/ الجزائر ، 2016 م .
- -عملية التلقي في المجالس الأدبية الشعرية في الجاهلية وصدر الاسلام ، سميرة جدو ، رسالة ماجستير ، جامعة منتوري / الجزائر ، 2008 م .

# • المجلات والدوريات:

- -التلقي والتواصل في التراث العربي ، عبد القادر عواد ، حوليات التراث / مجلة علمية محكمة تصدر عن جامعة مستغانم / الجزائر ، ع12/ 2012م .
- -مظاهر القراءة النقدية عند القدماء ، أ. كريمة صنباوي ، جامعة أدرار / الجزائر ، مجلة تقاليد ، ع1 ، 2011
  - مجلة الفوانيس السينمائية ، د. عبد القادر عبو ، جامعة سعيدة ، 2008م .