

# دور المؤثرات الذاتية في قيام الحضارة العربية الإسلامية د.وفاء محمد سحاب جامعة الانبار – كلية الآداب الستخلص

يختلف مفهوم الحضارة باختلاف النظرة اليها من شخص لآخر ، ومن ثم فقد تعددت تعاريف الحضارة ، وهذا التعدد والتنوع انعكس على موضوع مهم جدا ، وهو دور المؤثرات الخالمة الذاتية في قيام تلك الحضارة الواسعة التي كانت وستظل المنبع الاساسي لكل حضارات العالم ، ألا وهي الحضارة العربية الاسلامية.

إن معرفة دور المؤثرات الذاتية وتحديدها يتطلب دراستها ولو بنحو مختصر حتى نستطيع الاستفادة منها وعلى النحو المرجو منه.

وسنتناول في هذا البحث المؤثرات الذاتية التي كانت سبباً مباشراً في قيام الحضارة العربية الاسلامية ، والتي جعلت منها اعظم حضارة على مر التاريخ ، والتي كانت تعد من المرتكزات المهمة في ازدهار الحضارة العربية الاسلامية حتى وصلت إلى اعلى المستويات في جميع مظاهر التقدم.

تضمن هذا البحث الحديث عن المؤثرات الذاتية ، وكيف كان دورها في قيام الحضارة العربية الإسلامية وكانت خمس مؤثرات مهمة .

الكلمات المفتاحية : دور ،المؤثرات الذاتية، ، الحضارة العربية الإسلامية The Role of Self Influence Arabic Islamic Civilization Dr.Wafa'a M.Sahab
University Of Anbar – College of Arts
Wafaamohammed100@yahoo.com
Abstract

The Role of Self Influence in Helding The Arabic Islamic CivilizationThe Concept of Civilization differed by the difference of its view from person to person and from society to another . According , its definition varied which reflected on the role of the self-influence in helding a wide civilization . A Civilization was will an essential source for all world civilization that is , The Arabic Islamic Civilization .

Knowing the role of the self - influences, need studying them even though briefly in order be able to benefit from them properly.



This research will deal with these influences which was a direct reason in helding the Arabic Islamic Civilization . Thereby , made it the greatest civilization throughout history which were the important basis in the prosperity of it which reached to its highest level of developments.

This paper includes dealing with fine of these self – influence and how was its role in constructing the Arabic Islamic Civilization.

## Key words: role, Self Influence, Arab-Islamic civilization

تتصف الحضارة العربية الاسلامية بأنها حضارة انسانية بلغت الحياة الاجتماعية فيها أقصى ما يمكن أن تبلغه في مجتمع من رقي ونضج وتعد أعظم حضارات العصور الوسطى دون منازع ، وهي واحدة من الحضارات التي عرفها العالم بسبب الدور الذي أدته في تاريخ الإنسانية. ومن الواضح أن البيئة التي نبتت فيها هذه الحضارة وترعرعت أصبحت على أعلى مستوى من التحضر والتقدم ، وكانت موطنًا لكثير من الحضارات القديمة المزدهرة وبذلك حدث تجاوب بين القديم والجديد في هذا المجال.

وأخد المسلمون واقتبسوا من الحضارات التي سبقتهم ، وتأثروا بها ، ثم تناولوا ذلك القديم بالشرح والتصحيح والتغيير والتبديل والحذف والإضافة ، ونجم عن هذا كله حضارة جديدة لها طابعها الخاص ، وهو طابع الإسلام ويمكن ارجاع هذه المقومات الى مؤثرات ذاتية داخلية كالإسلام ، وأخرى خارجية مستمدة من حضارات بعض الأمم القديمة.

وستناول في هذا البحث المؤثرات الذاتية التي كانت سببًا مباشرًا في قيام الحضارة العربية الإسلامية وجعلتها من أعظم الحضارات في العصور الوسطي ، وهي:١-العروبة:

تطلق العروبة على الأمة العربية والمفهوم البسيط للأمة أنها جماعة بشرية متجانسة فكريًا ونفسيًا وثقافيًا ، وتقطن بقعة جغرافية لابنائها لغة واحدة وتاريخ مشترك وآمال لمستقبل مشترك (١)

وفيما يخص الإنسان العربي فإنه يكفي لوصفه أو الحكم عليه بالعروبة أن يكون عربي اللسان بغض النظر عن العرق أو الاصل المنحدر منه ، فقد قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم )" يأيها الناس إن الرب واحد وأن الاب وإن الدين واحدا وأن العربية ليست لكم بأب وأم وإنما من تكلم العربية فهو عربي. (٢)



وتعني بالعروبة العرب ولغتهم وآثارهم بصورة عامة في بناء دولة الإسلام وحضارتها ، فقد كان العرب العنصر الأول والساس الذي حمل لواء الاسلام ومهمة الجهاد لنشر الدين الجديد خارج بلادهم وتوصيله لشعوب الدنيا كلها(٣)

والعروبة هي أمة الرسول (صلى الله عليه وسلم) وبلغتها نزل القرآن الكريم ومن بلادها بدأت المسيرة المشرقة للإسلام ومنها الخلفاء والقادة ورجال الدولة الإسلامية والعلماء والفقهاء والأدباء وارباب الفكر الدين نبغوا بمعارفهم وقدراتهم العلمية المختلفة (٤)٠

والعروبة هي التراث العربي الضخم الذي اشتهرت به في القرون الوسطى، والذي أصبح عنوان مجدها ورمز مدنيتها ودليلاً صادقاً على مبادئها وحجة قوية على أنها لا تعيش في فراغ كما يقولون ، لأن الإسلام قد أمرها بكل مقومات الحياة الحرة الكريمة (°).

وكان للعرب طبائعهم وعاداتهم كالشجاعة والانفة واكرام الضيف والجوار وغيرها من التقاليد الموروثة لهم وفنونهم ومعارفهم التي اشتهروا بها كالولع بالشعر والمحافظة على الانساب والحكمة والنباهة واقتفاء الاثر. (7) وكانت بلاد العروبة هي مهد الدين الإسلامي ومنبع الدولة الإسلامية والمكان الذي اشع على العالم نور الحرية والهداية (7).

فالعرب أصبح بهم الإسلام الشامل والرسالة العظمى التي نشروها في العالم بلسان عربي مبين وقد مكن الاسلام العرب من فرض احترامهم على العالم اجمع ، وغدا الإسلام هو الحرية والإخاء والمساواة والمثل السامية التي بشر بها العرب المسلمون لانقاذ البشرية من الظلال والعبودية  $(^{^{^{^{^{^{^{^{^{^{^{}}}}}}}}}}$ . وكانت العروبة امة رجال اعزاء بدينهم ، وكانوا أمة القرآن ، أرسله الله سبحانه وتعالى إلى قوم يفكرون  $(^{^{^{^{^{^{^{^{}}}}}}}})$  والعروبة هي التي سما بها الاسلام خلقًا وسلوكًا ووحد صفوفهم وأخا بينهم والف بين قلوبهم وجعلهم أعظم أمة على وجه الأرض  $(^{^{^{^{^{^{^{^{^{}}}}}}}}})$ .

وقد أيد القرآن الكريم هذه الظاهرة التي تشبه المعجزة في قوله تعالى ( لو انفقت ما في الارض جميعا ما الفت بين قلوبهم ولكن الله الف بينهم انه عزيز حكيم ) (١١)

ولقد اوجد محمد رسول الله (عليه الصلاة والسلام) أمةً جديدة ككل وكأفراد ، فعظمته تظهر جليةً في براعته في صنع القادة العظام من رجال كانوا عاديين ، ولقد أوجد الانسان العربي المتحضر بعقله وايمانه واخلاقه ومثله وامانته ، وبعد أن قام العرب بالسيطرة على العالم الوسيط بعد فتحه فلم تمتصهم الحضارات للدول المفتوحة، لقد جاؤوهم بمنطلقات حضارية جديدة ، واستطاعوا فهم الحضارات القديمة، قاموا بصهرها جميعًا في بوتقة عربية



واخرجوها للناس حضارة جديدة ثم قام العرب بتطوير هذه الحضارة وتنميتها وإضافة جوانب مبدعة كثيرة عليها (١٢).

وكان للعرب الدور الرئيس والمؤثر في ميدان الإسهامات الجديدة التي طرأت على مختلف العلوم والمعارف التي تناولتها حركة الترجمة ابان القرنين الثالث والرابع للهجرة / التاسع والعاشر للميلاد (١٣)

وأن أية أمة من الأمم قديمة كانت أو وسيطة لم تنجب من الملوك وبناة الدول ومنشئيها مثلما انجبت الامة العربية في ظل الإسلام، لقد انجبت الخليفة عبد الملك بن مروان المنشأ الحقيقي للدولة المروانية ، والخليفة ابا جعفر المنصور منشأ الدولة العباسية ، والأمير عبد الرحمن الناصر الذي دانت لسلطانه ملوك الدول الاوروبية (١٤٠).

وقال العالم الغربي "لوبون" كان للعرب خصال عظيمة وقابليات ذهنية عالية ، وهم أفضل من الرومان بسعة معارفهم العلمية والفنية ، ويمكن القول إن للعرب مقامًا رفيعًا في التاريخ فقد ظهر من العرب رجال عظماء كما تشهد بذلك اكتشافاتهم (٥٠٠).

#### ٢ - الدين الإسلامي:

الإسلام عقيدة وشريعة دين ودنيا ، فالعقيدة تتمثل في وحدانية الخالق والتصديق بملائكته وكتبه ورسله وعلى رأسهم رسول الإنسانية مجهد بن عبد الله وكتابه المبين ، ثم ايمان بالبعث بعد الموت والثواب والعقاب في دار الخلود (١٦٠). وبذلك نجد أن الدين الإسلامي أكد وحدة العقيدة والفكر ، ولهذا ساعد على روح الاخاء والمساواة التي تميز بها (١٠٠)

أما الشريعة ، فتعني الأحكام التي فصلها القرآن الكريم والسنة النبوية بوصفها أهم مصادر التشريع الإسلامي ، وهي تنظم:

- النسان بخالقه ، ويقصد بها الفرائض ، كالصلاة والزكاة والصوم والحج بشروطها المعروفة.
- ٢- علاقة الناس بعضهم ببعض ويراد بها المعاملات المختلفة لتلك التي تتعلق بالأسرة واركانها الثلاث الزوج والزوجة والابناء والتجارة كالبيع والشراء ، وجمع الثروة والمال والحدود والقصاص وغيرها (١٨).

ولقد شرعت الصلاة لتكون رمزًا للمؤمن ويلتمس بها المسلم العون من الله سبحانه وتعالى خالق الكون وبارئه وشرع الصوم لتقوى به الروح على كبح جماح النفس ، إذ



طغت المادة لما فيه من كسر حدة الشهوات الجسمية التي تعوق الروح من السمو اللائق بالإنسان وشرعت الزكاة ، حيث يعطف الغني على الفقيرة والمحروم ، وتتجاوز عن اليسير من المال للعائل والعاني ، وهي حكمة مشروعية الزكاة ، ولما كان الدين الإسلامي دين وحدة وتعارف وألفة شرع لهم الحج يجتمع فيه القادرون من المسلمين لأداء شعائر الله سبحانه وتعالى (۱۹).

كما وضع الدين الإسلامي كثيراً من الأسس والمبادئ العامة التي تنظم المعاملات بين أفراد جماعة المسلمين كالبيع والشراء ، وعني عناية كبيرة بالأسرة ، فشرع الزواج والطلاق ، وفرض النفقة للزوجة على زوجها والابن لابيه وللاب على ابنه ، وسمي عقد الزواج ميثاقًا غليظًا كما وصفه بأنه علاقة مودة ورحمة (٢٠).

وجاء الدين الاسلامي لإنقاذ البشرية من الضلال والعبودية وتطهير الإنسان من ادران عبادة الاشخاص والحيوانات والأحجار والأجرام السماوية ومظاهر الطبيعة ، ورفعه إلى الدرجة التي تليق بالإنسان ان يتبؤاها(٢١).

وأقام الدين الاسلامي النهضة العلمية ، وقد حث على أعمال العقل في الإبداع والابتكار وفتح امامه افاقًا جديدة للمعرفة ومجالات واسعة للنشاط الفكري ودعا إلى الملاحظة والتفكير والتدبر التي هي أساس البحث العلمي (٢٢) وقد عبر القران الكريم عن هذه الحقيقة بقوله تعالى: (هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون). (٢٢) وكذلك الدين الاسلامي نظم المبادئ المتعلقة بالقواعد الخلقية العامة والفضائل الخلقية الاساسية الثابتة كالصدق والأمانة والاخلاص واحترام حرية الانسان (٢٠).

وكان الدين الإسلامي المنهل الأول والأعظم للفكر والثقافة فطبع حياة الناس العامة والخاصة بطابعه وصبغ نظمهم وفنونهم وآدابهم بهذه الصبغة الاسلامية المميزة ، فكان دون ريب المصدر الرئيسي الذي رسم للمجتمع الإسلامي نمط الحياة الجديدة ، فاستقوا منه أسلوب معيشتهم وحياتهم الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والعسكرية والفكرية ، ونظر الى المادة والروح والعلم والدين على انهما امران متلازمان لا يفترقان ، ولذلك جمع بين مطالب الدنيا والآخرة ، فلم يدع الى الترهيب والحرمان ، بل دعا الإنسان إلى أن يعمل في الحياة الدنيا ويستفيد من طيباتها وخيراتها ، وان يتزود فيها للآخرة من التقوى والعمل الصالح (٢٥)

وقال تعالى ( وابتغ فيما اتاك الله الدار الاخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا ) (٢٦)



### وقال تعالى (قل من حرم زينة الله التي اخرج لعبادة والطيبات من الرزق) (۲۷)

وحث الدين الاسلامي على النهوض بالعلم فقد ظهرت العلوم الشرعية كالتفسير والقراءات والحديث والفقه والاصول وغير ذلك من العلوم كعلم النحو والآداب والبلاغة والسير والمغازي والتاريخ (۲۸). وحث كذلك على دراسة العلوم العقلية والطبيعية ، كالفلسفة والطب والكيمباء والفيزياء وعلوم الحياة وغيرها من خلال قدرتهم ورغباتهم على التعلم (۲۹)

ونظر الدين الإسلامي إلى قدرة الإنسان على القيام بالعمليات العقلية من التفكير المجرد الذي يتعلق بأمور معنوية مجردة والتأمل والتدبر في ظواهر الكون والتخيل والنظر العلمي بقصد الكشف عن الحقيقة في موضوعية وتجرد من الهوى والمؤثرات الذاتية والقياس والاستدلال والاستنباط والنتائج الصائبة الصادرة عن التجارب المتشابهة (٢٠).

وأهتم الدين الاسلامي بأهمية الانسان وكرمه على سائر المخلوقات ، لأن الانسان هو الذي يفكر ويبدع ويخترع ، وهو الذي يحول الثورة العلمية والتقنية الى ثورة انسانية تخدمه وتخدم المجتمع الذي يعيش فيه ، وهو الذي يستطيع بذكائه وعلمه المبدع أن يسخر الموارد الطبيعية المادية على اختلاف انواعها واشكالها لخدمته وخدمة مجتمعه وامته (<sup>٢١</sup>). وتدل الآيات القرآنية على أهمية الانسان وتكريمه في بعض الآيات ومنها قوله تعالى ( لقد خلقنا الانسان في احسن تقويم ) (<sup>٢١</sup>) وقال تعالى ( ولقد كرمنا بني ادم ) (<sup>٢١</sup>) ويدعو الدين الإسلامي الانسان أن يتدبر وينظر في نفسه ، وفي ملكوت ربه ، ليتوصل بهذا النظر العقلي ، وبذلك التدبر في الموضوع الى الدلالة على الصانع والنظر في المخلوق الى الاتصال بالخالق سبحانه وتعالى (<sup>٢١</sup>).

وأتى الدين الاسلامي بتشريعات اقتصادية دقيقة تتعلق بالتركات والمواريث وقسمتها ، فحرم الربا ، واحل البيع ، ونظم الضرائب والمواريث بأساليب جديدة تتفق وروح الدين الاسلامي كالغنائم والانفال والزكاة والخراج والاخماس والاعشار (٣٥)

والدين الاسلامي يدعو الى الأمر بالمعروف ، وهو ما يتفق عليه الناس ، ويعترفون به من الأخلاق والسلوك والحقوق والواجبات ، وكذلك النهي عن المنكر لان الله سبحانه وتعالى يستنكره ، وبذلك فإن الدين الاسلامي يستطيع أن يسير بالامة الاسلامية في الطريق السوي وفي طريق النور ، وينهض بالأمة في جميع مجالات الحياة وبه تزدهر الحضارة (٢٦)



ووضع الدين الاسلامي تشريعات اجتماعية كانت تهدف الى ايجاد مجتمع اسلامي تنعدم فيه الفوارق الطبيعية ، وتصان فيه الحقوق العامة والخاصة ، وتناولت هذه التشريعات أسباب الحياة وشؤونها المختلفة ، كأداب المخاطبة وأداب الزيارة والطعام والمعاشرة الزوجية والحشمة في اللباس وغير ذلك من الأداب العامة ، كما تناول الحرية الفردية والحريات العامة (٧٧)

#### ٣- القرآن الكريم:

في ظلمات القرون التي تراكم فيها الفساد وطغت رواسبه على حياة البشر ، وفي لجج الجهالات وبين أمواج الضلالات التي عمت كل لون من الوان نشاط الحياة البشرية ، وكل ناحية أو زاوية منها نزلت أول ايات القرآن الكريم ذلك النبا العظيم من عند مبدع الاكوان خالق الانسان ، وجاءت تلك الآيات تصدع الظلام المطبق وتضئ للانسان معالم الحياة الصحيحة المفلحة فتنادي وتامر بالقراءة والكتابة وتشيد بفضل القلم الذي هو حزام العلم (٢٨) قال تعالى ( اقرأ باسم ربك الذي خلق الانسان من علق ، اقرأ وربك الأكرم ، الذي علم بالقلم، علم الانسان ما لم يعلم ) (٢٩)

ومن الخطأ ان يعد البعض القرن الكريم مجرد كتاب ديني يبشر بعقيدة جديدة انه في حقيقة امره ظاهرة حضارية كبرى بأوسع ما يعنيه لفظ الحضارة من سمو روحي وفكرى واجتماعي ، وبذلك فانه يمثل حجر الزاوية في بناء اعظم حضارة عرفتها البشرية طوال العصور الوسطى ، وأنه نزل به الروح الامين على الرسول العظيم محمد بن عبد الله (صلى الله عليه وسلم) منجما على مدى ثلاث وعشرين سنة ليكون اقوى اثرا في تثبيت الفؤاد واقرب الى الحفظ واسهل على الضبط وابعد عن النسيان (نئا وانه كلام الله عز وجل انزله على رسول الله ليكون حجة له على انه رسول الله ودستور وهدي للناس يهتدون بهداه (نا).

قال تعالى (قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات الى النور باذنه ويهديهم الى صراط مستقيم ) (٢٠)

وانه اسم لكلام الله القوي الغالب انزله على رسوله خير خلقه محمد ابن عبد الله صلى الله عليه وسلم معجزا يتحدى ببلاغته ومعناه البشر كافة على اختلاف السنتهم واوطانهم وازمانهم حجة عليهم وهاديا لهم ورسالة خاتمة الى قيام الساعة (٣١)



ونزل القرآن الكريم تدريجياً آية على رسول الله (صلى الله عليه وسلم) وذلك حسب الحاجة إلى الآية وكان الصحابة يكتبون هذه الآيات على سعف النخيل والرقاع وعظام الواح الابل والغنم (٤٤)

وعد القرطبي أن التدرج في انزال آيات الأحكام كرامه واحسان من الخالق لعبادة فقال : ( إن الله لم يدع شيئا من الكرامة والبر الا اعطاه هذه الامة ومن كرامته واحسانه انه لم يوجب عليهم الشرائع دفعه واحدة لكنه اوجبها عليهم مرة بعد مرة ) ( وواد الله تبارك وتعالى انزل ايات الاحكام على وفق منهج حكيم وبأسلوب قويم لاقناع الناس بالتخلي عما يؤمنون وما وجدوا عليه الاباء والاجداد والى عقيدة جديدة تتناقض كلية مع سابقاتها ( ٢٥)

ومن الواضح أن عملية تدوين القرآن الكريم لم تتخذ شكلاً جماعياً متكاملاً ، وانما تمت بطريقة متناثرة ، بحيث ظلت سور القرآن مبعثرة في أكثر من مكان وعليه ، فإن حفظ القرآن الكريم وتدوينه كان من أهم الوسائل في صيانته ، وقد رتب الرسول (صلى الله عليه وسلم) سورة وآياته طبقاً كما اخبره الوحى بذلك (٢٠)

وقد اشار عمر بن الخطاب ( رضي الله عنه ) أيام حروب الردة ولاسيما يوم اليمامة عندما قل كثير من المسلمين فقال لابي بكر الصديق ( رضي الله عنه ) إني أخشى أن يستمر القتل بالقراء فيذهب من القرآن الكثير، وإني أرى أن تأمر بجمع القرآن، فأمر أبو بكر زيد بن ثابت فجمعه من الرقاع وصدور الرجال، فكان هذا اول جمع للقرآن، وحفظ عند حفصة بنت عمر (٢٠٠)

وقد لاحظ حذيفة بن اليمان قائد الخليفة عثمان بن عفان (رضي الله عنه ) في غزو ادربيجان اختلاف المسلمين في قراءة القرآن ، فاشار على الخليفة عثمان بتدوين مصحف يقرؤه المسلمين ، فأرسل عثمان إلى حفصة بنت عمر أن أرسلي إلينا بالصحف ننسخها ، وكانت هذه الصحف هي التي كتبت في أيام أبي بكر الصديق، وقام بهذا العمل زيد بن ثابت ، وعبد الله ابن الزبير ، وسعيد بن العاص ، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام وأمرهم عثمان بأن يكتبوا ما لا يختلفون فيه بلسان قريش ، وبعد ان نسخت تم ارسالها للأمصار حتى لا يختلف المسلمون في قراءة القرآن (٤٩).

ويعد القرآن الكريم الدستور الثابت للمسلمين ينظم لهم حياتهم في جميع المجالات سواء فيها ما يتعلق بالأسرة والأولاد ، أو ما ارتبط بالمعاملات المالية والمدنية ، وما كان



منظمًا للعلاقات الثابتة التي يجب أن تمثل القواعد الانسانية للتعامل مع الأفراد والجماعات واتصفت هذه الاحكام بالتكامل والترابط والثبات والمرونة (٠٠)

والقرآن هو المورد الرئيس للحضارة الإسلامية في كثير من العلوم والآداب وهو ما يؤكد أصالة الحضارة العربية الاسلامية ويضمن حرية الرأي والعقيدة ويدعو الى التعارف والتعاون والمحبة بين الناس وينص على المساواة بينهم ، وينصف المرأة ، ويؤكد حقوقها ، وهو فوق كل ذلك نظام شامل في الدين والاقتصاد والاجتماع والدفاع والسياسية وشؤون الحياة كافة (١٥)

وقد يسر القرآن أمور العبادة ، وشرع لهم من الأحكام ما فيه سعادتهم في الدنيا والاخرة ، وهذه الأحكام اكثر ملائمة لمقتضى الفطرة البشرية السليمة من أي دستور آخر (٢٠) واستخدم العلم في الاستدلالات الكونية وغيرها ، وحرر العقول من الاوهام والاساطير والخرافات وحثها على النظر والتأمل واستخراج تلك الاشارات العلمية وتقريرها وقد وجه العقل

الى النظر في ملكوت السموات والارض لكشف حقائق الوجود ورفع الحجاب عن اسراره وعجائبه (°°) قال تعالى (قل سيروا في الارض فانظروا كيف بدا الخلق ) (°°)

ويعد القرآن منبع العلوم التي اشتغل بها المسلمون ، فاستعان به علماء النحو على استنباط قواعد اللغة العربية ، كما اعتمد الفقهاء في احكامهم الفقهية على القرآن الكريم وألفو كتباً كثيرة ، اسموها احكام القرآن ، واستعانت الفرق الاسلامية بكتاب الله ، واتخذوه اساسًا للتدليل على صحة ما ذهبوا اليه (٥٠)

وكان القرآن منذ البداية العامل المهم في التكوين الثقافي للعرب والمسلمين ، وتحديد نظمهم التي كانت تتكلم اللغة العربية، وبذلك حفظ اللغة العربية وحال دون تحويلها الى لغات قطرية اقليمية (٥٦). وهو يحتوى على كثير من المقاصد والأهداف العظيمة التي تتعلق بالانسان والمجتمع ويتعامل مع الحياة البشرية بما فيها من قضايا الخلق في التكوين النفسي والتضامن والتآخي الاجتماعي والضبط الاخلاقي والاجتماعي ، وبما أنه دستور المسلمين في دينهم ودنياهم فكلما تطورت الحياة الاجتماعية والاقتصادية رجعوا اليه ليروا فيه حلا لما يستجد من وجهة نظر جديدة وقرأوا فيه معاني لم تكن لتخطر على بال من تقدمهم (٥٧) ويعد القرآن الكريم بداية عصر العمل والعمران والخير ، وإنه اعطانا مفاتيح ذلك كله ، ويشير الى العمل الصالح وهو ما ينفع الناس. (٥٠)



#### الأحاديث النبوية الشريفة:

وهي من أهم مصادر التشريع الإسلامية وهي كل ما اثر عن النبي (صلى الله عليه وسلم) من قول او فعل او تقرير لشئ رآه (١٦). والحديث يلي القرآن من أهميته الكبرى وذلك انه يفصل ما أجمله القرآن الكريم ويفسر ما يصعب على الناس فهمه منه وكثير من آيات القران مجملة أو مطلقة أو عامة يفصلها الحديث أو يقيدها أو يخصصها فالقران مثلا أمر بالصلاة على وجه الإجمال أما الحديث فقد عددها وحدد أوقاتها ووصف كيفية أدائها. (٢٢)

وتثبت السنة أحكاما لما يعرض لها القرآن الكريم بنفي أو اثبات وما تثبته السنة حينئذ من الأحكام لابد أن اصله في كتاب الله لا عجب إذا كانت السنة هي المصدر الثاني للتشريع بعد القرآن الكريم . (٦٣)

وهي وحي يوحى تبين ما يحتاج فيه من ايات الكتاب العزيز الى بيان وبخاصة ما يتعلق منها بالعبادات فقد بينتها السنة وبذلك فهي خادمة له ببيان مقاصده والاعانه على تطبيق اصوله وقواعده ( <sup>17</sup> ). وقد أشار القران الكريم ذاته بطاعة الرسول الكريم والتزام سنته فانتهى العلماء المحققون إلى أن الحديث الصحيح حجة على جميع الامة وهكذا اخص الله سبحانه وتعالى نبيه بشئ يطاع فيه ولا يعصي وهي سنته التي جاء بها ( <sup>70</sup> ) وقال تعالى ( وما اتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ) ( <sup>71</sup> )

والأحاديث النبوية هي تطبيق لشرع الله ومنهجه وهي إلى جانب ذلك تشريع قويم لأن رسول الله ( صلى عليه وسلم ) شرع بنص القران الكريم ( ٦٠ ). وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحل مشاكل المسلمين ويجيب عن اسئلتهم ويفتى لهم في قضاياهم المختلفة. وعلى



هذا أصبح الحديث اساسًا مهما من أسس التشريع في العبادات والمسائل الدينية والدنيوية، وكان له أعظم الأثر في نشر الثقافة في العالم الإسلامي فقد أقبل الناس على دراسته ورحلوا في سبيل جمعه فكان ذلك تبادلا للآراء العلمية، واطلاع علماء بلد على ما في بلد الآخر من علم ومعرفة وبهذا كان الحديث من العوامل المهمة في توحيد الثقافة في العالم الإسلامي (١٨٠)

واذا كان القرآن الكريم قد دون في وقت نزوله بأمر الرسول (صلى الله عليه وسلم) فانه نهى عن تدوين حديثه في حياته بقوله "لا تكتبوا علي ومن كتب غير القران فليمحه" وحدثوا عني فلا حرج ومن كذب علي متعمدا مقعده من النار (٦٩)

وعند وفاة الرسول ( عليه الصلاة والسلام ) لم يكن السواد الأعظم من العرب يستطيعون القراءة والكتابة، وقد روى العرب الأحاديث النبوية بعضهم عن بعض فتأثرت بشئ غير قليل من التبديل والتحريف مما أدى بها الى الغموض والابهام فشوهت معانيها والظروف التي أحاطت بوقوعها وقولها وبدأ التدوين للأحاديث الشريفة في القرن الثاني الهجري واتاحوا الفرصة لظهور طائفة من ائمة الحديث الدين ظهورا في العصر العباسي ( ٧٠)

وشهد القرن الثاني والثالث الهجري نشاطًا كبيرًا في جمع الأحاديث على أساس مدى صدق روايتها اعتماداً على الإسناد أي الرجوع إلى المصدر الاول الذي أخد عنه الحديث، وبهذا جمعت مصنفات كثيرة في الحديث صنفت حسب المواضيع التي تتصل بها وخصصت أبواب المواضيع فشملت الإيمان والعبادات والمعاملات والعلم ( ۱۷ )

وتكاملت جهود العلماء في الحديث في جمع الحديث وتدوينه في القرن الرابع الهجري واستمرت عنايتهم بعلوم الحديث وظلت حية على مدى العصور المختلفة. وقد اهتم المسلمون بالحديث فرحلوا في طلبه وجمعوه والفوا في علومه المختلفة ما لا يحصى من الكتب وبنوا لتدريسه المدراس والمكتبات وقد نتج عن العناية بالحديث انتشار الثقافة في العالم الإسلامي وتوحيدها وفتح أبوابها لجمهور الناس والعناية باللغة العربية والمحافظة عليها وبالثرات العربي الاسلامي عموما (۲۲)

وكانت توجد عدة اسباب لتدوين الأحاديث النبوية الشريفة وهي:-

١-إتساع رقعة العالم الإسلامي ومواجهة نظم ورسوم كان لابد أن يلتمس لها مكان في السنة النبوية.



٢-إنقضاء جيل الصحابة والتابعين وتابعي التابعين والخوف على هذا التراث النبوي من الضياع وعبث الرواه.

٣-ظهور الفرق والمذاهب الإسلامية التي سعت بالإستشهاد بالأحاديث النبوية الموضوعة تدعيما لموقفها وتاييدا لادائها ومنافسة لغيرها.

٤-كان للنظام السياسي في الخلافتين الاموية والعباسية واهدافها في الحث على تدوين الحديث لتبرير سلوك الخلفاء في التخلي عن مبدأ الشورى وفي إضفاء الشرعية على سلوكهم في معاملة الرعية.

٥-اهتمام المسلمين بالحديث لتوضيح حياة الرسول (صلى الله عليه وسلم) وسنته ونشرها بين الناس ولتنظيم الحياة في مختلف نواحيها.

٦-كثرة الحديث ورغبة المحدثين في استقصاء الأحاديث الصحيحة.

٧- عناية العباسيين بالسنة تركت أثراً واضحاً في تنشيط الحركة التي كانت ترمي إلى جمع الأحاديث وتدوينها.

 $\Lambda$ ظهور مدرستين للفقه أحدهما في العراق والأخرى في الحجاز ورغبة هاتين المدرستين في تنظيم مادة الحديث وتدوينها  $(^{\circ})$ 

وبذلك كانت الأحاديث عاملاً من العوامل المؤثرة في نشأة الحضارة العربية الإسلامية وازدهارها وكانت أحد المقومات التي استقت منها الحضارة الاسلامية لما تحويه هذه الاحاديث من شروح وتعليمات من خاتم الأنبياء مجد ابن عبد الله (صلى الله عليه وسلم) الذي اختاره الله سبحانه وتعالى ليكون متمماً للرسالات السماوية.

#### التأثيرات الأجنبية لشعوب البلاد المفتوحة:

كانت الدولة العربية الاسلامية بعد إنجاز حركة التحرير والفتوح الإسلامية في العالم الاسلامي تعبيرا ينطوى على مفاهيم دينية وسياسية وجغرافية بل واستراتيجية وقد بلغ هذا العالم الإسلامي ذروة قوته واتساعه في عهد الدولة الاسلامية، وكان يمتد من تركستان الصينية الى وسط اسيا فيضم افغانستان والملايو وبورما والفلبين وشبه القارة الهندية واندونيسيا وايران والعالم العربي وتركيا وأجزاء عديدة من البلقان وشرق افريقيا ووسطها الصحراوي وشبه الصحراوي حتى الحزام الزنجي الممتد من السنغال الى الكونغو. (٢٠)



ولما خرج العرب من جزيرتهم بعد إسلامهم صرعوا الفرس والأغريق والرومان وأقاموا دولة عظيمة امتد سلطانها من قلب بلاد الهند الى شواطئ المحيط الاطلسي وأبدعوا تلك الآثار التي هي آية في الاعجاز والتي نالت الاعجاب وكانت شريعة الرسول (صلى الله عليه وسلم) وفنون العرب ولغتهم وادابهم الاصلية اينما حلت بعد الفتوح العربية تثبت اصولها (۷۷) وقد أدى هذا الامتداد الواسع الى انضواء شعوب وأمم كثيرة تحت سيادة الدولة

وقد أدى هذا الامتداد الواسع الى انضواء شعوب وأمم كثيرة تحت سيادة الدولة الجديدة وقد كانت بعض تلك الشعوب تنتسب الى وسط حضاري سابق في مناطق مختلفة من البحر المتوسط أو العالم القديم (اسيا وافريقيا واوربا)  $(\ ^{\ })$ . وبسبب ما تمتع به العرب من مرونة وحس حضاري وانفتاح على الشعوب امتزجوا حضاريًا مع هذه الأمم وتفاعلوا معها لأن تواصل الحضارات خاصية أساسية مستمدة من كيانها الإنساني والاجتماعي.

ففي بغداد كان من طبقات الشعب الى جانب العرب أهل الذمة وهم النصارى واليهود وكانوا يتمتعون بكثير من ضروب التسامح الديني في اديرتهم وبيعهم خارج المدينة مما يدل على أن الخلفاء والمسلمين كانوا على جانب كبير وعظيم من التسامح الديني مع أهل الذمة وقد أوجدت الحاجة الى المعيشة المشتركة، وما ينبغي أن يكون فيها من وفاق بين المسلمين واليهود والنصارى نوعا من التسامح ولم تتدخل الحكومة الاسلامية كذلك في شعائر أهل الذمة بل كان يبلغ من تسامح الخلفاء أن يحضروا مواكبهم واعيادهم ( ٢٩)

وفي الأندلس نزل العرب حاملين إلى أهلها تعاليم دينهم السمح في معاملة أهل الكتاب من النصارى واليهود بمنتهى الرفق وحيث كفل لهم حريتهم الدينية في عبادتهم، وما يتخدون لها من كنائس وبيوت وشعائر دون أي تدخل وبحيث يرفع عنهم ثقل الضرائب الفادحة التي فرضها عليهم القوط وكانت هذه المعاملة الاسلامية الكريمة التي حررت أهل الاندلس والتي ملأت الأندلس بالعدل كانت سببًا قويًا في أن يعتنق كثير من المسيحيين بالأندلس الإسلام (٨٠)

وبذلك اختلط العرب بسكان البلاد الاصليين وعاشروهم وصاهروهم وامتزوجوا بهم وقد عاشوا معهم في ظلال وحده واحدة وإخاء تام وأخذ السكان الأصليون يتعلمون اللغة العربية ويتبادلون العادات والتقاليد وأصبح المجتمع الاندلسي عربي الملامح والسمات (١٨)

ولم يدخل المسلمون الأندلس كما دخلها القوط سادة حكامًا يباعدون بين أنفسهم وبين عامة الناس بل دخلوها في أثناء حركة الامتداد الديني الفكري البشري التي بعثها الإسلام،



وإنه لمن المخالفة المقصودة أن يقال ان امتداد الاسلام كان حركة فتوح او غزوات او انشاء لإمبراطورية سياسية يسودها جنس بعينه، وانما كان في الواقع حركة استيقاظ تمتد من شعب لشعب كأنها امواج يدفع بعضها بعضا فلا يكاد الاسلام يقبل على بلد حتى يستيقظ اهله وبهبوا ليحملوا رايته بايديهم (٨٢)

وهكذا امتزجت كل هذه العناصر والأجناس بعضها ببعض امتزاجًا تسرب في عقولهم كما تسرب في دمائهم فكانت لهم نزعة عقلية جديدة ساعد على تكوينها بالإضافة الى عملية الامتزاج ببيئة طبيعية غنية حافلة بشتى المناظر وصور الجمال، وكان من أثر ذلك كله أن أصبحت لهم مميزات عقلية خاصة وصفات لم تكن لغيرهم من العرب الخلص (٨٣)

وكان العدل بين الرعية دستور العرب السياسي، وقد ترك العرب الناس احرارًا في أمور دينهم وظل العرب يحمون الأساقفة الرومان اللاتين بحمايتهم. فنال هؤلاء ما لم يعرفوه سابقًا من الدعة والطمأنينة، وأن الخلفاء الأولين الذين كان عندهم من العبقرية ما ندر وجوده عند دعاة الديانات الاخرى أدركوا أن النظم والاديان ليست مما يفرض قسرا فعاملوا أهل الشام ومصر وليبيا واسبانيا وكل قطر فتحوه بلطف عظيم تاركين لهم قوانينهم ونظمهم ومعتقداتهم غير فارضين عليهم سوى جزية زهيده في مقابل حمايتهم لهم وحفظ الامن بينهم ( ١٨٠)

ومما يميز المسلمين أنهم اسسوا علاقتهم بالأديان الأخرى على التسامح والبعد عن التعصب والتزمت والضيق الفكري ووقفوا منها موقف المسالمة والتعايش والمعاملة بالمثل ولقد اعترفوا بالديانات السابقة التي أتى بها الرسل من قبلهم وبالكتب السماوية التي جاءوا بها وبالتسامح والمرونة والبعد عن التعصب استطاع المسلمون ان يفكروا ويرسوا دعائم المؤسسات الحضارية، وأن يتعاملوا مع أمم متعددة وثقافات مختلفة وحضارات متنوعة اخذوا منها واعطوا لها فكانت الحصيلة ذلك التراث العظيم الذي تزخر به الحضارة الاسلامية (مم)

#### النتائج

كانت هذه المقومات التي تطرقنا اليها في بحثنا هذا من المرتكزات المهمة في ازدهار الحضارة العربية الإسلامية حتى وصلت الى أعلى المستويات في جميع مظاهر التقدم في العصور الوسطى ولم يكن لها مثيل في هذا العصر.

واستطاعت أن تكون حضارة مرموقة واضحة كوضوح الشمس في هذا العصر في جميع أنواع العلوم المختلفة فكان هذا تقدماً في العلوم الدينية كالتفسير والقراءات والفقه والآدب



واللغة والنحو والشعر فضلاً عن العلوم الطبيعية كالفلسفة والفيزياء والكيمياء وعلوم الطب والهندسة.

ولقد تركت لنا الحضارة العربية الإسلامية اشياء ملموسة إلى يومنا هذا ، تدل على مدى ما وصلت إليه هذه الحضارة من ازدهار وتقدم ولا سيما في الطب والهندسة المعمارية، ولقد استفادت الحضارة الأوروبية الحديثة من هذه الأشياء التي تركها العلماء المسلمون وبنت على اثارها نظرياتها الحديثة ولا سيما النظريات الطبية والهندسية والفيزيائية، ولهذا كانت الحضارة العربية الإسلامية هي الأساس المتين لتقدم الأوربيين في العصور الحديثة. ولذلك نستطيع أن نصف الحضارة العربية الاسلامية بأنها أعظم حضارة عرفتها البشرية على مر العصور والأزمنة.

#### الاحالات

- 1 حكمت عبد الكريم فريحات ابراهيم ياسين الخطيب مدخل الى تاريخ الحضارة العربية الاسلامية دار الشرق عمان ١٩٨٩ ف، ص ٢٣٠.
- ٢- عمر التومي الشيباني (خصائص الانسان ورسالته في تعمير الكون في الفكر الإسلامي) مجلة كلية
   الدعوة الإسلامية، عدد ٥، كلية الدعوة الاسلامية، طرابلس ١٩٨٨ ف، ص ١٠٦.
- ٣-ابراهيم سليمان الكردي: المرجع في الحضارة العربية الاسلامية مركز الاسكندرية للكتاب ١٩٩٩، ص ١٧.
- ٤- عبد الحسين مهدي الرحيم، تاريخ الحضارة العربية الاسلامية الجامعة المفتوحه طرابلس ١٩٩٤، ص ٣٠.
  - ٥- ناجي معروف اصالة الحضارة العربية ط ٣ دار الثقافة بيروت ١٩٧٥، ص ١٦٣.
    - ٦-ابراهيم سليمان الكردي، مرجع سابق، ص ١٧.
- ٧- حسن إبراهيم حسن، تاريخ الإسلام السياسي والثقافي والاجتماعي، ط ٩، ج ١، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٧٩، ص ١٧٦
  - ٨- ناجي معروف، مرجع سابق، ص ١٨.
  - ٩- حسين مؤنس، تاريخ موجز للفكر العربي، دار الرشاد، القاهرة، ١٩٩٦، ص ٩.
- ١- مصطفى الشكعة، الأسس الإسلامية في فكر ابن خلدون ونظرياته، ط ٣، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة، ١٩٩٢، ص ١٧٩.
  - ١١- سورة الأنفال، الأية ٦٣.
- ١٢ سهيل زكار: تاريخ العرب والإسلام منذ ما قبل المبعث وحتى سقوط بغداد، ط ٣، دار الفكر بيروت،
   ١٩٧٩، ص ٥٢ ٥٣.



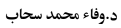
- 17- رشيد الجميلي: الحضارة العربية الاسلامية وأثرها في الحضارة الأوروبية، منشورات جامعة قاريونس بنغازي، د . ت، ص 11، ١٤.
  - ١٤- مصطفى الشكعة، مرجع سابق، ص ١٧٩.
    - ١٥- ناجي معروف: مرجع سابق، ص ٢٣٧.
  - ١٦- ابراهيم سلمان الكردي، مرجع سابق، ص ١٦.
  - ١٧ حكمت عبد الكريم فريحات، ابراهيم ياسين الخطيب، مرجع سابق، ص ٢٨.
    - ١٨ ابراهيم سلمان الكردي، مرجع سابق، ص ١٦.
  - ١٩ حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام، ج ١، مرجع سابق، ص ١٧٧ ١٧٨.
    - ٢٠ المرجع نفسه، ص ١٧٩.
    - ٢١-ناجي معروف، مرجع سابق، ص ١٨٨.
    - ٢٢-حكمت عبد الكريم، فريحات ابراهيم ياسين الخطيب، مرجع سابق، ص ٢٨.
      - ٢٣-سورة الزمر، الأية ٩.
- ٢٤-عمر التومي الشيباني (أهمية الإنسان ومفهوم وأبعاد الطبيعة البشرية في الفكر الاسلامي مجلة كلية الدعوة الإسلامية عدد ٤ ، كلية الدعوة الاسلامية، طرابلس، ١٩٧٨، ص ١٦٦.
  - ٢٥ ناجي معروف، مرجع سابق، ص ١٦٦.
    - ٢٦ صورة القصص، الآية ٧٧.
    - ٢٧- سورة الأعراف، الأية ٣٢.
  - ٢٨ ابراهيم سلمان الكردي، مرجع سابق، ص ١٤.
  - ٢٩- عبد المحسن مهدي الرحيم، مرجع سابق، ص ٥٩٣.
- -٣٠ عمر التومي الشيباني، خصائص الإنسان ورسالته في تعمير في الفكر الإسلامي، مرجع سابق، ص
- ٣١- عمر التومي الشيباني، أهمية الانسان ومفهوم وأبعاد الطبيعة البشرية في الفكر الإسلامي، مرجع سابق، ص ١٢.
  - ٣٢ سورة التين، الأية ٤.
  - ٣٣ سورة الإسراء، الأية ٧٠.
- ٣٤ عمر التومي الشيباني، خصائص الإنسان ورسالته في تعمير الكون في الفكر الإسلامي، مرجع سابق، ص ١٠٢.
  - ٣٥- ناجي معروف، مرجع سابق، ص ٥٦.
  - ٣٦ حسين مؤنس، تاريخ موجز للفكر العربي، مرجع سابق، ص ٦٧.
    - ٣٧- ناجي معروف، مرجع سابق، ص ٥٥.

#### مجلة جامعة الانبار للعلوم الانسانية



٣٨ مصطفى الزرقاء (١٤٠٠ سنة مرت علي نزول القرآن الكريم)، مجلة حضارة الإسلام، عدد ٦ السنة الثامنة، بيروت، ١٩٦٨، ص ٣٤.

- ٣٩ سورة العلق، الايات من ١ ٥.
- ٠٤- عبد الحسين مهدي الرحيم، مرجع سابق، ص ٦٣.
  - ٤١ شوقى ابو خليل، مرجع سابق، ص ١٢٢.
    - ٤٢ سورة المائدة، الايات ١٥ ١٦.
- ٤٣ ابراهيم ارفيدة (القران واللغة العربية) مجلة كلية الدعوة الاسلامية، العدد ١٤ ، كلية الدعوة الإسلامية، طرابلس ١٩٩٧ ، ص ٩.
  - ٤٤- حكمت عبد الكريم فريحات ابراهيم ياسين الخطيب، مرجع سابق، ص ١١٥.
- ٥٥- مجد زغلول (منهج القران في بيان الأحكام) مجلة كلية الدعوة الاسلامية، عدد ١٦، كلية الدعوة الاسلامية، طرابلس ١٩٩٩، ص ٢٣.
  - ٤٦ المرجع نفسه، ص ٢٢.
  - ٤٧ عبد الحسين مهدي الرحيم، مرجع سابق، ص ٦٣ .
  - ٤٨ حسن ابراهيم حسن، ج ١، مرجع سابق، ص ٥١٠.
    - ٤٩ المرجع نفسه، ٥١١ ٥١٢.
    - ٥٠ ابراهيم سلمان الكردي، مرجع سابق، ص ٢١٠.
  - ٥١ عبد الحسن مهدي الرحيم، مرجع سابق، ص ٦٦ ٦٥.
    - ٥٢ محد زغلول، مرجع سابق، ص ١١.
- ٥٣ حسن مسعود الطوير (الاشارات العلمية والاعجاز القراني) مجلة كلية الدعوة الاسلامية عدد ٢٠ كلية الدعوة الاسلامية، طرابلس ٢٠٠٣، ص ٦٣٥.
  - ٥٤ سورة العنكبوت، الاية ٢٠.
  - ٥٥ حسن ابراهيم حسن تاريخ الاسلام ط ١١ ج ٣ مكتبة النهضة المصرية ١٩٤٨ ف ، ص ٣٨٨.
    - ٥٦- محمد خريسات واخرون تاريخ الحضارة الانسانية دار الكندي للنشر والتوزيع، اربد الاردن.
      - ٥٧- ابراهيم سلمان الكردي، مرجع سابق، ص ٢١١.
      - ٥٨- محيد خريسات واخرون، مرجع سابق، ص ٢١١.
- 90- مجد فتح الله الزيادي (القران شريعة المجتمع)، مجلة الدعوة الاسلامية، العدد اول، كلية الدعوة الاسلامية، طرابلس ١٩٨٩، ص ٢٨.
  - ٦٠- حسن ابراهيم حسن، تاريخ الإسلام، ج ٢، مرجع سابق، ص ٣٢٩.
    - ٦١- ابراهيم سلمان الكردي، مرجع سابق، ص ٢٢٦.
      - ٦٢ شوقي ابو خليل، مرجع سابق، ص ١٢٣.





٦٣- مجد الدسوقي (الفقه في عصر البعثة) مجلة الدعوة الاسلامية، العدد ٥ ، كلية الدعوة الاسلامية، طرابلس، ١٩٨٨، ص ١٦ .

٦٤ - شوقى ابو خليل، مرجع سابق، ص ١٢٣.

٦٥- سورة الحشر، الاية ٧.

٦٦ - حسين مؤنس، تاريخ موجر للفكر العربي، مرجع سابق، ص ٩٩.

٦٧- ابراهيم سلمان اكردي، مرجع سابق، ص ٢٢٦.

٦٨ - عبد الحسين مهدي ارحيم، مرجع سابق، ص ٦٦.

٦٩- حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام، ج ٣٠ مرجع سابق، ص ٣٣٠.

٧٠- حكمت عبد الكريم فريحات ابراهيم ياسين الخطيب، مرجع سابق، ص ١١٧ - ١١٨ .

٧١- ابراهيم سلمان الكردي، مرجع سابق، ص ٢٣١.

٧٢ - المرجع نفسه، ص ٢٣٣ - ٢٣٤.

٧٣ عبد الحسين مهدي الرحيم، مرجع سابق، ص ٦٦ - ٦٧.

٧٤-حكمت عبد الكريم فريحات ابراهيم ياسين الخطيب، مرجع سابق، ص ١١٨.

٧٥ عبد العزيز سليمان فواز ، الشعوب الاسلامية، دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٧٣، ص ٧.

٧٦- ناجي معروف، مرجع سابق، ص ٧٤٠.

٧٧ عبد الحسن مهدي الرحيم، مرجع سابق، ص ٦٧.

٧٨ - حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام، ج ٢٠ مرجع سابق، ص ٣٩٧.

٧٩- شوقى ضيف، عصر الدول والامارات الأندلس، دار المعارف، القاهرة ١٩٧٨ ، ص ١٢٨.

٨٠- محيد عبد المعم خفاجي، الادب الاندلسي، التطور والتجدد، دار الجيل، بيروت، ١٩٩٢، ١٠١ – ١٠٣.

٨١ - حسين مؤنس، فجر الاندلس، ط ٣ ، دار الرشاد، القاهرة، ٢٠٠٥، ص ٣٣٦.

٨٢ عبد العزيز عتيق، الادب العربي في الاندلس، دار الافاق العربية، القاهرة، د. ت، ص ١٣٦.

٨٣ - ناجي معروف، مرجع سابق، ص ٢٤٠.

٨٤ المرجع نفسه، ص ٢٤٠.

۸۰ صلاح الدین حسن السوري (مرتکزات الحضارة الاسلامیة مجلة کلیة الدعوة الاسلامیة کلیة الدعوة الاسلامیة طرابلس ۱۹۸۶ می ۳۷.