
 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 21 - 
 

 

 

 الفلسفة الإسلامية وأهميتها في تطور
 الفكر الفلسفي العالمي

اسراء سعدي عبود .م.د.أ  
دابجامعة سامراء / كلية الآ  

 الملخص: 

مكونات     أبرز  أحد  بوصفها  الإسلامية  الفلسفة  على  الضوء  تسليط  إلى  البحث  هذا  يهدف 
التراث الفكري الإسلامي، وإبراز دورها الحيوي في تطور الفكر الفلسفي العالمي. ينطلق البحث 
من تأريخ نشأة الفلسفة الإسلامية في القرن الثاني للهجرة، وتبيان السياق الثقافي والعلمي الذي  
                                                                                      أدى إلى تبلورها، من خلال حركة الترجمة الكبرى للتراث اليوناني في العصر العباسي. وي ظهر  
نقلة للمعرفة، بل كانوا مجددين ومنظ رين أسهموا                                                                                         البحث أن الفلاسفة المسلمين لم يكونوا مجرد 

                                                                                                                                                            في تطوير مفاهيم فلسفية أصيلة تمس  قضايا الوجود، والعقل، والنفس، والسياسة، والأخلاق .                                         

سينا،   وابن  والفارابي،  الكندي،  مثل:  الإسلامية  الفلسفة  في  الأعلام  أهم  البحث  يعرض 
فلسفية   منظومة  بناء  في  أسهم  مميز ا  إسهام ا  منهم  كل  قد م  كيف  ويبي ن  رشد،  وابن                                                                                         والغزالي، 
متكاملة. ويوضح كيف انتقلت هذه الفلسفة إلى أوروبا عبر الترجمة اللاتينية، وامتد تأثيرها إلى  
مفكرين بارزين في العصور الوسطى الأوروبية مثل: توما الأكويني وروجر بيكون، مما يدل على  

                             .الدور الوسيط الذي أدته الحضارة الإسلامية في نقل وتطوير المعرفة الفلسفية

                                                                                 ويخلص البحث إلى أن الفلسفة الإسلامية شك لت جسر ا معرفي ا بين الشرق والغرب، وأسهمت  
في ترسيخ مبدأ التكامل بين العقل والوحي، مما جعلها تسهم بفاعلية في بناء الفكر  الإنساني  
العام. ويؤكد البحث على أهمية إعادة قراءة هذا التراث الفلسفي اليوم في ظل الحاجة إلى تجديد  

 . الخطاب الفكري والفلسفي في العالم الإسلامي

                                                                                      .الغزالي، ابن رشد  ابن سينا، فتاحية:مالكلمات ال

     

 

 

 

 



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 22 - 
    

 

Islamic Philosophy and Its Significance in the 

Development of Global 

Dr. Israa Saadi Abboud   

University of Samarra /College of Arts 

Abstract: 

Philosophical Thought This research aims to highlight Islamic 

philosophy as one of the most prominent components of Islamic 

intellectual heritage and to shed light on its vital role in the development 

of global philosophical thought. The study begins by tracing the 

emergence of Islamic philosophy in the 2nd century AH (8th century 

CE), emphasizing the cultural and scientific context that shaped its 

foundation, particularly through the major translation movement of Greek 

philosophical works during the Abbasid era. The research demonstrates 

that Muslim philosophers were not mere transmitters of knowledge, but 

rather reformers and theorists who developed original philosophical 

concepts concerning existence, reason, the soul, politics, and ethics. The 

study explores key figures in Islamic philosophy such as Al-Kindi, Al-

Farabi, Avicenna (Ibn Sina), Al-Ghazali, and Averroes (Ibn Rushd), 

illustrating how each contributed uniquely to the formation of a 

comprehensive philosophical framework. It also explains how Islamic 

philosophy was transmitted to Europe through Latin translations and 

influenced prominent medieval European thinkers, such as Thomas 

Aquinas and Roger Bacon, thus highlighting the intermediary role of 

Islamic civilization in advancing and enriching philosophical knowledge. 

The research concludes that Islamic philosophy served as an intellectual 

bridge between East and West and played a crucial role in establishing a 

harmony between reason and revelation. This made it a significant 

contributor to the broader human philosophical legacy. The study also 

stresses the importance of revisiting this philosophical heritage today, 

especially in light of the need to renew intellectual and philosophical 

discourse in the Islamic world.  

Keywords: Ibn Sina, Ibn Rushd, Al-Ghazali. 

 

 المقدمة: 

الثقافي   التفاعل  للميلاد، في ظل  الثامن   / للهجرة  الثاني  القرن  الفلسفة الإسلامية في  نشأت 
المسلمون  العلماء  شرع  حينما  الترجمة،  عصر  في  الإسلامي  العالم  شهده  الذي  الأبعاد  المتعدد 
الدولة  رعتها  التي  العملية،  هذه  شك لت  وقد  العربية.  اللغة  إلى  اليوناني  الفلسفي  التراث                                                                                             بترجمة 



 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 23 - 
 

 

العباسية، الأساس لنشوء فكر فلسفي جديد مزج بين العقلانية الهيلينية والرؤية الإسلامية للوجود 
النديم،   )ابن  ص  1970والمعرفة  كان 233،  بل  نصوص،  نقل  مجرد  يكن  لم  التفاعل  هذا   .)

والعقائد الإسلامية    القرآنية  المفاهيم  تتلاءم مع  للمعرفة ضمن سياقات معرفية جديدة  بناء  إعادة 
إلى  النقل  حدود  تجاوزت  متكاملة،  فكرية  منظومة  إلى  الإسلامية  الفلسفة  تحو لت  ما                                                                                   وسرعان 
والمنطق،   الميتافيزيقا،  مباحث  في  المسلمون  الفلاسفة  توس ع  فقد  الأصيل.  الفلسفي                                                                                    الإنتاج 
الفكر  تطوير  في  رواد ا  جعلهم  مما  الأحياء،  وعلم  الفيزياء  في  وحتى  النفس،  وعلم                                                                                    والأخلاق، 

 (.                                                    119، ص 2002الإنساني بطرق غير مسبوقة )ناصيف،  
وكان لظهور مدارس فلسفية متنوعة مثل: المشرقية والمغربية أثر في إثراء التنوع داخل        

الفلسفي أ طلق    الفكرالاسلامي  الذي  الفارابي،  مثل:  كبار،  أعلام  المفكرين  هؤلاء  بين  من                                                                  وبرز 
عليه لقب "المعلم الثاني" بعد أرسطو، واهتم بوضع تصور شامل للمدينة الفاضلة، ربط فيه بين  
السياسة والأخلاق والعقيدة. وابن سينا، الذي صاغ نظريته في النفس والوجود بطريقة مؤثرة في 
داخل  مهم ا  نقدي ا  تيار ا  مث ل  الذي  والغزالي،  أوروبا.  في  والمسيحيين  المسلمين  الفلاسفة  من                                                                                            كل 
أولويات  ترتيب  معيد ا  الفلاسفة"،  "تهافت  كتابه  في  للفلسفة  جذري ا  نقد ا  وقدم  الإسلامية،                                                                                            الفلسفة 
                                                                                        المعرفة الإسلامية. وابن رشد، الذي مث ل قمة العقلانية الفلسفية الإسلامية، ورد على الغزالي في  

 ( 88، ص 2011                                                                       كتابه "تهافت التهافت"، مؤكد ا إمكان التوفيق بين الفلسفة والدين  )غانم، 
لقد قامت الفلسفة الإسلامية بدور الوسيط التاريخي والمعرفي الذي نقل الفكر اليوناني القديم       

الأندلس   في  تمت  التي  اللاتينية  الترجمات  عبر  الوسطى،  العصور  في  ولاسيما  أوروبا،  إلى 
وروجر   الأكويني  توما  مثل:  الأوروبيون،  الفلاسفة  اط لع  الترجمات،  هذه  خلال  ومن                                                                                  وصقلية. 
                                                                                           بيكون، على أعمال الفارابي وابن سينا ، وقد اثرت وتأثروا بها تأثير ا عميق ا، ولاسيما في مباحث 

واللاهوت  فقط في مضمون   (52 .ص  ,2001 ,غوتس) الوجود  ليس  الفلسفة الإسلامية  أثرت 
وفكرة   المنهجي،  العقلي  التحليل  أسلوب  إليها  نقلت  إذ  ا،  أيض  منهجها  في  بل  الغربية،                                                                                          الفلسفة 

بعد  فيما  الأوروبي  النهضة،  لعصر  الطريق  تمهيد  في  أسهم  مما  والوحي،  العقل  بين   التوفيق 
وتميزت الفلسفة الإسلامية بإسهامها في التأسيس لمنظور كوني توحيدي للوجود يتكامل فيه العقل 
والإيمان، والمعرفة الحسية والتجربة الروحية، مما يجعلها واحدة من أبرز التيارات الفلسفية التي  

 (                     144، ص  2006 ناصر،والعالم ) حاولت تقديم فهم شامل ومتكامل للإنسان 
بين      أو  والعقل،  الدين  بين  الغربية  الفلسفية  الثنائيات  تجاوز  على  الرؤية  هذه  ساعدت  وقد 

إن دراسة   .(66، ص  1998                                           نموذج ا معرفي ا متماسك ا ومتكاملا  )أركون،  أ                      الجسد والروح، مقد مة  
                                                                                        الفلسفة الإسلامية لا تمنح فقط تصور ا أعمق لتطور الفكر الفلسفي العالمي، بل تفتح آفاق ا لفهم 
                                                                                         دينامية التفاعل الثقافي والحضاري بين الأمم، وتبين كيف يمكن للثقافة الإسلامية أن تنتج فكر ا  



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 24 - 
    

 

                                                                                          عالمي ا يعبر الزمان والمكان، ويظل حي ا في النقاشات الفلسفية المعاصرة )أبو يعرب المرزوقي،  
 ( 13، ص 2010

: سبب اختيار الموضوع                           اولً 

جاء اختيار موضوع الفلسفة الإسلامية وأهميتها في تطور الفكر الفلسفي العالمي بدافع علمي  
ومعرفي يهدف إلى تسليط الضوء على أحد أهم الجوانب المهملة في الدراسات الفلسفية العالمية،  
وهو الدور الحاسم الذي لعبه الفلاسفة المسلمون في تطور الفكر البشري، لا سيما في العصور 
إسهامات   من  استفادت  قد  الغربية  الفلسفية  المدارس  من  العديد  أن  من  الرغم  فعلى  الوسطى. 
السرديات  في  شأنه  من  التقليل  أو  إغفاله  يتم  ما  كثير ا  التأثير  هذا  أن  إلا  المسلمين،                                                                                          الفلاسفة 

 الفلسفية السائدة            

والنقل،  العقل  بين  التفاعل  نموذج ا فريد ا في  تقدم  الفلسفة الإسلامية  ذلك، فإن  إلى                                                                                       إضافة  
وبين التأمل الميتافيزيقي والتحليل المنطقي، مما يجعل دراستها ضرورة لفهم مسار تطور الفلسفة  

 .بشكل شامل وعابر للحدود الثقافية والدينية

                       ثاني ا: أهمية الموضوع 

 تتجلى أهمية هذا الموضوع في عدة جوانب، أبرزها:

خلال -1 من  وخاصة  العالمية،  الفلسفة  تشكيل  في  الإسلامي  للفكر  المركزي  الدور  إبراز 
                                                                                 الترجمات والشروح التي أث رت في فلاسفة أوروبا مثل توما الأكويني وبيكون وابن مايمون 

تعزيز الفهم المعمق للتكامل بين الفلسفة والدين في إطار الحضارة الإسلامية، وهو نموذج   -2
 نادر في السياقات الفلسفية الأخرى 

تقديم رؤية نقدية معاصرة للفكر الفلسفي الغربي من خلال استحضار الإسهامات الإسلامية    -3
                            التي غالب ا ما يتم تهميشها 

الفلاسفة    -4 إلى  الاعتبار  إعادة  خلال  من  الحضارات،  بين  وفكري  ثقافي  تواصل  تحقيق 
 المسلمين بصفتهم مفكرين عالميين لا محليين فقط   

                                                  ثالث ا: أهم الدراسات السابقة التي تناولت الموضوع

 : عدد من الدراسات الأكاديمية والفكرية تناولت هذا الموضوع من زوايا متعددة، ومن أبرزها

 (. مدخل إلى الفلسفة الإسلامية. دار الفكر العرب2011غانم، عاصم )  -1



 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 25 - 
 

 

الديني   الفكر  على  وتأثيرها  والإشراقية  المشائية  مثل  الكبرى  الفلسفية  المدارس  فيه  تناول 
 .والسياسي

 

 (. تجليات الفلسفة الإسلامية. مركز دراسات الوحدة العربية 2010أبو يعرب المرزوقي ) -2

 .ناقش أهمية الفلسفة الإسلامية في مواجهة الحداثة الغربية وتحليلها من منظور تأويلي

 (. الفكر الإسلامي: قراءة علمية. دار الساقي1998أركون، محمد ) -3

 قدم قراءة نقدية للفكر الإسلامي وفلسفته في سياق التاريخ الإسلامي الوسيط 

 

 اما اهم الصعوبات التي واجهتني  

المشائية،   الصوفية،  الإشراقية،  )العقلانية،  متعددة  تيارات  يشمل  واسع  بحر  الإسلامية  الفلسفة 
واحد  إطار  ضمن  وتحليلها  المتباينة  الاتجاهات  هذه  بين  التوفيق  صعوبة  عن ،  وغيرها(          فضلا  

اليونانية من جهة،   الفلسفة  الفلسفة الإسلامية مع  الفلسفات الأخرى تداخل  تشابك الموضوع مع 
والفكر المسيحي واليهودي ثم الفلسفة الغربية الحديثة من جهة أخرى  هذا التداخل يفرض على 

 الباحث سعة اطلاع على مصادر خارج التخصص الأساسي                        

دقيق ا  وفهم ا  تأويلية  تتطلب مهارات  بلغة عميقة  الفلسفية الإسلامية مكتوبة  النصوص                                                                                       كثير من 
                                                                                   للمصطلحات كما أن بعض أعمال الفلاسفة لم ت حقق بالكامل أو تعاني من اختلافات بين النسخ  
المعاصرة(  الغربية )وبعض  الدراسات  المعاصرة كثير من  أو  التحيزات الاستشراقية  المخطوطة، 
الرؤية  هذه  تجاوز  الأمر  يتطلب  فقط  اليوناني  للفكر  كناقلين  المسلمين  الفلاسفة  مع  تعاملت 

 .الاستشراقية وإثبات الإبداع الفلسفي الإسلامي كمساهمة مستقلة

 
 
 
 
 
 



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 26 - 
    

 

 المبحث الأول: السياق التاريخي للفلسفة في القرن الخامس للهجرة 
                           

التاريخية    الخلفية   : القرن   -                         أولً  خلال  العالم الإسلامي  والًجتماعية في  السياسية  الظروف 
 الخامس للهجرة                                                                                       

السياسية       البنية  في  كبيرة  تحولات  للميلاد،  عشر  /الحادي  للهجرة  الخامس  القرن  شهد 
                                                                                       والاجتماعية للعالم الإسلامي، مما شك ل بيئة خصبة لازدهار الفلسفة والفكر العقلاني. فقد تميزت  
ظل   في  ولاسيما  الإسلامية،  الدولة  داخل  النفوذ  مراكز  وتعدد  السياسية  القوى  بتنوع  الحقبة  هذه 

ثم الدولة   1ضعف الخلافة العباسية في بغداد، مقابل صعود القوى الإقليمية مثل: الدولة البويهية
                                                                                ، واللتين أدتا دور ا مهم ا في إدارة شؤون الدولة وفرض سيطرتهما على الجهاز الإداري 2السلجوقية

السياسي، إلا أن  .  (88، ص  2004والعسكري )الجهشياري،   الرغم من هذا الاضطراب  وعلى 
                                                                                          العالم الإسلامي شهد انتعاش ا حضاري ا ملحوظ ا تمثل في توسع النشاط الثقافي والعلمي والفلسفي.  
المعرفة   تعزيز  في  الملك،  نظام  السلجوقي  الوزير  أسسها  التي  النظامية،  المدارس  أسهمت  فقد 

)النديم،   المختلفة  الفكرية  المذاهب  بين  الحوار  على  وشجعت  والفلسفية،  ص 1996الدينية   ،
يتناولون 215 والمفكرون  العلماء  كان  إذ  والتدبر،  للفكر  حواضن  تمثل  المدارس  هذه  كانت   .)

وأسس   النفس،  مفهوم  الوجود،  طبيعة  والنقل،  العقل  بين  العلاقة  ومنها  الكبرى،  الفكرية  القضايا 
في   .الأخلاق ولاسيما  المجتمع،  طبقات  في  ملحوظ  حراك  هناك  كان  الاجتماعية،  الناحية  من 

والفلاسفة   المثقفين  من  جديدة  طبقة  ظهرت  إذ  وقرطبة،  ونيسابور  بغداد  مثل:  الكبرى  المدن 
،  2005                                                                                 المنفتحين على التراث الفلسفي الإغريقي، جنب ا إلى جنب مع الفقهاء والمتكلمين )حسين، 

 

البويهيةا  -1 الدولة  أو  الهجري.    :لبويهيون  الرابع  القرن  في  الديلم، وقد برزت  إلى  تنتمي   ، فارسية  أسرة  هم 
أسس دولتهم الإخوة الثلاثة: علي، الحسن، وأحمد بن بويه، وتمكنوا من السيطرة على مناطق واسعة في إيران  

                                                      م، ولق ب بـ"معز الدولة"، واضع ا بذلك الخليفة العباسي  945هـ/ 334والعراق، كما دخل أحمد بن بويه بغداد عام  
                                                                                                       تحت سيطرته الفعلية، وإن أبقى عليه شكلي ا. ازدهرت الثقافة والعلم في عهدهم، لا سيما في بغداد وشيراز، غير  

الداخلية والضعف العسكري أسهمت في زوال دولتهم تدريج )المسعودي،   ، 4ج  ، 1989  أن الصراعات الطائفية 
 ( 103-100ص

عشر    :سلاجقةال  -2 الهجري/الحادي  الخامس  القرن  في  برزت  الأوغوز،  قبائل  من  سنية  تركمانية  سلالة  هم 
الميلادي، وتمكنت من بناء دولة قوية في خراسان ثم العراق والشام. أسس دولتهم طغرل بك الذي دخل بغداد  

الحماية 1055هـ/ 447عام   تحت  أصبحت  التي  العباسية  للخلافة  الاعتبار  وأعاد  البويهية،  السيطرة  منهيا                                                                                    م، 
ا في زمن الوزير نظام الملك الطوسي،                                                                                                    السلجوقية. ع رف عهدهم بالاستقرار السياسي والرعاية العلمية، خصوص 

 ( 240-236، ج،ص 2003الذي أسس المدارس النظامية )ابن الاثير ،



 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 27 - 
 

 

(. وقد ساعد هذا التفاعل بين النخب الدينية والعقلانية على تعميق النقاشات الفلسفية  132ص 
   . 4، والحرية، والخلق، والمعاد3السببية  :حول مفاهيم مثل

                                            ثاني ا: تأثير الأحداث التاريخية على الفلسفة
في       والثقافي.  والسياسي  التاريخي  الواقع  على  يتغذى  بل  عزلة،  في  ينمو  لا  الفلسفي  الفكر 

القرن الخامس للهجرة، كان لاتساع رقعة الدولة الإسلامية وتعدد الثقافات التي اندمجت ضمنها 
أثر عميق في انفتاح الفكر الفلسفي الإسلامي على مصادر متعددة، من أبرزها: الفلسفة اليونانية  

، 2001  المترجمة، والفكر الهندي، والمجادلات الكلامية مع الفرق اليهودية والمسيحية ) غوتس،
                                (.117ص 
كذلك، فإن النزاعات الداخلية، مثل: التوترات بين العباسيين والسلاجقة، خلقت حالة من القلق      

السياسي والفكري دعت المفكرين إلى إعادة التفكير في قضايا الحكم والشرعية والعدالة. ومن هنا، 
ظهرت كتابات فلسفية عميقة مثل: كتابات الفارابي حول المدينة الفاضلة، وابن سينا في السياسة  
                                                                                          والدين، والغزالي في نقد الفلسفة ومفهوم النبوة   فضلا  عن أن الحروب الصليبية، التي بدأت في  

أواخر القرن الخامس للهجرة، أثارت في العالم الإسلامي موجة فكرية دفاعية تهدف إلى ترسيخ    
( مما أدى إلى ظهور تيارات فكرية تمزج  205، ص 2006  الحضارية الإسلامية)ناصر، الهوية

مشروع   ولبناء  جهة،  من  المسلمين  ضعف  أسباب  لفهم  محاولة  في  والفقه  والكلام  الفلسفة  بين 
  .(244، ص 2010فكري مقاوم من جهة أخرى )شمس الدين، 

                                                                                   أما على صعيد التأثيرات الفكرية، فقد حف زت هذه التحديات الفلاسفة المسلمين على تطوير      
عبر  الله  وجود  على  يبرهن  أن  سينا  ابن  حاول  المثال:  سبيل  فعلى  والعقلية.  المنهجية  أدواتهم 
فلسفي   نقد  تقديم  إلى  لاحق ا  الغزالي  سعى  حين  في  النقل،  عن   مستقلة  فلسفية  عقلية                                                                                   حجج 
)ابن   الإسلامي  الفكر  في  والنقلية  العقلية  النزعة  بين  توازن ا  خلق  مما  أنفسهم،  للفلاسفة                                                                                          عقلاني 

 .(37، ص 2005؛ الغزالي، 91، ص 1984سينا،  
 

هي مبدأ فلسفي يشير إلى أن كل حادث لا بد له من سبب. وقد دار جدل   :السببية )في الفلسفة الإسلامية( -3
أن العلاقة بين السبب   –مثل ابن سينا    –كبير بين الفلاسفة والمتكلمين حولها، فقد اعتبر الفلاسفة المسلمون  

الأحداث  يخلق  الله  أن  مؤكد ا  الفلاسفة،  تهافت  كتابه  في  ذلك  الغزالي  رفض  بينما  وثابتة،  ضرورية                                                                                               والمسبب 
  ، 2003  مباشرة لا عبر أسباب، وأن الاقتران بين الأحداث مجرد عادة لا علاقة سببية حقيقية بينها )الغزالي،

 ( 150ص
الموت، أي أن الله    :المعاد-4  بعد  بالبعث  السادس من أركان الإيمان في الإسلام، ويعني الإيمان  الركن  هو 

                                                                                                         سبحانه سيعيد الناس إلى الحياة يوم القيامة ليحاسبهم على أعمالهم في الدنيا، في جازى المحسن بالجنة والمسيء  
 ( 84ـص1،ج1993الشهرستاني،)بالنار.

 



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 28 - 
    

 

شجع على بلورة    –بعد ترجمته إلى العربية    –كما ان التفاعل  مع  تراث أرسطو وأفلاطون    
التأويل  إذ ظهر  المشرق الإسلامي،  الخاصة، ولا سيما في  لها سماتها  مدارس فلسفية إسلامية 
قد م   الذي  الأندلس،  في  رشد  ابن  عند  صوره  بأبهى  ظهر  والذي  الأرسطية،  للفلسفة                                                                                 الإسلامي 

بالمفاهيم لفكر أرسطو ودمجها  دقيقة                     الإسلامية، مما شك ل    (12،ص 1961ابن رشد ،)                                          شروح ا 
 .                                            أساس ا مهم ا للفكر الفلسفي في أوروبا لاحق ا

 
 المبحث الثاني: الفلاسفة البارزون في القرن الخامس للهجرة 

: : الفارابي   المؤسس الثاني للفلسفة الإسلامية  –                 أولً 

                                                   م( من أوائل من منح الفلسفة الإسلامية إطار ا منهجي ا    950–874هـ/  339–260               ي عد الفارابي )
للفكر   لما قدمه من شرح وتفسير وتعميق  بعد أرسطو؛ نظر ا  الثاني"  بـ"المعلم  ل ق ب  ، وقد                                                                                             متكاملا 

إسلامي سياق  في  بنائه  وإعادة  الفارابي   .(Butterworth, 2001, p. 57) اليوناني،  اهتم 
بجوانب متعددة من الفلسفة، منها المنطق، والسياسة، والأخلاق، والميتافيزيقا. وبرزت رؤيته في 
إدراك   في  يشتركان  والفيلسوف  النبي  أن  رأى  إذ  والشريعة،  الحكمة  بين  توافق  إيجاد  محاولة 
)الفارابي،   بالعقل  والثاني  بالوحي،  الأول  مختلفة،  بطريقة  عنها  يعبر  منهما  كل   لكن                                                                                          الحقيقة، 

 .(88، ص 1993

                                                                                              ومن أبرز مؤلفاته كتاب "آراء أهل المدينة الفاضلة"، إذ وضع تصور ا فلسفي ا للدولة المثالية التي  
                                                                                         تقوم على العدل والمعرفة والحكمة. وتأثر بهذا التصور لاحق ا كل من ابن باجة وابن رشد، وانتقل 

اللاتينية الترجمات  خلال  من  الوسطى  العصور  في  أوروبا  إلى   .Netton, 1992, p) أثره 
                                                                                  وأسهم الفارابي في تطوير علم المنطق الإسلامي، وعد ه أداة ضرورية لفهم الشريعة وتفسير  (101

                                                                                  النصوص، وقد أل ف شروح ا على كتب أرسطو المنطقية أثرت في الفكر الإسلامي واللاتيني على  
الحقائق إذ رأى أن  العقل والنقل،  الفارابي بمحاولة توحيد علوم  تميزت فلسفة  الدينية    حد سواء، 

                                                                                    والفلسفية ليست متناقضة بطبيعتها، بل تتكامل، شريطة أن ت فهم ضمن سياق معرفي دقيق، وهي 
 (                142ص  ،2002                                                    الفكرة التي ستعود لاحق ا عند ابن رشد بشكل أكثر)فخري،

 

 مناقشة أعماله ونظرياته في الميتافيزيقا والطب والفلسفة  –                 ثاني ا: ابن سينا 

( سينا  ابن  الحضارة    1037–980هـ/  428–370               ي عد  أنجبتها  التي  العقول  أعظم  أحد  م( 
                                                                                         الإسلامية، إذ ترك تراث ا ضخم ا في مجالات الفلسفة، والطب، والعلوم الطبيعية، والرياضيات. نشأ  
في بخارى، ودرس العلوم على يد فقهاء وفلاسفة عصره، قبل أن يبدأ في تأليف أعماله في سن  



 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 29 - 
 

 

مبكرة. من أبرز مؤلفاته: كتاب "الشفاء"، وهو موسوعة فلسفية علمية تضم أربعة أقسام: المنطق،  
 .(15، ص 1، ج 1984والطبيعيات، والرياضيات، والإلهيات )ابن سينا، 

"الماهية"  بين  التمييز  أبرزها  عميقة،  وجودية  مفاهيم  سينا  ابن  عالج  الميتافيزيقا،  مجال  وفي 
ي عد   الذي  الله،  هي  بعل ة،  الوجود  يتحقق  وإنما  الوجود،  توجب  لا  الماهية  أن  عد   إذ                                                                                         و"الوجود"، 

 ،  (118،ص 2006ناصر، )                                                              "الواجب الوجود"، أي: الكائن الذي لا يمكن أن ي تصور عدم وجوده
                                                                                   هذه النظرية أثرت لاحق ا في تفكير كل من ابن رشد وتوما الأكويني، وأصبحت حجر الزاوية في 

                                                                                             .النقاشات اللاهوتية حول وجود الله في الفلسفة المدرسية الأوروبية

                                                                                        أما في الطب، فأل ف ابن سينا كتابه الشهير "القانون في الطب"، الذي أصبح مرجع ا رئيس ا في  
وباريس   مونبلييه  جامعتي  في  ي درس  وظل  عشر،  السابع  القرن  حتى  أوروبا  في  الطب،                                                                                   كليات 

عديدة الفحوص                قرون ا  وتنظيم  الطبية،  المصطلحات  تطوير  في  كبير  فضل   سينا  لابن                                                                   كان 
الفهم أسس  ووضع  للمرض،  (  (210ص   ،2007  سافاج،)سمث   برومان  السريرية،  الفسيولوجي 

  (.                                     مما جعل منه جسر ا بين الفلسفة والعلم

 إسهاماته في الفلسفة الطبيعية والرياضيات –                   ثالث ا: ابن الهيثم 

    ( الهيثم  ابن  الإسلام،    1040–965هـ/  430–354كان  في  التجريبي  المنهج  رواد  أحد  م( 
                                                                                      وي عد من الآباء المؤسسين للفيزياء والبصريات. ولد في البصرة، ثم انتقل إلى مصر، حيث أل ف 
والتجريب   الفرضية  على  القائم  المنهج  على  الطبيعية  للظواهر  دراسته  في  اعتمد  كتبه.  معظم 

 . بمئات السنين(  47ص  1994، صابر)                                 والاستنتاج، مما جعله سابق ا لعصره 

نظريات     ورفض  الضوء،  طبيعة  في  فيه  بحث  الذي  "المناظر"،  كتاب  هو  مؤلفاته  أشهر 
لا  العين،  إلى  الجسم  من  الضوء  بانعكاس  تحدث  الرؤية  أن  وبي ن  الإبصار،  حول                                                                               بطليموس 
زوايا  لقياس  وتجارب  أدوات  وطو ر  والانعكاس،  الانكسار  حول  دقيقة  نظريات  وقد م                                                                                 العكس. 
)لايندبيرغ،  وكيبلر   بيكون  روجر  مثل:  لاحق ا  أوروبا  لعلماء  أساس ا  مرجع ا  جعله  مما                                                                                         الضوء، 

                         .( 96ص  ،1976

لبعض      قد م حلولا   فقد  والهندسة.  الرياضيات  بل شمل  البصريات،  على  إسهامه  يقتصر                                                                                ولم 
حساب   في  مبكرة  إسهامات  له  وكان  العددي،  التحليل  حول  وكتب  المعقدة،  الهندسية  المسائل 

 . (211ص  ،1996 التفاضل، وسبق ديكارت في بعض مفاهيمه التحليلية )رشيد،



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 30 - 
    

 

وساعد منهجه التجريبي في ترسيخ أسس المنهج العلمي الحديث الذي تبنته أوروبا في عصر     
 .النهضة، مما يؤكد الدور المحوري للفلاسفة المسلمين في تطور الفكر العلمي العالمي 

 تحليل أفكاره وتأثيره على الفلسفة الإسلامية والغربية    –                          رابعا  : أبو حامد الغزالي 

م( من أكثر المفكرين المسلمين   1111–1058هـ/ 505–450                             ي عد الإمام أبو حامد الغزالي )    
                                                                                               تأثير ا في التاريخ الإسلامي، ومن القلائل الذين جمعوا بين التبح ر في العلوم العقلية والنقلية. نشأ  
في بيئة علمية غنية في مدينة طوس، ودرس على يد كبار العلماء في نيسابور، قبل أن يلتحق  
التي   ومؤلفاته  أفكاره  نشر  في  بدأ  حيث  ببغداد،  النظامية  المدرسة  في  كأستاذ  السلاجقة  ببلاط 

العلمية الأوساط  في  واسع ا  جدلا   إنجازاته   (178ص   ،1981  المقدسي،)                                    أحدثت  أبرز  من  كان 
الفلسفية محاولته التوفيق بين الدين والعقل، وهو ما برز في كتابه "إحياء علوم الدين"، الذي أعاد  
الفقهية الجافة، وداعي ا   ا الشكلية                                                                                            فيه تأصيل العلوم الإسلامية بروح عقلية وروحية عميقة، رافض 

(. غير أن أهم تحول في  11، ص  2004إلى إحياء البعد القيمي والأخلاقي للإسلام )الغزالي،  
                                                                                               مسيرته الفكرية تمث ل في كتابه "تهافت الفلاسفة"، الذي انتقد فيه آراء الفارابي وابن سينا حول قدم  
                                                                                      العالم، وعلم الله بالتفاصيل، والبعث الجسدي، معتبر ا أن هذه المسائل الثلاث ت خرج من الإسلام  

 . (219، ص 2005من يتمسك بها )الغزالي،  

                                                                                      هذا النقد الحاد لم ي ضعف مكانة الفلسفة، بقدر ما أعاد توجيهها نحو نسق جديد من التفاعل     
وأخلاقي إيماني  إطار  في  الفلسفة  لدمج  دعوة  بمثابة  وكان  الشريعة،  ، 1992،  فخري )  مع 

 (. 63ص 

وقد امتد تأثير الغزالي إلى الفلسفة الغربية، ولاسيما بعد ترجمة كتبه إلى اللاتينية في القرن       
الثاني عشر للميلاد. وكان لنقده للفلاسفة أثر كبير في تشكيل المباحث اللاهوتية والفلسفية في  

الأكويني  توما  مثل:  مفكرين  لدى  ولاسيما  والإيمان  5أوروبا،  للعقل  الغزالي  بتحليل  تأثر  الذي   ،
 .(134ص  ،1987 والطب والفلسفة)حوراني، 6مناقشة أعماله ونظرياته في الميتافيزيقا 

 

هو أحد أبرز فلاسفة اللاهوت في العصور الوسطى، ويمثل ذروة التوفيق    :م(1274–1225توما الأكويني )-5
ا الأرسطية، وبين العقيدة المسيحية. اهتم الأكويني اهتمام ا بالغ ا بعلم الميتافيزيقيا                                                                                                                   بين الفلسفة اليونانية، وخصوص 
بفلسفة  بوضوح  فيه  تأثر  ما  وهو  موجود،  هو  بما  الموجود  في  يبحث  الذي  العلم  بوصفه  الطبيعة(،  وراء  )ما 

                                                                       .(128ص ،1)نجيب العقيقي، ج .أرسطو
الأولى    :الميتافيزيقيا-6 المبادئ  أي  وجود،  هو  بما  الوجود  بدراسة  وت عنى  الأساسية،  الفلسفة  فروع  أحد                                                                                   هي 

والأسباب القصوى للواقع، وما يعلو على الظواهر الحسية. ويعود أصل المصطلح إلى تنظيم كتب أرسطو بعد 



 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 31 - 
 

 

ا: ابن باجة   الفيلسوف السياسي والمنظر للانعزال العقلي –                 خامس 

م( في الأندلس كواحد من الفلاسفة الذين حاولوا التوفيق   1138هـ/  533برز ابن باجة )ت     
                                                                                             بين الفكر الفلسفي والسياسي في سياق مضطرب سياسي ا وثقافي ا. كان متأثر ا بأفكار الفارابي، وقد  
قدم أطروحته الفريدة في كتابه "تدبير المتوحد"، إذ ناقش فيه مسألة عزلة الفيلسوف في مجتمع  
إلى   اضطر  وإن  حتى  عقله  نقاء  على  يحافظ  أن  يجب  الحق  الفيلسوف  أن  عاد ا  مثالي،                                                                                 غير 

 ( 32ص   ،1978 الانعزال)ابن باجه،

ا للعقل البشري، عاد ا أن السعادة الإنسانية القصوى تتحقق عبر الاتحاد                                                                                       وقد وضع تصور ا خاص 
                                                                                               بالعقل الفع ال، أي: بالمعرفة والتفكر المستمر. تميزت فلسفة ابن باجة بالنزعة النخبوية التأملية،  
العوائق  تجاوز  القادرين على  الناس  لقلة من  إلا  يتيسر  لا  العميق  والفهم  السعادة  أن  ترى  التي 

(   على  الرغم من قصر 89ص  ،1987الحسية والاجتماعية نحو المعرفة المجردة)مينوكال ،
                                                                                      عمره، فإن أثره كان بالغ ا في من تبعوه من فلاسفة الأندلس، ولاسيما ابن طفيل وابن رشد. وأن  
حول   الأوروبية  الحداثة  نظريات  في  لاحق ا  أثرت  الفلسفية  العزلة  على  المبنية  السياسية                                                                                         فلسفته 

 .استقلال العقل عن السلطة والواقع الاجتماعي

ا: ابن رشد   شارح أرسطو ومجدد الفلسفة الإسلامية  –                سادس 

( رشد  ابن  جسروا   1198–1126هـ/  595–520              ي عد  الذين  المسلمين  المفكرين  أعظم  من  م( 
الهوة بين الفلسفة والشريعة، ومن أبرز من دافعوا عن الفلسفة العقلانية في وجه التيارات المناوئة.  
بـ"الشارح  عرفه  اللاتيني  الغرب  أن  لدرجة  أرسطو،  مؤلفات  شرح  في  الدقيقة  بكتاباته  تميز  وقد 

     . ( 7ص ، 1961 )افيروس،

                                                                                     من أبرز مؤلفاته "تهافت التهافت"، الذي جاء رد ا على الغزالي، إذ دافع فيه عن الفلاسفة،  و      
                                                                                    ورأى أن التوفيق بين الدين والفلسفة أمر ممكن بل ضروري، وعد  أن الشريعة لا تعارض النظر 

رشد،   )ابن  إليه  تدعو  بل  ص  1998العقلي،  بين  112،  فيما  المقال  "فصل  كتاب  وأل ف   .)                                    
                                                                                      الحكمة والشريعة من الاتصال"، الذي كان بيان ا صريح ا بأن التفلسف لا يتنافى مع الإيمان، بل 

 .                                   ي عد  تأويلا  عقلي ا مشروع ا للنصوص 
 

                                      ، فسم اها المصنفون "الميتافيزيقيا" أي (Physica) "وفاته؛ إذ جاءت بعض كتبه الفلسفية بعد كتاب "الطبيعيات
                                                                                   .(15-12ص ،1995 "ما بعد الطبيعة" )ارسطو،



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 32 - 
    

 

اعتمدت و      إذ  عشر،  الثالث  القرن  في  ولاسيما  بالغ ا،  تأثير ا  أوروبا  في  رشد  ابن  فلسفة                                                                                     أثرت 
نشوء  في  دور  لفكره  وكان  الفلسفية.  للدراسة  كأساس  لأرسطو  شروحه  الأوروبية  الجامعات 

،  1994  ،العقلانية الغربية، وبالأخص لدى مفكرين مثل: توما الأكويني وسيجر البربنتي )فاناني
العقل   (214ص  بين  القطيعة  إنهاء  حاول  إذ  الإسلامية،  الفلسفة  نضج  قمة  رشد  ابن  مث ل                                                                            وقد 

الفلسفة الإغريقية وتجاوزها،   قادرة على محاورة  والنقل، وتقديم منظومة عقلية إسلامية متماسكة 
 .مما جعله آخر الكبار في سلسلة الفلاسفة المسلمين الكلاسيكيين

 

 المبحث الثالث: النظريات الفلسفية الرئيسية 

: نظرية المعرفة    كيف تناول الفلاسفة المسلمون مفهوم المعرفة والعلم –                     أولً 

                                                                                    شك لت نظرية المعرفة )الإبستمولوجيا( واحدة من القضايا الجوهرية في الفلسفة الإسلامية، إذ     
إلى  الوصول  إمكانية  ومدى  ومراتبها،  وأنواعها  المعرفة  بدراسة مصادر  المسلمون  الفلاسفة  اهتم 
يمكن   المعرفة  أن  وبي نوا  والعقل،  النقل  بين  الجمع  حاولوا  وقد  مختلفة.  أدوات  عبر                                                                                        الحقيقة 
وشاملة   مركبة  للمعرفة  مقاربتهم  جعل  مما  الحسية،  والتجربة  والعقل،  الوحي،  من  تحصيلها 

    .(96ص  ،2006 )ناصر،

الفكر الإسلامي.      داخل  متميزة  لنظرية معرفية  أساس ا  وضع  أول من  كان  الفارابي                                                                                  أبو نصر 
ولكنها   المحسوسات،  من  تبدأ  المعرفة  أن  وعد   العقلية،  والمعرفة  الحسية  المعرفة  بين  لا                                                                                       مي ز 

تكتمل إلا حينما يعالجها العقل ويجردها لتصل إلى مستوى الكليات والمفاهيم المجردة )الفارابي،  
ص  1993 يعد في 121،  الذي  الفع ال،  العقل  أهمها  متعددة،  إلى مراتب  العقل  وقد صن ف   .)                                                                     

 .نظره حلقة الوصل بين العالم المعقول والعقل البشري 

للفيض   الذي يرى فيه مصدر ا  الفع ال"،  بـ"العقل  المعرفة  بربط  النظرية وذلك                                                                                           ابن سينا طور هذه 
المعرفي، وهو الذي يمنح العقل الإنساني القدرة على إدراك الكليات. ورأى أن المعرفة اليقينية لا  

سينا،  تكتسب   )ابن  أعلى  عقلية  إدراكات  نحو  تتجاوزها  بل  فقط،  ج  1984بالحواس  ص  2،   ،
المستنير  211 بالعقل  وتنتهي  والخيال  الوهم  من  تبدأ  المعرفة،  لمستويات  دقيق ا  تقسيم ا  وقد م   .)                                                                                        

 .(128ص  ،2001                       بالعقل الفع ال ) غوتس،

                                                                                          أما الغزالي، فاتخذ منحى  مختلف ا في كتابه المنقذ من الضلال، إذ شك ك في قدرة الحواس والعقل  
يقينية مطلقة، وانتهى إلى أن أسمى مراتب المعرفة تتحقق بالإلهام والكشف،  تقديم معرفة  على 

 (.                                        56، ص 2005أي: الاتصال المباشر بالقلب مع الحقيقة الإلهية )الغزالي، 



 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 33 - 
 

 

بناء     في  الروحية  للتجربة  الاعتبار  معيد ا  المعرفي،  للتصوف  أساس ا  الغزالي  وضع                                                                                   وبهذا 
السواء)فرانك، على  الغربية  والفلسفة  الإسلامي  الفكر  في  لاحق ا  أثر  مما   ،1992                                                                          المعرفة، 

  (                     75ص 

 

 دراسة القضايا الميتافيزيقية المتعلقة بالله والوجود  –                      ثاني ا: الميتافيزيقا  

تفسير  إلى  المسلمون  المفكرون  سعى  إذ  الإسلامية،  الفلسفة  من  كبيرا  حيز ا  الميتافيزيقا                                                                                       شغلت 
الدور  لابن سينا  وكان  الأولى.  والعلل  والعدم،  الوجود  ومعالجة قضايا  والكون،  بين الله  العلاقة 
                                                                                         الأكبر في هذا المضمار، ولاسيما من خلال نظريته الشهيرة في "الوجود والماهية"، التي فر ق فيها  
بين ما يمكن أن يوجد )الوجود الممكن( وما يجب أن يوجد بذاته )الوجود الواجب(، وهو الله )ابن  

 .(44، ص  3، ج 1984سينا،  

                                                                                       ورأى ابن سينا أن الله هو العل ة الأولى، وأن الكون صادر عنه  بالتوسط بالعقول السماوية. وقد  
مفهوم   تبنى  الذي  الأكويني،  توما  لدى  ولاسيما  المسيحية،  الفلسفة  في  بعمق  الرؤية  هذه                                                                                       أث رت 

 (                         203ص  ،2006"الواجب الوجود" كأساس لإثبات وجود الله)ناصر، 

                                                                                           الفارابي بدوره حاول تقديم تفسير ميتافيزيقي شمولي ينطلق من وحدة الوجود وتعدد مراتبه، إذ عد  
وسعى  ومنظمة.  عن الله بطريقة عقلية  والكون فيض صادر  الموجودات،  لجميع  أولى  علة  الله 
                                                                                     لدمج هذا التصور مع المفاهيم الإسلامية، مجتهد ا في الحفاظ على التوحيد الخالص )الفارابي، 

 .(147، ص 1993

اليوناني، ولاسيما في تهافت  بالفكر  التي رآها متأثرة  الميتافيزيقية  فانتقد الاتجاهات  الغزالي،  أما 
                                                                                           الفلاسفة. وعد  أن بعض مسائل الفلسفة الميتافيزيقية، مثل: قدم العالم، لا يمكن إدراكها بالعقل،  
                                                                                             بل ت ترك للوحي وحده. وأك د أن المعرفة العقلية المحدودة لا يمكن أن ت درك الكنه الإلهي )الغزالي، 

                                                                           (. وبهذا، وج ه الغزالي نقد ا للفلسفة المجردة ودعا إلى اعتماد الشريعة كمصدر 193، ص  2005
 .ميتافيزيقي أكمل

 

 كيف ناقش الفلاسفة المسلمون مفاهيم الأخلاق والعدالة السياسية  –                       ثالث ا: الأخلاق والسياسة 

المجتمع   بناء  في  أساسية  عناصر  بوصفها  والسياسة  الأخلاق  قضايا  المسلمون  الفلاسفة  تناول 
وأن   الاجتماعية،  الأخلاق  مع  منسجمة  تكون  أن  يجب  الفردية  الأخلاق  أن  رأوا  وقد  الفاضل. 



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 34 - 
    

 

في   متكاملة  رؤية  قدم  الفارابي  وحكمة،  فضيلة  دون  المجتمع  يقود  أن  يمكن  لا  الفاضل  الحاكم 
أعضاؤه   يعمل  الذي  الكامل  بالبدن  المثالية  المدينة  شب ه  إذ  الفاضلة،  المدينة  أهل  آراء                                                                                           كتابه 
بتناغم، يقوده العقل )الحاكم الفاضل(. رأى أن السعادة هي الغاية القصوى للفرد والمجتمع، ولا  

)الفارابي،   والحكمة  العلم  إلى  يستند  عادل  حكم   ظل  في  إلا  ص  1993                                                             تتحقق  فأسس  92،   .)
 .بذلك لفلسفة سياسية عقلانية مستوحاة من أفلاطون ولكن بصيغة إسلامية

تمثل  الشريعة  أن  عاد ا  والفلسفة،  الشريعة  بين  التكامل  ضرورة  على  مؤلفاته  في  رشد  ابن                                                                                        وأكد 
                                                                                    القانون الأخلاقي الأسمى الذي يجب أن ي ترجم إلى نظام سياسي عادل. ورفض فكرة الفصل التام  
رشد،  )ابن  العادلة  الدولة  إقامة  في  متلازمان  والنقل  العقل  أن  رأى  بل  والسياسة،  الدين  بين 

 .(75، ص 1998

                                                                                        ورأى أن الحاكم الفاضل هو الذي يجمع بين الفهم العقلي للشريعة والحكمة العملية، بما ي فضي  
أن  إذ رأى  السياسي،  والزهد  الفردية  بين الأخلاق  الغزالي فربط  أما  الناس،   تحقيق سعادة  إلى 
                                                                                          السلطة يجب أن ت بنى على أساس التقوى والعدل، لا على القوة أو الوراثة. ورك ز في كتاباته على  
وأن   الشرعي،  الحكم  معيار  هو  العدل  أن  عاد ا  الدولة.  إصلاح  مفتاح  بوصفها  النفس                                                                                  إصلاح 

 .(23، ص  2004الحاكم مطالب بأن يكون قدوة في الأخلاق والسلوك )الغزالي، 

واتفقت أغلب الأطروحات الفلسفية الإسلامية على أن العدالة الاجتماعية لا تنفصل عن العدالة  
مصالح   بين  التوازن  وتحقيق  الحقوق،  وحفظ  المساواة،  على  يقوم  الصالح  الحكم  وأن  السياسية، 
  الفرد والمجتمع، مما يجعل الفلسفة الإسلامية رائدة في بناء رؤية أخلاقية شاملة للسياسة)فخري، 

 ( 198ص  ،2002

  

 المبحث الرابع: تأثير الفلاسفة المسلمين على الفكر العالمي 

الغربية   الفلسفة  على  التأثير   : الفلاسفة    –                                   أولً  بأفكار  الأوروبيون  الفلاسفة  تأثر  كيف 
 المسلمين:

ولاسيما   المسلمين،  الفلاسفة  بتأثير  الاعتراف  دون  الغربية  الفلسفة  تطور  عن  الحديث  يمكن  لا 
                                                                                      خلال القرنين الثاني عشر والثالث عشر للميلاد، إذ شك لت الترجمات اللاتينية لأعمال الفارابي، 
وابن سينا، وابن رشد حلقة وصل مركزية بين الفلسفة اليونانية والنهضة الأوروبية. وكانت مراكز  
الترجمة في طليطلة وصقلية نوافذ حضارية نقلت من خلالها مؤلفات هؤلاء الفلاسفة إلى أوروبا، 

( ابن سينا المعروف 39ص  ،2001 مما أحدث ثورة فكرية في الوسط المدرسي الغربي)بورينت ،



 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 35 - 
 

 

الوجود   حول  بأعماله  ولاسيما  المدرسي  المسيحي  اللاهوت  في  كبير  تأثير  له  كان  الغرب  في 
الذي   الاكويني  توما  اعمال  في  بارز  دور  له  وكان  اللاتينية،  الى  الشفاء  كتابه  ترجم  والماهية، 

)ناصر الله  وجود  لبرهان  كأساس   )) الوجود  )))الواجب  نظرية  ( 215ص   ، 2006،  تبنى 
واصبحت نظرية ابن سينا في آلية الوجود من الركائز الفلسفية للعقيدة الكاثوليكية خلال العصور 

التي  ،  الوسطى الدقيقة لكتب أرسطو،  الفكر الأرسطي وذلك بشروحه  ابن رشد فأعاد إحياء  أما 
إلى وأثرت في فلاسفة مثل            ت رجمت  والعبرية،  الذين    :اللاتينية  أليغييري،  ودانتي  البربنتي  سيجر 

عن  دافع  الذي  اللاتينية"  "الرشدية  تيار  ع رف  وقد  والدين.  العقل  بين  التكامل  في  رؤيته                                                                                         تبنوا 
  .الى جانب الوحي( 188ص ،  2002،فخري )                                       العقلانية بوصفها طريق ا مستقلا  للمعرفة  

ودعت هذه الأفكار المدارس الفلسفية الأوروبية إلى تطوير مفاهيمها حول العلاقة بين الإيمان     
والعقل، وتجاوز التعارض الظاهري بين اللاهوت والفلسفة، مما مهد الطريق للنهضة الأوروبية.  
في   والمسيحية  الإسلام  بين  الثقافية  الجسور  أبرز  من  المسلمين  للفلاسفة  الفكري  التأثير                                                                                         وي عد  

   .(143ص  ،2001، التاريخ الفكري للانسانية )غوتس

 

الوسطى    –       ثاني ا: القرون  في  العلوم  تطور  في  المسلمين  الفلاسفة  الطبيعية    -دور  العلوم 
 والرياضيات

مسبوق،     غير  بشكل  العلمي  والمنهج  الطبيعية  العلوم  تطوير  في  المسلمون  الفلاسفة  أسهم 
العلماء ابن                                                                                    وعد ت مؤلفاتهم مرجع ا للجامعات الأوروبية حتى عصر النهضة. ومن أبرز هؤلاء 
المناظر  المنظمة. كتابه  الدقيقة والتجربة  الملاحظة  قائم ا على  الذي أسس منهج ا علمي ا                                                                                            الهيثم، 
                                                                                           ألهم علماء مثل: روجر بيكون وكيبلر، إذ قد م تفسير ا جديد ا للرؤية يعتمد على انبعاث الضوء من 

 .  (68ص  1994 ،صابر) الجسم إلى العين، بخلاف ما ساد قبل ذلك

القائم على      الحديث،  العلمي  المنهج  التجريبي، وعد  أحد رواد  الهيثم  ابن  الغرب منهج                                                                                         وتبن ى 
  ،                                                                                            التجربة  والتحقق والاستنتاج، مما ي عد تطور ا حاسم ا في بناء علم الفيزياء والبصريات )لاندييرج 

فقد ،  (109ص   ،1976 والحساب.  الجبر  في  ثورة  الخوارزمي  أعمال  أحدثت  الرياضيات،  وفي 
الثاني عشر و   "الجبر" كما ع رف في أوروبا، وترجمت كتبه إلى اللاتينية في القرن                                                                                      أسس علم 
علم   لتعليم  والمقابلة  الجبر  حساب  في  المختصر  الكتاب  كتابه  الأوروبية  الجامعات  اعتمدت 

 .(210ص  ،1996 راشد،) الحساب، وكان له أثر عميق في تطور الجبر الحديث 



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 36 - 
    

 

رياضية      أدوات  استعمل  إذ  الفلك،  وعلم  والجغرافيا،  الفيزياء،  في  رائدة  أعمالا   البيروني                                                                                           وقد م 
للمعادن،   النوعية  الكثافات  ودرس  عصره،  إلى  بالنسبة  مذهلة  بدقة  الأرض  قطر  نصف  لقياس 

والفلك   الجيوديسيا  علوم  في  مباشر  بشكل  أعماله  أثرت  وقد  استقرائية  طرق ا   سارتون، )                                                                           وأسس 
 .الأوروبي في القرن السادس عشر لتحليل الظواهر الجيولوجية والفيزيائية  (329ص  ،1927

نهضة       أسس  بل  للماضي،  اجترار  مجرد  يكن  لم  الإسلامي  الفلسفي  الفكر  أن  يتبي ن                                                                               وبذلك 
      ورك ز   .                                                                                             علمية شاملة امتد أثرها إلى أوروبا والعالم، ووف ر أ سس ا متينة لثورة الحداثة العلمية والفكرية

                                                                                          بعض الباحثين على دور ابن سينا في تأصيل مفاهيم الميتافيزيقا، وعد وا أنه أول من قد م نظرية  
                                                                                       متماسكة حول الوجود والماهية أثرت في كل من الفلسفة المدرسية والحديثة. ودر ست نظريته في  

 ,Davidson, 1992) الإدراك العقلي بوصفها مقدمة لنظريات العقل في فلسفة العصور الحديثة
p. 134) 

 

 المبحث الخامس: نقد وتحليل

:  كيف تناول الباحثون المعاصرون نظريات الفلاسفة المسلمين                                                               أولً 

الفلاسفة     بإرث  العالمي  الأكاديمي  الاهتمام  في  ملحوظ ا  تصاعد ا  الأخيرة  العقود                                                                              شهدت 
دورهم   اكتشاف  إعادة  أولهما  متكاملين:  إطارين  ضمن  وذلك  الوسطى،  العصور  في  المسلمين 
المركزي في تطوير الفكر الفلسفي العالمي، وثانيهما محاولة تفكيك الصور النمطية التي صورتهم  

 .(12ص  ،2016 كمجرد نقلة للفلسفة اليونانية دون إبداع أو ابتكار)ادمسون،

                                                                                     وأشارت الدراسات الحديثة إلى أن ابن سينا لم يكن مجرد شارح للفكر الأرسطي، بل قد م نسق ا    
ا به، يتسم بالعمق والإبداع، وذلك بنظريته حول "الوجود الواجب  والوجود                                                                                                 فلسفي ا ميتافيزيقي ا خاص 
الممكن، والتي أثرت بعمق في فلسفة الوجود الأوروبية، كما في أعمال توما الأكويني  الذي عد 
ابن سينا مؤسسا لحقل الميتافيزقيا الاسلامية وان مساهماته شكلت نقطة ارتكاز للفلسفة المدرسية 

 . (142ص  ،1992 المسيحية  فيما بعد)ديدفسون،

بعض     راه  فقد  الحديث  والفلسفي  الديني  الفكر  في  للجدل  محور ا  شكل  فقد  الغزالي  نقد                                                                                   اما 
لم   الغزالي  ان  الى  فرانك جرفيل  اخرون مثل  ذهب  بينما  العقلانية  للفلسفة  ناقد ا جذري ا                                                                                             الباحثين 
وان مشروعه كان محاولة    ، للعقيدة  المخالفة  نتائجها  بل ضد بعض   ، ذاتها  الفلسفة  يكن ضد 
)جرفيل،  المجردة  العقلية  التأويلات  فيه  شاعت  زمن  في  والوحي  العقل  بين  توازن    لاستعادة 

التصوف  243ص ،  2009 نحو  الفكر الاسلامي  توجيه  اعاد  الغزالي  ان  الى  ونتر  اشار  ( كما 



 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 37 - 
 

 

 ، (72،ص 2008العقلي، مما اعاد الروحانية كعنصر اساسي في فلسفة الحياة الاسلامية )ونتر،  
وبوجه عام، فإن النقد المعاصر للفلاسفة المسلمين اتجه نحو تفكيك التحيزات الاستشراقية القديمة  
                                                                                     التي نظرت إلى الفلسفة الإسلامية كامتداد غير أصيل للفكر اليوناني، وبدلا  من ذلك، أكد على 

 .أصالة الإسهام الإسلامي في صياغة أنساق معرفية مستقلة

 

الفلاسفة   واجهت  التي  التحديات  في   –                                     ثاني ا:  والدينية  الفكرية  التحديات  مع  تعاملوا  كيف 
 عصرهم؟

                                                                                 لم تكن الفلسفة في السياق الإسلامي مجرد مشروع معرفي مجرد، بل كانت حراك ا فكري ا في     
واجه   وقد  الفلسفي.  والعقل  الدينية  السلطة  بين  دائم  توتر  شابها  معقدة،  واجتماعية  دينية  بيئة 
الفلاسفة المسلمون في العصر الوسيط تحديات حقيقية تمثلت في اتهامات الهرطقة والخروج عن 

 .العقيدة، ومحاولات الإقصاء من مراكز النفوذ الثقافي والسياسي

ففي حالة الفارابي، يتضح أن مشروعه الفلسفي كان محاولة واعية لتأسيس مدينة عقلية فاضلة     
البويهية،   والدولة  العباسية  الخلافة  بين  السلطة  انقسام  ظل  وفي  فاسد.  سياسي  واقع  مقابل  في 
الحكمة  الدفاع عن مركزية  الفيلسوف، محاولا  من خلاله  للحاكم  النظري  نموذجه  الفارابي                                                                                     صاغ 

)الفارابي،   الشرعي  الحكم  ص  1993في  وسيلة  117،  الأفلاطوني  النموذج  في  وجد  وقد   .)
 .لإضفاء شرعية عقلية على السلطة في غياب شرعية دينية واضحة

ولاسيما حول    –وواجه ابن سينا هو الآخر حملة من بعض علماء الدين الذين رأوا في آرائه     
                                                                   انحراف ا عن العقيدة. لكنه رد على هذه الاتهامات بربط العقل بالإيمان،   –                          قدم العالم والعقل الفع ال 

وأكد في كتابه النجاة أن العقل السليم لا يمكن أن يناقض الوحي الصحيح، وأن التوفيق بينهما  
                                     (. وقد اتبع في دفاعه منهج ا حواري ا  235، ص  4، ج 1984                                  ليس مستحيلا  بل واجب ا )ابن سينا،  

 .                                                                 هادئ ا بعيد ا عن التحدي، مما حافظ على مكانته العلمية رغم معارضيه

                                                                                   أما الغزالي، فدخل في صراع مباشر مع الفلاسفة، إذ رأى في بعض أطروحاتهم تجاوز ا للحدود    
                                                                                            الدينية. لكن الغزالي، على الرغم من شد ة نقده في تهافت الفلاسفة، لم ي قص  الفلسفة تمام ا، بل  

(. ومن اللافت أن  257، ص  2005دعا إلى ضبطها بالشرع والعقل، لا إلى إلغائها )الغزالي،  
في عرض مشروعه   –مثل: المنطق والمقدمات العقلية    –الغزالي ذاته قد استعمل أدوات الفلسفة  

 .الإصلاحي، مما يدل على تبنيه للعقل المنضبط لا الرافض 



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 38 - 
    

 

ومن ناحية أخرى، سعى بعض الفلاسفة الأندلسيين، مثل: ابن رشد، إلى التصدي لمحاولات      
النظر  الشرع قد أوجب  "إن   : قائلا  المقال  المجال الإسلامي. ورد في فصل  الفلسفة من                                                                                   إقصاء 

                      (، معزز ا بذلك مكانة  31، ص  1998بالعقل في الموجودات، ودعا إلى الاعتبار بها" )ابن رشد،  
التيارات المحافظة في الأندلس أدت   ا له. لكن ضغوط                                                                                     العقل بوصفه آلية لفهم الوحي لا نقيض 
العالم  في  والسلطة  العقل  بين  الصراع  حجم  يعكس  مما  حياته،  أواخر  في  كتبه  ونبذ  نفيه  إلى 

 .الإسلامي الوسيط

 وذلك رغم من التحديات، قدرة عالية على التأقلم والاستمرار،  على الوقد أظهر هؤلاء الفلاسفة     
بالتوفيق بين التراث الإسلامي والفكر العقلي، والبحث عن صيغ فلسفية تؤكد على أهمية العقل  
الحضاري  التفكير  في  حي ا  مرجع ا  اليوم  تجاربهم  يجعل  مما  المجتمع.  وبناء  الدين  فهم                                                                                    في 

 .الإسلامي، وقدوة للفلاسفة المعاصرين في مواجهة التحديات الفكرية الراهنة

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 39 - 
 

 

 :خاتمةال

وبعد هذا العرض الموجز لبحثنا نجد اننا سلطنا الضوء على موضوع بالغ الاهمية ونأمل ان  
يضيف هذا العمل  الى مكتبتنا الاسلامية جزء بسيط مما اضافه الاخرون واهم النتائج التي تم  

 التوصل لها هي : 

المعرفة  تطور  في  أثرت  التي  الإنساني  الفكر  منارات  أبرز  أحد  تمثل  الإسلامية  الفلسفة  إن 
                                                                                           الفلسفية والدينية والعلمية على حد  سواء. فقد أظهر الفلاسفة المسلمون قدرة فريدة على التوفيق  
                                                                                      بين العقل والوحي، وقدموا نماذج فكرية عميقة تجاوزت حدود الزمان والمكان، لتصبح جزء ا لا  

 .يتجزأ من التراث الفلسفي العالمي

                                                                                      وبدراسة المراحل التاريخية، برزت البيئة الحضارية في القرن الخامس للهجرة بوصفها محرك ا  
لنهضة فكرية شاملة، دعمت الحوار بين المدارس الفكرية المتنوعة. وظهر فلاسفة مثل: الفارابي  
                                                                                   وابن سينا والغزالي وابن رشد كأعلام  أسهموا في بلورة نسق معرفي إسلامي خاص، استطاع أن  

 .                                                         يحاور الفلسفات السابقة، ويؤسس لفكر  عقلاني وإنساني متكامل

وتجلت أهمية الفلسفة الإسلامية في مساهمتها في نقل الفلسفة اليونانية إلى أوروبا، وتأسيس  
المنهج العلمي، وتطوير علوم الطبيعة والرياضيات، مما جعل من الفكر الإسلامي حجر الأساس  
                                                                                         في نشوء النهضة الأوروبية الحديثة. وأظهرت التجربة الفلسفية الإسلامية مرونة  فائقة في التعامل 
                                                                                          مع التحديات الفكرية والدينية والسياسية، مؤكدة  على مركزية الإنسان، وأهمية المعرفة في تحقيق 

 .العدالة والسعادة 

                                                                                    لقد أعاد الباحثون المعاصرون اليوم الاعتبار لهذا التراث، بوصفه مكون ا أصيلا  من مكونات 
                                                                                             الفلسفة العالمية، وركن ا مهم ا في بناء الحضارة الإنسانية. ومن هنا، فإن دراسة الفلسفة الإسلامية  
                                                                                    ليست فقط بحث ا في الماضي، بل هي استشراف لمستقبل تتجدد فيه العلاقة بين العقل والإيمان، 

 .والتراث والحداثة، والشرق والغرب 

 

   

 

 

 

 



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 40 - 
    

 

 قائمة المصادر والمراجع: 
References: 

                       أولً : المراجع العربية 

 .(. إحياء علوم الدين. بيروت: دار المعرفة2004الغزالي، أبو حامد. )  .1
 .(. تهافت الفلاسفة. تحقيق: سليمان دنيا. القاهرة: دار المعارف2005الغزالي، أبو حامد. )  .2
3. ( رشد.  الكتاب  1998ابن  دار  بيروت:  الاتصال.  من  والشريعة  الحكمة  بين  فيما  المقال  فصل   .)

 .العربي
 .(. الشفاء. تحقيق: إبراهيم مدكور. القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب1984ابن سينا. ) .4
 .(. آراء أهل المدينة الفاضلة. تحقيق: علي بوملحم. بيروت: دار المشرق 1993الفارابي، أبو نصر. ) .5
 .(. الفكر الإسلامي في العصر العباسي. القاهرة: دار الفكر العربي2005حسين، عبد الحميد. )  .6
7. ( محمد.  الدين،  دراسات 2010شمس  مركز  بيروت:  الوسيط.  الإسلامي  الفكر  في  الديني  الجدل   .)

 .الوحدة العربية
 .(. الفهرست. بيروت: دار المعرفة1996النديم، ابن النديم. ) .8
 .(. الوزراء والكتاب. بيروت: دار الكتب العلمية2004الجهشياري، أبو عبد الله. ) .9

 

                         ثاني ا: المراجع الأجنبية

1. Adamson, P. (2016). Philosophy in the Islamic World. Oxford: Oxford 

University Press. 

2. Averroes. (1961). Tahafut al-Tahafut (The Incoherence of the Incoherence). 

Translated by Simon Van den Bergh. London: Luzac. 

3. Burnett, C. (2001). Arabic into Latin: The Reception of Arabic Philosophy 

into Western Europe. London: Ashgate. 

4. Butterworth, C. (2001). The Political Aspects of Islamic Philosophy. 

Princeton: Princeton University Press. 

5. Davidson, H. A. (1992). Alfarabi, Avicenna, and Averroes on Intellect. New 

York: Oxford University Press. 

6. Dhanani, A. (1994). The Physical Theory of Kalām. Leiden: Brill. 

7. Fakhry, M. (2002). A History of Islamic Philosophy (3rd ed.). New York: 

Columbia University Press. 

8. Frank, R. M. (1992). Creation and the Cosmic System: Al-Ghazālī and 

Avicenna. Journal of the History of Philosophy, 30(3), 423–442. 

9. Griffel, F. (2009). Al-Ghazālī’s Philosophical Theology. Oxford: Oxford 

University Press. 

10. Gutas, D. (2001). Avicenna and the Aristotelian Tradition: Introduction to 

Reading Avicenna’s Philosophical Works. Leiden: Brill. 

11. Leaman, O. (2000). Averroes and His Philosophy. Oxford: Clarendon Press. 

12. Lindberg, D. (1976). Theories of Vision from Al-Kindi to Kepler. Chicago: 

University of Chicago Press. 

13. McGinnis, J. (2010). Avicenna. Oxford: Oxford University Press. 



 41العدد  /12المجلد                                                                                مجلة الملوية        

   2025 آب                                                                             للدراسات الآثارية والتاريخية

 

- 41 - 
 

 

14. Nasr, S. H. (2006). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard 

University Press. 

15. Netton, I. R. (1992). Muslim Neoplatonists: An Introduction to the Thought of 

the Brethren of Purity. London: Routledge. 

16. Pormann, P. E., & Savage-Smith, E. (2007). Medieval Islamic Medicine. 

Edinburgh: Edinburgh University Press. 

17. Rashed, R. (1996). The Development of Arabic Mathematics: Between 

Arithmetic and Algebra. London: Kluwer. 

18. Sabra, A. I. (1994). Optics, Astronomy and Logic: Studies in Islamic Science 

and Philosophy. London: Variorum. 

 

 ترجمة قائمة المصادر والمراجع: 
1. Al-Ghazali, Abu Hamid. (2004). Revival of religious sciences. Beirut: Dar Al-

Maarifa. 

2. Al-Ghazali, Abu Hamid. (2005). Philosophers' incoherence. Investigation: 

Suleiman Dunya. Cairo: Dar Al-Maaref. 

3. Ibn Rushd. (1998). The article separated wisdom and Sharia from 

communication. Beirut: Dar Al-Kitab Al-Arabi. 

4. Ibn Sina. (1984). Healing. Investigation: Ibrahim Madkour. Cairo: Egyptian 

General Book Authority. 

1. Al-Farabi, Abu Nasr. (1993). Opinions of the people of the virtuous city. 

Investigation: Ali Boumelhem. Beirut: Dar Al-Mashreq. 

2. Hussein, Abdul Hamid. (2005). Islamic thought in the Abbasid era. Cairo: Dar 

Al-Fikr Al-Arabi. 

3. Shams al-Din, Muhammad. (2010). Religious controversy in medieval Islamic 

thought. Beirut: Center for Arab Unity Studies. 

4. Al-Nadim, Ibn Al-Nadim. (1996). Index. Beirut: Dar Al-Maarifa. 

10. Al-Jahshiyari, Abu Abdullah. (2004). Ministers and writers. Beirut: Dar Al-

Kutub Al-Ilmiyyah. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 



        Al Malweah                                                                                  Vol 12, Issue 41, Aug 2025         

   for Archaeological                                                                                    P-ISSN: 2413-1326 

and Historical Studies                                                                                E-ISSN: 2708-602X 
 

- 42 - 
    

 

 


