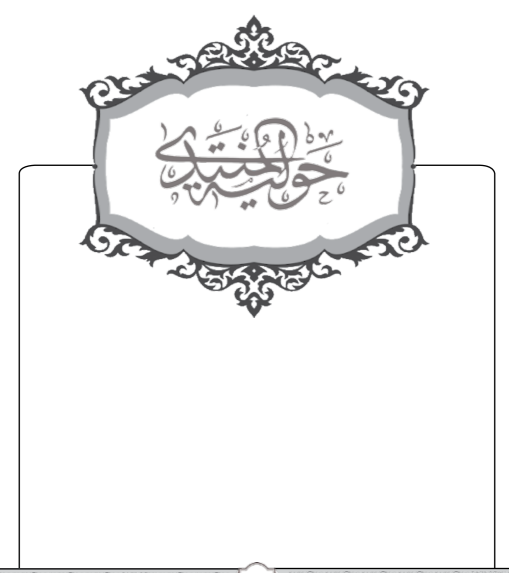


# محور الدراسات التاريخية



(۲۳۶

## Hawlyat Al-Montada

## محلة حولية المنتدي

I. S. S. N. Print :1998 - 0841 I. S. S. N. onlie: 2958 - 0455 Doi 10.35519 /0828

# التأويل الباطني واهميته في الفكر الإسماعيلي الفاطمي من الناحيتين العقدية، والتاريخية

Esoteric interpretation and its importance in Fatimid Ismaili thought from the doctrinal and historical perspectives

Researcher: Mona Youssef Nasser Supervisor: Prof. Dr. Haider Mohammed Abdullah Al-Karbalai

الباحثة: منى يوسف ناصر المشرف: أ. د. حيدر محمد عبد الله الكربلائي

تاريخ النشر: 2025/9/1

تاريخ القبول: 2025/6/16

تاريخ الإستلام: 2025/6/2

Recevied: 2 / 6 / 2025

Accepted: 16 / 6 / 2025

Published: 1 / 9 / 2025

ومصنفاتهم المختلفة.

#### الملخص:

وعلى الرغم من ان التأويل يعد للإســماعلية، حتــي عهــد ازدهارهــا، اصـلاً قرآنيــاً، الا انــه أصبـح ملاصقــاً الحديث عنه يتوجه الفكر الي الإسماعيلية حتى كتبوا الكثير عنها

ان الـــتأويل في العهـود المبكـرة يعد مثابة الحجر الأساس لكل لأسم الفرقة الإسماعيلية، اذ مجرد الأفكار الباطنية الفلسفية، فهو الركن الأساس الذي نشأت وتركزت هذه الفرقة، والسبب يعود في عليه دعائمهم كافة، ومفاهيم ذلك الى ان هذا العلم او ما الدعوة، اذ من خلاله مازجوا بين يعرف بنظرية الظاهر، والباطن الفلسفة، والمنطق، والبيان، وهذا قد شغلت المفكرين وعلماء ما نجده واضحاً في كتابات دعاتهم،

scholars, to the point that they have written a lot about it in their works.

#### المقدمة:

تـنطلق أهميـة التأويـل في الفكـر الإسـماعيلي، في بدايـة انطلاقتهـا مـن كونهـا فرقـة مـن الفـرق الشـيعية والتـي تؤمـن بالتأويـل كأصـل قـرآني دلـت عليـه صريح الآيـات، والروايـات الشريفـة.

فالشيعة (۱) منذ انطلاقتهم كانوا يؤمنون بأن الرسالة والدعوة الإسلامية، تحتوي على الكثير من الحقائق الباطنية والتي لا يمكن التوصل الى مكنوناتها من خلال العقل البشري فحسب، وانما لابد ان تكون هناك مرجعية عليا والتي تمثلت بمفهوم الامامة، والتي اشترطوا فيها ان يكون هذا المنصب في اهل عصراً، ولا تخرج منهم، وان الائمة هم الذين خصوا ببيان وتأويل بواطن القرآن، وحقائقه.

ولهذا جاء اختيارنا للبحث الموسوم « التأويل الباطني واهميته في الفكر الإسماعيلي الفاطمي من الناحيتين التاريخية، والعقدية» اذ ان التأويل الباطني عند الفرقة الإسماعيلية هو

في ضمن مصنفاتهم، وتناولوها شرحاً، وتوضيح، حتى انهم قاموا بترسيخ أصول هذه العقيدة عندهم، حتى عد أصلا من أصول عقيديتهم، وسموا نتيجة لذلك بالباطنية. ولأجل فهم هذا الفكر التأوياي، واهميته لابد من دراسته من نواحي عدة، وفي مقدمتها الناحيتين العقدية، والتاريخية.

الكلمات الافتتاحية: التأويل، الباطن، الإمامة، الإسماعيلية، الظاهر، الدعوة.

#### **Abstract:**

Interpretation in the Ismaili era, until its prosperity, was the basic adaptation of all esoteric philosophical ideas. It was the fundamental pillar upon which all their foundations and concepts of the call wer founded and upon which they combined philosophy, logic, and rhetoric. This is what we find in the writings of their preachers and their various works.

Although interpretation is a Quranic principle, it has become associated with the name of the Ismaili sect, as soon as it is mentioned; the mind turns to this sect. The reason for this is that this science, or what is known as the theory of the apparent and the hidden, has occupied Ismaili thinkers and

وهو المرجع وما تصير اليه الأمور، فقالوا انه اخذ من آل ويؤول إذا صار اليه، فأولته معنى صيرته اليه (٢).

وهـو اخـر الامـر وعاقبتـه، ومـن ذلـك قولهم: « الى أي شيء مآل هذا الأمر» معنى مصيره وعقباه واخره، حيث ان اشتقاق الكلمة ارجعوه الى المآل وهو المصير والعاقبة (٣).

والتأويل في العربية في أصله جاء من ألت الى شيء أي اؤول اليه، إذا صرت اليه، كما في قوله تعالى: {وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم ((٤)، حيث يراد منه ما يؤول من الكلام المتشابه الى الكلام المحكم، ولذلك جاء لفظ تأويله وليس تفسيره (٥)، فالأول هو الابتداء للـشيء اما التأويل فهـو الانتهاء للـشيء، ومصيره، وعاقبته، واخره (٦)، ومن ذلك قوله تعالى: {هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَـهُ} (٧)، أي ما يـؤول اليه وقت بعثهم ووقت نشورهم. فيما يرى غيرهم من العلماء ان التأويل هـو ذاتـه التفسـير، والتدبـر، فقالوا ان التأويل هو تفسير للكلام والذي تختلف معانيه، والذي لا يصح الا ان یکون بیان غیر لفظه، کما أشار الى ذلك صاحب كتاب العين

القاعدة الأساسية التي يستند عليها الفكر الإسماعيلي الفاطمي في كل الجوانب، فهو المرتكز الأساس لنشر عقيدتهم، وإقامة دولتهم، وخلافتهم، بالإضافة الى مواجهة خصومهم، وقد مزجوا هذا الفكر بطابع فلسفى قل نظيره في التاريخ الإسلامي.

وقد انتظمت خطة البحث من المقدمة، وثلاث مباحث، بالإضافة الى الخامّــة، وقامًــة المصــادر، والمراجـع، وكان المبحث الأول تحت عنوان « مفهـوم التأويـل، وتعريفاتـه اللغوية، والاصطلاحية»، فيها جاء المبحث الثاني بعنوان «الفكر التأويلى الباطنى واهميته من الناحية العقدية»، اما المبحث الثالث فأنتظم تحت عنوان «ا**لفكر** التأويلي الباطني واهميته من الناحية التاريخية».

المبحث الأول: مفهوم التأويل، وتعريفاته اللغوية، والاصطلاحية اولاً: مفهوم التأويل لغة

أورد علهاء اللغة جملة من التعاريف للتأويل حيث عرفوه على انه المآل، والرجوع، والعاقبة، والمصير، فقالوا انه من أول ويأول تأويلاً، وهي تأتي معنى عاد ورجع،

(٨)، وتهذيب اللغة (٩)، والمحيط في اللغة (١٠).

ثانياً: مفهوم التأويل اصطلاحاً تنوع مصطلح التأويل عند العلماء المتقدمين منهم والمتأخرين، بل وحتى المحدثين، فعرفوه على انه تفسير للكلام، وبيان لمعناه، وبذلك يكون مترادفا مع معنى التفسير (١١)، سواء اكان الكلام موافق لظاهره او مخالف له (١٢)، وطبقاً لهذه القاعدة سار ابن جرير الطبري في تفسير كتاب الله حيث كان يذكر في التفسير ما نصه «القول في تأويل قوله تعالى ...»(١٣).

ويشير الشيخ الطبرسي الى ان التفسير لا يخرج عن معنيين في اصطلاح العلماء: فالأول هو كونه قسما من اقسام البديع الذي يرجع للمحسنات اللغوية، والمراد منه إتيان المتكلم بمعنى لا يمكن فيه استقلال الفهم لأدراك فحواه ومغزاه من دون ان يفسره الكلام الذي يأتي بعده، والثاني هو العلم بالأصول بعده، والثاني هو العلم بالأصول التي توصل الى معرفة معاني كلام الله تعالى من الأوامر او النواهي وغيرها (١٤). وقالوا أيضا انه عملية البحث عن مقصد اللافظ، وما

سيؤول إليه المعنى (١٥).

کےما عرفوہ علی انے «رد أحد المحتملين إلى ما يطابق الظاهر»(١٦)، كما جاء في تعريفه على انه: ويقصد به ما يراد من الكلام نفسه، فاذا كان الكلام خبراً، يكون تأويله بنفس الشيء الذي اخبر به، وان كان طلباً كان التأويل نفس المطلوب من الفعل الا ان العلماء أنفسهم لم يعولوا على هذا التعريف ووجهوا اليه بنقدهم على اعتبار ان لا شرح او بيان او إيضاح فیه، وانها هو مجرد انعکاس لما موجـود في الخـارج(١٧)، حيـث ان الاعيان الخارجية الها هي مصاديق للشيء، وليس تأويلاً له، حيث انه وفق هذا التعريف اللغوي يقصد بالتأويل على انه عملية، او ممارسة ذهنية يرافقها فعل النفس وليس كـما ذهـب البـه ابـن تيميـة(١٨).

المبحث الثاني: الفكر التأويلي الباطني واهميته من الناحية العقدية

لقد اتخذ الإسماعيلية من التأويل فرصة لضرب المذاهب التي لا تدين به، وهذا في حد ذاته من شأنه تعزيز مذهبهم، وتدعيمه، واضعاف

الآخرة والأولى وينتظم بها أمرور كل العباد ، والعمارة للبلاد ، مع القبول للجزاء في دار المعاد ، والتي بها يوصل الى المعرفة بالتوحيد ، والرسالة في الحجـة مـع البرهـان ، والدلالة نحو معرفة الشريعة ببيانها ، فإنها قلنا بأن الإمامة قطب

بقية المذاهب المناوئة، وفي ذلك یشیر الداعی جعفر(ت ۳۸۰هـ/ ٩٩٠م)(١٩) الى روايتين نقلاً عن شيخه الـذى اسـماه أبا عـلى ولقبـه ببـاب الأبواب، الأول أورده بقوله: « من يعمل بالباطن مع الظاهر فذاك منا، ومن يعمل بالظاهر من دون الباطن فان الكلب لخيراً منه» اما الحديث الثاني فقد نص عليه بقوله « ان العامل بالظاهر والباطن فهو الذي وقع عليه اسم الإنسانية بالحقيقة، والذي انفرد بالواحد وجحد بالأخر هو الذي يعبد الله على حرف واحد»، وعارضوا كل من لا يقول بالتأويل، ولا يعمل بـه، وهذا الامر ان دل على شيء فاضا يـدل عـلي الإسماعيلية باختلاف فرقهم قالوا بالتأويل، ولا شك ان ذلك يعزز من عقيدتهم التي قوامها التأويل، حيث يعـد دعامـة أساسـية مـن دعائـم عقيدتهم.

وقد جعلوا التأويل شرط أساسي في مذهبهم بعد الإقرار بالرسل، والشريعة وفي ذلك يقول الداعي السجســتانى<sup>(۲۰)</sup> (ت ۳٦١هــ/ ۹۷۲م) «مـن اقـر بالرسـل وجـب عليـه استعمال الشريعة». وتعد الامامة محـوراً وركنــاً اساســياً تقــوم عليــه كل

العقائد(٢١)، والفلسفة الإسماعيلية؛ حيث جعلوا مبدأ الولاية للأمام(٢٢) الركن الأساس من اركان الدين؛ وأركان الدين او دعامًه سبعة هي: الطهارة، الصلاة، الـزكاة، الصوم، الحج، الجهاد، الولاية، الا ان الولاية كانـت الأفضـل مـن بـين هــذه الدعائم، فمن اطاع الله، ونبيه الكريم، وعمل بجميع اركان الدين، لكنه عصى، او كذب الامام، فهو اثم، وغير مقبول الطاعة (٢٣). ونجد ان جميع مصنفاتهم، ومؤلفاتهم المختلفة لا تخلو من ذكر الامامة، ومنها ما ذكره الداعي الكرماني (ت ٤١١هـ/١٠٢٠م)، بقوله: « إنه لما كانت الإمامة هي قطب الدين ، وأساسه ، والتي يدور عليها جميع أمور الدين والدنيا ، وصلاح

الدين وأساسه ، ولم تقدم الرسالة

على: الإمامة ، لأنه في إثبات خبر

الإمامـة إثبات للرسالة ، وان المقـر

بالإمام، مقر بالرسول ، اذ ليس كل من يقر بالرسول يقر في حقيقة الإمام»، ويتضح من كلام الداعية الكرماني أهمية منصب الامامة، وعدها هي قطب الدين، واساسه، والمحور الذي تدور عليه جميع أحــوال الديــن، والدنيــا، كــما عدهــا وسيلة من وسائل اثبات الشريعة، والرسالة في آن واحد، وهذا الها يدل على مركزية واهمية منصب الامامة. وخص الإسماعيليون مبدأ التأويل على أمَّتهم حصراً، فجعلوا للنبي (صلى الله عليه واله) مقام التنزيل، اما الامام علي (عليه السلام) فكان صاحب مقام التأويل، حيث يعتقدون ان القرآن نزل على النبي بألفاظـه، ومعانيـه الظاهــرة للنــاس؛ اما اسراره التأويلية المخبئة فيه فقد اختص بها الامام علي (عليه السلام)، وذریته من بعده (۲۵).

ومما جاء في كتاب ديوان المؤيد (٢٦) في مسألة اختصاص الائمة من ذرية النبي (صلى الله عليه واله)، بمقام التأويل ما نصه « فالله تعالى أودع اسرار دينه للنبي الكريم وهذا علمها لوصيه، وتسلسلت هذه العلوم في الائمة من عقبه فهم المشار اليهم من الله تعالى

إليهم بقوله: {الرَّاسِخونَ في العِلمِ}

(٧٧) وهـذه الشركة التي كانت بين
محمد وعـلي كـما كانت هنـاك
شركـة بـين مـوسى وهـارون، واللـه
جعـل دعـوة الرسـل الظاهـرة التـي
هـي التقليد المحـض الـذي لا برهـان
عليه بـإزاء الخلـق ودعوتهـم الباطنة
الجارية عـلى السـن اوصيائهـم والمـة
دينهـم القالمـة عليهـا دلائـل الافـاق
والانفـس بـإزاء البعـث»

ويشير القاضي النعمان الى حقيقة صاحب الامر، ودوره، والى شرط تسلسل الألهة الاثنا عشر من ذرية صاحب التأويلات الباطنية فيقول: «فصاحب العصر سواء اكان نبياً، او رسولاً، او اماماً يدعى ناطقا، لأنه نطق بالظاهر، ويقوم به، اما حجته يدعي صامتا، صمت عن الظاهر، قائما بالباطن، وهو سبب اللواحق الاثنى عشر الذين ذكرهم الله سبحانه بكتابه»(۲۸) بقوله تعالى: {وَبعثنا منهم اثني عشر نقيبا} (٢٩٠). وقد تعدت فلسفتهم التأويلية في الظاهر والباطن الى معرفة الامام نفسه، حيث معرفة الامام عند الإسماعيلية له بعدين ظاهر وباطن، والأول يتمثل منصب الامامة؛ اما الجنبة الباطنية فهي في علم الغيب

تعدد / ۱۶۰۰ آیلول ۲۰۰۰

الـذى لا مكـن ادراكـه، وقـد اسـتندوا في ذلك الى قول نسب للأمام الصادق (عليـه السـلام)، جـاء فيـه « ظاهرنـا إمامـة، وباطننـا غيـب لا يـدرك» (٣٠) وقد جعل الإسماعيليين الامام مِثابِـة مركـز السـنة؛ امـا الاثنـا عـشر شهراً فهم مثابة الدعاة الموزعون على الاثنا عشر جزيرة، والتي هي جزيرة العرب، والترك، والحبشة، والبربر، والخرر، والزنج، وفارس، والصين، والهند، والـروم، والسـند، والصقالبة، حيث يكونون هم رؤساء للدعوة فيها، ويوجد لكل واحد منهم بحدود ثلاثون داعي في منطقته، ولكل واحد من هولاء الدعاة أربعة وعشرين داع مأذون، وم\_كاسم (٣١).

ان هذا التنظيم الدقيق للدعوة، قد منحها مركزية، وقوة؛ كما سهل إدارة شؤونها وفق متطلبات كل اختصاص باختصاصه.

وعلى الرغم من ان العديد من الباحثين يذهب الى اختلاف التأويل، وتنوعه، وتقسيماته بحسب المناطق التي وجد فيها، مثل اليمن، او بلاد فارس، او المغرب، او مصر، الا اننا نذهب الى ان التأويل عند الإسماعيلية في حقيقته قد تشكل،

وبدأت ملامحه تتضح، وتنضج عبر مرحلتين فقط، وقد اسميناهما مرحلة التثبيت، ومرحلة التهذيب والتوحيد وكما يأتى:

١-مرحلة التثبيت: حيث تم في هذه المرحلة تثبيت مبادئ التأويل الرئيسية، وذلك في عهد الخليفة المعز لدين الله الفاطمي بجهوده، وجهود القاضي النعمان المغربي؛ حيث تمخضت هذه المرحلة بوضع كتاب اسموه أساس التأويل، والذي وضعوا فيه الأسس الرئيسية للتأويل ليكون مرجعاً للدعاة يعتمدون عليه في هذا المجال.

۲-مرحلة التهذيب والتوحيد: وتمت هذه المرحلة في عهد الحاكم بالله، والذي استعان بحجة العراقيين الداعي حميد الكرماني (۲۳)، وذلك بعد ان رأى الاختلافات (۲۳) الكثيرة الحاصلة في مجال التأويل بين الدعاة وخصوصاً بعد ان راجت مسائل الغلو، والبدع، والالوهية، ولذلك قام بتهذيب، وتوحيد المبادئ الرئيسية للتأويل حيث قام بصياغة مبادئ الدعوة (۲۶) بما فيها التأويل بطريقة قد بعلتها الأقرب لفهم تعاليم الدعوة، وفي ذلك يقول المستشرق بول ووكر وفي ذلك يقول المستشرق بول ووكر

وإزالة مرجعيتهم الفكرية من الجهة الاخرى؛ حيث كان الغرض من هذه الاتهامات والتشكيكات هو إزالة الدعامة الدينية، والفكرية لهم من خلال الطعن بالنسب، وعلم التأويل، وبذلك يضعفون الدولة الفاطمية، والتي باتت في منافسة مع الدولة العباسية من خلال ضرب اكثر أساس من أسس عقيدتهم. والى ذلك يشير الدكتور حيدر الكربلائي بقوله: « ان الباحث في عقائد الاسماعيلية يجد انها لقيت كل انواع التهجم من قبل كتاب الفرق والمقالات ، وكذلك من المؤرخين القدامى والمحدثين ونحن اذا ما علمنا ان القرن الثالث للهجرة، كان عهد تنافس ومناظرات بين الفرق المذهبية، حيث كانت كل فرقة تحاول ان تؤيد مبادئها بالحجيج والادلية والبراهين المنطقية، وذلك لإظهار دعوتها ونيل مبتغاها ، وجلب الانصار والمؤيدين لها، غير ان الاسماعيلية هي الفرقة الوحيدة التي كالوا لها الاتهامات، ووصموها بالزندقة والالحاد، ويظهر ان ذلك مبعثه الرعب والخوف الـذى انتـاب اعداءهـا مـن انتشـارها وتوسعها. فقد نسب إليهم ان

على كل الأحوال ممن ملكوا ذهنً نظرياً ذو عبقرية قد ساعدته في آن واحد على الفهم الكامل لأفضل تلك الاعمال الفلسفية، والعلمية في زمنه، وصياغته لمبادئها بطريقة قد جعلتها مفهومة من ناحية الدعوة» وقوله: « الداعي العظيم، ورجل الدين المتفلسف الكرماني، الذي استطاعت کتاباته ان تحدد بطریقة رائعـة الفكـر الإسـماعيلي في تلـك الأزمنـة الخطـيرة قبيـل الـف عـام». ولا بــد مـن الإشارة هنا الى ان اعتماد الاسماعيليين في دعوتهم على اهـم دعامـة لمذهبهـم وهـى الولايـة للائمـة مـن ذريـة النبـي (صـلي اللـه عليه واله)، والذين يحملون راية التأويل، والذي يعد السمة البارزة لعقائدهـم، والتـي مزجوهـا بطابـع فلسفى، وقيام خلافتهم في المغرب، ومصر، ومنافستهم للخلافة العباسية، كان هـو السـبب الرئيـسي في الطعـن بنسبهم الذي ينحدر من الامام على بن ابي طالب (عليه السلام)، ومن السيدة فاطمة الزهراء (عليها السلام)، لأجل إزالة مرجعتيهم الدينية، والسياسية من جهة، والطعن بفكرهم التأويلي الباطني، وتكفيرهـم بسـببه، وذلـك لأضعـاف

العدد / ١٤ ايلول

بقوله: «أن الوزير يعقوب ابن كلس قد عرض لمصنفه المشار اليه على الخليفة العزيز بالله، فــقال: وهو مما قد أخذه عنه وعن آبائه، وذك ما أنطق الله به ابن خلكان، مع وعلـو محلهـم، لكـون العلـم يؤخذ وعلـو محلهـم، لكـون العلـم يؤخذ منهـم، ويرجع فيـه إليهـم، وعـلى فنهـم، ويرجع فيـه إليهـم، وعـلى من الدعاة للأعُـة، والتابعين لهـم فإنهم كانوا ينسبون ما قد يوردونه فإنهم كانوا ينسبون ما قد يوردونه علهـم، فهـم ورثة الرسول(صلى اللـه عليـه والـه)، قرناء الكتاب، والـذي عرجع إليهـم، ويـتعلم منهـم» وبين الخليفة العباسي هارون الرشيد، واسـتعانته بالقـاضي أبـو بوسـف واسـتعانته بالقـاضي أبـو بوسـف

وبين الخليفة العباسي هارون الرشيد، واستعانته بالقاضي أبو يوسف خليفة أبو حنيفة النعمان في حل أحد المسائل الفقهية فيقول مستنداً على رواية للقاضي أبو يوسف والتي ذكرها عدد من المصنفين ومنهم ابن خلكان فيقول: «قال لي: من هذا؟ قلت: يعقوب قال: ادخل ودخلت، فإذا هو جالس، وعيسى ودخلت، فإذا هو جالس، وعيسى علي، فقال: أظننا قد روعناك؟ قلت: أي والله، ومن خلفي كذلك، قال: اجلس، فجلست حتى سكن ما في روعي، ثم التفت نحوى وقال:

عقائدهم هي عبارة عن مزيج من المذاهب والديانات وآراء فلسفية قدهـة والتـى عرفـت وقـد انتـشرت في الاقطار الاسلامية مـذ زمـن بعيـد بتأثير الامتزاج للمسلمين مع غيرهم من اصحاب الديانات المختلفة، او الآراء المتباينة، وان الاسهاعيلية قد اخذوا بتلك الآراء، وهذه المعتقدات ثم اخضعوها لفكرتهم بعد ان اصبغوها بالصبغة الإسلامية»(٢٦) وبغاية اثبات الامامة والعلم وحصرها بيد المتهم الفاطميين عمل مؤرخيهم، ودعاتهم بجهودهم لتوضيح احقيتهم واسقاط شرعية خلفاء الدولة العباسية، ومن ذلك ما اجراه مؤرخ الدولة الفاطمية الداعــى المطلــق ادريــس<sup>(۳۷)</sup> (ت ۸۷۲هــ/۱٤٦٤م) مـن مقارنــة بــين المته من خلفاء الدولة الفاطمية، وبين خلفاء بني العباس، فيشير الى استعانة العلماء، والفقهاء، والكتاب بالخلفاء الفاطمين، والاستفادة بعلومهم، ومن ذلك ما جرى بين الوزيـر يعقـوب بن كلـس(ت:٣٨٠ هـ / ۹۹۰م)، عنــد تأليـف مصنفــه المســمي (مصنف الوزيـر)، وهـو كتـاب في الفقه واسترشاده بالخليفة الفاطمي العزيـز باللـه فيشـير الى ذلـك بمـا رواه والعلوم الإلهية.

ثالثاً: الفكر التأويلي الباطني واهميته من الناحية التاريخية يتفق اغلب الدارسين للفلسفة الإسلامية بصورة عامة والفلسفة الإسماعيلية بصفة خاصة على ان ملامح الفكر الفلسفي التأويلي قد تشکل بشکل متدرج عبر مراحل مختلفة حيث تمثلت المرحلة الأولى في عهد الستر بجهود اخوان الصفا والقاضي عبدان، اما المرحلة الثانية فهى قبيل واوائل الخلافة الفاطمية في المغرب وتمثلت بجهود الداعي جعفر بن منصور اليمن، والخليفة المعـز لديـن اللـه (ت ٣٦٥هــ/٩٧٦م)، والقاضي النعمان (ت ٣٦٣هـ/٩٧٣م)، بينها تمثل المرحلة الثالثة والتي تعد الأكثر نعمق في الفكر الفلسفي، والأكثر تطوراً وازدهاراً، والتي تتمثل بجهود عدد من الفلاسفة الدعاة مثل السجستاني (ت ٣٦١هـ/ ٩٧٢م)، والكرماني(ت ٤١١هــ/١٠٢٠م)، اما المرحلة الأخيرة فهى المرحلة الطيبية في اليمــن (٤٠٠).

وقد قسم الاسماعيليون التاريخ الى قسمين: حيث تمثل القسم الأول منه بالامتداد الزمنى، والذي كان يعد

یا یعقوب، أتدری لماذا دعوتك؟ فقلت: لا، فقال: دعوتك كي أشهدك على ان هذا عنده جارية قد سألته أن يهبها، فامتنع، ثم سألته أن يبيعها لى فأبي، فو الله، لئن لم يفعل قتلته. فقال أبو يوسف: التفت نحو عيسى، وقلت: ما بلغ الله بهذه الجارية فتمنعها عن أمير المؤمنين، وتنزل نفسك بهذه المنزلة؟ قال لى: قد عجلت علي في هذا القول قبل أن تعرف مها عندى. فقلت: ما في هذا من جواب؟ فقال: على هين بالطلاق، مع العتاق، وصدقة لا أملك ألا أبيع هذه الجارية، او أهبها والتفت الرشيد الى، وقال: هل في ذلك له من مخرج؟ فقلت نعـم...» (۲۸). حيـث يثبـت مـن خـلال المقارنة مقدار جهل الخليفة العباسي بالعلوم الشرعية، وحاجته للفقهاء لأجل الفتيا، على النقيض من خلفاء الدولة الفاطمية الذين يلجـأ إليهـم فقهاهـم، ومشرعيهـم للاستفادة من علومهم، وهذا هو نوع من أنواع المقارنات التي تدعم أمَّتهم، وفي المقابل تبين عجز خلفاء الدولـة العباسـية وبالتـالي هـو محاولـة لأسقاط الشرعية عنهم عن طريق اثبات جهلهم بالعلوم الشرعية،

هدد / ۲۶۰۰ أيلول ۲۰۰

ذو وجهين عند الإسهاعيلية، حيث يتمثل الوجه الأول بنفس الواقعة او الحادثة التاريخية، والتي تمثل الظاهر، اما الوجه الأخر فيمثل الظاهر، اما الوجه الأخر فيمثل التاريخية، أي الجانب الباطني منها، وقد جعلوا صحة هذه الوقائع، والاحداث وطريقة اثباتها الوقائع، والاحداث وطريقة اثباتها الا وهو الائمة الاسهاعيلين، وذلك الا وهو الائمة الاسهاعيلين، وذلك وهم بذلك سخروا التأريخ وصحة وادثه كطريق لأثبات شرعية حوادثه كطريق لأثبات شرعية منصب الامامة بمختلف أدوارها في التاريخ "،

حتى انهم ذهبوا الى ابعد من ذلك حيث جعلوا للتأويل جذوراً تمتد الى بداية الخلق الآدمي وهذا ما أشار اليه القاضي النعمان (ت: ٣٦ههـ/٩٧٣م) في اشارة الى هذا الامتداد والترابط بين التأويل وتاريخ البشرية بقوله: «إن الله لما خلق مورة ادم من طين بقيت جثة ملقاة زمناً طويلاً قبل ان ينفخ فيه الروح يعني العلم الباطن الروحاني»، ثم يكمل كلامه فيقول: «ولما أراد الله اكرامه امده بذلك العلم وعلمه إياه»(٥٤)، وبذلك

مِثابِة مجموعة من الأدوار، والاكوار المتشابهة فيما بينها والتى تكون خاضعة لعملية التكرار منذ نبي الله ادم (عليه السلام)(١٤١)، وحتى دور الامام القائم (عليه السلام) «وذهبوا إلى عهد بدء الخليقة والمعروف بعهد النبى آدم وسلسلة الإمامـة مـن عـصر النبـي آدم إلى يومنا هـذا، وأضافوا إلى ذلك بقولهـم الأكوار و الأدوار ، اذ جعلوا كلّ دور يتألف من الإمام المقيم والرسول الناطـق أو أساسـه، ومـن سـبعة أمُّـة فيكون سابعهم المتم الدور، ويمكن أن يزيد العدد في الأمِّة عن سبعة في ظروف أُخرى او في الفترات الاستثنائية، وان هـذه الزيـادة تحصـل في اعداد الأمِّة المستودعين من دون الأمَّة المستقرين، وأمَّا الدور فيكون في العادة صغيراً وكبيراً، اما الدور الصغير فهو الفترة التي تقع ما بين كلّ ناطق وناطق اذ يقوم فيها سبعة أمَّة، أمَّا الدور الكبير يبتدئ من عهد آدم حتى القائم المنتظر والـذي يسـمّى دوره بالـدور السابع، ويكون في الوقت ذاته متمّم لعدد النطقاء الستة»(٤٢).

اما القسم الثاني من التأريخ فيتمثل في الحدث التاريخي، والذي يكون

٤٤٣

يكون التأريخ عندهم غير منفصل عن الناحية العقدية والشرعية والها هما متلازمان.

ولا يخفى ان مجرد تقسيم الحدث التاريخي الى ظاهر (نفس الحدث)، والى باطن (أي البحث في بواطن وخفايا الحدث)، فهذا معناه عدم الخضوع، والانصياع والتسليم لظواهر الوقائع، والاحداث، والها يجب البحث عن أسبابها، وعلاتها الحقيقية، وما تؤول اليه في الحقيقة، وهذا في حد ذاته يعد عملية نقدية وتحليلية لنفس الحدث التاريخي، وليس مجرد عملية نقل وتدوين ظاهريـة فارغـة، وهـذا مـا يبحـث عنه التاريخي، والمدون الحقيقي، وبذلك تبرز الأهميـة الكبـيرة للتأويـل في تطور وتنامي مرحلة التدوين التاريخي عند الفرقة الإسماعيلية، وهذا يدل دلالـة اكيـدة عـلى عمليـة انتقـال مـن التدوين السردي، الى مرحلة التحليل والنقد وإيجاد العلل والغايات الحقيقة للحدث، وما كان ليتم ذلك من دون براعتهم الفائقة في فن التأويـل.

#### الخاتمة

- كشفت الدراسة ان للتأويل الباطني الأثر البالغ في تدعيم المذهب الإسماعيلي الفاطمي، وتقويته كما انهم اتخذوا منه هدفاً لضرب بقية المذاهب الأخرى التي لا تدين به. - ان جعل التأويل الباطني شرطاً اساسياً واجباً في المذهب، بعد الامان بالرسل، والشرائع جعل له تأثيراً واضحاً على جميع النواحي لا سيما الناحيتين: العقدية، والتاريخية - أوضحـت الدراسـة القيمـة العليـا التى اضافها التأويل الى طريقة الفهم الإسماعيلي الفاطمي لحركة التأريخ، واحداثه، وأيدولوجيته، اذ لم يكتفوا بالفهم الظاهري، وانها تعمقوا في تأويل، وتحليل هذه الحوادث للوصول الى الفهم العميق - بينت الدراسة كيف انهم عـززوا الأهميـة الاسـتثنائية لامُتهـم، واحقيتهم في الخلافة من خلال حصر التأويل الباطني فيهم على اعتبار انهم ورثة الرسول (صلى الله عليه واله)، وحاملي علمه، ومعارفه. - وضحت الدراسة كيف كان للتنظيم الدقيق للدعوة، الأثر الكبير، والذي قد منحها مركزية، وقوة؛ كما سهل إدارة شــؤونها وفــق متطلبــات كل

#### الهوامش:

١- والـشيعة كما يقول الشهرستاني: «وهم الذين قد شايعوا عليا (عليه السلام) على وجـه الخصـوص. والذيـن قالـوا بإمامتـه، وخلافته وصية، ونصاً إما بشكل جليا، وإما خفيا. واعتقدوا بأن الإمامة لا تخرج عن أولاد على، وإذا خرجت فبظلم الذي يكون من غيره، أو بالتقية من عنده. كما وقالوا: لست الإمامة بقضية مصلحية فتناط باختيار العامة فينتصب الإمام بنصبهم، وانها هي قضية أصولية، تعد ركن الدين، اذ لا يجوز للرسل (عليهم السلام) إغفاله او إهماله، ولا تفوضه إلى العامة وإرساله، ويجمعهم بذلك القول بوجوب التعيين مع التنصيص، ولثبوت عصمة الأنبياء والأمَّة وجوبا عن الصغائر، والكبائر، والقول بالتولى مع التبرى فعلا، وقولاً وعقدا، إلا في حالة التقية». الملك والنحك، ج١، ص ١٤٦ ٢- الأزهري، محمد بن أحمد (ت: ٣٧٠هـ)، تهذيب اللغة، تح: محمد عوض مرعب، ط١، دار إحياء الـتراث العـربي (بـيروت، ۲۰۰۱م)، ج۱۰، ص۲۲۹-۳۳۳

٣- ابن فارس، احمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي ابو الحسين (٣٩٥هـ- ١٠٠٤م)، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، تح: محمد علي بيضون، ط١، (١٩٩٧م)، ص ١٤٥

٤- سورة ال عمران، الآية ٧

0- أبو الهلال العسكري، الحسن بن عبد الله (ت ٣٩٥هـ -١٠٠٥م)، معجم الفروق الله يات،

اختصاص باختصاصه.

-اوجـدت الدراسـة الـدور الفاعـل للتأويـل الباطنـي في الاسـهام بعمليـة تطـور التدويـن التاريخـي، وانتقالـه مـن مجـرد عمليـة تدويـن فارغـة الى مرحلـة جديـدة مـن الفهـم، والتدقيق، والتمحيص لبواطـن الأمـور ومـن ذلـك يفهـم دقـة الكتابـات الإسـماعيلية.

Jan. / 31

بيول

.40

ومؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، ط١، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، (قـم، ١٤١٢هـ)،

14.

آ- ابن فارس، احمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي ابو الحسين (ت٣٩٥هـ-٤٠٠٥م)، مجمل اللغة، تح: زهير عبد المحسن سلطان، ط۲، مؤسسة الرسالة، (بيروت، ١٩٨٦ م)، ج١، ص١٠٧

٧- سورة الأعراف، الآبة ٥٣

۸- الفراهيدي، ابو عبد الرحمن الخليل
 بن أحمد بن عمرو بن تميم (ت ۱۷۰هـ -۲۸۷م)، كتاب العين، تح: د. مهدي المخزومي و د. أبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، ج٨، ص ٣٦٩

٩- الازهري، تهذيب اللغة، ج١٥، ص٣٢٩

۱۰- الصاحب بن عباد، إسماعيل بن عباد بن عباد بن عباس الطالقاني (ت ٣٨٥هـ ١٩٩٥م)، كتاب المحيط في اللغة، تح: محمد حسين ال ياسين، ط۱، عالم الكتب، (بيروت، ١٤٤هـ)، ج١٠، ص٣٧٨

۱۱- الماتريـدي، تفسـير الماتريـدي = تأويـلات أهــل السـنة، ج١، ص١٨٣

۱۲- ابن عطية الاندلسي، <u>تفسير ابن</u> عطية=المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص٤

۱۳- الثعالبي=الجواهـ الثعالبي=الجواهـ الحسان في تفسير القرآن، ص٤٤؛ ابن عادل،
 اللباب في علـ وم الكتـاب، ج١، ص٢٦

١٤- الشيخ الطبرسي، الفضل ابن الحسن
 (ت: ٥٤٨هـ / ١١٥٣م)، مجمع البيان في

تفسير القرآن، تح: لجنة من العلماء، ط١، منشورات مؤسسة الاعلمي، (بيروت، ١٤١٥هـ)، ج١، ص١٥-١٨

10- الشهرستاني، محمد بن عبد الكريم بن ابي بكر (ت٥٤٨هـ-١١٥٣م)، تفسير الشهرستاني = مفاتيح الأسرار ومصابيح الأبرار، تح: محمد على آذرشب، ط١، مركز البحوث والدراسات للتراث، (طهران، ٢٠٠٨م)، ج١، ص٧٤

١٦- أبو هـ لال العسكري، معجم الفروق اللغوية، ص١٣٣؛ الشيخ الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج١، ص٣٩؛ السمين الحلبى، أبو العباس، شهاب الدين، أحمد بن يوسف بن عبد الدائم (٧٥٦ هـ -١٣٥٥ م)، عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، تح: الدكتور محمد التونجي، ط١، عالم الكتب، (بيروت، ١٩٩٣م)، ج٣، ٢٧٣؛ حيدر الآملي، حيدر بن عليّ بن حيدر العلويّ الحسيني (ت٧٨٢هـ)، تفسير المحيط الأعظم والبحر الخضم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم، تح: محسن موسوي تبريزي، ط٣، نور علی نور، (قم، ۱٤۲۲هــ)، ج۱، ص۲۳۸ ۱۷- الماتريـدي، <u>تفسـير الماتريـدي = تأويـلات</u> أهل السنة، ج١، ص١٨٣؛ ابن عطية الاندلسي، تفسير ابن عطية=المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص٥؛ الثعالبي، تفسير الثعالبي=الجواهر الحسان في تفسير <u>القــرآن</u>، ص٤٣

۱۸- معرفة، محمد هادي (ت: ۱۳۰۹)،
 التأويل في مختلف المذاهب والآراء، ط۱،
 المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب

الإسلامية، (طهران، ٢٠٠٦ م)، ص٨٠ ١٩- جـعفر بن منصور اليمن الحسن بن فرج بن حوشب الكوفي، الفتيات والقرانات، نسخة خطية الكترونية.ج٢، ص

7-أثبات النبوءات، تحقيق: عارف تامر، ط7(بيروت: دار الشرق، ١٩٨٦)، ص٥٢ حرا- فإن إيفانوف يقترح تقسيم مراحل تطور هذه العقائد إلى ثلاث مراحل: «المرحلة المبكرة منذ تأسيس الدعوة حتى قيام الفاطميين بالمغرب سنة ٢٩٧هـ متى المرحلة الفاطمية منذ سنة ٢٩٧هـ حتى بداية القرن السادس.

فترة الموت وهي عاصمة الدولة الإسماعيلية في إيران، والتي تبدأ منذ حوالي بداية القرن السادس وحتى نهاية القرن التاسع، اذ تعد بمثابة المرحلة الأولى وهي في نظرنا عبارة عن مرحلة الغلو والتطرف في العقائد، اما المرحلة الثانية فتعد مرحلة الاعتدال والتوسط، اما المرحلة الأخيرة وهي في الموت فتمثل في الغالب مرحلة ارتدادا إلى الغلو مع التطرف في العقائد الإسماعيلية». نقلاً عن جمال الدين، محمد السعيد، دولة الإسماعيلية في إيران، محمد السعيد، دولة الإسماعيلية في إيران، ط١، (بيروت: المطبعة العصرية، ١٩٩٩م)،

٢٢- ينبغي الإشارة الى حقيقة مهمة وهي ان كل الشيعة بفرقها، وتياراتها المختلفة توجب ولاية الأؤة (عليهم السلام)، مستندين في ذلك على قوله تعالى {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ

وَأُولِي الْأُمْرِ مِنْكُمْ}. سورة النساء، الآية 90. حيث فسروا معنى اولي الامر بالأمّة (عليهم السلام)، الا ان الاختلاف هو ان كل فرقة كانت تريد اثبات نص الآية، وانطباقه على المُتهم دون الفرق الأخرى. حسين، محمد كامل، طائفة الإسماعيلية مكتبة النهضة المصرية، ١٩٥٧م)، ص ١٥٥. ٢٣- حسين، محمد كامل، طائفة الإسماعيلية تاريخها - نظمها - عقائدها، ط١٠ (القاهرة: تاريخها - نظمها - عقائدها، ط١٠ (القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، ١٩٥٧م)، ص ١٥٥.

78- أحمد حميد الدين، المصابيح في اثبات الامامة، تحقيق: مصطفى غالب، (بيروت: دار الاندلس للطباعة والنشر، ١٩٩٦م)، ص

70- الكربلائي، المنهج التأويلي عند القاضي النعمان، ص ٢٣١.

٢٦- الداعي المؤيد، ديوان المؤيد، ص ١٠١ ١٠٢.

٢٧- سورة ال عمران، الآية ٧.

٢٨- القاضي النعمان المغربي، أساس التأويل،
 ص ٥١.

٢٩- سورة المائدة، الآية ١٢.

•٣- الحامدي، إبراهيم بن الحسن (ت ١٥٥هـ/١٦٦١م)، كنز الولد، تحقيق: مصطفى غالب، ط١، (بيروت: دار الاندلس ١٦٤١هـ)، ص ١٦٥؛ الداعي ابو فراس، شهاب الدين نصر بن ذي الجوش (ت ٨٨هـ/١٤٧٩م)، مطالع الشموس في معوفة للنفوس، نشر ضمن كتاب أربع رسائل السماعيلية، تحقيق: عارف تامر، (بيروت:

Late / 3T

<u>ا</u>يون

01.10

دار الحياة، ۱۹۷۸م)، ص ١٥

٣١- غالب، مصطفى، تاريخ الدعوة الإسماعيلية من أقدم العصور حتى عصنا الحاضي، تقديم: محمد شاه علي، ط١، (دمشق: دار اليقظة العربية، ١٩٥٣م)، ص
 ٧.

٣٢- هـو أحمـد بـن عبـد اللـه الكرمـاني حميد الديــن، (٣٥٢ -بعــد ٤١٢ هــ = ٩٦٣ -بعــد ١٠٢١م)، ويلقب بحجة العرافين وهو من دعـاة الإسـماعيلية وكتابهـم. وشـغل منصـب داعي الدعاة في عهد الحاكم الفاطمي في مصر، وهو المسؤول في أيامه عن الدعوة في المشرق. وكان يخالف غلاة الإسماعيلية الذين أصبحوا دروزا. ولـد في القاهـرة، ورحل إلى إيران سنة ٤٠٨ ومات فيها له مجموعة رسائل يبلغ عددها ١٣ رسالة أهمها الرسالة التاسعة واسمها (مباسم البشارات بالإمام الحاكم بأمر الله أمير المؤمنين) والعـاشرة واسـمها (الواعظـة) في الـرد عـلي الفرغاني الأجدع، والحادية عشرة واسمها (الكافيـة في الـرد عـلى الهـاروني الحسـني)، ومن أعظم كتبه (راحة العقل). الزركلي، خير الله، الاعلام، ط١، (بيروت: دار العلم للملايين، ۱۹۸۰)، ص١٥٦-١٥٧.

٣٣-وقــد وجـه الكرماني عنايـة خاصـة في كتابـه الريـاض إلى الحكـم بـين فيلسـوفين هـما أبـو حاتـم الـرازي في كتابـه الإصـلاح وأبـو يعقـوب السجسـتاني في كتابـه النـصرة وذلك بسبب تنازعها في آراء فلسفية وردت في كتاب المحصـول للنسـفي. القـاضي النعمان المغـرى، تأويـا الدعائـم، ج٢، ص ٢٤.

٣٤- «وفـد عـلى القاهـرة سـنة ٤٠٨ هـ بنـاء على طلب الصادق المأمون أختكن الضيف داعى دعاة الدولة الفاطمية في عهد الحاكم بأمر الله عندما حمى وطيس المعارك الدينية وقامت الدعوات الجديدة وراج سوق البدع التي كانت تهدف إلى الغلو في القول بألوهية الحاكم بأمر اللّـه، فألقى الـدروس والمحاضرات في دار الحكمـة وقـاوم الدعـوات الجديـدة التى تتنافى ومبادئ الفاطميين الأساسية، ووضع كثيرا من البحوث والكتب أشهرها الرسالة الواعظة في الـرد عـلى الحسـن الفرغاني القائل بتأليه الحاكم بأمر الله، ورسالة البشارات والمصابيح. وقد تمكن فيهما من إثبات الإمامة كواقع كوني لا بد منه، وذلك ببراهين معقولة وحجيج دامغة جاءت زاخرة بالتعابير العبرية والسريانية والفارسية مأخوذة من كتب الأنبياء النطقاء السماوية، ثم إنه اتخذ الآراء الأفلاطونية أساسا لبحوثه فذكرها مهارة لم يسبقه إليها أحد، وقد جاءت جميعها كدعوة عامة لتوطيد النظام الفكري الفلسفى ورفع مستواه، ومحو أي أثر للشك والجدل والارتياب والنقاش». القاضي النعمان المغربي، تأويل الدعائم، ج۲، ص ۲۱.

70- ووكر، بول، الفكر الاسماعيلي في عصر الحاكم بأمر الله «حميد الدين الكرماني»، ترجمة: سيف الدين القصير، ط١، (دمشق: دار الحدى، ١٩٨٠م)، ص ٥-٩.

٣٦- الكربلائي، حيدر محمد عبد الله،

.۸۸

33- القاضي النعمان المغربي، أبي حنيفة النعمان بن محمد بن منصور (ت: ٣٦هم/٩٧٣م)، أساس التأويا، تحقيق: عارف تامر، ط١ (بيروت: دار الثقافة، ١٩٦٠م)، ص ٥٥

٤٥- المصدر نفسه، ص ٥٥

## قائمة المصادر والمراجع والدوريات:

-القرآن الكريم

-اولاً: المخطوطات الإسماعيلية (الفاطمية)

• جعفر بن منصور اليمن الحسن بن فرج بن حوشب الكوفي (ت ٣٨٠هـ/ ٩٩٠م).

١-مخط وط الفترات والقرانات، نسخة خطية الكترونية.

-ثانياً: المصادر العربية القديمة:

•الداعي أدريس، عماد الدين بن الحسن بن عبد الله القرشي (ت ١٤٦٤مم)، ٢-عيون الاخبار وفنون الآثار، تحقيق: مصطفى غالب، ط٢(بيروت: دار الاندلس، ١٩٨٤م).

•الأزهري، محمد بن أحمد (ت: ٣٧٠هـ)

٣-تهذيب اللغة، تح: محمد عوض مرعب، ط١، (بيروت: دار إحياء الـتراث العـربي، ٢٠٠١م).

•الحامـدي، إبراهيـم بـن الحسـن (ت ٥٥٧هـ/١١٦١م).

3-كنـز الولـد، تحقيـق: مصطفـى غالـب، ط۱،
 (بـیروت: دار الاندلـس ،۱٤۱٦هـ).

الداعي الاسماعيلي المؤيد في الدين الشيراني ودوره السياسي والفكري والعقائدية في الدولة الفاطمية (دراسة تاريخية)، أطروحة دكتوراه غير منشورة (جامعة بغداد: كلية الآداب، ٢٠١١م)، ص ٣٤٧.

۳۷- عـماد الديـن بـن الحسـن بـن عبـد الله القـرشي، عيـون الاخبـاد وفنـون الآثـاد، تحقيـق: مصطفـى غالـب، ط۲(بـيروت: دار الاندلـس، ۱۹۸۶م)، السـبع السـادس، ص ۲۳۳. ۸۳۰ للصدر نفسه، ص ۳۳۳-۳۳۳.

٣٩ هناك اختالاف بقضية اخوان الصفا فالإسماعيلية يقولون ان صاحب الرسائل هو احمد الوفي، ولهذا عدوها من أولى الكتابات.

•٤-ووكر، بول، سمات الفلسفة الإسماعيلية «الإسماعيلية مرونة ومساحة فكرية مدهشة»، نشر ضمن كتاب الإسماعيلية الفكرية النشأة والصراع والبقاء، ط١، (بيروت: جداول للنشر والترجمة والتوزيع، ٢٠١٨)، ص ٩١.

13- «ثمـة سبع حقـب تسـاوق دور النبوة، وفي كل حقبـة مـن هـذه الأدوار سبعة أثمـة، وتلـك هـي أسـس دعائـم التشييع السبعي او الإسـماعيلي». هـنري، كوربـان، تاديـخ الفلس فة الإسـماعيلية، تحقيـق: الامـام مـوسى الصـدر؛ وعـارف تامـر، ط١(بـيروت: عويـدات للنـشر والطباعـة)، ص١٤٦

۲3- السبحاني، جعفر، المذاهب الإسلامية،
 ط۲، (بيروت: دار الولاء للطباعة والنشر،
 ۲۰۰۵م)، ص ۲۸۲.

٤٣- مجاني، بوبة، دراسات اسماعيلية، ص

**Late** / 31

يين

7 01.10

- •حيـدر الآمـلي، حيـدر بـن عـليّ بـن حيـدر العــويّ الحسـيني(ت٧٨٢هـ)
- ٥- تفسير المحيط الأعظم والبحر الخضم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم، تح:
   محسن موسوي تبريزي، ط٣، (قم: نور على نور، ١٤٢٢هـ)
- •الثعالبي، أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف (ت٨٧٥هـ)
- ٦-تفسير الثعالبي=الجواهــر الحسان في تفسير القــرآن، تــح: الشــيخ محمــد عــلي معـوض والشيخ عـادل أحمـد عبــد الموجـود، ط١، (بــيروت: دار إحيــاء الــــراث العــري، ١٤١٨ هــ).
- •السجســـتاني، ابـــو يعقـــوب أســـحاق (ت ٣٦١هــ/ ٩٧٢م)،
- ۷-أثبـات النبــوءات، تحقيــق: عــارف تامــر، ط۲(بــيروت: دار الــشرق، ۱۹۸۸)
- •السمين الحلبي، أبو العباس، شهاب الدين، أحمد بن يوسف بن عبد الدائم (٧٥٦ هـ -١٣٥٥ م)
- ٨-عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ،
   تح: الدكتور محمد التونجي، ط١، (بيروت:
   عالم الكتب، ١٩٩٣م)
- •الشهرستاني، ابـو الفتـح محمـد بـن عبـد الكريـم بـن ابي بكـر (ت: ٥٤٨هــ-١١٥٣م) ٩-الملل والنحل، (مؤسسة الحلبي، د.ت)
- ١٠-تفسير الشهرستاني= مفاتيح الأسرار ومصابيح الأبرار، تح: محمد على آذرشب، ط١، (طهران: مركز البحوث والدراسات للـتراث، ٢٠٠٨م)
- •الصاحب بن عباد، أبو القاسم إسماعيل

- بن عباد بن عباس الطالقاني (ت ٣٨٥هـ /٩٩٥م)،
- 11-المحيط في اللغة، تح: محمد حسين ال ياسين، ط١، (بيروت: عالم الكتب، ١٤١٤هـ) الطبرسي، الفضل بن الحسن (ت٥٤٨هـ) -١١٥٣م)
- ۱۲- مجمع البيان في تفسير القرآن، تح:
   لجنة من العلماء، ط۱، (بيروت: منشورات
   مؤسسة الاعلمي، ۱٤۱٥هـ)
- •ابن عطية الاندلسي: أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن، (ت 827هـ)
- 17-تفسير ابن عطية=المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تح: عبد السلام عبد الشافي محمد، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٢٢هـ)،
- •ابن عادل، ابو حفص سراج الدين عمر بن علي الحنبلي الدمشقي (ت٧٧٥هـ-١٣٧٣م)
- 18-اللباب في علوم الكتاب، تح: عادل احمد عبد الموجود وعلي محمد عوض، ط١، (بيروت: دار الكتب العلمية, ١٩٩٨م) المن فارس بن زكرياء القزويني الرازي ابو الحسين (ت٣٩٥هـ -١٠٠٤م)
- 10- الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، تح: محمد علي بيضون، ط١، (بلا: ١٩٩٧م) ١٦-مجمل اللغة، تح: زهير عبد المحسن سلطان، ط٢، (بيروت: مؤسسة الرسالة،

۲۸۹۱ م)

•الفراهيدي، ابو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم (ت ١٧٠هـ -٢٨٦م).

١٧- كتاب العين، تح: د. مهدي المخزومي
 و د. أبراهيم السامرائي، (دار ومكتبة الهلال،
 د.ت)

•الداعي ابـو فـراس، شـهاب الديـن نـصر بـن ذي الجـوش (ت ٨٨٣هـ/١٤٧٩م)

١٨-مطالع الشموس في معرفة النفوس،
 نشر ضمن كتاب أربع رسائل اسماعيلية،
 تحقيق: عارف تامر، (بيروت: دار الحياة،
 ١٩٧٨م)، ص ١٥

المؤيد في الدين، أبو نصر هبة الله بن
 ابي عمران بن موسى بن داود (ت: ٤٧٠هـ/ ١٠٧٨م)،

19-ديوان المؤيد في الدين داعي الدعاة، تح: محمد كامل حسين، ط١، دار الكاتب المصري، (القاهرة، ١٩٤٩م)، ص١٠٠-١٠١ الماتريدي، محمد الماتريدي، محمد بن محمود (ت٣٣هـ)،

۲۰-تفسير الماتريدي = تأويلات أهل السنة،
 تح: د. مجدي باسلوم، ط۱، (بيروت: دار
 الكتب العلمية، ۲۰۰۵ م)

القـاضي النعـمان المغـري، أي حنيفـة النعمان
 بـن محمد بـن منصور (ت: ٣٦٣هـ/٩٧٣م)،
 ۲۱- أسـاس التأويـل، تحقيـق: عـارف تامـر،

۲۱- اســاس التاويــل، تحفيــق: عــارف نامــر ط۱ (بــيروت: دار الثقافــة، ۱۹٦٠م)

٢٢-تأويل الدعائم، تحقيق: محمد حسن الأعظمي، ط٢، (القاهرة: دار المعارف)،
 أبو هلال العسكري، الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد (ت ٣٩٥هـ-١٠٠٥م)

77-معجـم الفـروق اللغويـة، تـح: الشـيخ بيـت اللـه بيـات، ومؤسسـة النـشر الإسـلامي التابعـة لجماعـة مؤسسـة النـشر الإسـلامي التابعـة لجماعـة المدرسـين، عـ١٤١٢هـ)

-ثالثاً: المراجع الحديثة

•جمال الدين، محمد السعيد

37-دولة الإسماعيلية في إيران، ط١، (بيروت: المطبعة العصرية، ١٩٩٩م) • حسن، محمد كامل

70-طائفة الإسماعيلية تاريخها - نظمها - عقائدها، ط١، (القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، ١٩٥٧م)

•الزركلي، خير الله

۲۲-الاعـلام، ط۱، (بـیروت: دار العلـمللملایـین، ۱۹۸۰)

•السبحاني، جعفر

۲۷-المذاهب الإسلامية، ط۲، (بيروت: دار الولاء للطباعة والنشر، ۲۰۰۵م)

•غالب، مصطفى

7۸-تاريخ الدعوة الإسماعيلية من أقدم العصور حتى عصرنا الحاضر، تقديم: محمد شاه علي، ط١، (دمشق: دار اليقظة العربية، ١٩٥٣م).

•معرفة، محمد هادي (ت: ١٣٠٩)

٢٩-التأويل في مختلف المذاهب والآراء،
 ط١، (طهران: المجمع العالمي للتقريب بين
 المذاهب الإسلامية، ٢٠٠٦ م)

•مجاني، بوبة،

۳۰-دراسات اسماعیلیة، (قسطنطینیة: مطبوعات جامعة منتوري، ۲۰۰۰۳م)

العدد / ٢٥

يلول

07.70

# List of Sources, References, and Periodicals

- The Holy Qur'an
- First: Ismaili (Fatimid) Manuscripts
- Ja'far ibn Mansur al-Yaman al-Hasan ibn Faraj ibn Hawshab al-Kufi (d. 380 AH/990 CE).
- 1- Manuscript of the Periods and Qur'ans, an electronic manuscript copy.
- Second: Ancient Arabic Sources:
- Al-Da'i Idris, Imad al-Din ibn al-Hasan ibn Abdullah al-Qurashi (d. 872 AH/1464 CE).
- 2- Uyun al-Akhbar wa Funun al-Athar, edited by Mustafa Ghalib, 2nd ed. (Beirut: Dar al-Andalus, 1984 CE).
- Al-Azhari, Muhammad ibn Ahmad (d. 370 AH).
- 3- Tahdhib al-Lughah, edited by Muhammad Awad Mar'ab, 1st ed. (Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, 2001 CE).
- Al-Hamidi, Ibrahim ibn al-Hasan (d. 557 AH/1161 CE).
- 4- Kanz al-Walid, edited by Mustafa Ghaleb, 1st ed. (Beirut: Dar al-Andalus, 1416 AH).
- Haydar al-Amili, Haydar ibn Ali ibn Haydar al-Alawi al-Husayni (d. 782 AH).
- 5- Tafsir al-Muhit al-A'zam wa al-Bahr al-Khadim fi Ta'wil Kitab Allah al-Aziz al-Muhkam, ed. Mohsen Mousavi Tabrizi, 3rd ed. (Qom: Nur ala Nur,

•هنري، كوربان

٣١-تاريخ الفلسفة الإسماعيلية، تحقيق: الامام موسى الصدر؛ وعارف تامر، ط١(بيروت: عويدات للنشر والطباعة) • ووكر، بول

٣٢-الفكر الاسماعيلي في عصر الحاكم بأمر الله « حميد الدين الكرماني»، ترجمة: سيف الدين القصير، ط١، (دمشق: دار المدى، ١٩٨٠م)

٣٣-سمات الفلسفة الإسماعيلية «الإسماعيلية مرونة ومساحة فكرية مدهشة»، نشر ضمن كتاب الإسماعيلية الفكرية النشأة والصراع والبقاء، ط١، (بيروت: جداول للنشر والترجمة والتوزيع، ٢٠١٨)

-رابعاً: الرسائل والأطاريح الجامعية •الكربلائي، حيدر محمد عبد الله

٣٤-الداعي الاسماعيلي المؤيد في الدين الشيرازي ودوره السياسي والفكري والعقائدية في الدولة الفاطمية (دراسة تاريخية)، أطروحة دكتوراه غير منشورة (جامعة بغداد: كلية الآداب، ٢٠١١م).

-خامساً: الدوريات

•الكربلائي، حيدر محمد عبد الله
70-المنهج التأويلي عند القاضي النعمان
(ت: ٣٦٣هـ/ ٩٧٣م) دراسة في رسالته مفاتيح
النعمة، مجلة دراسات تاريخية، (العدد
الثامن والعشرون: حزيران، ٢٠٢٠م).

- Muhammad Husayn al-Yasin, 1st ed. (Beirut: Alam al-Kutub, 1414 AH) • al-Tabarsi, al-Fadl ibn al-Hasan (d. 548 AH - 1153 CE)
- 12- Majma' al-Bayan fi Tafsir al-Ouran, ed. a committee of scholars, 1st ed. (Beirut: Al-A'lami Foundation Publications, 1415 AH)
- Ibn Atiyyah al-Andalusi: Abu Muhammad Abd al-Haqq ibn Ghalib ibn Abd al-Rahman (d. 542 AH) 13- Tafsir Ibn Atiyyah = al-Muharrir al-Wajeez fi Tafsir al-Kitab al-Aziz, ed. Abd al-Salam Abd al-Shafi Muhammad, 1st ed. (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1422 AH)
- Ibn Adel, Abu Hafs Siraj al-Din Umar ibn Ali al-Hanbali al-Dimashqi (d. 775 AH - 1373 CE)
- 14- al-Lubab fi Ulum al-Kitab, ed. Adel Ahmad Abd al-Mawjud and Ali Muhammad Awad, 1st ed. (Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 1998)
- Ibn Faris, Ahmad ibn Faris ibn Zakariya Al-Qazwini Al-Razi Abu Al-Husayn (d. 395 AH - 1004 AD)
- 15- Al-Sahibi in the Jurisprudence of the Arabic Language, its Issues, and the Customs of the Arabs in their Speech, ed. Muhammad Ali Baydoun, 1st ed. (n.d. 1997)
- 16- Mujmal Al-Lughah, ed. Zuhair Abdul Mohsen Sultan, 2nd ed. (Beirut: Al-Risalah Foundation, 1986)
- · Al-Farahidi, Abu Abdul Rahman Al-

- 1422 AH).
- al-Tha'alibi, Abu Zayd Abd al-Rahman ibn Muhammad ibn Makhlouf (d. 875 AH).
- 6- Tafsir al-Tha'alibi = al-Jawahir al-Hasan fi Tafsir al-Qur'an, edited by Sheikh Muhammad Ali Mu'awwad and Sheikh Adel Ahmad Abd al-Mawjoud, 1st ed. (Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, 1418 AH). • Al-Sijistani, Abu Ya'qub Ishaq (d. 361 AH/972 CE)
- 7- Proof of Prophecies, edited by Arif Tamer, 2nd ed. (Beirut: Dar Al-Sharq, 1986)
- Al-Samln Al-Halabl, Abū al-Abbas, Shihāb al-Dīn, Ahmad ibn Yusuf ibn Abd al-Da'im (756 AH/1355 CE)
- 8- Umdat al-Huffaz fi Tafsir Ashraf al-Alfaz, ed. Dr. Muhammad al-Tunjī, 1st ed. (Beirut: Alam al-Kutub, 1993)
- $Ab\overline{U}$ Al-Shahrastan . Muhammad ibn Abd al-Karim ibn Ab Bakr (d. 548 AH/1153 CE)
- 9- Al-Milal wa al-Ni**ḥā**l (Religions and Sects), (Al-Halabl Foundation, n.d.)
- 10- Tafsir al-Shahrastan $\overline{I}$  = Keys to Secrets and Lamps of the Righteous, ed. Muhammad Ali Azarshab, 1st ed. (Tehran: Center for Research and Studies on Heritage, 2008)
- Al-Sahib ibn Abbad, AbŪ al-Qāsim Ismā'Īl ibn Abbad Ibn Abbas al-Talaqani (d. 385 AH / 995 CE)
- Al-Muhit fi al-Lughah, ed.

- edited by Muhammad Hasan Al-A'zami, 2nd ed. (Cairo: Dar Al-Ma'arif)
- Abu Hilal Al-Askari, Al-Hasan ibn Abdullah ibn Sahl ibn Sa'id (d. 395 AH/1005 CE)
- 23- Dictionary of Linguistic Differences, edited by Sheikh Baytullah Bayat and the Islamic Publishing Foundation affiliated with the Teachers' Association, 1st ed. (Qom: Islamic Publishing Foundation affiliated with the Teachers' Association, 1412 AH) Third: Modern References
- Jamal Al-Din, Muhammad Al-Sa'id
  24- The Ismaili State in Iran, 1st ed.
  (Beirut: Al-Matba'ah Modernity, 1999)
- Hussein, Muhammad Kamil
- 25- The Ismaili Sect: Its History, Organizations, and Doctrines, 1st ed. (Cairo: Maktabat al-Nahda al-Masriya, 1957)
- al-Zarkali, Khairallah
- 26- al-A'lam, 1st ed. (Beirut: Dar al-Ilm lil-Malayin, 1980)
- al-Subhani, Ja'far
- 27- Islamic Schools of Thought, 2nd ed. (Beirut: Dar al-Wala' for Printing and Publishing, 2005)
- Ghalib, Mustafa
- 28- The History of the Ismaili Mission from the Earliest Times to the Present, Introduction: Muhammad Shah Ali, 1st ed. (Damascus: Dar al-Yaqza' al-Arabiya, 1953)
- Ma'rifa, Muhammad Hadi (d. 1309)

- Khalil ibn Ahmad ibn Amr ibn Tamim (d. 170 AH 786 AD)
- 17- Kitab Al-Ayn, ed. Dr. Mahdi Al-Makhzoumi and Dr. Ibrahim al-Samarra'i, (Dar and Maktaba al-Hilal, n.d.)
- The Preacher Abu Firas, Shihab al-Din Nasr ibn Dhi al-Jaush (d. 883 AH/1479 CE)
- 18- Matali' al-Shumus fi Ma'rifat al-Nufus, published in the book Four Ismaili Letters, edited by Arif Tamer, (Beirut: Dar al-Hayat, 1978 CE), p. 15
- Al-Mu'ayyad fi al-Din, Abu Nasr Hibat Allah ibn Abi Imran ibn Musa ibn Dawud (d. 470 AH/1078 CE)
- 19- Diwan al-Mu'ayyad fi al-Din, the Preacher of Preachers, ed. Muhammad Kamil Husayn, 1st ed., Dar al-Katib al-Masri, (Cairo, 1949 CE), pp. 100101-
- Al-Maturidi, Abu Mansur al-Maturidi, Muhammad ibn Muhammad ibn Mahmud (d. 333 AH)
- 20- Tafsir al-Maturidi = Interpretations of the Sunnis, ed. Dr. Majdi Basloum, 1st ed. (Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 2005)
- Al-Qadi Al-Nu'man Al-Maghribi,
   Abu Hanifa Al-Nu'man ibn
   Muhammad ibn Mansur (d. 363
   AH/973 CE),
- 21- The Basis of Interpretation, edited by Arif Tamer, 1st ed. (Beirut: Dar Al-Thaqafa, 1960)
- 22- The Interpretation of the Pillars,

Unpublished Doctoral Dissertation (Ja Fifth: Periodicals

- Al-Karbalai, Haider Muhammad Abdullah
- 35- The Hermeneutical Approach of Judge Al-Nu'man (d. 363 AH/973 AD) A Study of His Treatise Mafatih Al-Ni'mah, Journal of Historical Studies (Issue Twenty-Eight: June 2020).
- 29- Interpretation in Various Schools of Thought and Opinions, 1st ed., (Tehran: World Assembly for the Approximation of Islamic Schools of Thought, 2006)
- · Majani, Bubah,
- 30- Ismaili Studies, (Constantinople: Mentouri University Press, 2003)
- Henri, Corbin
- 31- History of Ismaili Philosophy, edited by Imam Musa al-Sadr; Aref Tamer, 1st ed. (Beirut: Awidat Publishing and Printing)
- Walker, Paul
- 32- Ismaili Thought in the Era of Al-Hakim bi-Amr Allah "Hamid al-Din al-Kirmani", translated by Saif al-Din al-Qasir, 1st ed. (Damascus: Dar al-Mada, 1980)
- Characteristics 33of Ismaili Philosophy "Ismailism: Flexibility and a Surprising Intellectual Space", published in the book Intellectual Ismailism: Origins, Conflict, and Survival, 1st ed. (Beirut: Jadawel Publishing, Translation, and Distribution, 2018)
- Fourth: University Theses and Dissertations
- Al-Karbala'i, Haidar Muhammad Abdullah
- 34- The Ismaili Missionary Mu'ayyad fi al-Din al-Shirazi and His Political, Intellectual, and Doctrinal Role in the Fatimid State (A Historical Study),

1

01.10

