# مرجعيات المكان الثقافية في شعر أصحاب المشويات



أ. د. عثمان عبدالحليم جلعوط
كلية التربية للعلوم الإنسانية –
جامعة الأنبار
Hae85eat@uoanbar.edu.ig

أسامة مبارك شبيب
كلية التربية للعلوم الإنسانية
جامعة الأنبار
osa22h2001@uoanbar.edu.iq

الكلمات المفتاحية: المرجعيات، الثقافية، المكان، أصحاب، المشوبات.

#### كيفية اقتباس البحث

شبيب ، أسامة مبارك، عثمان عبدالحليم جلعوط ، مرجعيات المكان الثقافية في شعر أصحاب المشوبات، مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية، أيلول ٢٠٢٥،المجلد: ٥ ،العدد: ٥ .

هذا البحث من نوع الوصول المفتوح مرخص بموجب رخصة المشاع الإبداعي لحقوق التأليف والنشر ( Creative Commons Attribution ) تتيح فقط للآخرين تحميل البحث ومشاركته مع الآخرين بشرط نسب العمل الأصلي للمؤلف، ودون القيام بأي تعديل أو استخدامه لأغراض تجارية.



Registered مسجلة في ROAD

مفهرسة في Indexed IASJ

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



#### Cultural References of Place in the Tainted Al-Mashubat Poetry

# Prof . Dr .Othman Abdul halim gelaout

Department of Arabic Language, College of Education for Human Sciences, Anbar University, Iraq

#### Osamah Mubark Shabeeb

Department of Arabic Language, College of Education for Human Sciences, Anbar University, Iraq

**Keywords**: References, Cultural, place, Tainted Poetry (Al-Mashubat Poetry)

#### **How To Cite This Article**

Gelaout, Othman Abdul Halim, Osamah Mubark Shabeeb, Cultural References of Place in the Tainted Al-Mashubat Poetry, Journal Of Babylon Center For Humanities Studies, September 2025, Volume: 15, Issue 5.



This is an open access article under the CC BY-NC-ND license (http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

#### **Abstract**

This study deals with the cultural references of Place in the poetry of the poets classified within tainted poetry (Al-Mashubat Poetry), the label given by Abu Zaid Al-Qurashi to a group of veteran poets, which is the sixth class in his book Jamharat Ash'ar Al-Arab.

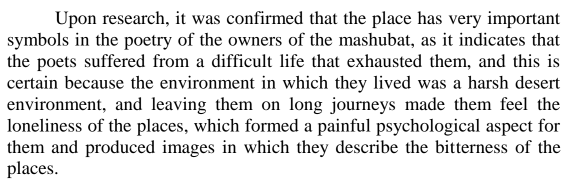
Place occupied a large space in the poetry of those poets, because of the connotations it revealed in the souls of those poets, who expressed through it what was in their hearts of perceptions towards the events that were happening around them that were related to Place. So time for them turned into the rich source that provided them with the main material for the text, while the use of Place came for them as an essential element in the construction of the Arabic poem, and Place gained great importance for the poets, for its being as an essential element in the formation of poetic images.





Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)





#### الملخص

تناولت في هذه الدراسة مرجعيات المكان الثقافية في شعر أصحاب المشوبات، تلك التسمية التي أطلقها أبو زيد القرشي على مجموعة من الشعراء المخضرمين وهي الطبقة السادسة في كتابه جمهرة أشعار العرب.

فقد شغل المكان مساحة كبيرة في شعر أصحاب المشوبات، لما يتضمنه من دلالات في نفوس الشعراء، وصرّحوا عبره عمّا يختلج في صدورهم من تصورات تجاه ما يدور حولهم من أحداث ارتبطت بالأمكنة، فأصبح المكان عندهم مصدراً ثرياً يرفدهم بالمادة الرئيسة لقيام النص، فيما جاء توظيف المكان عندهم كونه عنصراً أساسياً في بناء القصيدة العربية، كما أن المكان اكتسب أهمية كبيرة عند شعرائنا، لدخوله كعنصر أساسي في تشكيل الصور الشعرية.

تأكد عند البحث أن المكان له رموز كبيرة جداً في شعر أصحاب المشوبات كونه يدل على أن الشعراء عانوا من حياة شاقة أرهقتهم وهذا مؤكد لأن البيئة التي عاشوا فيها بيئة صحراوية قاسية، وتركه للرحلات الطويلة مما يشعره بوحشة الأمكنة فشكل عنده جانباً نفسياً مؤلماً وأنتج عنده صوراً يصف فيها مرارة الأمكنة.

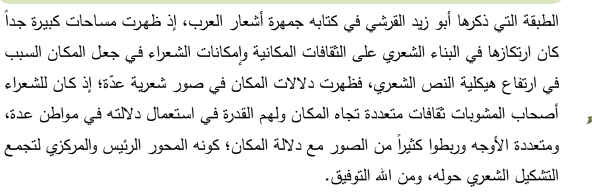
#### المقدمة

من المعلوم أن للمكان الأثر الكبير في النفس البشرية؛ لذلك كان الاهتمام كبيراً بدراسة البيئة التي يعيش فيها الإنسان كونها من المؤثرات على سلوكياته وتحركاته، وبها يحقق وجوده وكيانه ويكتسب مقومات شخصيته.

وكان ارتباط الشعر بالمكان أعلى بكثير من فنون الأدب الأخرى وله السبق؛ لأنّ المكان هو العنصر الإنتاجي للشعر ولا سيما الشعر العربي؛ لذلك كلما ذكر الشعر العربي قيل عنه أنتجته تلك الأرض العربية أو تلك البيئة العربية، فارتبط الشعر العربي بالأمكنة ارتباطاً مباشراً، وللمكان أثر كبير وقيمة فنية في التشكيل الشعري، ذلك لما له من تداعيات نفسية في حياة الشاعر والعربي خصوصاً، من هنا وقع الاختيار على دراسة المكان عند شعراء المشوبات تلك







#### مرجعيات المكان الثقافية في شعر أصحاب المشوبات

إنَّ الأثر النفسي الذي يظهره الشاعر حول الأمكنة هو بالرجوع الى ذلك الزمن الذي كان يسكن فيه الأفراد مع من فقدوا أو غادروا دون عودة، فيتعالق الزمان مع المكان ليشكل الشاعر عبرهما صوراً يأسر فيها خيال المتلقى.

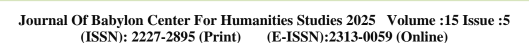
كما أن تعامل العربي مع الأمكنة التي يسكنها تعامل مختلف عن كل الأمم الأخرى؛ لأنّ العربي لله ارتباط حميم مع البيئة التي يعيش فيها، لذلك نجد أن العربي يبقى يحنّ إلى الأمكنة التي يسكنها ثم يغادرها، ويتذكر ذلك المكان كلّما زاد عليه الحب والحنين، ويبدأ بتذكر أماكن كان يسكنها وفيها مساكن أناس آخرين، كانت تربطه معهم روابط المحبة والأنس.

فالفطرة العربية التي تولدت فينا تجاه الأمكنة هي غريزة قد ينفرد بها العربي دون غيره لذلك كان "المكان الذي عشنا فيه وعانينا منه راسخاً في ذاكرتنا على الرغم من أنّنا لن نعود إليه"(۱). فالشعراء كلما ذكروا الأمكنة شكلت حدثاً نفسياً لتذكّر من كان يقيم على أرض تلك الأمكنة، فهذا شعور تبعثه الأحاسيس لذكر أكبر قدر من المساحات الكبيرة السابقة ليتمكن الشاعر من إيراد صورة من أراد ذكره بشكل غير مباشر، فانَّ القصد الأكبر هو ذكر من هو أقل مساحة من مساحة المكان لكنّه أكبر تأثيراً في نفسية الشاعر؛ لذلك جاء بالمكان وما يحويه من موجودات ومن ضمنها ما قصده الشاعر بالتحديد.

ومن تلك الأحداث الجميلة الماضية المنقطعة التي لا رجعة بعدها يتذكر الشاعر أماكن كانت تحوي الحدث وأشخاصه واللحظات السعيدة التي تولدت على أرض المكان، فيوجهها الشاعر وينسبها للمكان الذي تجمعت عليه أفراحهم؛ لذا يسعى الشاعر إلى استدعائها بين حين وآخر (٢)، وإنّ تلك الذكريات والأحداث تنطوى تحت دلالة المكان.

وتتبع النصوص التي أوردها الشعراء أصحاب المشوبات التي يشكل المكان أساساً لإقامتها اتضح أنّ الشعراء يتعاملون مع المكان كأنه كائن حيّ يخاطبونه ويسألونه عن الناس التي سكنت







أرضه أين هم وماذا فعل بهم الزمن، لذا نجد أنّ التصور عند الشعراء تجاه المكان انتقل من كونه حجارة أو دمناً إلى كونه كائناً حيّاً؛ بل أعطوه صفتي الجسد والروح $^{(7)}$ .

لذا شكّل المكان عنصراً من عناصر المرجعيات الثقافية لدى أصحاب المشوبات كونهم كانوا جزءاً من مجتمع شكل عندهم المكان " <u>القرطاس المرئى القريب الذي سجل الإنسان عليه ثقافته</u> وفكره وفنونه ومخاوفه وآماله وأسراره وكل ما يتصل به وما وصل إليه من ماضيه ليورثه إلى المستقيل "(٤).

نجد أنّ أوسع ميدان من ميادين الأدب هو الشعر الذي شكل فيه المكان قصائد كثيرة وجمع هذا المكان أحداثاً أعطت للشاعر مساحات كبيرة جداً لإيراد موضوعات تخدم الهدف الذي يريد الوصول إليه الشاعر عبر دلالة المكان سواء أكان مكاناً حقيقياً أم متخيلاً فطرح الشاعر أفكاره عبر المكان بكل أناقة مبرزاً دور الثقافة التي يحملها والتي أنتجت هذا النص<sup>(°)</sup>.

إنَّ الصفة الفنية التي اتضحت عبر نصوص الشعراء هي إدراك الشعراء أنّ المكان بمفرده لا يقدّم قيمة فنيّة للنص من دون حركة؛ لذلك ركّن أغلب الشعراء على حركية المكان لإعطاء صورة فنية مكثّفة تعطى للشاعر مساحات أكبر في طرح الأحداث من دون حدود تقيد العمل الشعري.

فالمكان " بدون حركة لا يصبح مكاناً وإنما قطعة أرض فضاء، فالذي يعطي المكان حياته هي الحركة، والمكان هو ذلك البقعة من الأرض أو المبنى الذي يمكن للإنسان إيجاده على الأرض، أي أنْ تجعله مكيناً قادراً على الحياة على الأرض"(١).

شكّل ذكر الأرض التي سكنها العربي ثم ارتحل عنها قضية شغلت الشعراء وعدّها الشعراء من الكرامة والاعتزاز وأصبحت سمةً تلازم النفس العربية وهي الحنين إلى مكان العيش؛ لا بل عرفت هذه الصفة في حيواناتهم من الإبل والخيول، إذ يصف امرؤ القيس حنين الخيول إلى أماكن مرابطها قائلاً(٧): (من الطويل)

#### وَما جَبُنَ تُ ذَيل مِ وَلِك نُ تَ ذَكِّرًا مَرَابِطَهَا في بَرْبَعِيصَ وَمَيْسَرَا

فذكر الأمكنة والحنين إليها من صفات الأرض العربية التي مسحت بها على سكانها، فكان الحنين إليها وذكرها على أصعدة مختلفة هي طباع طبعت عليها سكان الأرض العربية، إذ قيل لأعرابي: ما الغبطة؟ قال: الكفاية ولزوم الأوطان والجلوس مع الإخوان، وقيل له: فما الذلَّ؟ قال: النتقل في البلدان والتنحي عن الأوطان<sup>(^)</sup>.









ومن كل ما تقدّم تشكّلت لدى أصحاب المشوبات ثقافات عن المكان وماهيته والموضوعات المرتبطة بالأمكنة كالطلل والأثافي ومرابط الخيل والإبل والحنين والاشتياق وذكر المحبوبة والأحباب وما شاكل هذه الموضوعات من اتصال بالمكان.

واتضح عند أصحاب المشوبات ذكر المكان بصورة عامة لما اشتمل عليه من ذكريات أو ذكر الديار لخصوصية الاشتياق للمحبوبة وعلى هذا تمحور هذا البحث في دراسة الثقافات المكانية لأصحاب المشوبات.

وكذلك ظهور عنصر الصحراء الذي ميز العمل الأدبي والذي شكّل ساحة اسقاطِ الحالة النفسية عند الشاعر كون الصحراء تعطي الكثير من الدلالات التي تفسر بالقوة والإرادة والبأس، ويتعزز هذا المحور المكاني بالقوة إذا اتصل به المحور الزمني ودلالة الليل والمسير في الصحراء، "فالشاعر يحمل المكان في ذاكرته ومخيلته ووجوده فيما يعنيه من قضية الانتماء إليه"(٩).

ققد شكلت الصحراء جانباً كبيراً من جوانب الثقافات المتعددة للشعراء أصحاب المشوبات؛ فهي تمثل رمزاً للثقافة العربية بما تحويه من أماكن وأحداث وحيوانات، فالحديث عن الصحراء لا يمكن أنْ يتمَّ إلّا لشخصٍ سار في فجاجها، وعرف دقائق صفاتها، كونه على علم أنه سيروي حديثه عن هذه الأمكنة لمستمعين مختصين في ذلك، وعلى هذا فالشاعر "في حديثه عن الصحراء يكون متمكنًا من مكانه، محتوياً له وعارفًا بجميع تفاصيله الصغيرة والكبيرة منها على سواء... ومعرفة تفاصيله لا يكون هيناً إلّا على من تجذر فيه وارتبط به ارتباطاً جعله قادراً على فهم طبيعته واستكناه جوهره واظهار كنوزه المخفية"(١٠).

ومن هذه الثقافات التي انتجت النصوص الشعرية هي ثقافة الشاعر النابغة الجعدي واجتهاده في جمع أغلب الألفاظ الصحراوية المتعددة في نصِّ جمع فيه بين ذكر الرحيل والاشتياق قال فيه (۱۱): ( من المديد)

هَل بِالسدَيارِ الغَداةَ مِن صَمَمِ أَم مسا تُنسادي مِن ماشِلٍ دَرَجَ الستَسائَهُ العَهددَ وَهدوَ عَهدُكَ واسس اللهُ العَهددَ وَهدو عَهدُكَ واسس إنَّ المَدرونُ في أَشرِ السكانَ بِها بَعضُ مَن هَوِيتُ وَمَن كانَ بِها بَعضُ مَن هَوِيتُ وَمَن يَسائَلني صَاحِبي بِسدائي وَقَد يَسَائَلني صَاحِبي بِسدائي وَقَد إنَّ شهائي وأصل دائسي لشي

أم هَل بِرَبِعِ الأَنِيسِ مِن قِدَمِ

سَيلُ عَلَيهِ كَالحَوضِ مُنهَ دِمِ

سَيلُ عَلَيهِ كَالحَوضِ مُنهَ دِمِ

تَجمَع مَن حَلَّهُ وَلَه يَرِمِ

تَجمَع مَن حَلَّه وَلَه مِن يَرِمِ

يَلِق سُرُوراً فِي العَيشِ لَم يَدُمِ

يَلِق سُرُوراً فِي العَيشِ لَم يَدُمِ

نامَ عِشاءً وَبِتُ لَه أَنَهِ



# مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٠٥ المجلد ١٠/ العدد ٥



تمركز النص على ثقافة الشاعر ومرجعيته المكانية وما يعرفه الشاعر عن الإقامة في المكان والرحيل عنه وما يرتبط بهما من دلالات، إذ جاء في النصّ مخاطبةٌ للمكان لكنّ عدم الاستجابة للمتكلم أثارت فيه الأشجان بأن لا أنيس في المكان يدير الحوار والمؤانسة.

ومن ثمّ نجد أن الشاعر ابن بيئة صحراوية، وهذا ما ظهر في هذا النص وهو استعماله للألفاظ جاء الدلالات على معنى الصحراء وكل الألفاظ جاء بها الشاعر ليعبر عن خلو الدار من ساكنيها، وذكر الرحيل ثم التعبير عن الحزن الذي يساوره، ويمنعه النوم ليلاً من شده الاشتياق، حتى وصوله إلى ذكر صفات المحبوبة الجمالية، فوصل بذلك الوصف الى الاغراق والمبالغة في الوصف حتى ذكر صفات النوم والاستيقاظ بعده، وما يطرأ عليها من أحوال وهذا من شدّة الوجد الذي يعيشه الشاعر، فذهب به الخيال والإحساس الى رسم كلّ تلك الصور الخيالية التي يعلل بها شوقه.

فحشد الشاعر لهذه الصور كل ما يستعمله من موضوعات في هذه البيئة الصحراوية من ألفاظ بعرفها سكانها.

فإنّ هذا الاستعمال لهذه الألفاظ يدلّ على ثقافة شاعر متمرس له خبرة في طريقة توظيف الثقافات المكانية لنصوص فنية لها الوقع الكبير على المتلقي الذي يعرف كل تلك الأمكنة لكن سبب جعل هذه الألفاظ لها قبولٌ فنيٌّ هي ثقافة الشاعر في التعبير وكيفيه المزاوجة بين الأفكار واختيار الألفاظ.

ومن الثقافة التي جمعت بين أسرار الصحراء من موجودات غير حية مع موجودات حية كالنبات والحيوان مستحضرة ثقافة الشاعر كعب بن زهير في صياغة أبيات من قصيدة استهلها بذكر الأمكنة في الصحراء وما يصيبها من تحولات عند نقادم الزمن عليها ومغادرة أهلها، وجاء هذا في تصوير من ثقافته قائلاً (١٢):

أَمِن نَوارَ عَرَفْتَ الْمَنزِلَ الْخَلَقَا
وَقَفْتُ فيها قليلاً رَيْثَ أَسْأَلُها
كادَتْ تُبَيِّنُ وَحْيًا بعض حاجَتِنا
لا زَالَتِ الرِيْحُ تُزْجِي كَلَّ ذي لَجَبِ
فَأَنْبَتَ الْفَغْوَ وَالرَّيْحِانَ وَابِلُه

إِذْ لا تُفَارِقُ بَطْنَ الجَوِّ فَالْبُرَقَا فَانْهَلَّ دَمْعِي على الخَدَّينِ مُنْسَحِقًا لو أَنَّ مَنْزِلَ حَيٍّ دَارِسًا نَطَقَا غَيْثًا إذا ما ونَتْهُ دِيْمَةٌ دفَقَا والأيهقان مع المُكْنَان والذُّرُقَا



#### فَلَـمْ تَـزَلْ كُلُّ غَنَاءِ البُغَامِ بــهِ مِن الظباءِ تُرَاعِي عَاقِدًا خَرِقَا

إن كعب في رحلة وسط الصحراء وهو من روّادها ليلاً ونهاراً عارف سبلها وفجاجها، فمر على أماكن سكن الحبيبة، وأخذ يصوّر لنا كيف درست المنازل بعد فراق أهلها، فوقف الشاعر ليسأل المكان عن أهله، وسرعان ما انصبّ دمعه مسرعاً، لكن المفارقة هو تصويره للصحراء التي كانوا يسكنونها بأنّها أصبحت أرض يعلوها أنواع النباتات من الأعشاب والزهور والريحان والأيهقان، ولم يذكر الشاعر أنّ أرضهم أصبحت خراباً وقاحلةً، وهذا من الشعور النفسي تجاه من أحب ورحل وبقيت أرضهم تنتج الجمال حتى بعد رحيلهم فما هو حال الأرض التي يسكنونها ويحلّون بها ويعتنون بها كأنّ هناك ترابطاً وتقارباً بين الأرض وروح الشاعر، وإنْ تقاربت روحه وروح من أحب وهو الذي رحل عنه ، وعبر عن حزنه اتجاه من رجل بتدفق الدم وحرقته بفقدانهم.

مولد هذا النص أرض الصحراء وهذا ما جاءت به الدلالات المتعددة في النص والإشارات الى أن مكان النص الصحراء، وهو ما صرّح به بذكر (الجو) هو المكان المنهبط الذي تتجمع فيه المياه، و (البُرق) وهي الأرض التي يخلطها الحجارة والطين وذكر الوحي والإشارة والكلام الخفي وهي كلها من صفات الصحراء، وتحدث جراء مرور الرياح عليها، ومن ثمَّ شرع بذكر النباتات المتنوعة في الصحراء من (الفغو والريحان والأيهقان والمكنان والذرق)، ثم وصف حيوانات ذلك المكان وكيفية انتشارها ورعيها في تلك الأمكنة.

فعبر هذا النص عن ثقافة شاعر شغوف ببيئته، فأخذ يرسم "مناظرها بجميع تفاصيلها، يرسم أيامها ولياليها وصخورها ورمالها وأعشابها وأشجارها وحيوانها وكل ما يجري فيها من ريح وبرق ورعد ومطر "(۱۳).

وعلق عن ذلك خاتماً وصف المكان بأنه وصل المكان بعد مسير طويل تكل منه الإبل لطول المسير الا أنّ الشاعر وصف ناقته عند الإقامة بذاك المكان بأنها لم ترغُ ولم تتعب ولم تضعف، فوصفها بأنها لم تتعب لنشاطها وهذا الوصف لم يكن للناقة بالحقيقة؛ بل لحالته النفسية وهو الاشتياق للوصول لذلك المكان وجاء في مواصلة المسير دون انقطاع.

النصّ صدر عن شاعر كبير تخرج من المدرسة الشعرية التي تتلمذ فيها كثيرٌ من الشعراء الكبار وهي مدرسة زهير بن أبي سلمي، فكان كعب قد أحاط بكل الجوانب الفنية التي مكّنته من إنتاج هذا النص الذي ظهرت فيه موهبته الشعرية والثقافية ولا سيما ثقافته البيئية وهي الصحراء وما تحتجنه هذه اللفظة من ألفاظ أخرى اقترنت بها وتعامدت معها فشكّلت منها هذه الصياغات الشعرية التي نحن بصدد دراستها وهي تحمل مكونات لغوية وأدبية يتوصل إليها الباحثون يوما بعد يوم.



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



والثقافات هي التي تسيطر على جودة عنصر الإنتاج، فكلّ مُنتَجٍ يدل على ثقافة المُنتِج فالنصوص الشعرية هي أحوج ما تكون إلى الثقافة إذا قابلها الإحساس والشعور، فيكون التصوير يحمل من الدقة ما يخبرنا عن خيار شاعرٍ كانت ثقافته وراء هذا الإنتاج (١٤).

ونتيجة ما تقدم هي أنْ يقوم الشاعر برسم صورة صحراوية متخيلة يتمكن عبرها من السيطرة على ذهن المتلقي؛ وذلك بجمع مفردات المكان الحقيقي وزجّها في مكان متخيّل، وهذا ما جاء عند القطامي إذ يصف أحد الأمكنة الصحراوية ومنازلها، وكثّف لها الصورة بتجمع حيوانات الصحراء فيها، وجمع لها صورة الغبار والحجارة، وهي من سمات الأمكنة الصحراوية، إذ يقول القطامي (١٠٠): (من الوافر)

أَمِن طَرَبٍ بكيتُ وذكرِ أهلٍ وأطلالٌ عَفَت من بعدِ أنسسٍ وأطلالٌ عَفَت من بعدِ أنسسٍ خَلَت غيرُ الظباء بها وعينٌ وإنَّ بكل مدنية وسنة وسنة خطواذلَ من مصاحبة وفرد

وللطرب المُتاحِ لَكَ إِدِّكَارُ وَدَارُ الحربِ المُتاحِ منكرةٌ قفارُ ودارُ الحربي منكر وقّ قفارُ وظلمانُ النعامِ لها عِرارُ مقابل منظرٍ فيها صوارُ عَبْلَتِ المهارُ عَبْلُت والخيالِ يتبعُها المهارُ عَبْلُت والخيالِ يتبعُها المهارُ

جاء هذا النص من ثقافة القطامي واطلاعه على أحوال الصحراء وما تحويه هذه الأمكنة من موجودات حية وغير حية، فركّز في وصف المكان على ذكر أسماء حيوانات الصحراء التي تجمّعت في المكان المراد وصفه، مع علم الشاعر أنّ هذه الحيوانات لا تقرب من أماكن وجود الإنسان، ومن هذا تبينت ثقافة الشاعر على اختيار هذه الانواع من الحيوانات وهي: النعام والبقر الوحشي والظباء، وذكر هذه الحيوانات له خصوصية ودلالة على إقامة الحزن في ذهن المتلقي؛ لتخيل أن المكان خال من الناس، مهجور بالكامل، بدلالة وجود حيوانات الصحراء بفناء ذلك المكان.

ثمّ أكمل صورة الصحراء ومكوناتها من الحجارة والغبار والرمال والرياح، وكيف أنّ الرياح تعمل على نقل الرمال لترمس بها بقايا الديار، وتمحو آثارها وهذا ما يجعل الارض جرداء وتكثر فيها الحجارة من دون الرمال.

فانً كل ما ذكر هي من سعة اطلاع الشاعر على أسرار الأمكنة وخصوصيتها حتى في تغير المواسم وتعاقب الاحوال المناخية على تلك الأمكنة فعبر الشاعر عن كل تلك المعارف والثقافات التي يمتلكها بصوره فنية أدت الى قيام هذا النص.



## عِن شعر أصحاب المشويات هي شعر أصحاب المشويات هي



وللشماخ بن ضرار ثقافة مرجعية تجاه الصحراء، وهذا جاء من سعة الأرض التي يجوبها الشاعر فشكّل شعر الشماخ تاريخاً حافلاً بالصور الصحراوية، وكأنَّ الصحراء خلبت عقل الشاعر، وتملكت منه إحساسه فما انفكَّ حتى يذكرها في أشعاره محاولاً استحضارها في كل مسمياتها ومنها: التيماء والدوية والتيهاء والقفر، وهذا من شدة تعلقه بتلك الأمكنة التي شغلت تفكيره، فأنتجت في داخله ثقافة كبيرة تجاه تصوره للمكان وكيفية توجيه الألفاظ والمعاني والأوزان لإنتاج النصوص التي تأسر ذهن المتلقى ومصدرها ثقافة الشاعر واطلاعه، ومن هذا ما جاء عند الشماخ بن ضرار في قوله"(١٦): (من الطويل)

ودوّيـــة تيهـاءَ قفــر مَرَداُهـا مَرُوبٌ يكلُّ العِيسَ فيها ارتكاضُها إذا ما حَرابِيُّ الظَّهيرةِ لهم تَقِلْ نسات بها صَعْراء طال امتعاضها

وتقدم لنا ثقافة عمرو بن أحمر الباهلي واطلاعه على مظاهر الحياه في الصحراء نصاً استعمل فيه أسماء الصحراء وحيواناتها وأحوالها؛ ليعبر عن شوقه لمكان نزول أحبته وشغف الوصول البهم قائلاً (١٧):

(من الطويل)

لَعَمرى لَـئِن حَلَّـت قُتَيبَـةُ بَلِـدَةً شَـديداً بمال المُقدَمينَ عَضيضُها تُرَقِرقُها في عَينِها أَو تُفيضُها أَلا لَيت شِعري هَل أَبيتَنَّ لَيلَةً صَحيح السئرى وَالعيسُ تَجري غُروضُها بِتَيهاءَ قَف رِ وَالمَطِيُّ كَأَنَّها قَطا الحَزن قد كانت فراخاً بيوضُها

إنّ أصل فكرة صياغة النص هو الشوق لمَن رجل ونزل أرضاً بعيدةً يعرفها ويعرف اتجاهها الشاعر، وإن هذا الاشتياق كان مركز النص الذي تجمعت حوله دلالات التعب والمشقة، إذ نجد أن الشاعر يذكر كلُّ الألفاظ التي فيها من التعب والمشقة ليعبرَ عن شدّة حبه للقاء أحبته؛ لذلك عبر عن رحيل إحدى بطون باهلة وهي قتيبة الذين أقحمتهم السنة بالقحط فهربوا من شده الجدب، فوصف أن رحيلهم لم يكن برغبتهم بدليل استعمال (عضوض) وهو استعاره للعض بالناب ونسبة لسنة القحط.

كما يصف مسيره لمقابلتهم وهو جاد وحازم للوصول إليهم فهذا الحزم في القصد يزيد من همّة من أراد الوصول، ثم نجد أن الشاعر عمل على جمع لوازم الصحراء من أسمائها وحيواناتها، فجاء بتيهاء والقفر وهي من أسماء الصحراء التي تدلّ على سعة المكان وقلة الناس والماء والعشب فيه أي أنه مقفر.



مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١١/ العدد ه

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



ويأخذ صورة من صور حيوانات الصحراء وهي القطا التي شبّه سرعتهم وهم على مطيهم للوصول إلى مقاصدهم بسرعة طير القطا في نقل الماء إلى صغارها خوفاً عليها من العطش، فكان هذا النص مرتكزاً على ثقافة الشاعر وتمكّن من طرح أفكاره ومقاصده عبر اطلاعه ومعرفته على أحوال الصحراء وشدتها وقساوتها في المسير، فاستعملها للتعبير عن شدة المعاناة التي يلاقيها من ألم الفراق ورغبته في الوصول لمَنْ رحل.

إن امتلاك الشاعر للثقافة هو ما يمكنه من التعبير عمّا يختلج في نفسه من شوق عند رؤية الأمكنة التي سكنها أحبته فيعمل الشاعر على استعمال مرجعيته الثقافية لنقل فكره وإحساسه إلى ذهن المتلقي وهذا متوقف على قوه ثقافة الشاعر التي تجعل النص توليداً للمشاركة الوجدانية بين الشاعر والمتلقى (١٨).

فكلما كان ألم الشاعر كبيراً على فراق من أحبّ بالغ في تكثيف الصورة لتلامس مشاعر وأحاسيس المتلقي، وهذا ما جاء في تصوير ابن مقبل لوصف المكان والرحيل عنه، فكثّف ذكر لوازم الصحراء وأسمائها وأماكنها، فكان النص عبارة عن شهادة الشاعر بتمكنه من صياغة النصوص؛ وذلك لامتلاكه الثقافة المرجعية التي يعتمد عليها في نصب أركان النص الذي قال فيه (١٩): ( من الكامل )

لِمَنُ السَّيَارُ بِجَانِبِ الأَحْفَارِ أَمْسَتُ تَلُوحُ كَأَنَّهَا عَامِيًةً أَمْسَتُ تَلُوحُ كَأَنَّهَا عَامِيًةً خَلَدَتُ ولَمْ يَخْلُدُ بِهَا مَنْ حَلّها فَرِياضُ ذِي بَقَرٍ فَحَرْمُ شَعِيقَةٍ فَرِياضُ ذِي بَقَرٍ فَحَرْمُ شَعِيقَةٍ بَعْدَ المُروَّح والعَزيب كَأَنَّهُ

فَبَتِيلَ دَمْ خِ أَقْ بِسَلْعِ جُلْرِ والعَهْدُ كَانَ بِسَالِفِ الْإِعْصَارِ ذَاتُ النَّطَاقِ فَبُرْقَاتُ الإِمْهَارِ قَفْرٌ وقَدْ يَغْنَيْنَ غَيْرَ قِفَارِ عَدْرَجُ السَّلِيلِ مُمَنَّعُ الأَدْبَارِ

يطالعنا ابن مقبل في هذا النص برسم المشاهد الصحراوية وهو يحشد له تفاصيل عالية الدقة من أجزاء الصحراء؛ ليجعل له من التكامل ما ليس بمقدور السامع تجاهل النص أو التشاغل عنه؛ ذلك لما تكاملت له من توافر اللغة والثقافة والمعرفة التي شكلت عند الشاعر المرجعية التي من خلالها خرجت هذه الصياغات وكانت بمثابة التخطيط ونشر الأضواء فكانت هذه الصياغات عبارة عن المقدرة التي جمعت عبارات الصحراء من (الاحفار والبتيل والدمخ وجزار وذات النطاق وبرقه الأمهار وذي بقر وحزم وقفر) فكان جميع ما تقدم لوحات مكانية مكتنزة بالحركة وتنبض بالحياة (۲۰).



# عِن شعر أصحاب المشويات هي شعر أصحاب المشويات هي



وكثرة إمعان الشعراء في استدامة ضبخ الشواهد الشعرية التي تحاكي الأمكنة واستمراريتهم على هذا المنوال في نسجهم الشعري هو ليس من باب القصور أو من باب التكرار في طرح المواضيع المتشابهة لكن هنالك علَّة حقيقية يمر بها سكان الصحراء العربية وهي فقدان الوطن باستمرار وعدم الاستقرار هو الذي يحرك المشاعر إلى القول والشكوي تجاه ديارهم، وإن كان العربي الذي ليس له استطاعة على القول نجده مستمعاً جيداً للشعراء الذين أثّر بهم ألم فراق الدار والوطن.

ونجد أنّ العربي من شدّة الترجال والبحث عن مصادر العيش قد يمر في منازل سكنها سابقاً عند عملية البحث عن أماكن جديدة للرحيل، فمن شدّة الحنين إلى أيام الصبا يتعلق ويتذكر الأيام الماضية بذكر أبسط الأشياء كالحجارة والنؤى والأثافي والبئر المعطلة، فهذه تشكل لحظةَ تذكّر تعود بهم إلى الماضي.

وغالباً ما يصف الشاعر الديار التي تركها أهلها بالقساوة التي تظهر عليها، فيصور الشاعر المكان بأنه حزين، وهذا من شدّة حب الشاعر للمكان، وأنعكس هذا الحب على المحيط البيئي بما يشمل من محتويات فيصبح ذكر الموجودات انعكاساً لداخل الشاعر والحب الذي تملَّكه تجاه الأمكنة.

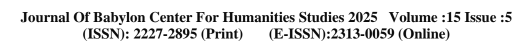
إن ذكر الشعراء " للأماكن التي نزلوا فيها أو تركوها تشير إلى دقة تعبيراتهم وخبرتهم العلمية في فنّهم من خلال تصويرهم لعناصر الطبيعة "(٢٢)، فكانت دقة التعبير والوصف عاملاً للكشف عن الثقافات التي يتمتع بها الشعراء وكلّ هذا استقصى عبر نصوصهم الشعرية.

ومن الصياغات التي انتجتها ثقافات الشعراء وفيما يخص جانب الديار هو ما صاغه النابغة الجعدي منادياً الديار في قوله (٢٣): (من الطويل)

> أَلا يسا دِيسارَ الحَسيِّ بَسينَ مُحَجَّسر وَقَف تَ بها لا أنت قاض لبانَةً أَلا أَيُّها الباكِي عَلى ما يَعُولُهُ أَلَـــمَّ خَيــــالٌ مِـــن أُمَيمَـــةَ مُوهِنـــاً

إلسى جانب القمرى كَاأَن لَم تَغَيَّر وَلا اليَاسُ يَشَفِي حاجَاةً المُتَذَكِّر تَجَمَّل عَلى ما يُحدِثُ الدَهرُ وَاصِبر طُروقًاً وأصحابِي بِدارَةِ خَندزرِ









تَضَـــ قُعُ رَيَّــا رِيــح مِســكٍ وَعَنبَــرِ فَإِن كانَ تَنكير لَديكَ فاأنكِر

إذا انتَمَيا فَوقَ الفِراشِ عَلاَهُما فَإِن كُنتَ لاَ تَرضى بما كانَ جائياً

يخاطب النابغة الديار على غير ما جرتِ به العادة، فالديار بعد خلو أهلها تتغير ولم تثبت على شكلها لما تتعرض له من عوامل مناخية تحوّل شكلها الى خراب لكن نجد العامل النفسى الذي لا يريد أن يظهر صورة الديار وهي خراب من شدة حبه لها يرى أنّ كل ما فيها جميل ولم يتغير. فنجده يبكي عليها لكنه متيقن أن البكاء لا يلبي الحاجة في عودة أهل الدار، وامتنع عن اليأس لأنه لا يجلب الدواء لعلة المشتاق الذي تذكر سكان هذا المكان.

ثم يعالق النابغة بين ثقافته عن الزمان ويربطها مع ثقافته حول المكان ويبدى تأثير الزمن السلبي على الديار والأمكنة حولها وهذا في قوله: ( تَجَمَّل عَلى ما يُحدِثُ الدَهرُ وَاصِبر).

فلم يستطع الشاعر تجاوز المكان حتى أتاه طيف من خيال أميمة صاحبة المكان المرتحلة عنه ومن شدة الشوق لها تذكر عطر المحبوبة رغم كل البعد الذي بينهما إلَّا أنّ حالة الشغف استرجعت صورة العطر المختزنة في ذاكرته فكان هذا النص عبارة عن صورة اجتمعت لها ثقافات عدة تجمعت في ذاكرة الشاعر.

ويسير كعب بن زهير على نهج ما سار عليه الشعراء في ذكر الديار وخراب أمكنتها بعد رحيل أهلها عنها ويبين فعل العوامل المناخية فيها، إذ يقول في ذلك (٢٤): ( من الطويل)

> أمِن دِمنَةِ قُفر تَعاوَرَها البلي تَعاوَرَهِا طولُ البلسي بَعدَ جِدَّةٍ فَلَـم يَبِـقَ فيها غَيـرُ أُسِّ مُذَعـذَع تَحَمَّلُ مِنها أَهلُها فَنَات بهم وَإِذْ هِلِيْ كَغُصِنِ البانِ خَفَّاقَةَ الْحَسْسِ فَأُصِبِحَ بِاقِي السؤدِّ بَينِسِي وَبَينَهِا

لعَينَيكَ أُسرابٌ تَفيضُ غُرويُها وَجَرَّت بأَذيال عَلَيها جَنوبُها وَلا مِن أَثْافي الدار إلَّا صَليبُها لِطِيَّ تِهِم مَ لُ النَّ وي وَشُرِّ عوبُها يَروعُكَ مِنها حُسن نُ دَلِّ وَطيبُها أماني يُزجيها إلَى عَصدوبُها

من المرجعيات الثقافية التي ارتكز عليها النص في الصياغة لدى كعب بن زهير هي المرجعية المكانية وخبرة الشاعر تجاه ترك المكان وما الحالة التي سيكون عليها المكان بعد رحيل أهلها؟ إذ إنّ الشاعر يصف المكان وقد أتاه البلي والخراب من كل جانب، ووصف أنّ الخراب وطمسَ المعالم يأتيانه من كل جانب بسبب رياح الجنوب التي تأتي بالمطر فتُعفّى كل شيء، ثمّ يكثّف





صورة الرياح في طمس آثار الديار بأنْ جعل لها أذيالًا فعند مسيرها تجر أذيالها من خلفها وتخفي آثار كل شيء تمر عليه.

ومن ثمّ يصل إلى شدة التأثير الذي قد جرى على الديار بسبب العوامل الجوية، إذ لم يبقَ من الدار إلّا النؤي الذي يفصل بين الخيمة ومجرى الماء كونه جعل في الأصل لمقاومة الماء وعدم تسربه إلى الخيمة، وكذلك تبقى الحجر الصلب من الأثافي وباقيها ذهبت به السيول، إنّ كل ما قدّمه الشاعر في هذا النص هو عبارة عن أفكار ورؤى يحملها الشاعر صرّح بها في الوقت الذي سنحت له الفرصة بذلك وهي رؤية الديار التي كانت عامرة بسكانها وهي خراب وقد غاب عنها أهلها.

وللقطامي نداء وجهه لبقايا الدار يستنطقها ويسألها عن أهلها أين هم؟ وما الذي جرى عليها حتى أصبحت بهذه الحال التي هي عليه؟ لكن لا مجيب لندائه، فعبّر القطامي عبر ثقافته بأبيات وصف بها حال الدار قائلاً(٢٠):

وملعب ربرب أدم هجسان بسوارق ترقد الصبحات خسرد ونادينا الرسوم وهن صمة وكسان الصبر أجمل فانصرفنا وعارضت المطية وهي تهوي وقلت لصاحبي ألا الصبحاني وقلت لصاحبي ألا الصبحاني فشعش ع بالأداوة شرمحي ونحس على قلامس يعملة

نوادٍ عند مشريتها انفترارُ بها من الشباب ضحى انبهارُ بها من الشباب ضحى انبهارُ ومنطقها المعاجمُ والسرطارُ ومنطقها المعابن ألبثه انحدارُ وأهونُ سيرها منها انسجارُ لتسلي عبرتي خمررٌ عقارُ وليسَ بنا ولو جهد انتظارُ أضر بها الترجيلُ والسرفارُ والسرفارُ والسرفارُ والسرفارُ والسرفارُ والسرفارُ والسرفارُ

قدّم القطامي في هذا النص لحظة حزن على ما جرى للديار، فخاطب رسومها بالنداء لكن لا جواب لها إلّا تلك الترانيم التي تأتي من حركة الهواء الذي يتخلّلها ويصدر أصواتًا وأصداءً لا تفهم وهذا من طبيعة الصحراء لخلوها من الناس وقلة الضوضاء فيها، فكل صوت خفيف يسمع بما في ذلك صوت الهواء عند احتكاكه بالأرض أو الاشياء الأخرى.

فقدم القطامي عبر هذا النص فقدان المكان السابق وهو يبحث عن وطن جديد لكنه يعلم أنه سيفقده أيضًا في يوم من الأيام كون هذا هو نظام العيش في الصحراء، وهذا يشكل حزناً متواصلاً بسبب التقدم في العمر وفقدان الشباب والقوة والحب كما فقد العربي الأمكنة السابقة،



وأصبحت من الماضي فأصدر القطامي فلسفته عن الديار وحالها وهي نسيانها، والانشغال عنها بالخمرة واللهو، فكانت نظرة القطامي للعمر والشباب أنّه يفنى كما يفنى وينسى المكان.

إنّ اطلاع الشاعر وقوه مرجعيته تجاه أي موضوع يريد تصويره وتسليط الضوء عليه تظهر نتائجه جلية واضحة في نصوصه؛ ولذلك عند قراءة أي نصِّ شعريٍّ نتوصل عبر ذلك النص إلى قوة الشاعر ونعرف أنّ لديه مرجعية ثقافية أعانته على إنتاج هذا النص.

لذلك نجد في نصِ للحطيئة القوة في الوصف والقدرة على جمع كثيرٍ من الموضوعات التي تظهر في أماكنها وقبل إقبال الشاعر على تجميعها أنها متباعدة، غير أنّ ثقافة الشاعر ومرجعيته هي من أنتجت التقارب بينها وظهرت كأنّها أجزاء شكّلت لوحة فنية لا يمكن التفريق بينها، ومن ذلك ما جسّده الحطيئة وجمعه في نص قال فيه (٢٦):

البسيط)

يا دَارَ هِندٍ عَفَّتُ إِلَّا أَثَافِيها أَرَّى عَلَيها وَلِينِّ ما يُغَيِّرُها أَرَّى عَلَيها وَلِينِّ ما يُغَيِّرُها قَد غَيَّرَ الدَهرُ مِن بَعدي مَعارِفَها جَرَب عَلَيها بِأَذيالٍ لَها عُصُف بَكَأَنَّني ساوَرَتني يَومَ أَسالُها حَتَى إِذَا ما إِنجَلَت عَنَّي قَعَدتُ عَلى حَتَى إِذَا ما إِنجَلَت عَنَّي قَعَدتُ عَلى أَرْمي بِها مَعرِضَ الدوِّيِّ ضامِرةً أَرمي بِها مَعرِضَ الدوِّيِّ ضامِرةً إِذَا عَلَي بَلَد إِذَا عَلَي بَلَد إِذَا عَلَي بَلَد إِذَا عَلَي بَلَد أَ قَفُ رَا إِلَي بَلَد إِذَا عَلَي بَلَد اللّه اللّه

بَدِنَ الطَّوِيِّ فَصاراتٍ فَواديها وَديمَ للهُ خُلِّيات فيها عَزاليها وَديمَ للهُ خُلِّيات فيها عَزاليها وَالسريحُ فَادَّفَنَات فيها مَغانيها فَأَصبَحَت مِثْلَ سَحقِ البُردِ عافيها عَودٌ مِنَ الرُقشِ ما تُصغي لِراقيها حَودٌ مِنَ الرُقشِ ما تُصغي لِراقيها حَرثِفٍ تَهالَاكُ في بِيدٍ تُقاسِيها في لَيلَةٍ ما يَدُوقُ النَّومَ سارِيها في لَيلَةٍ ما يَدُوقُ النَّومَ سارِيها كَلَّفتُها رُوسَ أَعالَمٍ تُساميها

استجمع الحطيئة كل معاني الألم التي تحزن الناس وهي البعد والرحيل وخراب الديار وآثار الرياح القوية وبقايا الديار، فشبّه كل هذا الألم بعضّة الأفعى السامة التي لا يرجى شفاء صاحبها لذلك جعل الحطيئة المتلقي يشعر بالألم على الرغم من عدم مشاهدته صورة تلك الديار فكان الأسلوب الفنى وتحقيق الهدف المراد حليف الحطيئة.

ويظهر التكثيف في ذكر الأمكنة عند الحطيئة بصورة كبيرة، وهذا ما يشير الى تعلقه بالبيئة التي يعيشها، ممّا أدى إلى ظهور كثيرٍ من الصور المكانية التي أعطاها الشاعر درجة من المبالغة في الحضور، فكانت الصور التي رسمها الحطيئة عبارة عن وثائق مرتبطة بنفسية الشاعر كونها صدرت عن ذات تطبعت فيها نفسية المجتمع الذي يعيش فيه الشاعر؛ لذلك ظهرت عنده القدرة





على وصف الأمكنة وهذا قد يكون صفة غالبة عند شعراء عصره إلا أنه انفرد عنهم باستمرارية ذكر الأمكنة والديار بفنية بدائية بترك الأشياء في إطارها الحسى وبأشكالها المعتادة الظاهرة (٢٧)، وهذا لا يعطى إلا إشارة واحدة عن الشعر أنه متمكن من احتواء الموضوع والمادة التي يكتب عنها؛ كونه يكتب بنفس مرجعي يسعفه كلّما أحوجه الموضوع الى الشاهد؛ لذلك كثف الحطيئة من ذكر المحاور التي لها ارتباط بالمكان من ذكر (الدار والنؤي والحوض والسهر والجزع والحزن) وذكر الكثير من الأمكنة التي كانت بمثابة دليل جغرافي للاهتداء والوصول اليها، وقال في هذا (٢٨): (من الكامل)

> لِمَ ن الدِيارُ كَ أَنَّهُنَّ سُطورُ نُصوئي وَأَطلَس كالحَمامَةِ ماتِكُ كَالحَوضُ أَلحَقَ بِالخَوالِفِ نَبتُهُ لِأُسَلِلَةِ الخَدِّينِ جازئَ فِي لَهِا وَإِذَا تَقَوِمُ إِلْكِي الطِرافِ تَنَفُّسَت فَتَبِادَرَت عَيناكَ إذ فارَقتَها يا طولَ لَيلكَ لا يكادُ يُنيرُ

بلوى زَرودَ سَفى عَلَيها المورُ وَمُرَفَّ عُ شُرُفاتُهُ مَحجورُ سَبِطٌ عَليهِ مِنَ السِماكِ مَطيرُ مِسكٌ يُعَلُّ بِجَيبِهِا وَعَبيلِ صُعُداً كَما يَتَنفَّسُ المبهورُ دِرَراً وَأَنْتَ عَلَى الْفِراقِ صَبِورُ جَزَعاً وَلَيلُكَ بِالجَريبِ قَصيرُ

إن ظهور صورة المكان بشكل كبير هو بسبب عقدة الفراق التي تسبب ألماً عند أصحابها، وأنَ أكثر ما يثير الشاعر ويحفزه على القول ومحاورة الأمكنة واستنطاقها مع علمه القاطع أنّه يستنطق حجارة هو ألم الانفصال والتفرق، وهذا يسبب أزمة نفسية تجعل الشاعر في استنفار ؟ مما يؤدي به إلى استحضار قواه الثقافية واللغوية والفنية كافة الإخراج ما يختلج في صدره من ألم وهذا ما اتضح في نص للشماخ بن ضرار يقول فيه (٢٩): ( من الكامل )

> صَدَعَ الظّعائنُ قَلبَ لهُ المُشتاقا مَنَّينَ لَهُ فَكَ ذَبِنَ إِذْ مَنَّينَ لَهُ وَلَقَد جَعَلَ نَ لَـهُ المُحَصَّبَ مَوعِداً يا أسم قد خَبَلَ الفُوادَ مُروّعٌ فَسَلَبَتِهِ مَعقولَ لهُ أَم لَ م تَ رَى

بحَزيـــن رامَــة إذ أَرَدنَ فِراقـا تِلَكَ العُهودَ وَخُنَّهُ الميثاقا فْلَقَد وَفِينَ وَعاقِهُ ما عاقا مِن سِرِّ حُبِّكِ مُعلِقَ إعلاقا قَلباً سَلا بَعد الهَوى فَأَفاقا



مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١١/ العدد ه



وَتَعَرَّضَ تَ فَأَرَبَ كَ يَ وَمَ رَحيلِها في واضِح كَالبَدرِ يَدومَ كَمالِكِ صرّح الشمّاخ بن ضرار عن مرجعيته المكانية في هذا النص الذي جمع فيه بين حب المكان

وحب من شغلَ المكان، وصرّح عن قصة الحب بينه وبين من سكن الديار التي هو بصدد نقل حزنه عليها الى المتلقى.

كما عبَّرَ الشمّاخ عن العلاقة التي كانت تربطه بالمحبوبة والوعود التي قُطعت بينهم على عدم التخلى عن بعضهما، لكن سرعان ما شاهد الشمّاخ رحيل الظعائن ونقض الوعود، وهذا في قوله: (منين فكذبن)، فشكّلَ هذا المنظر من الرحيل ألماً كبيراً شقّ قلبه من شدّة حزنه على فراقهم، وبعد ذلك الحزن الذي طرأ على قلبه، فقد عقله الذي سلبه هوى المحبوبة.

وبعد كل ذلك قرّر الصبر على ما جاء به الزمن وأحدثته الأيام، لكن الذكرى تهيج ألم الفراق، فتذكّر أيام اللعب والتغزل وتذكر جمالها الذي جعله يصفه بأدق التفاصيل حتى وصل في وصفه الى الصورة الذوقية حتى أعطى صورة عن ثغر المحبوبة أنه عذب المذاق وطيب الريق بل أنَّ ربقها له لمعان من شدة عذوبته.

إنَّ شغف الشاعر وشوقه أوصل الشاعر إلى مرجلة أنْ عقله سلب فلا يهدأ له حال وهو على الدوام في تذكر، حتى رسوم المكان الذي ارتحلت عنه المحبوبة وهو خال، فوقف عند الحجارة واستنطقها أين ساكنوها؟ وهو يطيل الوقوف والمكوث في هذه الأمكنة غير أنّها خرساء لا تجيب. ثم يشرع الشاعر ليبين طول المكوث فيها وهي عبر قوله (حتى جاءَ الربيعُ)، ويقصد بها حتى جاء موسم آخر غير الموسم الذي فقد فيه المحبوب، وهو موسم الأمطار، والعرب تسمى المطر الذي يكون في فصل الربيع ربيعاً، فتحولت الأمكنة من القفر الى الرياض الغنّاء إلا أنّ شعور الشاعر تجاه الديار لم يتغير على الرغم من الربيع الذي أصابها؛ كون الديار خلت من أهلها ومحبوبته، فكانت هذه الحالة والوصف معبرين عن الألم والحالة النفسية التي يعاني منها الشاعر، وهو ألم الفراق الذي يجعل كلّ الصور الجميلة التي يراها الناس مقفرة بعين المشتاق. كان هذا النص يحمل ثقافة مكانية، إذ ظهرت فيه قدرة الشمّاخ على إجبار القلب والعقل واخضاعهما لحالة الشوق التي يمر بها الشاعر فكان هذا النص عبارة عن حلقة جمعت أغلب المختلفات لتأدية صورة شكّلت جميع المختلفات مادتها وهذه من قدره الشاعر وقوة مرجعيته في



إطلاق الفكرة للموضوع واسناده بكافة المعاني الأخرى لتكوين نصِّ يجبر السامع على التوقف عنده.

إنّ المرجعية الثقافية للشاعر تجاه المكان هي أنّه يعرف كل شيء عنه، والعوامل التي تؤثر سلباً وإيجاباً فيه، بما في ذلك العوامل الطبيعية ومن ذلك الرياح وأنواعها والأمطار ومواسمها والآثار الناجمة عنها، وهذا ما ظهر جلياً في نص عند عمرو بن أحمر الباهلي يقول فيه (٢٠): (من الكامل)

عوج وا فَحَدّ وا أَدُه السَفِرُ فَلَا السَفِرُ فَلَا الْمَبَدِ بُ وَبِادَ حاضِرُهُ فَالْقَدُ وفَ تَنْسُبُهُ أَلَد الْجُبَورُ وَأَتُ وَالْقَدُ وفَ تَنْسُبُهُ أَلَد الْجَبُورُ وَأَتُ وَتَقَدَّ عَ الحِرباءُ أَرْنَتَ لَهُ وَعَرَفَ تُ مِن شُرُفاتِ مَسِجِدِها وَعَرَف تُ مِن شُرُفاتِ مَسِجِدِها بَكَيا الْخَالاءَ فَقُلْتُ إِذْ بَكَيا الْخَالاءَ فَقُلْتُ إِذْ بَكَيا الْخَالاءَ فَقُلْتُ إِذْ بَكَيا الْخَالاءَ فَقُلْتُ إِذْ بَكَيا الْخَالِدَ فَقُلْتُ إِذْ بَكَيا الْخَالِدَ فَقُلْتُ اللّهُ الْمَنْ وَنْ فَقَلْتُ اللّهُ الْمُنْ وَنْ فَقَد عَلَى مَواضِعِهِ النّه الطّنون فَقَد عوجي ابنَة الْبَلُسِ الظّنون فَقَد عوجي ابنَة الْبَلُسِ الظّنون فَقَد

بُني هذا النص على أسس مرجعية كبيرة ولا سيما حول المكان الذي سكنته الحبيبة ثم ارتحلت عنه، فكان عمرو بن أحمر يسأل المسافرين بأنْ يقفوا عند الديار ويسلموا عليها ويردّ قائلاً: ( كيف ينطق منزلٌ قفر)؟

وبدأ الشاعر يذكر – معتمداً على مرجعيته – الآثار السلبية التي تلحق الديار عند ترك أهلها لها وهي أنّ البئر تتعطل وماؤها يجف ويصبح ما حولها مكانًا قفرًا، ثم استرسل عمرو بن أحمر بذكر العوامل الجوية وتأثيرها على الديار وأخذ يعدد أنواع الرياح، وكلّ نوع من أنواع الرياح له تأثير خاص ارتبط باسم تلك الرياح، وهذا ما عرفته العرب، وهو ما عبر عنه الشاعر لمعرفته بهذه الحقائق واطلاعه عليه وهذا يعد من عوامل الثقافة عند عمرو بن أحمر الباهلي.

إنّ ثقافة الشاعر ومعرفته بأنواع الرياح التي ترمس الديار مكّناه من ذكر أنواع الرياح وهي اليمانية والهوجاء والمعصفة والرياح والرواح والهبوب والخوجاء والرعبلة والخرقاء، وعند متابعه



هذه الأنواع من الرياح كلها ندها تدل على القساوة والقوة الشديدة التي تدمر المكان الذي تهب عليه.

وهذا من ثقافة الشاعر ومعرفته بالأمكنة وأي أنواع الرياح القوية تؤثر عليها لذلك كان لاستدعاء الشاعر كل أسماء الرياح القوية المدمرة؛ دلالة على الدمار الذي حلَّ بالديار وأوقد نار الحزن على ما أصابت تلك الديار.

ولم يتطرق ابن احمر الى أي نوع من أنواع الرياح الباردة والخفيفة كريح الصبا<sup>(٢١)</sup> مثلاً لكونها من أنواع الرياح التي تنسم الجو وتلطفه، وتدلّ على الحب والراحة وكان عمرو بن أحمر واعياً جداً في اختياراته للمعاني، فمضى بوصف الرياح التي هبت على ديار صاحبته حاملة معها الغبار الذي رمست به الديار، وغطّتها بطبقة رقيقة شبهها بخطوط الثياب الرقيقة الموشاة، وكذلك يصف الكثبان الرملية الجرداء الحمراء التي تحيط بتلك الديار والتي يلمع فيها السراب لالتهاب الشمس واتقادها.

فكل الإشارات التي جاء بها ابن أحمر هي إشارات تدل على القفر والخراب، وهذا لأجل وصف رحيل المحبوبة من مدينة عدن المشهورة في اليمن التي وصفها بأنَّ من صفاتها أنها لا تكثر الكلام ولا تسهب في القول، أي تمسك في الحديث لوقارها ورزانتها وعلى هذا الوصف من حسن الخلق جعل الشاعر الديار من بعد المحبوبة مقفرة بلا حياة.

إنّ الثقافة هي خزين الشاعر لكن ما الذي يجعل الخزين يظهر إلى السطح، ويلبي حاجة الشاعر ؟ سيكون الجواب أن المؤثر هو الذي يطرق خزانة الشاعر وتحصل الاستجابة التي تلبي وتشبع رغبة الشاعر في القول، فحصول حالات الحزن والفرح والنصر والخسارة كلها عبارة عن مثيرات تجعل الشاعر ينهل من ذاكرته وثقافته ولغته ليتعامد كلّ ما ذكر ويتولد منه النص موشحاً بالأحاسيس والمشاعر، ومن هذا ما حشده ابن مقبل في نصّ يبين فيه ألم ترك الديار وخلوها من ساكنيها حتى اطمأنت لها الظباء وجعلها ترعى بهدوء تام وهي آمنة من عدم وجود الناس في هذا المكان فصور هذا الحزن قائلاً (٢٠):

(من الطويل)

هَلَ أَنْتَ مُحَيِّي الرَّبْعَ أَمْ أَنْتَ سَائِلُهُ؟ وكَيْفَ تُحَيِّي الرَّبْعَ قَدْ بَانَ أَهْلُهُ؟ عَفَتْهُ صَنَادِيدُ السِّمَاكْينِ وانْتَحَتْ وقَدْ قُلْتُ مِنْ فَرْطِ الأَمني إذْ رَأَيْتُهُ

بِحَيْثُ أَحَالَتُ في الرِّكَاءِ سَوائِلُهُ فَلَ مِنْ الرِّكَاءِ سَوائِلُهُ فَلَ مُ يَبْ قَ إِلاَّ أُسُّهُ وجَنَادِلُهُ عَلَيْهِ مِنَادِلُهُ عَلَيْهِ مِنَادِلُهِ عَلَيْهِ مِنَادِلُهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ مَجَاوْلُهُ وَأَسْهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْوَائِلُهُ وَأَسْدِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْوَائِلُهُ وَأَسْدِ مَنْ اللَّهُ اللْمُلْكُولُولُولُولُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْحَالِمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُعِلَى الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُعَالِمُ الْمُلْمُ الْمُؤْلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُعِلِم



أَلاَ يَا لَقَوْمِ لِلِّديارِ بِبَدْوَةٍ ولِلدَّار مِنْ جَنْبَيْ قَرَوْرَى كَأَنَّهَا ويُــدِّلَ حَـالاً بَعْـدَ حَـال وعيشَــةً

وأنَّى مِرزَحُ المَرْعِ والشَّيْبُ شَامِلُهُ وُحِيُّ كِتَابِ أَتْبَعْتُ لَهُ أَنَامِلُكُ بعِيشَ تِنَا ضَ يْقُ الرِّكَ اعِ فَعَاقِلُ هُ

يصور ابن مقبل كيفية إلقاء التحية على المكان أو توجيه السؤال له وأنّ أهله قد ارتحلوا وبعدوا ولم يبقَ إلَّا قواعد المنزل والحجارة، وهذا ما خلفته صناديد السماكين أي الأمطار التي تصاحب ظهور النجم السماك الأعزل ونجم السماك الرامح، وهذان نجمان يعرفهما العرب في مواسم الأمطار، ومن ثم جالت الرياح على المكان وجمعت فيه كل الرمال وحطام النبت وسواقط الشجر.

فكان هذا المنظر محزنًا، ممّا أدّى إلى البكاء على ما حصل لها جراء ترك أهلها لها وتذكر أهلها وكأن الناس التي تسكن المكان تكون هي الحصن أو الحرز لذلك المكان وهذا من باب التأثر النفسى أي لو أن أهلها سكنوها لما حصل لها هذا الدمار.

وأطلق ابن مقبل على باكى الديار عبارته المشهورة (فلا اليأس يسليه ولا الحزن قاتله) أي: أنَّ مَن يبكى على الديار لا اليأس يسليه من العذاب الذي هو عليه ولا الحزن على الديار يقتله ويخلصه من الألم وهذا من أشد أنواع العذاب النفسي.

ويزيد الشاعر من صور الحزن بأن استعمل صورة حيوانات الصحراء وهي تعيش في أمان في تلك الأمكنة كونها لم يصلها انسان من سكان ذلك المكان، وهذا من التصوير الحزين لدى ذكر الديار أنّ الظباء ترعى في ديار الأحبة والأهل وهي مستبعدة جانب الخوف من المكان.

جمع ابن مقبل كل المعانى التي ينتج عنها الحزن والألم، إذ تعالقت مع المكان؛ فالمطر لوحده له دلالة على الخصب، أما إذا ارتبطا مع المكان كانت له الدلالة على الخراب والدمار، والربيع والظباء لهما دلالة على وفرة الكلأ والنعمة لكن إذا ارتبطت مع الديار كان لهما دلالة على الرحيل والفراق وهذا ما يسبب الألم، فأبرز هذا النص موهبة ومرجعية ثقافية تحلى بهما ابن مقبل في شعره.

اعتمد الشعراء في تصوير الأمكنة على مخرجات ثقافاتهم تجاه رسم أعلى درجات الصورة وهي الصورة البصرية التي هي الدليل القاطع للمتلقى للقبول، فكان اعتماد الشعراء على هذا الجانب من ذكر الأمكنة في تصويرهم وانتاجهم الشعري وهو ذكر الأشياء المحسوسة بصرياً كون" أنّ البصر أهم مصدر الإمدادنا بالصور "(٣٣) فكانت الثقافة المكانية قائمة على المعاينة واثبات







الصورة الشعرية بالأدلة المكانية من الرسم والنؤي والأثافي والمطر والرياح وما شاكل ذلك من الصور المعروفة بصرياً.

#### الخاتمة:

١- تبين من خلال هذا البحث أن شعراء المشوبات تناولوا نوعين من المكان، مكان منفتح وهو الصحراء، ومكان أقل انفتاحًا وهو الديار بما تعبّر عنه من ضيق وحزن.

٢- ثبت من خلال النصوص التي توقفت عندها أن الشعراء أصحاب المشوبات أدركوا أن للأماكن أبعاداً دلالية، فاعتمدوا عليها في بناء الصور الشعرية التي تسهم في خلق قنوات التواصل بين المنتج والسامع وهذا مستمد من البيئة؛ لأن البيئة لها الأثر في حياة الناس عن طريق التفاعل معها.

٣- تأكد عند البحث أن المكان له رموز كبيرة جداً في شعر أصحاب المشوبات كونه يدل على أن الشعراء عانوا من حياة شاقة أرهقتهم وهذا مؤكد لأن البيئة التي عاشوا فيها بيئة صحراوية قاسية، وتركه للرحلات الطويلة مما يشعره بوحشة الأمكنة فشكل عنده جانباً نفسياً مؤلماً وأنتج عنده صوراً يصف فيها مرارة الأمكنة.

3- اتضح من خلال البحث أن الشعراء أصحاب المشوبات وظفوا مجموعة كبيرة من الألفاظ التي تتعلق بالمكان ، مما يدل على معرفتهم بكل تلك الأمكنة وجعل لهذه الألفاظ من القبول الفني ما يعكس ثقافة الشاعر في التعبير وكيفيه المزاوجة بين الأفكار واختيار الألفاظ الخاصة بالأمكنة.

#### الهوامش:

<sup>(&#</sup>x27;') ديوان النابغة الجعدي: ١٥٦ – ١٦٠، الأنيس: المؤانس وكل ما يؤنس به، الماثل: الممحو الدارس، درج عليه السيل: انحدر عليه المطر، لم يرم: من (رام) يريم في المكان إذا لازمه ولم يبرحه، الني: الرغبة في الرحيل، الأكم: جمع أكمة وهي المرتفع الصغير، الكاشح: العدو المبغض، النشر: الرائحة بعد النوم.



<sup>(&#</sup>x27;) جماليات المكان: ٤٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير النفسى للأدب: ٥٩.

<sup>(</sup>٦) ينظر: سيميائية المكان في شعر امرئ القيس: ٣.

<sup>(</sup>١) الرواية والمكان: ٧.

<sup>(°)</sup> ينظر: المكان في الرواية العربية: ٩.

<sup>(&#</sup>x27;) مداد الصحراء: ٢٣٢.

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{v}}{\mathsf{v}}$  ديوان امرئ القيس:  $\mathsf{v}$ 3.

 $<sup>\</sup>binom{\wedge}{}$  المحاسن والأضداد: ٥٤.

<sup>(°)</sup> معاينة الطلل أرضية الانتماء المكانى الشعراء المخضرمون أنموذجاً: ١٦٣.

<sup>(&#</sup>x27;') حول نار الشعر القديم (مقاربات نقدية): ٧٣.



- (۱۲) ديوان كعب بن زهير: ٢٣٦ ٢٣٦، الخلق: الدارس، الجو: المكان المنهبط، البُرق: جمع برقة وهي أرض مخلوطة حجارة وطين، ريث أسألها: كقدر السوآل، أنسحق: نزل مسرعاً، تزجي: تسوق، ذي لب: كل سحاب له صوت من الرعد.
  - (١٣) التطور والتجديد في الشعر الأموي: ٢٥٠.
    - (١٤) ينظر: النقد الأدبي الحديث: ٤٥٨.
  - (°¹) ديوان القطامي: ١٣٧، عِين: بقر الوحش، ظلمان: جمع ظليم وهو ذكر النعام، عرار: صياح ذكر النعام، تتصفه الغبار: أي صار الغبار إلى نصف المكان من الارتفاع.
  - (١ً ) ديوان الشماخ بن ضرار: ٢١٢، الدوية: الأرض أو المفازة البعيدة، تيهاء: الصحراء المضلّة الي يتيه فيها الإنسان، الحرياء: من حيوانات الصحراء، الصعراء: من إبل الصحراء المائلة العنق وذلك لنشاطها.
  - (۱۷) ديوان عمرو بن أحمر الباهلي: ١١٨- ١١٩، قتيبة: بطن من باهلة، المقحمون: الذين أصابهم القحط، أم فرع: أي التي أصابها سهم ففقأها، ترقرقها: يتلألأ الدمع بين أجفانها، تفيضها: تذرفها، صحيح السرى: غير جائر عن القصد فيكون أسرع لقصده، الحزن: ما غلظ من الارض.
    - (^\) ينظر: الأدب ومذاهبه: ١٣٧.
  - (¹¹) ديوان ابن مقبل: ٩٩ ١٠٠، الأحفار : اسم مكان في بني تغلب، البتيل: مكان اسفل الوادي، دمخ: اسم جبل.
    - (٢٠) ينظر: التطور والتجديد في الشعر الأموي: ٢٥١.
    - (٢١) معاينة الطلل أرضية الانتماء المكاني الشّعراء المخضرمون أنموذجاً: ١٦١.
      - (۲۲) البناء الفني في شعر الهذليين: ۲۳.
  - (٢٣) ديوان النابغة الجعدي: ٩٥ ٩٦، محجر: اسم مكان، القمري: اسم موضع، اللبانة: الحاجة، يعوله: ثقل عليه وغلبه، موهناً: ليلاً، الطروق: وقت طلوع النجم، خنزر: مكان، تضوع: انتشر، الريا: الرائحة الطيبة، الجائي: الآتي.
  - (<sup>۲</sup>) ديوان كعب بن زهير: ۲۰۸ ۲۰۹، الأس: حفر النؤي، مذعذع: مهدم مفرق، صليبها: أي أصلب نوع من حجر الأثافي، نأت: بعدت، الطية: الموضع الذي يتجهون إليه، يروعك: يعجبك، الدّل: الكلام، يزجيها: يسوقها.
    - (<sup>۲°</sup>) ديوان القطامي: ١٣٨ ١٣٩، نواد: متفرقات، ترقد الصبحات: يرقدن بالغدوات، منطقها المعاجم والسطار: أي أنّ كل ذلك يجيب، السجر: ضرب من السير، شعشع: إذا رق المزاج، الشرمحي: الطويل.
  - (٢٦) ديوان الحطيئة: ٢٠١-٢٠١، الأثقية: الحجر يوضع عليه القدر، الطوى: بئر بمكة، الإصارة: جبل بين تيماء ووادي القرى، أرى: أقام، وليّ: كل مطرة جاءت بعدها مطرة ثانية فهي ولي، سحق: بلى، أذيال الرياح: مآخيرها، الدو والدوية: الفلاة.
    - (۲۷) ينظر: قراءات في النقد والأدب: ١١.
  - ( $^{'}^{'}$ ) ديوان الحطيئة:  $^{"}$  ، اللوى: ما التوى من الرمل، المور: التراب الدقيق، النؤى: حاجز يرفع حول الخيمة لئلا يدخل الماء إليها.
- (<sup>٢٩</sup>) ديوان الشماخ بن ضرار: ٢٦١ ٢٦٢، صَدَعَ: شقَّ، الظعائن: النساء في الهوادج، حزيز: ما غلظ وصلب من جلد الأرض، رامة: اسم موضع، المحصب: اسم موضع قريب من مِنى، خبل الفؤاد: أي أفسد الفؤاد. (<sup>٣</sup>) ديوان عمرو بن أحمر الباهلي: ٨٩ ٩٠، عاج: مال وعطف، السفر: المسافرون، القفر: الداثر المتغير، الجبيب: اسم وادي، الجب: ماء في بنى ضبيعة، الحاضر: القوم إذا كانوا نازلين على الماء، لعبت: هبت.
  - (٢١) ينظر: الصورة الفنية في الشعر الجاهلي في ضوء النقد الحديث: ٦٧.
  - (٢<sup>٣</sup>) ديوان ابن مقبل: ١٧٧ –١٧٩، الربع: المنزل ودار الإقامة، الركاء: وادٍ بنجد أكثر ابن مقبل من ذكره في قصائده.
    - (٢٣) الصورة والبناء الشعري: ٣٠.

المصادر:

١. الأدب ومذاهبه، محمد مندور، دار النهضة، مصر، (د.ت).



مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١٠/العدد ٥

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)





- ٣. التطور والتجديد في الشعر الأموي، د. شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، ط٩، (د.ت).
- ٤. التفسير النفسى للأدب، د. عز الدين إسماعيل، مكتبة غريب، مصر، الفجالة، ط٤، ٩٧٧م.
- ٥. جماليات المكان في الشعر، غاسون بالشلار، ترجمة غالب هلسا، دار الجاحظ، بغداد، (د.ت).
- ٦.حول نار الشعر الجاهلي القديم (مقاربات نقدة)، د. أمل طاهر نصير، جهينة للنشر والتوزيع، عمّان،
   ٢٠٠٦م.
- ٧.ديـوان ابـن مقبـل، تحقيـق الـدكتور عـزة حسـن، دار الشـرق العربـي، بيـروت، لبنـان، حلـب، سـوريا، ٩٩٥م.
- ٨.ديوان امرئ القيس وملحقاته، شرح أبي سعيد السكري (ت ٢٧٥هـ)، دراسة وتحقيق د. أنور عليان أبو سويلم، ود. محمد على الشوابكة، مركز زايد للتراث والتاريخ، العين، ط١٠، ٢٠٠٠م.
- ٩.ديـوان الحطيئة، شـرح ابـن السـكيت والسـكري والسجسـتاني، تحقيـق: نعمـان ، إبـراهيم طـه، مطبعـة
   مصـطفى البابى، القاهرة، ١٩٥٨م.
- ١٠ديـوان الشـماخ بـن ضـرار الـذبياني، حققـه وشـرحه صـلاح الـدين الهـادي، دار المعـارف، القـاهرة،
   مصر، ١٩٦٨م.
- ۱۱.ديـوان القطـامي، تحقيـق: الـدكتور إبـراهيم السـامرائي ود أحمـد مطلـوب، دار الثقافـة، بيـروت، ط١،
- ۱۲.ديـوان النابغـة الجعـدي، جمعـه وشـرحه وحققـه: د. واضـح عبـد الصـمد، دار صـادر، بيـروت، ط١، ١٩٩٨م.
- ١٣.ديوان عمر بن أحمر الباهلي، جمعه وحققه: د. حسين عطوان، مطبوعات مجمع اللغة العربية دمشق، 1402 هـ.
- ١٤.ديـوان كعب بن زهيـر، صنعة الإمـام سعيد بن الحسـن بن الحسـين بن عبيـد الله السـكري، القـاهرة،
   دار الكتب والوثائق القومية، ط ٣، ٢٠٠٢م.
- ١٠ الروايــة والمكـان، ياســين النصــير، دار الشــؤون الثقافيــة العامــة بغــداد، وزارة الثقافــة والإعــلام،
   ١٩٨٦م.
- ١٦. الصورة الفنية في الشعر الجاهلي في ضوء النقد الحديث، د. نصرت عبد الرحمن، مكتبة الأقصى، عمّان، ١٩٧٦م.
  - ١٧. الصورة والبناء الشعري، د. محمد حسن عبدالله، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨١م.
  - ١٨.قراءات في النقد والأدب، مصطفى بشير القط، مكتبة الأدب، القاهرة، ط١، ٢٠٠٧م.
- 19. المحاسن والأضداد، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت ٢٥٥هـ)، تحقيق: فلوتن، مصورة عن طبعة ليدن ومكتبة الخانجي مصر، ١٩٠٠م.
- ٢٠.مـداد الصـحراء، دراسـة في ادب عبـد الـرحمن سـيف، شـاكر النابلسـي، المؤسسـة العربيـة للدراسـة والنشر، بيروت، ١٩٩٣م.
  - ٢١.المكان في الرواية العربية، عبد الصمد زايد، دار محمد على للنشر، تونس، ط١، (د.ت).
    - ٢٢. النقد الأدبي الحديث، محمد غنيمي هلال، دار العودة، بيروت، ط١، ١٩٨٢م.

#### الدو ريات

- ١.سيميائية المكان في شعر امرئ القيس، د إخلاص محمد عيدان، د. صلاح كاظم هاوي، مجلة كلية الآداب، جامعة بغداد، ع (١٠٤)، ٢٠١٣م.
- ٢.معاينة الطلل أرضية الانتماء المكاني الشعراء المخضرمون أنموذجاً، د. رافعة سعيد حسين السراج، د. محمد عبد القادر حسين، مجلة جامعة زاخو، مج (١)، ع(١)، ٢٠١٣م.





#### Sources:

- 1. Literature and its Schools, Muhammad Mandour, Dar Al Nahda, Egypt.
- 2. The Artistic Structure in the Poetry of the Hilaliyyin An Extended Study, and Iyad Abdul Majeed Ibrahim, General Cultural Affairs House, Baghdad, 10, 1997 AD.
- 3. Development and Innovation in Umayyad Poetry, Dr. Shawqi Dayf, Dar Al Maaref, Cairo, 'st edition, (no date).
- 4. Psychological Interpretation of Literature.. Ezz El-Din Ismail, Gharib Library, Egypt, Al-Fagala, 'st ed.
- 5. The Aesthetics of Space in Poetry, Gasson Blachelar, translated by Ghaleb Hanaa, Al-Jahiz Publishing House, Baghdad, (no date).
- 6. On the House of Old Pre-Islamic Poetry (Approaches to its Criticism), Dr. Amal Taher Aseer, Juhayna Publishing and Distribution, Amman, ۲۰۰7.
- 7. Diwan of this Muqbil, edited by Dr. Izzat Hassan, Dar Al-Sharq Al-Arabi, Beirut, Lebanon, Aleppo, Syria, 1990 AD.
- 8. Diwan of Imru' al-Qais and its appendices, explained by Abu Saeed al-Sukari (d. YVo AH), study and investigation by Dr. Anwar Alian Abu Suwailem and Dr. Muhammad Ali al-Shawabkeh, Zayed Center for Heritage and History, Al Ain, Y···
- 9. Diwan Al-Hutai'ah, explained by Ibn Al-Sikkit, Al-Sakari and Al-Sijistani, edited by: Na'man, Ibrahim Taha, Mustafa Al-Babi Press, Cairo1958 AD.
- V- Diwan of Al-Shamakh bin Dharar Al-Dubiani, edited and explained by Salah Al-Din Al-Hadi, Dar Al-Maaref, Cairo, Egypt 1968 AD.
- 11- Diwan Al-Qatami, edited by Dr. Ibrahim Al-Samarra'i and Ahmed Matloub, Dar Al-Thaqafa, Beirut, 1st edition, 197. AD.
- Diwan of Al-Nabigha Al-Ja'di, collected, explained and verified by: Dr. Wahid Abdul Samad, Dar Sadir, Beirut, 1st edition, 1994 AD.
- N<sup>r</sup>- Diwan of Omar bin Ahmar Al-Bahili, collected and verified by: Dr. Hussein Atwan, Publications of the Academy of 1402 AH.
- Vé. Diwan of Ka'b bin Zuhair, created by Imam Saeed bin Al-Hassan bin Al-Hussein bin Ubaid Allah Al-Sakri, Cairo, National Library and Archives, rd edition, rv AD.
- Yo. The Novel and the Place, Yassin Al-Naseer, General Directorate of Cultural Affairs, Baghdad, Ministry of Culture and Information, YANT AD.
- 17. The Artistic Image in Pre-Islamic Poetry in Light of Modern Criticism, Dr. Nasrat Abdul Rahman, Al-Aqsa Library, Amman, 1977 AD.
- V. Image and Poetic Structure, Dr. Muhammad Hassan Abdullah, Dar Al-Maaref, Cairo, VAN AD.
- \\^. Readings in Criticism and Literature, Mustafa Bashir Al-Qatah, Literature Library, Cairo, \\'st ed., \\'\ \\' \\ AD.
- <sup>19</sup>. Al-Mahasin and Al-Adad, Abu Uthman Amr ibn Bahr Al-Jahiz (d. <sup>700</sup> AH), edited by: Flotin, photographed from the Leiden edition and Al-Khanji Library, Egypt, <sup>19</sup>. AD
- 7. The Desert's Repulse, a Study of the Literature of Abdul Rahman Saif Shaker Al-Nabulsi, Arab Foundation for Studies and Publishing, Beirut, 1997.
- Y\. Place in the Arabic Novel, Abdel Samad Zaida, Dar Muhammad Ali for Publishing, Tunis, \st ed., (no date).
- TY. Modern Literary Criticism, Muhammad Ghanimi Hilal, Dar Al-Awda, Beirut, 1st ed., 1947 AD.

#### **Periodicals**

- Y...2Previewing the Ruins, the Ground of Spatial Belonging, Veteran Poets as a Model, Dr. Rafia Saeed Hussein Al-Sarraj, Dr. Muhammad Abdul Qader Hussein, Zakho University Journal, Vol. (1), No. (1), 2013 AD.
- 7. Semiotics of Place in the Poetry of Imru' al-Qais, Dr. Ikhlas Muhammad Eidan, Dr. Salah Kazim Hawi, Journal of the College of Arts, University of Baghdad, No. (1.5), 7.17 AD.





