



## الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام

الباحث الثاني: م.م مشرق صباح كاظم مديرية تربية ذي قار، العراق mushriqsabah1991@gmail.com الباحث الأول: م.م كرار جبار حسوني مديرية تربية واسط ، العراق alwoduy@gmail.com

الكلمات المفتاحية: الإعجاز، البيان.

#### كيفية اقتباس البحث

حسوني ، كرار جبار، مشرق صباح كاظم ، الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام، مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية، أيلول ١٠٠٠،المحلد: ١٥ ، العدد: ٥ .

هذا البحث من نوع الوصول المفتوح مرخص بموجب رخصة المشاع الإبداعي لحقوق التأليف والنشر ( Creative Commons Attribution ) تتيح فقط للآخرين تحميل البحث ومشاركته مع الآخرين بشرط نسب العمل الأصلي للمؤلف، ودون القيام بأي تعديل أو استخدامه لأغراض تجارية.



Registered مسجلة في ROAD

Indexed مفهرسة في IASJ



## The Miraculous Eloquence of the Quran: A Study of Vocabulary and Structures between Harmony and Consistency

#### Karar Jabbar Hassouni

Wasit Education Diectorate

Mashreq Sabah Kazem

Dhi Qar Education
Diectorate

**Keywords**: miraculous, statement.

#### **How To Cite This Article**

Hassouni, Karar Jabbar , Mashreq Sabah Kazem , The Miraculous Eloquence of the Quran: A Study of Vocabulary and Structures between Harmony and Consistency, Journal Of Babylon Center For Humanities Studies, September 2025, Volume: 15, Issue 5.



This is an open access article under the CC BY-NC-ND license (http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

#### **Abstract**

The Holy Qur'an is an inexhaustible treasure and its wonders do not expire, and it is God's eternal miracle, and it is an overflowing spring. Whenever scholars stand on one side of it, many aspects open up for them, and whenever scholars believe that they have reached its end, it becomes clear to them that they are perishing on its shore. Therefore, every day Scientists are discovering its existence as a new facet of the miracle of the Holy Qur'an. However, the greatest and most complete facet is the graphic miracle, because we find it in the word of the Qur'an, and in every verse, and even in every surah of the Holy Qur'an. So my research was entitled and thank Allah the god of everything. { The Miraculous Eloquence of the Quran: A Study of Vocabulary and Structures between Harmony and Consistency } It consists of four topics. The first topic was the miraculous language and terminology, the second topic was the graphical miracle and its importance, the third topic is what scholars say about the graphical miracle, and the fourth topic is the role of





Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)





the occasion in the graphical miracle, and it is based on three demands. The first topic was the miraculous language and the second topic. The miraculous is a term. The second topic is the first requirement: the graphic miracle is a language. The second requirement is the statement as a term. The third requirement is the importance of the graphical miracle. The third topic is the sayings of scholars regarding the graphical miracle. The first requirement is the sayings of ancient scholars regarding the graphical miracle. The second requirement is the sayings of modern scholars regarding the graphical miracle. As for the fourth topic The first requirement was the appropriateness of verses that are clearly related and not clearly related, the second requirement was the appropriateness of words in the definition and indefiniteness, the third requirement was the appropriateness of the words in the introduction and the unclear connection, the second requirement was the appropriateness of the words in the definition and indefiniteness, and the third requirement was the appropriateness of the words in the introduction and delay.

#### الملخص:

إن القرآن الكريم الكنز الذي لا يفنى ولا تعد عجائبه، وهو معجزه الله الخالدة، كلما وقف العلماء منه على جانب تفتحت لهم جوانب كثيرة، وكلما أعتقد العلماء أنهم بلغو نهايته تبين لهم أنهم يقضون على اطرافه اللامتناهية، لذلك ففي كل يوم يكتشف العلماء وجوها جديدة من وجوه إعجازه، ومع ذلك فإن أجلّ الوجوه وأتمها هو الإعجاز البياني، لإننا نجده في كلمة القرآن، وفي كل آية من آياته المباركة، بل في كل سورة من سور القرآن الكريم، لذا كان بحثي بعنوان الإعجاز البياني في القرآن الكريم، لذا كان بحثي بعنوان الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام} وهو عبارة عن أربعة مباحث فكان المبحث الأول الإعجاز لغة واصطلاحا والمبحث الرابع دور المناسبة في وأهميته والمبحث الثالث أقول العلماء في الإعجاز البياني والمبحث الرابع دور المناسبة في الإعجاز البياني، وهو على ثلاثة مطالب فكان المطلب الأول الإعجاز لغة والمطلب الثاني البيان البيان المطلحا والمبحث الثالث أهمية الإعجاز البياني والمبحث الثالث أقوال العلماء في الإعجاز البياني مناسبة الأول في مناسبة الأيات الواضحة الارتباط وغير واضحة الارتباط والمطلب الثاني مناسبة الألفاظ في التعريف الآيات الواضحة الارتباط وغير واضحة الارتباط والمطلب الثائي مناسبة الألفاظ في التقديم والتأخير والمطلب الثالث مناسبة الألفاظ في التقديم والتأخير .





## المبحث الأول تعريف الاعجاز ورأي العلماء فيه

المطلب الأول :الاعجاز لغة:-

١- الاعجاز لغة: من الفعل أعجز وهو بمعنى الفوت والسبق يقال أعجزني فلان أي فانتي: أعجزني فلان إذا عجزت عن طلبه وإدراكه '.

وقال الراغب الأصفهاني: والعجز أصله التأخر عن الشيء وحصوله عند عجز الأمر، أي مؤخره، وأعجزت فلان وعجزته وعاجزته جعلته عاجزاً، والعجوز سميت لعجزها في كثير من الأمور .

وذكر ابن فارس: أن العين والجيم والزاي تدل على أصلين: أحدهما الضعف: والآخر مؤخرة الشيء ".

وقد وردت مشتقات لفظ (عجز) في ستة وعشرين موضعاً في كتاب الله المبارك، وذلك كما ذكرها محمد فؤاد عبد الباقي في معجمه، سأكتفي منها بذكر ما له علاقة ببحثنا هذا فهي: أ

اعجزتُ: {قَالَ يَا وَيْلَنَا أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَٰذَا الْغُرَابِ} (المائدة: ٣١).

تعجز: {وَأَنَّا ظَنَنَّا أَن لَّن نُّعْجِزَ اللَّهَ فِي الْأَرْضِ وَلَن نُّعْجِزَهُ هَرَبًا} (الجن: ١٢).

تعجزه: {وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَبًا } (الجن: ١٢).

يعجزون: {وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا ۚ إِنَّهُمْ لَا يُعْجِزُونَ} (الانقال: ٥٩).

معاجزين: {الَّذِينَ سَعَوْا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَٰئِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ} (الصح: ٥٠) ، وقوله تعالى: {وَالَّذِينَ سَعَوْا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَٰئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مِّن رِّجْزٍ أَلِيمٌ } (سبأ: ٥) ، وقوله تعالى: {وَالَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَٰئِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ } (سبا: ٣٨).

بمعجز: ﴾ وَمَن لَّا يُجِبْ دَاعِيَ اللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءُ ﴾ (الاحقاف: ٣٦).

معجزي: {وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللَّهِ أَ وَأَنَّ اللَّهَ مُخْزِي الْكَافِرِينَ} (التوبة: ٢) {وإن توليتم فأعلموا انكم غير معجزي الله التوبة: ٣).

بمعجزين: {إن ما توعدون لآتٍ وما انتم بمعجزين) (الانعام: ١٣٤).

﴿وَيَسْتَنبِئُونَكَ أَحَقٌّ هُوَ أَ قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌّ أَ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ} (بونس: ٥٣).

{أُولَٰئِكَ لَمْ يَكُونُوا مُعْجزينَ فِي الْأَرْض} (هود: ٢٠).

﴿ وَالَّ إِنَّمَا يَأْتِيكُم بِهِ اللَّهُ إِن شَاءَ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ } (هود: ٣٣).

{أَوْ يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلُّبِهِمْ فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ } (النط : ٤٦).









{لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ ۚ وَمَأْوَاهُمُ النَّارُ ۚ وَلَبِئْسَ الْمَصِيرُ الْمَصِيرُ} (النور: ٥٠)

{وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ} (العنكبوت: ٢٢).

{وَالَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ هُؤُلَاءِ سَيُصِيبُهُمْ سَيِّئَاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ} (النمر: ٥٠).

{وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ أَ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ السورى: ٣١).

ويلاحظ من هذا العرض لمشتقات العجز كما جاءت في القرآن الكريم أن مفردة (المعجزة والإعجاز) لم تذكر مطلقاً في كتاب الآيات القرآنية، وقد اشار إلى هذا المعنى الأستاذ نعيم الحمصي ° حيث قال: لم يرد في القرآن مفردة (معجزة) أو (اعجاز)، إنما جاء فيه ألفاظ (آية وبرهان وسلطان) وهذه المفردات لا ترادف كلمة معجزة، ولا تدل على معنى الاعجاز والمفهوم منها، وإنما تدل على جزء من معناها الذي احتوى أكثر من معنى جزئي واحد، وهذا الجزء يرادف كلمة الدليل أو الحجة، بمعنى أن حادثة من الحوادث هي دليل نبوة أحد الأنبياء أو دليل الألوهية، ولا يشار إلى أكثر من ذلك، وأما كلمة معجزة فتدل على أمر خارق للعادة يكون دليلاً على نبوة أحد الأنبياء دون غيره، ويعجز غيره من الخلق على الإتيان بمثله، ومن العسير جداً أن تحدد الزمان أو المكان أو الأثر الذي اشتملت فيه مفردة معجزة أو إعجاز أول مرة بهذا المعنى الاصطلاحي "آ.

#### المطلب الثاني: الاعجاز اصطلاحاً :-

1-عرف الرافعي بقوله: وإنما الإعجاز شيئان ضعف الجهد الإنسانية في محاولة المعجزة واستعمالها على شدة الإنسان واتصال عنايته ثم استمرار هذا الضعف على مرور الزمن وتقدمه، فكأن العالم كله في العجز إنسان واحد ليس له غير مدته المحدودة بالغة ما بلغت .

Y-وقد عرفه الدكتور مناع القطان بقوله: "إظهار صدق النبي في دعوة الرسالة بإظهار عجز العرب عن معارضته في معجزته الخالدة وهي القرآن - وعجز الأجيال بعده  $^{\wedge}$ .

٣-قول الخواجة نصير الدين الطوسي في تعريف المعجزة: هو ثبوت ما ليس بمعتاد او نفي ما هو معتاد مع خرق العادة ومطابقة الدعوة ٩.

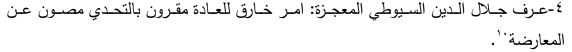
ويعتقد الشيخ نصير الدين الطوسي انه ليس هناك فرق بين الإثبات العلمي ونفيه بل المهم هو خرق العادة سواء كان بشكل أثباتي كتبديل العصا الى حيه او بإشكالها السلبي كسلب القدرة عن الشيء كما حدث في قصه ذبح إبراهيم لولده إسماعيل او صيرورة النار بردا وسلاما على إبراهيم





## الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام على الإعجاز البياني في القرآن الكريم.





٥-آية الله الخوئي قال في تعريف المعجزة: إن يأتي المدعي لمنصب من المناصب الإلهية بما يخرق نواميس الطبيعة ويعجز عنه غيره شاهدًا على صدق دعوه''.

#### المبحث الثاني

#### الإعجاز البيانى تعريفه وأهميته

المطلب الأول: الإعجاز البياني لغة واصطلاحاً: -

أولاً: البيان لغة وإصطلاحاً:

١-البيان لغة: وهو مصدر الفعل بان وقيل مصدر بين وجاء في المنجد : بان بياناً وتبياناً، أي اتضح وظهر " بان الأمر فهو بين وأبان إبانه وبين وتبين واستبان كلها بمعنى الوضوح والانكشاف ، وجاء في لسان العرب: البيان الفصاحة واللسان وكلام بين أي فصيح والبيان الإفصاح مع ذكاء، والبين من الرجال: السمع اللسان، يقال فلان أبين من فلان: أي أوضخ منه لساناً وأفصح كلاماً". والذي نلخص إليه إن البيان يأتي بمعنى الإظهار أي القدرة على إظهار المعاني بأقل الألفاظ وأسهلها على اللسان، ويأتي بمعنى الفصاحة واللسان ومن ذلك قول النبي: (إن من البيان لسحراً) ١٠٠.

البيان في لغة القرآن: إن الباحث في القرآن الكريم يجد أن مادة البيان والإبانة وردت في حوالي مائتي آية، وذلك من خلال وقوفنا على ذلك في المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، ومن ذلك على سببل المثال ١٠٠

> ١ - البيان: {الرَّحْمَٰنُ عَلَّمَ الْقُرْآنَ خَلَقَ الْإِنسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ}(الرحمن: ١-٤). {هَٰذَا بَيَانٌ لِّلْنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِّلْمُتَّقِينَ} (أَلْ عمران : ١٣٨).

> > {ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ} (القيامة: ١٩-١٨).

٢-التبيان: {وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً) (النمل: ٨٩).

٣-التبين: {وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ } (النحل: ٤٤).

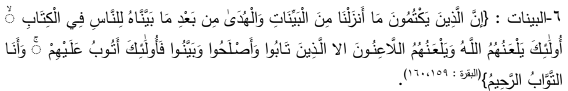
عَ طيبين: {وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ} (البراهيم: ؛).

٥- بين : {هَٰوُلَاءِ قَوْمُنَا اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ آلِهَةً أَ لَوْلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيِّنِ أَ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّه كَذبًا } (الكهف: ١٥).









{هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ عَلَىٰ عَبْدِهِ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ لِّيُخْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ} (الحدد : ٩٠). {وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَىٰ تِسْعَ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ} (الإسراء: ١٠١).

٧- تبين: {وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَيُصْلِهِ جَهَنَّمَ أَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا النساء: ١١٥٠).

إيُجَادِلُونَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَمَا تَبَيَّنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ} (الانفال: ٦).

٨- يتبين: {نُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ } (فصلت: ٥٣).

٩- تستبين: { وَكَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ الْمُجْرِمِينَ } (الأنعام: ٥٠).

١٠- المستبين: { وَآتَيْنَاهُمَا الْكِتَابَ الْمُسْتَبِينَ } (الصافات: ١١٧).

1 1 - مبين: وعند الرجوع الى المعجم المفهرس لألفاظ القرآن <sup>1</sup> وجدنا كلمة مبين قد جاءت تارة نكرة وتارة معرفة بالألف في مائة وتسعة عشر موضعاً وصفاً لأشياء كثيرة ما عدا موضعاً واحداً هو في قوله تعالى: { أَوَمَن يُنَشَّأُ فِي الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينِ } (الزخرف ١٨).

- {إِنَّ هَٰذَا لَهُوَ الْفَضْلُ الْمُبِينُ} (النعل: ١٦).
- {قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ} (المائدة: ١٥٠).
- {ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَارُونَ بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانِ مُبِينٍ} (المؤمنون : ٤٠).
  - {فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ أَ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِّ الْمُبِينِ} (النط: ٧٩).
- {أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَانٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبينًا } (النساء ١٧٤٠).
- { وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ آيَاتٍ مُبَيِّنَاتٍ وَمَثَلًا مِّنَ الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةَ لِّلْمُتَّقِينَ} (النور: ٣٤).
  - { رَّسُولًا يَثْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللَّهِ مُبَيِّنَاتٍ } (الطلاق: ١١)

### المطلب الثاني: البيان اصطلاحاً

#### وردت العديد من التعريفات لعلم البيان تذكر منها ما يلي:

1-الرماني: فقال: الإخطار لما يظهر منه تميز الشيء من غيره في الإدارك"، فهو يعتقد أن الكلام على صورتين: كلام يظهر به تميز الشيء عن غيره فهو بيان، وكلام لا يظهر به تميز الشيء فليس ببيان كالكلام الذي لا يفهم به المعنى ".

٢- وعرفه الجرجاني: عبارة عن اظهار الكلام المتكلم المُبتغي للسامع".



## الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام على الإعجاز البياني في القرآن الكريم.





٣- هو علم يعرف به ورود المعنى الواحد بطرق متعددة في وضوح الدلالة عليه، وهم يقصدون الملكة التي بها تستطيع الوقوف على فهم الجزئيات، المعنى: كل معنى واحد يدخل بالعلم تحت قصد المتكلم كالشجاعة والكرم الواحد: قيدوا المعنى بالواحد ليحترزوا به عن المعانى المتعددة التي تؤدي بطرق متفاوتة في وضوح الدلالة على ١٠معانيها كأن تدل عن معنى الكرم بقولك: محمد كالبحر في العطاء، ثم تدل عن معنى الشجاعة بقولك: استمعت الى أسد يخطب ١٩٠٠.

٤- علم يستطاع بمعرفته إبراز المعنى الواحد في معان مختلفة وتراكيب متفاوتة في وضوح الدلالة مع مطابقة كل منهما لمقتضى الحال، وتقييد الاختلاف بالوضوح لتخرج الألفاظ المترادفة من اللبس والتشابه لدى السامع كليث وأسد فأنها وإن كانت طرقاً مختلفة لا يراد المعنى الواحد فاختلافها إنما هو في اللفظ ومن هنا يتبين أن صناعة البيان كمثل صناعة البنيان، فمهارة الإنسان هي التي تدفعه إلى أن يتفنن في إشكال البناء وكذلك أهل اللغة فأخذهم قد ينفرد بها ويشتهر والآخر قد يحبط والاثنان قد أديا نفس المعاني . ٢.

#### المطلب الثالث أهمية الإعجاز البياني: -

إن من أعظم وجوه الإعجاز هو الإعجاز البياني لذلك فإننا نجد أن العلماء قديماً وحديثاً يركزون في حديثهم على هذا الوجه، حيث تكمن أهميته في عدة أمور.

١- إن الإعجاز البياني في كل كلمة من كلمات القرآن، وفي كل آية من آياته، وفي كل سورة من سوره، وأما الوجوه الأخرى فليست كذلك، فمثلاً الإعجاز العلمي يوجد في عدد من الآيات. فليست كل آية بل ليست كل سورة محتوية على قضية علمية، وكذلك في الإعجاز التشريعي والغيبي.

٢- إن التحدى الأكبر لمشركي قريش كان أولاً وقبل كل شيء بالإعجاز البياني، وذلك لبراعتهم الشديدة في فنون اللغة وبلاغتهم في بيانها ، فجاء التحدي في المجال نفسه الذي برعوا فيه، أما بقية أنواع الإعجاز العلمي مثلاً لم تكن العرب تدرك كثيراً من معانيه، وذلك لقلة معرفتهم في مجال العلوم الطبيعية، وإنما تكشف فيما بعد .

٣- إن الإعجاز البياني له الدور الأكبر في حفظ القرآن الكريم من التغيير والتبديل بعد حفظ الله تعالى له حيث لا يسمح بترجمة القرآن الكريم والترجمة ترجمة حرفية بل تترجم معانيه فقط وان الترجمة لا تسمى قرآناً وليست بمعجزة ومن هنا يبقى كتاب الله تعالى محتفظاً بإعجازه البياني كما انزل على الرسول.

٤-إن الإعجاز البياني يوقفنا على ثراء هذه اللغة وعلى أسرارها وروعة بيانها كاتساعها للعديد من المترادفات، والمتقابلات والصور الخيالية والجمالية، وعلم البديع.



مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٢٠٢٠ المجلد ١٠/العدد ٥





أقوال العلماء في الإعجاز البياني: -

المطلب الأول: أقوال العلماء القدماء: -

1- رأي الباقلاني: وقد حصر وجوه الإعجاز في عشرة، ذكر فيها نظم القرآن وأسلوبه حيث بين بان أسلوب القرآن خارج عن الأساليب المعروفة ولم يستطع العرب مجاراة القرآن في الأسلوب الأدبي، فأن القرآن أجاد في كل ما عرض من موضوعات، وإن أساليب البيان العربي وجدت في القرآن في اعلى مستوى '`

٥-رأي الخطابي: حيث يقول: وإنما يقوم الكلام بهذه الأشياء الثلاثة: لفظ حامل، ومعنى به قائم، ورباط لهما، ناظم، وإذا تأملت القرآن وجدت هذه الأمور منه في غاية الشرف والفضيلة حتى لا ترى شيئا من الألفاظ أفصح ولا أجزل ولا أعذب من الفاظه، ولا ترى نظما أحسن تأليفا وأشد تلاؤما وتشاكلا من نظمه، وأما المعاني فلا خفاء على ذي عقل إنها هي التي تشهد لها العقول بالتقدم في أبوابها، والترقي الى اعلى درجات الفضل من نعوتها وصفاتها، فتفهم الآن. واعلم ان القرآن سار معجزًا لأنه جاء بأفصح الألفاظ في احسن نظم التأليف مضمناً اصح المعاني ٢٠٠.

آ-رأي الإمام الرماني: حيث عد البلاغة وجهاً من وجوه الإعجاز فقال: "قاما البلاغة فهي على ثلاث طبقات: منها ما هو في أعلى طبقة، ومنها وما هو في ادنى طبقة، ومنها ما هو في الوسائط بين اعلى طبقة وادنى طبقة فما كان في أعلاها فهو معجز، وهو بلاغة القرآن "٢

٧-رأي الجرجاني: اثبت ان التحدي والإعجاز في النظم والتأليف حيث قال: وبهرهم أنهم تأملوه سورة سورة، وعشراً عشراً، وآية آية فلم يجدوا في الجميع كلمة ينبو بها مكانها، لفظة ينكر شأنها او يرى ان غيرها اصلح هناك او أشبه أو أحرى وأخلق بل وجدوا اتساقاً به العقول وأعجز الجمهور ونظاماً والتئاماً، واتقاناً وأحكاما ٢٠٠٠.

#### المطلب الثاني: أقول العلماء المحدثين:-

١- رأي الرافعي: يرى مصطفى صادق الرافعي ان الوجه الأساسي في اعجاز القرآن الكريم
 يكمن في نظمه مع بعض الوجود الأخرى للاعجاز، وحصر مظاهر الاعجاز في ثلاثة:

أ. الحروف واصواتها.

ب. الكلمات وحروفها.

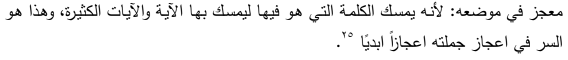
ج. الجمل والكلمات.

حيث يقول: فأنت تعلم الآن ان سر الاعجاز في النظم، وان لهذا النظم ما بعده، وقد علمت ان جهات النظم ثلاثة: في الحروف والكلمات والجمل الي ان يقول: فالحرف الواحد في القرآن



## الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام رهي





٢ – سيد قطب: ويرى ان الاعجاز في بيان القرآن وأسلوبه ونسقه البياني وتصويره الفني، حيث بين ان تذوق الجمال في القرآن مر بثلاث مراحل فتحدث في المرحلة الثانية عن ادراك بعض مواضع الجمال المتفرقة التي قام بها المفسرون والادباء، فانني عن الامام الزمخشري في لفتاته الكشاف، وعلى الجرجاني في نظريته النظم القرآني، ثم لفت الانتباه في المرحلة البيانية في الثالثة إلى ادراك الخصائص العامة المحددة للجمال الفني القرآني، وأن السابقين ليبينوها، فهي تكمن في التصوير الفني في الأسلوب القرآني،".

٣- رأي عبد الله دراز: يعتبر أن اظهر وجوه الأعجاز اللغوي، لأنه هو الذي وقع به التحدي
 حيث قال: والآن فلنبدأ وصفنا لبعض خصائص القرآن البيانية ولنرتبها على أربعة مراتب: -

- ١- القرآن في قطعة قطعة منه .
  - ٢- القرآن في سورة سورة منه .
- ٣- القرآن فيما بين بعض الصور وبعض .
  - ٤ القرآن في جملته ٢٠.

3. رأي الدكتور مناع القطان: حيث تحدث عن الاعجاز البياني بقوله: وتتابعت القرون لدى اهل العربية، وظل الاعجاز القرآني اللغوي راسخاً كالطود الشامخ، تذل أمامه الأعناق خاضعة لا تفكر في أن تدانيه، فضلاً عن أن تساميه، لأنها أشد عجزًا وأقل طمعاً المطلب العزيز، وسيظل الأمر كذلك إلى يوم الدين ثم يقول: والقرآن الذي عجز العرب عن معاجزته لم يخرج عن سنن كلامهم، ألفاظاً وحروفاً تركيباً ، وأسلوباً، ولكنه في اتساق حروفه وطلاوة عبارته، وحلاوة أسلوبه ، وجرس آياته ومراعاة مقتضيات الحال في ألوان البيان ٢٨.

آ-رأي الدكتور فضل عباس: حيث بين إن اعظم وجوه الاعجاز هو البياني فقال: أن أعظم وجوه اعجاز القرآن الاعجاز البياني؛ لأنه ينتظم القرآن الكريم كله، سوره على اختلافها طولاً وقصراً، أما الوجوه الأخرى من وجوه الإعجاز فليس الأمر فيها كذلك، فإنباء الغيب مثلاً ليست موجودة في كل آية من القرآن، وذلك الإعجاز العلمي والتشريعي، ومن هنا كان الإعجاز البياني أهم هذه الوجوه، وأعمها، بل أتمها؛ لأنه عام في القرآن كله لا تخلو من سورة على قصرها، بل هو في كل آية من الآبات القرآنية 4°.







#### المطلب الثالث: اقوال علماء التفسير في الاعجاز البياني

 ١- الطبري قال في تفسير قوله تعالى: { فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ} (البقرة : ٢٣) ومن أشرف تلك المعانى التي فضل بها كتابنا سائر الكتب قبل نظمه العجيب ووصفه الغريب تأليفه البديع الذي عجزت نظم مثل أصغر سورة منه الخطباء، وكلت عن وصف شكل بعضه البلغاء تحيرت في تأليفه الشعراء، وتبلدت قصوراً عن أن تأتى بمثله لديه أفهام الفهماء، فلم يجدوا له إلا التسليم والإقرار بأنه من عند الواحد القهار، مع ما يحوي مع ذلك من المعانى التي وترهيب وأمر وزجر وقصص وجدل ومثل وما أشبه ذلك من المعاني التي لم تجتمع في كتاب أنزل إلى الأرض من السماء ". ٢- القرطبي فتكلم في تفسيره (الجامع لأحكام القرآن) عن عشرة وجوه الإعجاز القرآن كريم ومن ضمن ما تحدث عنه من وجوه الإعجاز: الإعجاز البياني فقال: (منها النظم البديع المخالف لكل نظم معهود في لسان العرب وفي غيرها؛ لأن نظمه ليس من نظم الشعر في شيء، وكذلك قال رب العزة الذي تولى نظمه: {وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبينٌ} (بسائه السُّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبينٌ} - وفي مسند حنبل عن أبي ذر قال: أنيس إن لي حاجة بمكة فاكفني حتى أتيك قال: فقلت: ما يقول الناس له ؟ قال: يقولون إنه شاعر وساحر وكاهن، قال: وكان أنيس شاعرًا قال: قد سمعت قول الكهان فما يقول بقولهم ؟ وقد وضعت قوله على أقراء الشعر فوالله ما يلتئم لسان أحد أنه شعر فوالله إله الصادق وإنهم لكانيون ... "م فإذا اعترف عتبة على موضعه من اللسان وموضعه من الفصاحة والبلاغة. سمع مثل القرآن قط كان في هذا القول مقرأ بإعجاز القرآن له ولضربائه من المتحققين بالفصاحة والقدرة على التكلم بجميع أجناس القول وأنواعه) ٢٠٠٠.

٣. الفخر الرازي حيث قال في تفسير قوله تعالى: {وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ} (البقرة: ٢٣). واعلم أن كونه معجزاً يمكن بيانه من طريقين: الأول: أن يقال أن هذا القرآن لا يخلو حاله من أحد وجوه ثلاثة: إما أن يكون مساوياً لسائر كلام الفصحاء، أو زائداً على سائر كلام الفصحاء بقدر لا ينقض العادة أو زائداً على قدر ينقض، والقسمان الأولان باطلان فتعين الثالث وإنما قلنا إنهما باطلان لأنه لو كان كذلك لكان من الواجب أن يأتوا بمثل سورة منه إما مجتمعين أو منفردين ٣٠٠.

3- ابن كثير فنجده يقول: وأما القرآن فجميعه فصيح في غاية نهاية البلاغة عند من يعرف ذلك تفصيلاً واجمالاً ممن فهم كلام العرب وتصاريف التعبير، فإنه إن تأملت أخباره وجدتها في غاية الحلاوة سواء كانت مبسوطة أو وجيزة وسواء تكررت أم لا وكلما تكررت حلا وعلاء لا يخلق عن كثرة الرد ولا يمل منه العلماء، وإن الجمال الصم الراسيات، فما ظنك بالقلوب الفاهمات وان وعد اتى بما يفتح القلوب والاذان، ويشوق إلى دار السلام ومجاورة عرش الرحمن ".



## الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام وي



٥. فأثبت الزمخشري في كشافة الإعجاز البياني فقال: والمتكلم وإن بر أهل الدنيا في صناعة الكلام، حافظ القصص والأخبار، وإن كان من ابن القرية أحفظ، والواعظ وإن كان من الحسن البصري أوعظ والنحوي وإن كان أنحا من سيبويه واللغوي وإن ملك اللغات بقوة لحييه، لا يتصدى منهم أحد بسلوك تلك الطرائق، ولا يغوص على شيء من تلك الحقائق، إلا رجل قد برع في علمين مختصين بالقرآن وهما علم المعاني وعلم البيان، وتمهل في ارتيادهما أونة وتعب في التنقيب عنهما أزمنة، وبعثته على تتبع مظانهما همة في معرفة لطائف حجة الله، وحرص على استيضاح معجزة رسول الله "".

7- وبين البيضاوي واضح أن الله تعالى ذكر الحجة والدليل على نبوة محمد (ص) وهو القرآن الكريم المعجز بفصاحته وبلاغته وبيانه، فتحدث عن قوله تعالى: {فاتوا بسورة من مثله} (البقرة: ٢٣) قائلاً: " لما قرر وحدانيته تعالى وبين الطريق الموصل إلى العلم بها، ذكر عقيبه ما هو الحجة على نبوة النبي محمد (ص) وهو القرآن المعجز بفصاحته التي بنت فصاحة كل منطق وإقحامه ٢٦

٧- ابن عطية حيث قال في كتابه المحرر الوجيز: واختلف المتأولون على من يعود الضمير في قوله: {من مثله} فقال جمهور العلماء هو عائد على القرآن، ثم اختلفوا، فقال: الأكثر من مثل نظمه ووصفه وفصاحة معانيه التي يعرفونها ولا يعجزه إلا التأليف الذي خص به القرآن وبه وقع الإعجاز "".

٨- القاسمي :فقال في تفسير قوله: {أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ} (بونس : ٣٨). أي إن كان الأمر كما تزعمون فأتوا على وجه الافتراء، بسورة مثله في البلاغة وحسن الصياغة وقوة المعنى، فأنتم مثل في العربية والفصاحة، وأشد تمرناً في النظم ٣٨.

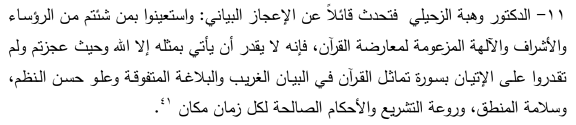
9- المراغي يقول في تفسير قوله تعالى: {فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ} (البقرة: ٢٣) فإن عجزوا ولم يستطيعوا ذلك، وهم لا يستطيعون وإن تظاهر أنصارهم وكثر أشياعهم، بل لو اجتمعت الإنس جميعاً، فليعلموا أن ما جاء هم به فأعجزهم لم يكن إلا بوحي سماوي وإمداد إلهي لا يسمو إليه محمد بعقله، ولا يصل بيانه إلى مثل أسلوبه، ونظمه و إذ استبان عجزهم لزمتهم الحجة، فقد صدق النبي فيما ادعى وكان من ارتاب في صدقه معانداً مكابراً ٣٩.

• ١- محمد الصابوني فبين في تفسيره صفوة التفاسير أن القرآن معجز في بيانه ونظمه حيث قال: ومن تدبر القرآن وجد فيه من وجوه الإعجاز فنون ظاهرة وخفية من حيث اللفظ من حيث المعنى، والقرآن جميعه فصيح في غاية نهايات الفصاحة والبيان عند من يعرف كلام العرب ''.









#### المبحث الرابع

## دور المناسبة في الاعجاز البياني

إن مناسبة الآيات بعضها لبعض تجعل من أجزاء الكلام بعضه أخذا بأعناق بعض ، فيقوى بذلك الارتباط ويصير التأليف حاله حال البناء المحكم ، لذلك فإن ارتباط الآية بالآية إما أن يكون ظاهراً لتعلق الكلام بعضه ببعض، أو لا يظهر الارتباط.

#### المطلب الأول

#### مناسبة الآيات واضحة الارتباط وغير واضحة الارتباط"

اولاً: الظاهر الارتباط:

وهذا القسم لا يحتاج إلى جهد في استخرج المناسبة، لأن الصلة بين الجزأين واضحة، مثال ذلك قوله تعالى: { أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَابِ يُدْعَوْنَ إِلَىٰ كِتَابِ اللَّهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّىٰ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ " إلى قوله: ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ تَ فَعَرَهُمْ فِي دِينِهِم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ } (ال عمران ٢٠-٢٠) فبين الآية الثانية السبب الذي دفعهم لرفض حكم كتاب الله وتوليهم وإعراضهم حيث بينهم تلازم في ذهني ٢٠٠٠.

ثانياً: الذي لا يظهر ارتباطه: وهو نوعان لأنه:

أ- إما أن يكون معطوفاً: هو عطف الآية بحرف من حروف العطف ، وفائدة العطف أن تكون مشتركة في الحكم مع سابقتها ، وأمثلة هذا النوع تظهر في المطابقة والمقابلة، ومثال ذلك في المطابقة قوله تعالى: {فَأَمَّا مَن أَعطَى وَٱتَّقَى وَصَدَّقَ بِٱلحُسنَى فَسَنُيسًرُهُ لِليُسرَى وَأَمَّا مَن بَخِلَ وَاستَغنَى وَكَذَّبَ بِٱلحُسنَى فَسَنُيسًرُهُ لِلعُسرى } (الله نه المنه المن

لما جعل التيسير مشترك بين الاعطاء والتقوى والتصديق بالحسنى ، جعل التعسير مشترك بين أضداد تلك الأمور وهي المنع والاستغناء والتكذيب<sup>3</sup> . ومثال المقابلة قوله تعالى : {فَلَا صَدَّقَ وَلَا صَدَّقَ وَلَا صَلَّىٰ وَلَٰكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ } (القيامة ٢١ - ٢٢).

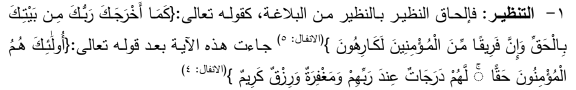
فقابل بين صدق وكذب وبين صلى وهو بمعنى الإقبال وتولى أنه.

ب- أو غير معطوف: وهذا النوع يعتمد الربط فيه على القرائن المعنوية ، وله وجوه:



#### الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام ج





والقصد أن كراهتهم من قسمة الغنائم ككراهتهم للخروج معه، وكما أخرجك ربك من بيتك بالحق فقد قسمت الأنفال بالحق كذلك ° .

١٦ المضادة: ومنه مناسبة الرحمة والعذاب، والرغبة والرهبة، ومن حكمته التشويق والثبات على أفضل المتضادين، ومثاله قوله تعالى: {وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبً اللَّهِ أَ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ أَ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهِ أَ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا للَّهِ أَ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ } (البقرة: ١٦٠) ، فقد قرر سبحانه في الآيات السابقة صفة الوحدانية بالدلائل الساطعة، ثم أردفها بما يضاد التوحيد، وتقبيح ضد الشيء مما يؤكد حسنه ٢٠٠.

٣- الاستطراد: وهو أن يأخذ المتكلم في معنى فبينما يمر فيه يأخذ في معنى آخر جعل الأول سبباً له، مثاله قوله تعالى: { يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوَارِي سَوْآتِكُمْ وَرِيشًا أَ وَلِبَاسُ التَّقُوَىٰ ذَٰلِكَ خَيْرٌ أَ ذَٰلِكَ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ } (الأعراف: ٢٦) ، فإن الآيات السابقة لهذه الآية كانت تتحدث عن قصة آدم وزوجه ، ووسوسة الشيطان لهما فقال تعالى: { فَوَسْوَسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِيُبْدِي لَهُمَا مَا وُورِي عَنْهُمَا مِن سَوْآتِهِمَا وَقَالَ مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَٰذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِن الْخَالِدِينَ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ النَّاصِحِينَ فَدَلَّاهُمَا بِغُرُورٍ أَ فَلَمَّا دَاقًا الشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سَوْآتُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَق الْجَنَّةِ أَ } (الأعراف: ٢٠٠١٠) .

فكان وقع الاستطراد هنا في غاية الحسن، حتى لا تحس أن الكلام قد انتقل من الغرض الأول إلى غيره قال الزمخشري: " وهذه الآية واردة على سبيل الاستطراد، عقيب ذكر بدو السوءات وخصف الورق عليهما ؛ إظهاراً للمنة فيما خلق من اللباس؛ ولما في العري وكشف العورة من المهانة والفضيحة، وإشعاراً بأن الستر باب عظيم من أبواب التقوى ".

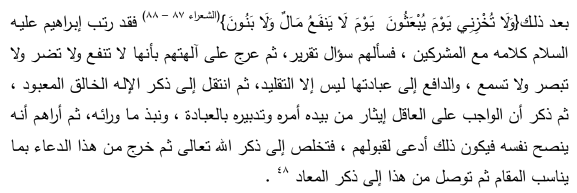
٤. حسن التخلص: وهو الانتقال من معنى من المعاني إلى معنى آخر، على وجها سهل كأنه يختلس اختلاساً ، بحيث لا يشعر السامع بالانتقال إلا وقد وقع علة الشيء لشدة الالتحام بينهما. فيرى الكلام وقد أخذ بعضه بأعناق بعض من غير قطع والفرق بينه وبين الاستطراد: أنك في التخلص تركت الأول تماماً وأقبلت على ما تخلصت إليه ، وأما في الاستطراد فإنك تذكر الأمر الذي انتقلت إليه وتمر عليه سريعاً ، ثم تتركه وتعود للأول مرة أخرى. ومثال التخلص قوله تعالى: { إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَاماً فَنَظَلُ لَهَا عَاكِفِينَ } (الشعراء : ١٠٠٠) ، الي أن قال الله : { فَإِنَّهُمْ عَدُوِّ لِي إِلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ } (الشعراء ٢٠٠٠) ثم يقول



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)







#### المطلب الثاني

#### مناسبة الألفاظ في التعريف والتنكير

اولاً: أما الأغراض الداعية إلى التعريف فذكر منها العلماء ما يلي ٢٠٠٠:

أ. أن الإشارة إلى معهود خارجي كقوله تعالى: { إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا فَعَصَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذْنَاهُ أَخْذًا وَبِيلًا} (المناه المعهود أن الرسول (ص) في الآية تشير إلى المعهود أن أنه المعهود أن المناه المناه المناه المنهود المناه المنهود أنه المنهود أن المناه المنه المنه

ب. الإشارة إلى معهود ذهني كقوله تعالى : { إِلَّا تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا تَالَيْ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّالَالِمُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ج. أن يقصد تعظيم المسند إليه بالقرب ، كقوله تعالى {إِنَّ هَٰذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا} (الإسراء: ٩) فاسم الإشارة (هذا ) يشير إلى القرب .

د. أن يقصد تعظيم المسند إليه بالبعد ، كقوله تعالى: {ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين} (البقرة : ٢) فأسم الإشارة (ذلك) يشير إلى البعد .

فذكر منها ما يلي ٢٥

أ. إرادة الوحدة ، كقوله تعالى: { وَجَاءَ رَجُلٌ مِّنْ أَقْصَنَى الْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنَّ الْمَلَأَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّاصِحِينَ } (القصص: ٢٠) فرجل جاءت نكرة لأن الغرض إثبات الحكم بفرد واحد من أفراد الرجال.

ب.إرادة النوع ، كقوله تعالى: { وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا ۚ يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِجِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ أَ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ } (البقرة : ٩٦ عن جاءت حياة نكرة أي أنهم يحرصون على أي نوع من الحياة "٥٠.



## الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام بي





ج. التعظيم، بمعنى أنه أعظم من أن يعين ويعرف، كقوله تعالى : {فَإِن لَّمْ تَفْعَلُوا فَأْذَنُوا بِحَرْبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ) (البقرة : ٢٧٩) جاءت كلمة حرب نكرة لتدل على أي حرب °.

د. التكثير، كقوله تعالى: { وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ ۚ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُور } (فاطر: التكثير، كقوله تعالى: { وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ ۚ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُور } (فاط رسل جاء للكثرة °°.

ه. التحقير ، كقوله تعالى: { وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقِّ وَالسَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيهَا قُلْتُم مَّا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِن نَظُنُّ إِلَّا ظَنَّا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ} (الجانية :٣٢) .

جاءت كلمة نظن للتحقير أي ظناً حقيراً لا يعبا به والا لاتبعوه .

و. التقليل، كقوله تعالى: {وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْنٍ أَ وَرِضْوَانٌ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ أَ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ } (التوبة: ٢٧) فجاءت كلمة رضوان للتقليل، أي رضوان قليل من الله تعالى أكبر من الجنات؛ لأن رضوان الله رأس كل سعادة ٥٠٠.

ثالثاً: امثلة على مناسبة الالفاظ في التعريف والتنكير:-

١- تتكير (أحد) وتعريف (الصمد) :-

وقد سئل السيوطي عن الحكمة في تنكير (أحد) ، تعريف ( الصمد في قوله تعالى : {قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أَحَدٌ}  $(|Y_{a}|^{(1/2)})$  فأجاب بقوله  $^{\circ}$  :

أ- انه ذكر التعظيم وللإشارة إلى أنه غير ممكن تعريفها والإحاطة بها.

ب- في قوله تعالى: {قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ } لفظ (هو) مبتدأ، ولفظ الجلالة (الله) خبر، كلاهما معرفة، فأفاد الحصر في هذ الجملة، فعرف الجزءان في (الله الصمد) لإفادة الحصر، ليطابق الجملة الأولى، واستغنى عن تعريف (أحد) لإفادة الحصر دونه، فاتى به على أصله من التنكير على أنه خبر ثان.

٢- تنكير حياة وتعريفها : كقوله تعالى: {وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ
 تَقَّوُنَ}(البقرة :١٧٩)

فتنكير لفظ (حياة) أفاد التعظيم ، فالإنسان إذا علم أنه إذا قتل قتل ارتدع عن القتل فكان القصاص سبباً في حياة نفسين لذا كان المعنى على وجود حياة مستقبل مضمومة إلى الأصلية ، فامتنع التعريف حتى لا يوهم أن الحياة من أصلها مستفادة من القصاص ، ونرى في مقابل ذلك التنكير التعريف للحياة فتعريفها في آيات أخرى جاء لحكم بيانية وموضوعية ومن الأمثلة على ذلك قوله تعالى: {يَقُولُ يَالَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي} (الفجر: ٢٤) ٥٠ فعرفت الحياة بالإضافة في قوله









٣. تعريف الحق وتنكيره ٥٠ : ومن الأمثلة على ذلك قوله تعالى: { وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُوا بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ قَ فَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ قَ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ قَ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَعْتَدُونَ} اللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ وَ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ وَلَيْكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَعَنْدُونَ} وَبَاءُوا بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ وَلَيْكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْدِياءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَوا وَّكَانُوا يَعْتَدُونَ} (الْ عمران : ١١٢). فعرف بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنبِياءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَذَٰلِكَ بِمَا عَصَوا وَّكَانُوا يَعْتَدُونَ} (الْ عمران : ١١٢). فعرف الحق الموق في الأولى ونكره في الثانية، وذلك أن كلمة الحق المعرفة في آية البقرة تدل على أنهم كانوا يقتلون الأنبياء بغير حق الذي يدعو إلى القتل، والحق الذي يدعو الى القتل معروف معلوم، وأما النكرة فمعناها أنهم كانوا يقتلون الأنبياء بغيرحق اصلا، لاحق يدعوا إلى قتل ولا غيره ....

#### المطلب الثالث

### مناسبة الالفاظ في التقديم والتأخير

قال السيوطي وأما أسباب التقديم وأسراره في الكتاب العزيز عشرة أنواع "ت:

١-التبرك ، فتقديم اسم الله في الأمور ذات الشأن، ومنه قوله تعالى : {شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ ۚ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ} (الله عمل الله عَلْمُ وَقُوله : {وَاعْلَمُوا وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ أَ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ الْفَرْبَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن أَنْمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِللَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْبَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنتُمْ آمَنتُم بِاللَّهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ أَ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرً } (الأنفال : ٤)، فلفظ الجلالة قدم في الآيتين للتبرك.

٢- التعظيم، كقوله: {وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَٰئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُولَٰئِكَ رَفِيقًا} (النساء: ١٦) ، وقوله تعالى: {إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ وَالصَّلُونَ عَلَى النَّبِيِّ ۚ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا (الأحزاب: ٥٠) فقدم لفظ الجلالة في الآيتين للتعظيم ٢٠.

٣-التشريف، كتقديم الذكر على الأنثى، نحو قوله تعالى: {إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْصَّابِرَاتِ وَالْخَاشِعِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْخَاشِعِينَ



# **要量**

#### والتراكيب بين التناسب والانسجام و الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام و المراكيب بين التناسب والانسجام و المراكب

وَالْخَاشِعَاتِ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالْخَاشِعَاتِ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالْحَافِظَاتِ وَالْخَالَ وَالْخَيْلَ وَالْبَغَالَ وَالْخَيْلَ وَالْخَيْلَ وَالْبَغَالَ وَالْخَيْلَ وَالْبَغَالَ وَالْخَيْلَ وَالْخَيْلَ وَالْبَغَالَ وَالْحَمِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالْخَيْلُ وَالْخَيْلُ وَالْبَغَالَ وَالْحَمِينَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً أَ وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ } (النحل : ^) فقدمت في الآية الأولى كلمة المسلمين وفي الآية الثانية قدمت كلمة الخيل للتشريف "١" .

#### ٤ - المناسبة :

أ- وهي إما مناسبة المتقدم لسياق الكلام، كقوله تعالى: {وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ} (النط: ٦).

فإن الجمال وإن كان ثابتاً حالتي السراح والإراحة إلا أنها حالت إراحتها ، وهو مجيئها من المرعى ، يكون الجمال بها أفخر. ومنه قوله تعالى: {والَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَم يسرِفُوا ولم يقْتُروا وكان بين ذلك قواماً} (الفرقان: ٢٠) ، فقدم نفى السرف؛ لأن السرف يكون في الإنفاق . ٢٠

ب- وأما مناسبة لفظ هو من النقدم أو التأخر كقوله تعالى: {وَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ الْ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ } (الحديد : ٣٠)، وقوله تعالى: {ثُلَّةٌ مِّنَ الْأَوَّلِينَ وَثُلَّةٌ مِّنَ الْآخِرِينَ } (الواقعة : ٣٩ .٠٠) ٥٠.

٥. الحث على القيام به حذراً من التهاون؛ كتقديم الوصية على الدين في قوله تعالى: {يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي أَوْلَادِكُمْ أَ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنتَيْنِ فَ فَإِن كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتْيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكَ أَ وَإِن كَانَتُ وَاحِدَةً فَلَهَا النّصْفُ فَ وَلِأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا السّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِن لَمْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ فَ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ التُلْثُ فَ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ فَ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ التَّلُثُ فَ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ فَ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ التَّلُثُ فَأَ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ فَ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي يَهَا أَوْ دَيْنٍ أَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيُهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا فَ فَرِيضَةً مِّنَ اللَّهِ أَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِي اللّهِ عَلَيْهِا شَرِعاً ﴿ السَّاءَ : ١١) ، مع كون أن الدين مقدم عليها شرعاً ١٠٠

#### ٦- السبق:

أ- في زمن الإيجاد، كتقديم الليل على النهار، والظلمات على النور، والملائكة على البشر، ومنه قوله تعالى: {اللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ أَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ } (الله يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ أَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ } (الأعلى: الله تعالى: المُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ } (الأعلى: ١٩).

٧- السببية، كتقديم العزيز؛ لأنه عز فحكم، ومنه تقديم العبادة على الإستعانة في سورة الفاتحة؛
 ومنه قوله تعالى: {إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ التَّوَابِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِّرِينَ} (البقرة : ٢٢٢)؛ لأن التوبة سبب للطهارة <sup>٢٢٠</sup>.

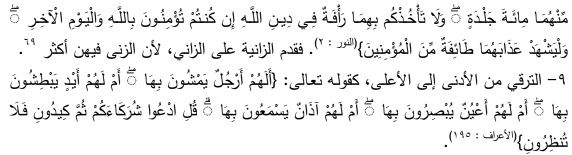
٨- الكثرة ، كقوله تعالى : {هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُّؤْمِنٌ ۚ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ } (التعاب : ١) فقدم الكافر؛ لأن الكفار أكثر، ومنه قوله تعالى: {الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ











بدأ بالأدنى لغرض الترقي، لأن اليد أشرف من الرجل، والعين أشرف من اليد، والسمع أشرف من البصر · · .

• ١ - التدلي من الأعلى إلى الأنى، كقوله تعالى: {فَفَهَّمْنَاهَا سُلَيْمَانَ ۚ وَكُلَّا آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا ۚ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُودَ الْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ ۚ وَكُنَّا فَاعِلِينَ} (الأسياء: ٢٩) ، كقدم الجبال على الطير؛ لأن تسخيرها و تسبيحها له أعجب ٢٠ . ٢٢

#### الخاتمة

ومن أهم النتائج التي توصلنا اليها في نهاية البحث

إن الاعجاز القرآني غير محصور في البيان فقط ، بل يشمل الإعجاز البياني وغيره مثل التأثيري والتشريعي والغيبي والتعرف على معنى الاعجاز البياني لغة واصطلاح وبيان أن القرآن الكريم في خال من التكرار الذي هو فضل من القول ولا فائدة منه وإن الكلمات تأتي من القرآن الكريم في مكانها المناسب بحث لا يسد مكانها غيرها ،وبيان جهود آراء العلماء المتباينة في اعجاز القرآن الكريم ومعرفه مناسبة الآيات الواضحة والغير واضحة وكان التقديم والتأخير حضوره في علم المناسبة وقد انتج مجموعة من الاعراض البلاغية ، وفي النهاية احمد الله ونشكره ان وفقنا لأعداد هذا البحث الذي تم من خلال شرح (الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام)، وقد شهد عددًا كبيراً من الدراسة والتحليل ، وندعو الله تعالى أن يكون هذا العمل خالص لوجه وأن يكون ذو فائدة ومصدر علم نافع .

#### الهوامش:



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)

لينظر: المعجم الوسيط للدكتور إبراهيم انيس وآخرين ج ١ ، ص ٤٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> ينظر: المفردات في غريب القرآن الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، ص ٣٢٣، تحقيق: سيد كيلاني.

<sup>&</sup>quot; معجم مقاييس اللغة، أبو الحسين احمد بن فارس بن زكريا، تحقيق عبد السلام هارون مجلد ٤ ، ١٥٦٧ معجم

أ ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن، محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، ص ٥٦٧.

<sup>°</sup> عقيدة المسلم، محمد الغزالي، ص ٢٤٣.

أ فكرة إعجاز القرآن منذ البعثة النبوية حتى عصرنا الحاضر، نعيم الحمصي، ص ٧.

#### الإعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام على الإعجاز البياني في القرآن الكريم.



- لا إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، مصطفى صادق الرافعى، ص١٣٩.
  - ^ مباحث في علوم القران ،مناع ص٢٦٥.
  - <sup>9</sup> كشف المراد في شرح تجويد الاعتقاد، ص٢٥٥.
  - ' الاتقان في علوم القرآن،جلال الدين السيوطي،ج٤،ص٣٠.
    - ۱۱ البيان في تفسير القرآن، ص٣٣.
    - ۱۲ ينظر: المنجد مادة بين ، ص ٤٨.
  - ۱۳ ينظر: لسان العرب، ابن منظور، مجلد ۱۳، ص ۱۹۹۸.
- ١٤ صحيح البخاري شرح ابن حجر العقلاني حديث كتاب المرتضى مجلد ١١، ص ٤٠٢.
  - ١٥ ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن، محمد فواد عبد اليافي ١٨٠-١٨٤،
  - ١٦ ينظر: المعجم المفهرس الألفاظ القرآن، محمد فؤاد عبد الباقي، ص ١٨٢-١٨٤.
- ۱۷ ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، محمد خلف الله والدكتور محمد زغلول سلام، ص ١٠٦.
  - ۱۸ التعریفات الشریف علی بن محمد الجرجانی، ص ٤٧.
  - ١٩ البلاغة الصافية في المعاني والبيان والبديع، الدكتور حسن عبد الرزاق، ص ٢٨٢.
    - · الإعجاز العلمي في القرآن الكريم، عبد السلام اللوح، ص ١١ .
      - ٢١ إعجاز القرآن، الباقلاني، من ١٩٢.
- ٢٢ ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، محمد خلف الله والدكتور محمد زغلول سلام، ص ٢٧.
  - ٢٣ المصدر السابق، ٢٥٠٠.
  - ٢٤ دلائل الإعجاز في علم المعاني الجرجاني، ص ٢٨.
  - ٢٥ إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، مصطفى صادق الرافعي، ص ٢١١.
    - ٢٦ ينظر: التصوير الفني ،ران، سيد قطب، ص ٢٩-٣٦ .
      - ۲۷ ينظر: النبأ العظيم محمد دراز، ص ۱۰۷
      - ٢٨ مباحث علوم القرآن مناع القطان، ص ٢٧٣-٢٧٢ .
      - ٢٩ إتقان البرهان في علوم القرآن فضل عباس ،ص ١١٣
  - <sup>7</sup> جامع البيان في تفسير القرآن أبي جعفر محمد بن جرير الطبري، ص ٦٦ .
    - <sup>۳۱</sup> مسند الامام احمد اعداد على حسن الطويل، م ، حديث ،٢١٥١٤.
  - " الجامع لأحكام القرآن لأبي عبد الله محمد بن احمد الانصاري القرطبي، ص ٥٣٥٢.
    - <sup>۳۳</sup> التفسير الكبير، الفخر الرازي، مجلد ١، ص ١١٥.
    - <sup>۳۲</sup> تفسير القرآن العظيم إسماعيل ابنكثير القرشي، ص٠٦٠.
      - ° الكشاف للزمخشري، ج١، ص١٦.
- ٣٦ تفسير البيضاوي، المسمى التنزيل وأسرار التأويل ابي سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي، ٢٨٠٠.
- ٣٧ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لأبي محمد عبد الحق بن عطية الغرناطي، تحقيق الأستاذ احمد صادق الملاح، ج١،ص١٩٤.

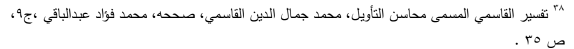




Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)







- <sup>٣٩</sup> تفسير المراغى، احمد مصطفى المراغى، جزء ١، ص ٦٥.
  - '' صفوة تفاسير ، محمد على الصابوني،مجلد ١ ،ص ٤٢.
  - 13 التفسير المنير، الدكتور وهبي الزحيلي، ج١٠ص١٠١.
- ٢٠ ينظر: الإتقان في علوم القران السيوطي، مجلد ١، ص ٢٧٣.
  - " صفوة التفاسير ، محمد على الصابوني ، مجلد ١ ، ص ٤٢.
    - أنا الإتقان في علوم القرآن السيوطي، مجلد ١، ص ٢٧٣.
- ° ينظر: معترك الاقتران في إعجاز القرآن للسيوطي، مجلد ١، ص ٤٥.
  - <sup>٤٦</sup> المصدر السابق، مجلد ١ ، ص ٤٦ .
  - ٤٧ الكشاف الزمخشري مجلد ٢ ص ٥٩.
  - <sup>44</sup> التفسير الكبير للفخر الرازي، ص ١٩٣.
  - <sup>69</sup> معترك الأقران في إعجاز القرآن للسيوطي، مجلد ١ ص ٤٧.
- ° ينظر: نظرات من الإعجاز البياني في القرآن الكريم، سامي محمد احريز ، ص ٩١.
  - ۱° المحرر الوجيز أبي حيان، مجلد ٢،ص ٢٤١.
  - ٥٢ في ظلال القرآن، سيد قطب، مجلد ٢، ص ٧٤٧.
  - ° ينظر: الإتقان للسيوطي ، جزء ٢، ص ٥٨٨-٥٨٩ .
    - <sup>30</sup> البحر المحيط أبي حيان، مجلد ٣، ص ٢٨٦.
  - ٥٥ الأساس في التفسير عبد الحميد كشك مجلد٢ ، ص١٠٥٦.
  - ٥٦ مباحث في التفسير الموضوعي، مصطفى ،مسلم ص ٧٤.
    - ٥٩١ ينظر: الاتقان السيوطي ج ٢، ص ٥٩١.
  - $^{\circ}$  ينظر: نظرات في الاعجازالبياني في القران، سامي محمد حريز ص  $^{\circ}$  9 9  $^{\circ}$ 
    - ٥٩ المصدر نفسه، ١٩٨٠.
    - <sup>1</sup> الإتقان في علوم القرآن، ج٣، ص ٢٧٩.
    - 11 ينظر: معترك الأقران في اعجاز القرآن،السيوطي،ج١،ص١٣١-١٣٥.
      - <sup>۱۲</sup> روح المعانى الألوسى، مجلد ٩، ج ٢٧، ص ٩٦.
        - ٦٣ مجمع مسلم بشرح النووي، ج ٦ ، ص ٦٢ .
          - ۱۰ البرهان الزركشي، ج۱، ص ۲۵۷.
          - ٦٥ الاتقان السيوطي ج ١، ص ١٩٧.
            - <sup>۱۱</sup> سنن الترمذي، مجلده، ص ۱۱۷.
          - ۲۷ الاتقان السيوطي ج ۱، ص ۱۹۸.
          - <sup>1</sup> الإتقان السيوطي ج ١، ص ١٩٩.



#### والأعجاز البياني في القرآن الكريم. دراسة في الألفاظ والتراكيب بين التناسب والانسجام على الإعجاز البياني في القرآن الكريم.

- 19 إنقان البرهان فضل عباس مجلد ١، ص ٤٦٠٠٤٥٦ .
  - ٧٠ ميزان الاعتدال الذهبي، مجلد ٩، ص ٤١٨.
- ۱۷ الفتح الرباني، أحمد عبد الرحمن البناء مجلد ۱۸، ص ۱۵۵-۱۵٦.

#### المصادر والمراجع:

- القرآن الكريم
- ١-اتقان القرآن في علوم القرآن ، فضل عباس ، دار الفرقان ، عمان ، الطبعة الأولى ،١٩٩٧ م .
  - ٢- أصول الدين ، عبد القاهر البغدادي، مطبعة الدولة استانبول، ١٩٨٨م.
  - ٣- الاعجاز العلمي في القرآن الكريم، عبد السلام اللوح، ١٩٦٨ م، د. ط.
- ٤- اعجاز القرآن والبلاغة النبوية، مصطفى صادق الرفاعي ، دار الكتاب العربي ، بيروت، الطبعة الثامنة ، ٢٠٠٥ م .
- ٥- اعجاز القرآن، الباقلاني ، دار المعارف ، مصر ، الطبعة الخامسة ، ١٩٩٧ م ٦- البحر المحيط، أبي حيان، دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى ، ١٩٩٣ م .
   ٧-البلاغة الصافية في المعاني والبديع، الدكتور حسن عبد الرزاق، المكتبة الازهرية للتراث ، ٢٠٠٦م ، د . ط .
- ٨- التصوير الفني القرآن، سيد قطب ، دار الشروق ، الطبعة العشرون ، ٢٠١٣ م ٩-التعريفات ، الشريف على بن الجرجاني، دار الكتب العلمية، بيروت الطبعة الأولى ، ١٩٨٣م .
- ١٠. تفسير البيضاوي المسمى انوار التنزيل واسرار التأويل، لأبي سعيد عبدالله بن عمر بن حمد الشيرازي، دار
   الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ، د . ت .
  - ١١. تفسير القاسمي المسمى محاسن التأويل، محمد جمال الدين القاسمي ، الطبعة الأولى ، ١٩٥٧ م .
- ١٢ تفسير القرآن الحكيم الشهير بتفسير المنار ، الطبعة الثانية ، ١٩٤٧ م . ١٣ تفسير القرآن الكريم، إسماعيل بن كثير القرشي، جزء ١، دار المعرفة، بيروت لبنان، ١٩٨٠ م ، د . ط .
  - ١٤ التفسير الكبير لفخر الرازي دار الفكر، الطبعة الأولى ، ١٩٨١ م .
  - ١٥. تفسير المراغي، احمد مصطفى المراغي، جزءا ، مكتبة الحلبي ، مصر ، الطبعة الأولى: ١٩٤٦م.
    - ١٦- التفسير المميز، الدكتور وهبة الزحيلي، جزءا ، دار الفكر ، دمشق ، الطبعة الثانية د.ت.
- ١٧- ثلاث رسائل في اعجاز القرآن محمد خلف الله والدكتور محمد زغلول سلام ، دار ، مصر ، الطبعة الثالثة
   ، ١٩٧٦م. ١٨ .
- ۱۸ جامع البيان في تفسير القرآن ، أبي جعفر محمد بن جرير الطبري، دار الهجر الطبعة الأولى ، مجلد ٢٤ ،
- ١٩. الجامع للاحكام لأبي عبد الله محمد بن احمد الانصاري القرطبي ، مؤسسة الرسالة ، الطبعة الأولى ،
   ٢٠٠٦ م .
  - ٠٠. دلائل الاعجاز في علم المعاني، للجرجاني ، مطبعة السادة ، مصر ، ، ١٩٠٣ م . ٢١.
- ۲۱ صحیح البخاري شرح ابن حجر العقلاني حدیث کتاب المرضی ، دار ابن کثیر دمشق ، بیروت ، ۲۰۰۲ م ، د . ط .
  - ٢٢- صفوة التفاسير، محمد على الصابوني ، دار الصابوني ، القاهرة ، الطبعة الأولى ،١٩٩٧ م .
- ٢٣- العقائد الإسلامية، سيد سابق ، دار الكتب العربي، بيروت ، د . ت ، د . ط . ٢٤-عقيدة المسلم، محمد الغزالي دار البيان، الكويت، ١٩٧٠ م . د ، ط . ٢٥ ٢٥-علوم البلاغة ، احمد مصطفى المراغي، دار القلم، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى ،١٩٨٠ م .
  - ٢٦- فكرة اعجاز القرآن منذ البعثة النبوية حتى عصرنا الحاضر، نعيم الحمصى، د . ت ، د.ط.
    - ٢٧ في ظلال القرآن، سيد قطب، مجلد ٥ دار الشريف، الطبعة التاسعة ، ١٩٨٠م .
      - ٢٨- الكشاف ، للزمخشري ، دار المعرفة ، الطبعة الثالثة ، ٢٠٠٩م .





Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue :5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)





٢٩- لسان العرب، ابن منظور ، دار إحياء التراث العربي، بيروت ، ١٩٩٩ م ، د . ط .

٣٠- مباحث علوم القرآن مناع القطان ، مكتبة المعارف، الطبعة الثالثة ، ٢٠٠٠م ٣١- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لأبي محمد عبد الحق بن عطية الغرناطي تحقيق الأستاذ احمد صادق الملاح ، جزءا ، الطبعة الأولى ، القاهرة ، ١٩٧٤م .

٣٢-مسند الامام احمد اعداد علي حسن الطويل، مجلد ٥ ، المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى ، ١٩٩٣م. ٣٣- معترك الاقران في اعجاز القرآن ، للشيخ ابي الفضل جلال الدين السيوطي، تحقيق احمد شمس الدين مجلد ١ ، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٨٨م .

٣٤ - المعجم المفهرس لألفاظ القرآن، محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، الطبعة الثالثة، ٩٩٢م.

٣٥- المعجم الوسيط ، للدكتور إبراهيم انيس وآخرين، دار الدعوة ، القاهرة ، د . ط ، د .ت .

٣٦ - معجم مقابيس اللغة ، أبو الحسين احمد بن فارس بن زكريا ، دار الفكر ، ١٩٧٩ م ، د. ط.

٣٧- المفردات في غريب القرآن ، لحسين بن محمد بن الفضل المعروف بالراغب الاصفهاني ، دار القلم، دمشق ، بيروت، الطبعة الأولى ، د . ت .

٣٨ - المنجد ، الأب لويس معلوف ، دار الشرق، بيروت الطبعة الثامنة والعشرون ، ١٩٣١ م .

٣٩ - النبأ العظيم ، محمد دراز ، الطبعة الأولى ، دار القلم ، ٢٠٠٥ م .

٠٤٠ نظرات في الاعجاز البياني في القرآن، سامي محمد احريز ، دار المعارف ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ٢٠٠٣ م .

#### **Sources and References:**

#### •The Holy Quran

1-The Perfection of the Quran in the Sciences of the Quran, Fadl Abbas, Dar Al-Furqan, Amman, first edition, 1997.

2-The Fundamentals of Religion, Abdul Qahir Al-Baghdadi, State Printing House, Istanbul, 1988.

3-The Scientific Miracle in the Holy Quran, Abdul Salam Al-Lawh, 1968, first edition.

4-The Miracle of the Quran and Prophetic Eloquence, Mustafa Sadiq Al-Rifai, Dar Al-Kitab Al-Arabi, Beirut, eighth edition, 2005.

5-The Miracle of the Quran, Al-Baqillani, Dar Al-Maaref, Egypt, fifth edition, 1997.

6-- Al-Bahr Al-Muhit, Abu Hayyan, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, first edition, 1993

7-. - Pure Eloquence in Meanings and Rhetoric, Dr. Hassan Abdul Razzaq, Al-Azhar Library for Heritage, 2006, first edition.

8-- The Artistic Imaging of the Qur'an, Sayyid Qutb, Dar Al-Shorouk, 20th Edition, 2013

9-Definitions, Sharif Ali ibn al-Jurjani, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, Beirut - First Edition, 1983.

10- .Al-Baydawi's Interpretation, entitled "The Lights of Revelation and the Secrets of Interpretation," by Abu Sa'id Abdullah ibn Umar ibn Hamad al-Shirazi, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, Beirut, First Edition, no date.

11-Al-Qasimi's Interpretation, entitled "The Beauties of Interpretation," by Muhammad Jamal al-Din al-Qasimi, First Edition, 1957.

12-The Interpretation of the Wise Qur'an, known as the Interpretation of Al-Manar, Second Edition, 1947. 13. The Interpretation of the Noble Qur'an, Ismail ibn Kathir al-Qurashi, Part 1, Dar Al-Ma'rifah, Beirut, Lebanon, 1980, no date.

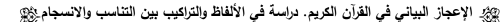
13-The Great Commentary by Fakhr al-Razi, Dar al-Fikr, first edition, 1981.

14- The Commentary by al-Maraghi, Ahmad Mustafa al-Maraghi, one volume, al-Halabi Library, Egypt, first edition: 1946.

15- The Distinctive Commentary, Dr. Wahba al-Zuhayli, one volume, Dar al-Fikr, Damascus, second edition, no date.



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2025 Volume :15 Issue : 5 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



- 16- .Three Treatises on the Miracle of the Qur'an, Muhammad Khalaf Allah and Dr. Muhammad Zaghloul Salam, Dar al-Fikr, Egypt, third edition, 1976.
- 17- The Compendium of Explanation in the Interpretation of the Qur'an, Abu Ja'far Muhammad ibn Jarir al-Tabari, Dar al-Hijr, first edition, volume 24, 2001.
- 18- .The Compendium of Rulings by Abu Abdullah Muhammad ibn Ahmad al-Ansari al-Qurtubi, al-Risala Foundation, first edition, 2006.
- 19-Evidence of the Miracle in the Science of Semantics, by Al-Jurjani, Al-Sada Press, Egypt, 1903 AD. 21.
- 20-Sahih Al-Bukhari, Ibn Hajar Al-Aqlani's Commentary on the Hadith of the Book of the Sick, Dar Ibn Kathir, Damascus, Beirut, 2002 AD, first edition.
- 21-Safwat Al-Tafasir, Muhammad Ali Al-Sabuni, Dar Al-Sabuni, Cairo, first edition, 1997 AD.
- 22-Islamic Beliefs, Sayyid Sabiq, Dar Al-Kutub Al-Arabi, Beirut, n.d., n.d. 24- The Muslim Creed, Muhammad Al-Ghazali, Dar Al-Bayan, Kuwait, 1970 AD, n.d., n.d. 25th edition. 25- The Sciences of Rhetoric, Ahmad Mustafa Al-Maraghi, Dar Al-Oalam, Beirut, Lebanon, first edition, 1980 AD.
- 23-The Idea of the Miracle of the Qur'an from the Prophetic Mission to the Present Era, Na'im Al-Homsi, n.d., n.d.
- 24-In the Shade of the Qur'an, Sayyid Qutb, Volume 5, Dar al-Sharif, Ninth Edition, 1980.
- 25-Al-Kashaf, by al-Zamakhshari, Dar al-Ma'rifa, Third Edition, 2009.
- 26-Lisan al-Arab, by Ibn Manzur, Dar Ihya' al-Turath al-Arabi, Beirut, 1999. First Edition.
- 27-Investigations into the Sciences of the Qur'an, by Mana' al-Qattan, Maktabat al-Ma'arif, Third Edition, 2000.
- 28-Al-Muharrir al-Wajeez fi Tafsir al-Kitab al-Aziz, by Abu Muhammad Abd al-Haqq ibn 'Atiyya al-Gharnati, edited by Professor Ahmad Sadiq al-Mallah, Part 1, First Edition, Cairo, 1974.
- 29-Musnad al-Imam Ahmad, prepared by Ali Hasan al-Tawil, Volume 5, Islamic Office, First Edition, 1993.
- 30- The Arena of Peers in the Miracle of the Qur'an, by Sheikh Abu al-Fadl Jalal al-Din al-Suyuti, edited by Ahmad Shams al-Din, Volume 1, Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut, first edition, 1988.
- 31-The Indexed Dictionary of Qur'anic Words, by Muhammad Fu'ad Abd al-Baqi, Dar al-Fikr, third edition, 1992.
- 32-The Intermediate Dictionary, by Dr. Ibrahim Anis and others, Dar al-Da'wa, Cairo, n.d., n.d.
- 33-Dictionary of Language Standards, by Abu al-Husayn Ahmad ibn Faris ibn Zakariya, Dar al-Fikr, 1979, n.d.
- 34-The Vocabulary of the Unusual Words in the Qur'an, by Husayn ibn Muhammad ibn al-Fadl, known as al-Raghib al-Isfahani, Dar al-Qalam, Damascus, Beirut, first edition, n.d.
- 35-Al-Munjid, by Father Louis Maalouf, Dar al-Sharq, Beirut, twenty-eighth edition, 1931.
- 36-The Great News, Muhammad Daraz, first edition, Dar Al-Qalam, 2005.
- 37-Perspectives on the Rhetorical Miracle of the Qur'an, Sami Muhammad Ahreez, Dar Al-Maaref, Beirut, first edition, 2003.

