

أ.م.د. ناهد الشماسي / طالب دكتواره بجامعة قم العالمية د. فلاح سبتى

The impact of the method of verbal debate in interpreting the verses of Imamate and Guardianship according to Al-Fakhr Al-Razi in his great interpretation (a critical analytical study)

Asst.Prof.Dr. Nahed Al-Shamasi

PhD student at Qom International University

Dr. Falah Sabti

Email: nahed1010@gmail.com

#### ملخص البحث

إنّ هذه الدراسة والتي تحمل العنوان ((أثر أسلوب الجدل الكلامي في تفسير آيات الإمامة والولاية عند الفخر الرازي في تفسيره الكبير/ دراسة تحليلية نقدية))، تهدف إلى التعرف على أسلوب الجدل الكلامي للفخر الرازي في مسائل الإمامة والولاية، وكيف تأثرت تفسيراته لآيات الإمامة والولاية بهذا الأسلوب الجدلي، وترجع قيمة هذه الدراسة في موضوعاتها، فأسلوب الجدل صار معيارًا وميزانًا في تبيين الاستدلال الصحيح من الفاسد، ولأثر الإمامة والولاية، فالإمامة هي الامتداد الصحيح والضروري للنبوة، وهي حصن الدين ودعامته التي لا يستقيم إلّا بها، ولمكانة التفسير الكبير للفخر الرازي، والذي هو عمدة التفاسير العقلية الرائجة في هذا العصر، وقد اتبعت منهجًا وصفيًا تحليليًا نقديًا، عن طريق عرض مسائل وتفسيرات الفخر الرازي تحت مجهر البحث والتحقيق، لبيان كيف أن أسلوب الجدل للفخر الرازي أثّر على تفسيره لآيات الإمامة والولاية، حتى صارت تفاسيره في آيات الإمامة والولاية، حتى صارت تفاسيره في آيات الإمامة والولاية بعيدة عن النظرة الواقعية للقرآن الكريم في مسائل الإمامة والولاية.

ووجدت أنّ القضايا الجدلية عند الفخر الرازي في مسائل الإمامة والولاية عانت من التناقض والضعف والتكرار والتهافت، حيث استعان الفخر بمقدمات غير مطابقة للنقل التاريخي، أو مقدمات خاطئة وغير قطعية عند الشيعة الإمامية، حتى صار عنده أصل النص الجلي على إمامة علي الله هو من ابن الرواندي، ثم نشرته الشيعة، فقام بذلك إلغاء الكثير من التراث الإسلامي الروائي.

وإنّ الفخر الرازي في تفسيره لآية الإمامة (١٢٤ من سورة البقرة) خالف نظرية الإمامة في القرآن الكريم، وجعلها أسيرة لآرائه، إذ جعل الإمامة والنبوة مقام واحد بلا فرق، وجعل إمامة إبراهيم الله مستمرة معنويًا لا عبر ذريته الذين يحملون نهجه



ورسالته، وذهب إلى جواز تسلّط الظالم لمنصب الإمامة ، كما إنّ تفسيرات الفخر الرازي لآية الولاية (٥٥ من سورة المائدة) لا تتعدى عن كونها قضايا ظنية لا تورث عليًا، وليس ذلك فقط، وإنَّما خطرها في أنها تُبعد القارئ عن المراد الجدي لله تعالى من الآية ، وهي موالاة من يجب موالاتهم، وهي من أبرز القضايا في الإسلام

الكلمات المفتاحية: أثر، أسلوب الجدل، آيات الإمامة والولاية، الفخر الرازي وتفسيره الكسر.

### **Abstract**

About this study, which bears the title ((The effect of the method of verbal argument on the interpretation of the verses of imamate and guardianship for Al-Fakhr Al-Razi in his great interpretation (a critical analytical study)), aims to identify the method of the verbal argument of Al-Razi in the issues of imamate and quardianship, and how his interpretations of the imamate and quardianship were affected by this dialectical method, and the importance of this study is due to the importance of its topics. The method of argument has become a criterion and a balance in showing the correct inference from the corrupt, and for the importance of the imamate and guardianship, the imamate is the correct and necessary extension of prophecy, and it is the fortress of religion and its foundations that is based only, and the importance of the great interpretation of Al-Razi, which has followed a descriptive, analytical and critical approach, by presenting the issues and interpretations of Al-Fakhr Al-Razi under the microscope of research and investigation, to show

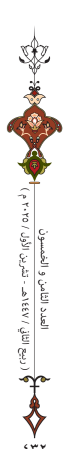


العدد الثامن و الخمسون

how the dialectic style of Al-Razi affected his interpretation of the verses of the imamate and guardianship, until his interpretations in the verses of the imamate and guardianship became far from the realistic view of the Holy Qur'an in matters of imamate and guardianship.

It was found that the controversial issues of Alfakhr Al-Razi in the issues of imamate and guardianship suffered from contradiction, weakness, and repetition . where Al-Razi used non-conforming introductions to historical transmission, or wrong and unrefined introductions with the Imamate Shiites, until he had the origin of the clear text on the Imamate of Ali (peace be upon him) is from the son of Al-Rwandai, and then published by the Shiites, so much of the Islamic heritage of the novelist was cancelled.

Al-Razi in his interpretation of the verse of the imamate (124 from Surat Al-Baqarah) contradicted the theory of the imamate in the Holy Qur'an, and made it a captive of his opinions; he made the imamate and prophecy one place without difference, and made the imamate of Abraham (peace be upon him) continued morally, not through his descendants who carry his approach and message, and went to the permissibility of the oppressor's domination of the position of imamate. The interpretations of Al-Razi for the verse of the guardianship (55 from Surat Al-Ma'idah) are also not beyond that they are presumptive issues that do not inherit knowledge, and not only that; but its danger



( ربيع الثاني / 331هـ - تشرين الأول / 7٠٢٥ م

244

is that it distances the reader away from what is meant by the seriousness of God Almighty from the verse, and it is the loyalty of those whose loyalties must be loyal, and it is one of the most important issues in Islam

Keywords: trace, style of argument, verses of imamate and guardianship, Razi and its great interpretation.

#### المقدمة

القرآن الكريم يحمل رسالة الله إلى عباده ، و يحتوى على أغلب القوانين ، والمفاهيم السياوية التي بها سعادة البشرية ، ولما كان القرآن الكريم يسمو بألفاظه و كلماته في تعاليمه، وقد لا يستطيع الإنسان أن يتوصل إلى أعهاق و بطون تلك التعاليم، فكان لا بد من وجود شخص مختار من الله تعالى يقوم بعملية التفسير والتبيين لتلك التعاليم السياوية، لذلك كلُّف الله تعالى نبيه على للقيام بتلك المهمة ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾(١)، فقام النبي ﷺ و الأئمة ﴿ مِن بعده بمهمة التبيين والتفسير للناس، فصارت وظيفة التفسير للقرآن الكريم من أرقبي المهام، والوظائف التي عرفها الإنسان المسلم، و لقد قام جمعٌ من علياء هذه الأمة بتحمّل هذه الوظيفة العظيمة ؛ من أجل أن تصل مفاهيم و تعاليم رسالة السياء إلى كل الأجيال على مر القرون و العصور، بل إلى مختلف الأمكنة و الأزمنة ، فصارت وظيفة المفسّر هي القيام بمهمة التبيين و التفسير لتعاليم القرآن الكريم ، ولكن بشرط الالتزام بآداب وشم وط التفسير.

ويُعد التفسير الكبير للفخر الرازي من أشهر الكتب، وأكثرها رواجًا في عصرنا الحاضر، حتى عدّه البعض مادة علمية بحثية وقاعدة في تكوين نظرياتهم ومواقفهم نحو الكثير من القضايا العقدية والدينية، فصار لابد من الوقوف على ذلك المصدر،

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٤٤.

ووضعه تحت مجهر البحث والتحقيق في أهم مسألة وقضية عقدية، ألا وهي مسألة الإمامة والولاية في ميزان الضوابط الإمامة والولاية في ميزان الضوابط العلمية، فهل راعى الضوابط العلمية في تفسيراته لتلك الآيات، أم أنّه استعان بأدوات تخالف البحث والتحقيق العلمي، وإذا كان كذلك، فكيف أثّر ذلك على تفسيره لتلك الآيات.

وسيكون محور البحث هو آية (١٢٤) من سورة البقرة، والدالة على القيادة الربانية، وآية (٥٥) من سورة المائدة، التي هي أحد تجليات تلك القيادة، لأن الفخر الربانية، وآية (٥٥) من سورة المائدة، التي هي أحد تجليات تلك القيادة، لأن الفخر الرباني صبّ أغلب آرائه الكلامية والجدلية في هاتين الآيتين، ومن أجل التركيز على مواقفه من مسائل الإمامة، للوصول إلى أثر ذلك على تفسيره، وكذلك من أجل التركيز في التحليل والنقد لتلك المواقف، ودراسة أثرها على تفسيره لتلك الآيات.

والمقال يتكون من محورين رئيسيين: المحور الأول: أسلوب الجدل الكلامي في للفخر الرازي في مسائل الإمامة. والمحور الثاني: أثر أسلوب الجدل الكلامي في تفسير آيات الإمامة والولاية عند الفخر الرازى في تفسيره الكبير.

#### المحور الأول

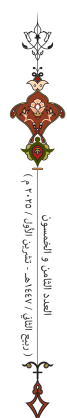
أسلوب الجدل الكلامي للفخر الرازي في مسائل الإمامة:

وهذا المحور يتناول التعريف بأسلوب الجدل، والتعرف على أسلوب الجدل في مسائل الإمامة والولاية عند الفخر الرازي، من طريق عرض بعض النهاذج على ذلك مع التحليل والنقد، وبيان سبب الخلل فيها.

المطلب الأول:

أسلوب الجدل:

لما كان البحث ينصب على دراسة أثر أسلوب الجدل الكلامي للفخر الرازي على تفسيراته لآيات الإمامة و الولاية في تفسيره الكبير، و ما ترتب عليه من نتائج،



صار لابد من التعرف على أسلوب الجدل لغة و اصطلاحًا عند علماء المنطق، وعلماء الأصول و الكلام، و التعرف على أبرز خصائصه، و الفائدة منه، والوقوف على أهم آدابه، وموقف العلماء منه.

١ - تعريف أسلوب الجدل:

أولًا: تعريف أسلوب الجدل لغة:

الجدل من مادة جدلًا، ويدل على مراجعة الكلام، والخصومة، يقول ابن فارس: "جدل: الجيم والدال واللام أصل واحد، وهو من باب استحكام الشيء في استرسال يكون فيه، وامتداد الخصومة، ومراجعة الكلام"(١).

ويدل على اللجاج في الخصومة (٢) وعلى المصارعة، يقول الفراهيدي: "رجلٌ جدلٌ مجدلٌ مع المجاج في الخصومة و٢) والفعل جادل مجادلة ، وجدلته جدلًا، فانجدل صريعًا، وأكثر ما يقال: جدلته تجديلًا أي صرعته "(٢).

ثانيًا: تعريف أسلوب الجدل اصطلاحًا:

أ- تعريف أسلوب الجدل عند علماء المنطق:

يرى علياء المنطق والفلسفة بأنّ الجدل هو عبارة عن صناعة تمكّن الإنسان من إقامة حجج مؤلفة من مسلمات ، أو من ردّها حسب الإرادة ، والاحتراز من التناقض (٤) في تلك الحجج.

فالجدل عند الفارابي هي عبارة عن صناعة تعطي الإنسان قوة في عمل قياسات من مقدمات مشهورة لإبطال وضع ؛ ولذلك يقول الفارابي (ت ٣٣٩هـ) في كتابه المنطق: "صناعة الجدل هي الصناعة التي يحصل للإنسان بها على القوة، على أن



<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة، ابن فارس، أحمد، ١/ ٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) انظر/ الكشاف في اصطلاح الفنون التهانوي، محمد على، ٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) كتاب العين، الفراهيدي، الخليل بن أحمد، ١/ ٢٢٤، باب الجيم، مادة جدل.

<sup>(</sup>٤) انظر/ المنطق، المظفر، محمد رضا، باب الجدل، ٢٦٤.

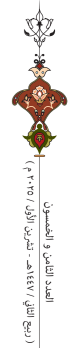
يعمل من مقدمات مشهورة قياسًا في إبطال وضع، موضوع كلي يتسلمه بالسؤال عن مجيب يتضمن حفظه، أي جزء من جزئي النقيض اتفق، وعلى حفظ كل وضع موضوعه كلي، يعرضه للسائل يتضمن إبطاله، أي جزأين من جزئي النقيض اتفق ذلك"(١).

ويرى علياء المنطق أنّ القضايا الجدلية تتكون من مقدمات ، هذه المقدمات هي عبارة عن كليات مشهورة - أي لها معنى واحد بعينه عند الجميع - و تُستعمل من غير أن تُمتحن أو تُسبر، ومن أهم شروطها أن تكون إما صادقة و إما تكون كاذبة (۲)، وأنه إذا استعان المجادل بمقدمات ظنية ، فإنه يخرج من الجدل و يدخل في السوفسطائية، و يُعرّف العلياء السوفسطائية بأنها صناعة يحصل بها الإنسان القدرة على أن يعمل من مقدمات مشهورة في الظاهر قياسًا في الحقيقة، أو من مشهورة في ظاهر الظن مشهورة قولًا هو في ظاهر الظن قياس، يلتمس به إبطال كل ما يتضمن المجيب حفظه، وعلى حفظ كل ما يتضمن السائل إبطاله (۳).

ب - تعريف أسلوب الجدل عند علماء الأصول:

الجدل عند علماء الأصول: هو عبارة عن ترديد كلام بين اثنين، بحيث يقصد كل واحد منهم تصحيح قوله وإبطال قول صاحبه(١٠).

ولذلك يقول ابن فورك الاصفهاني (ت ٢٠٦هـ): "أنّ الجدل هو ترديد الكلام بين اثنين يقصد كل واحد منها تصحيح قوله، وإبطال قول خصمه"(٥). كما أنّ الجدل هو عبارة عن تنازع بين خصمين لهدف إظهار العلم ، أو إظهار الظن الذي



<sup>(</sup>١) انظر/ المنطق عند الفارابي، الفارابي، محمد بن محمد، كتاب الجدل، ٣/ ١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر/ المصدر نفسه، ٣/ ١٧ ٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر/ المصدر نفسه، ٣/ ٢٧.

<sup>(</sup>٤) انظر/ المنهاج في ترتيب الحجاج، الباجي، سليهان بن خلف، ٢٣.

<sup>(</sup>٥) الحدود في الأصول، الأصفهاني، ابن فورك، ١٨٥.

وقعت عليه المنازعة ، يقول ابن المعار البغدادي(ت ٢٠٥هـ) في كتابه مختصر نهاية الأمل في علم الجدل: "الجدل هو تنازع بين خصمين فصاعدًا، ليظهر العلم، أو الظن بها وقعت المناظرة فيه"(١).

ويقرر الباجي وغيره من الأصوليين أنَّ الغرض من الجدل هو التصحيح، إذ لولا تصحيح الوضع في الجدل لما قامت حجة، ولا اتضحت محجة ، ولا عُلم الصحيح من السقيم، ولا المعوج من المستقيم، فإنَّ غرض كل من المجادلين هو تصحيح قوله، وإبطال قول صاحبه (٢). بل أنّه في بعض الأحيان يكون الجدل هو الوسيلة الوحيدة المجدية في إزالة اللبس من أجل إظهار الحق ومحق الباطل(").

ج - تعريف أسلوب الجدل عند علماء الكلام:

يرى علياء الكلام أنَّ الجدل والمجادلة تدل على الخصومة والمنازعة بين طرفين(١٤)، كما في المعنى اللغوى للجدل.

فالجدل هو تنازع ، أو تفاوض من أجل تحقيق حق، أو إبطال باطل، أو من أجل تغليب ظن، يقول أبو حامد الغزالي (ت ٥٠٥هـ) في كتابه المنتخل في تعريف الجدل: "هـو تخاوض أو تفاوض يجري بين متنازعين فصاعدًا ؛ لتحقيق حق، أو لإبطال باطل، أو لتغلب ظن "(٥).

ويرى أبو حامد الغزالي أنَّ هذا التعريف للجدل يحوى جميع المعاني المرادة من الجدل، وأنَّه يحصن المجادل بالاحتراز عن الغلط والمكابرة، كما يمنعه عن الزلل؛ وذلك لأنَّ المراد من الجدل هو تحقيق الحق وإبطال الباطل في مجال جدل الكلام، ويراد منه تغليب الظن من طريق جدل الفقه (٦).

<sup>(</sup>١) مختصر نهاية الأمل في علم الجدل، المعمار البغدادي، محمد بن أبي المكارم، ٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر/ المنهاج في ترتيب الحجاج، الباجي، سليمان بن خلف، ٨.

<sup>(</sup>٣) انظر/ الكفاية في الجدل، إمام الحرمين الجويني، عبد الملك بن عبد الله، ٢.

<sup>(</sup>٤) انظر/ المنتخل في الجدل، الغزالي، محمد، مقدمة المحقق ، ٧١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ٦٣.

<sup>(</sup>٦) انظر/ المصدر نفسه، ٦٤.

بينها ذهب الفخر الرازي في تعريفه للجدل على أنّه تبيين المستقبح من المتناظرين في شريعة الجدل، يقول الفخر الرازي (ت٢٠٦هـ) في تعريفه للجدل في كتابه الجدل: "معنى الجدل: تبيين ما يستقبح من المتناظرين في شريعة الجدل من حيث الإيراد"(١).

فالجدل عند المتكلمين عمومًا هو عبارة عن نزاع كلامي يهدف إلى تحقيق الغلبة وإظهار الاتجاهات والمذاهب والآراء، ونفي حجج الخصم ودحضها، من أجل إظهار حق، أو من أجل إظهار باطل، وهو متوقف على براعة المتخاصمين، وما يستندون إليه من أدلة وحجج (٢).

قضايا الجدل عند علماء الكلام:

هي عبارة عن قضايا مكونة من مقدمات تفيد التصديق الجازم للخصم، من غير ملاحظة المطابقة للواقع ونفس الأمر، وإنّا يكفي فيه أن تكون المقدمات معترف بها من قبل العموم، أو خصوص الطرف المقابل(٣).

ولقد غلب هذا النوع من أسلوب الجدل على الدراسات الكلامية بحكم أنّه فن دفاعي قبل كل شيء، فهو لا يهدف إلى الكشف عن الواقع بقدر ما يهدف إلى الدفاع عن عقيدة قائمة بالفعل، ولأسلوب الجدل الكلامي سهات معينة من حيث أسلوبه ومادته وغايته.

فهادته: فهي مسلمات الخصوم، والقضايا التي تلقي القبول عندهم بصرف النظر عن قيمتها الذاتية.

أسلوبه: فيتسم بالتشقيق وتعدد الاحتمالات، وكثرة الفروض والحجج المتوالية، وقد تُغنى عنها حجة واحدة حاسمة.

غايته: فهي التغلب على الخصم، وغالبًا ما يكون بإثبات الدعوة عن طريق



<sup>(</sup>١) الجدل، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ٤٢.

<sup>(</sup>٢) انظر/ كتاب الكليات، العكبري، أبو البقاء، ١٤٥ ، الجدل في القرآن الكريم خصائصه ودلالاته عساكر، يوسف عمر، ٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر/ المذهب الذاتي في نظرية المعرفة للشهيد الصدر الحيدري، السيد كمال، ١٣٤.

إفساد الحجة المعارضة لها بدلًا من إثباتها بطريق مباشر(١).

فالقضايا الجدلية عند علماء الكلام هي عبارة عن قياسات مؤلفة من مقدمات مشهورة أو مسلّمة، ولا يُعتبر فيها اليقين، أو الحقية أو عدمها، وإنّما عموم الاعتراف بها عند الخصم، من أجل إلزام الخصم، والجدل لا ينعقد على هيئة استقراء، أو تمثيل(٢).

٢- أقسام الجدل:

ينقسم الجدل إلى قسمين، وهما:

القسم الأول: الجدل المحمود (الممدوح): هو ذلك الجدل الذي يهدف إلى تثبيت الحقائق ودحض الشبهات، كجدال النبي إبراهيم الله مع النمرود (في آية ٢٥٨ من سورة البقرة) في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ ﴾، وفي قوله تعالى لنبيه على: ﴿ وَجَادِهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (٣).

القسم الثاني: الجدل المذموم (المحرم) وهو الذي يُسمى بالمِراء: هو ذلك الجدل الندي لا يورث علمًا، وإنها يؤدي إلى العداوة و البغضاء، و يهدد استقرار المجتمع الإسلامي، وقد حذّر الإسلام منه، واعتبره بابًا من أبواب الكراهية والخصم (3) ولذلك يقول تعالى عن هذا النوع من الجدل بأنّه جدال بالباطل يهدف إلى تشويه الحقائق: ﴿ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقّ ﴾ (٥)، وأهم ما يميز هذا النوع من الجدل هو المغالطة، و فيها يُري المجادل الخصم باطلًا على صورة حق، ويريه ما لا



<sup>(</sup>١) انظر/ المدخل إلى دراسة علم الكلام الشافعي، حسن، ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر/ الكشاف في اصطلاح الفنون التهانوي، محمد علي، ٥٥٣؛ التعريفات ، الجرجاني، علي بن محمد، ٦٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية : ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) انظر/ الجدال بغير علم.. مدخل الشيطان والكراهية (مقال)، موقع الاتحاد، تاريخ النشر/ ٢٠١٨م، تاريخ النشر ٢٠١٨م، تاريخ الرؤية ٢٠/ ٧/ ٢٠٢٣م، الجدال والمراء (مقال)، موقع الألوكة بإشراف الدكتور سعد بن عبد الله الحميد، تاريخ النشر ٢٠١٧م، تاريخ الروية/ ١٧/ ٧/ ٢٠٢٣م

<sup>(</sup>٥) سورة غافر ، الآية : ٥.

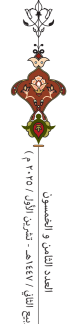
يلزم لازمًا (١)، أو أن يأتي بدليل لا أصل له فيجعله مكان الدليل اليقيني ، و أكثر ما يقع في هذا النوع من الجدل ، الإيهام و المخادعة من أجل إذهال الخصم (٢).

يقول الآمدي في بيان هذين القسمين من الجدل: "لكن أهل العلم خلصوا إلى أنّ من الجدل ما هو محمود، وهو ما كان لنصرة الحق، وإسكاتًا وكشفًا لزيف الباطل، وآخر مذموم، فيها كان مِراءً وملاجة لا نتيجة من ورائها"(٣).

ويرى الفخر الرازي أنّ الجدل المذموم يهدف إلى إخفاء الحقائق، فيقول: "والمذموم من عيث النكر والعناد منه فهو كل ما كان الغموض فيه موجودًا، وإقحام الخصم من حيث النكر والعناد وإخفاء الحق، وهذا مذموم، وقد ورد النهى في الكتاب والسنة "(٤).

### ٣- فائدة علم الجدل:

استفاد على الكلام من الجدل من أجل الدفاع عن العقيدة الإسلامية، حيث ظهرت قضايا علمية وكلامية على مسرح الفكر الإسلامي، ارتبطت بالجدل بشكل مباشر وغير مباشر، الأمر الذي جعل للجدل أبعادًا تتعلق بأغراض مختلفة تبعًا لاختلاف العلوم التي يمكن أن يخدمها الجدل، وخاصة في علم الكلام (٥)، فالجدل يُمكّن الإنسان على إقامة الحجج من المسلمات، أو ردّها وإبطالها (١). ويرى الفخر الرازي في تأثير الجدل هو من أجل التنبيه على الخلل الواقع في الكلام الجاري بين المجادلين، ليسلك كل واحد منها طريق الوقاية والتحرز، فكأنّه قانون يرد إليه الصحيح والفاسد، ثم هو يميز بينها (٧).



<sup>(</sup>١) انظر/ المنطق، المظفر، محمد رضا، ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر/ مختصر نهاية الأمل في علم الجدل ابن المعمار البغدادي، محمد بن أبي المكارم، ٣٨١.

<sup>(</sup>٣) غاية الأمل في علم الجدل، الآمدي، سيف الدين، ٧.

<sup>(</sup>٤) الجدل، الفخر الرازى، محمد بن عمر، ٤٣.

<sup>(</sup>٥) انظر/ المنتخل في الجدل، الغزالي، محمد، مقدمة المحقق ، ١٥٠. المنطق، المظفر، محمد رضا، ٢٦٤.

<sup>(</sup>٦) انظر/ المنطق المظفر، محمد رضا، ٢٦٤.

<sup>(</sup>٧) انظر/ الجدل، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ٤٥.

هناك جملة من الشروط والآداب ينبغي التحلي بها من أراد الجدال:

١ - النية الصادقة في نصرة الحق، والدعوة إلى دين الله، وترك الرياء والسمعة.

٢- العلم الصحيح المستفاد من الكتاب والسنة النبوية المطهرة.

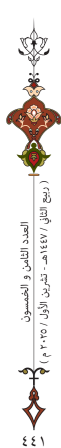
٣- تقديم النقل ونصوصه على العقل وظنونه.

٤- التحلي بالأخلاق الإسلامية أثناء الجدال، كالقول المهذب، وعدم الطعن في الأشخاص أو الاستهزاء بهم (١).

٥- تقديم الأهم فالأهم من الحجج والبينات والأدلة المفحمة للخصم، بقصد الاقناع وإظهار وجه الصواب، ولذلك يقول الفخر الرازي: "المقصود من شرع المناظرة استدراج الخصم إلى ما هو الصواب، فلا يأتي بشيء ينعكس على المقصود بالأبطال"(٢).

٥- موقف العلماء من استعمال أساليب الجدل المذموم في العقائد الدينية:

يرفض العلاء استعمال أساليب الجدل المذموم في اثبات ، أو نفي الموضوعات وخاصة الدينية منها؛ لأنَّها تقوم على تأويلات فاسدة، وتؤدى إلى نتائج خطيرة قد تضر بالإسلام والمسلمين (٣). فهي لا تعنى إثبات شيء أصلاً، وإنَّما هي تعني الهدم دون أن تتجه إلى البناء، فهي طرق ليست برهانية، فالبرهان: هو عبارة عن قياسات مؤلفة من يقينيات ينتج عنها يقينًا بالذات اضطرارًا(٤)، بينها أساليب الجدل وخاصة المذموم منها غالبًا ما تُثير الشبهات، ولا تؤدي إلى اليقين. يقول الدكتور رزق الحجر: "فالأدلة الكلامية ليست برهانية ، وإنها هي سفسطائية، وهي كذلك تُثير من الشبه



<sup>(</sup>١) انظر/ الجدل، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ٤٦ ، الجدل والمراء (مقال)، موقع موسوعة الكلم الطيب، تاريخ الرؤية ١٦/ ٧/ ٢٠٢٣م.

<sup>(</sup>٢) الجدل، الفخر الرازى، محمد بن عمر، الجدل ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر/ مسائل العقيدة بين البرهنة القرآنية والاستدلال الكلامي الحجر، رزق، ٦٤.

<sup>(</sup>٤) انظر/ المنطق، المظفر، محمد رضا، باب البرهان ، ٧٤٧.

أكثر مما تؤدي إلى اليقين، وهي ليست الأدلة التي جاء بها الشرع ونصّبها"(١).

المطلب الثاني:

آراء الفخر الرازي الجدلية في مسائل الإمامة:

وفي هذا المطلب نُقدّم بعض الآراء الجدلية للفخر الرازي في مسائل الإمامة، وتحليلها ونقدها، وبيان سبب الخلل فيها.

النموذج (١): رد الفخر الرازي على الشيعة الإمامية في قولها بالنص الجلي على إمامة على الله:

يقول الفخر الرزي: "فإن قيل: قد أبديتم قاطعًا في منع الإمامية من ادّعاء النص، فهل تعلمون عدم النص على على على الله أم تستريبون فيه؟، قلنا: إن ادعى الإمامية نصًا جليًا على على الله في مشهد من الصحابة، ومحفل عظيم، فنعلم قطعًا بطلان هذه الدعوى فإنّ مثل هذا الأمر العظيم لا ينكتم في مستقر العلاء، كما لم ينكتم تولية رسول الله معاذًا على اليمن، وزيدًا وأسامة بن زيد، وعقد الألوية لهم، وتفويض الجيش إليهم، أو اجتباء الأخرجة إلى بعضهم، كما لم يخف تولية أبي بكر وعمر، وجعل عمر الأمر شورى بينهم، ولو جوزنا انكتام هذه الأمور الظاهرة، لم نأمن أن كان القرآن قد عورض، ثم كُتمت معارضته، وكل أصل في الإمامة يكر على إبطال النبوة، فهو حرى بالبطلان". (1)

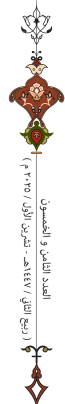
التحليل والنقد:

في هذا المقطع أيضًا يظهر أسلوب الجدل الخُلف، من خلال إبطال مسلمات خصمه (الشيعة الإمامية)، من جهتين:

الجهة الأولى: إبطال النص الجلي على إمامة علي في مشهد الصحابة.

الجهة الثانية: أنَّ هذا الأمر العظيم لا ينكتم في مستقر العلماء، مثل تولية معاذ

- (١) مسائل العقيدة بين البرهنة القرآنية والاستدلال الكلامي الحجر، رزق، ٦٤.
  - (٢) الجدل، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ١٣٧، ١٣٨.



وزيد وأسامة، فهي أمور مشهورة ومعروفة لدى الجميع.

النتيجة: يصل الفخر الرازي بهذا البطلان على صحة إمامة أبي بكر وعمر، وأنّها من المشهورات عنده.

والجواب:

لقد ذهبت الشيعة الإمامية إلى أنّ النص على إمامة علي الله هو نص جلي ، وظاهر، وواضح لدى الناس في عصر النبي ا، وأنّ الروايات المتواترة والمستفيضة دلت على أنّ الإمامة منحصرة في على وأولاده (() الله ولذلك يقول الشيخ الصدوق: "واعتقادنا أنّ حجج الله عز وجل على خلقه بعد نبيه محمدا، الأثمة الأثنا عشر: أولهم أمير المؤمنين على بن أبي طالب، ثم الحسن، ثم الحسين، ثم على بن الحسين، ثم محمد بن على، ثم جعفر بن محمد، ثم موسى بن جعفر، ثم الرضا على بن موسى، ثم محمد بن على، ثم على بن محمد، ثم الحسن بن على، ثم الحجة القائم صاحب الزمان، خليفة الله في أرضه، وأنهم أولي الأمر الذين أمر الله بطاعتهم (())، فعن جابر. في حديث طويل مع بعدي، أولهم على بن أبي طالب، ثم الحسن والحسين .... ثم سميي وكنيي حجة الله بعدي، أولهم على بن أبي طالب، ثم الحسن والحسين .... ثم سميي وكنيي حجة الله في أرضه ابن الحسن بن على ... (())، وقد تناولت المصادر الإسلامية روايات رسول الله التي تنقل أقوال الرسول الواضحة في فضل أمير المؤمنين، والحسنين للتأكيد على التباعهم عبر تبيين فضائلهم ومناقبهم التي امتازوا بها على جميع الصحابة والمقربين للسول الله محديث الثقلين وسفينة نوح وحديث المنزلة (أ).



العدد الثامن و الخمسون ما۲۰۲۰ م) ﴿

8 8 4

<sup>(</sup>٢) الاعتقادات، الصدوق، محمد بن علي، ٢٨٨، ٢٨٩، ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، المجلسي، محمد باقر، ٣٦/ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٤) انظر/ صحيح مسلم، الحجاج القشيري، مسلم، ٢/ ١٨٧١، باب فضائل الصحابة، فضائل علي، من الحديث ٥٦ حتى الحديث ٣٨ ، ١/ ١٨٢٨، فضائل الحسن و الحسين، من الحديث ٥٦ حتى الحديث ٢٠ من الحديث ٢٠ حتى الحديث ٢٠ .

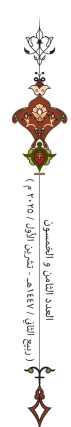
إلّا أن الفخر الرازي قرر بناءً على نقضه لمسلمات خصمه بضرورة إمامة أبي بكر وعمر عبر حال الصحابة، وعليه يمكن أن نقول بأنّ هناك أسباب خفية وراء تلك المقايسة والتي تحمل أسلوب جدلي لا يفيد عليًا، وإنها يوقعنا بالدور مع المجادل الذي ينكر الأدلة النقلية على صحة إمامة على إليه.

نموذج (٢): موقف الفخر الرازي من وجود النص الجلي على إمامة علي الله: يقول الفخر الرازي في كتابه معالم أصول الدين:

"قالت الاثنا عشرية إن النبي الله نص على إمامة على الله نصًا جليًا لا يقبل التأويل البتة ، وقال الباقون لم يوجد هذا النص، لنا وجوه:

الأول: أنّ النص على هذه الخلافة واقعة عظيمة ، والوقائع العظيمة يجب اشتهارها جدًا، فلو حصلت هذه الشهرة لعرفها المخالف والموافق حيث لم يصل خبر هذا النص إلى أحد من الفقهاء والمحدثين علمنا أنّه موضع شك.

الثاني: لو حصل هذا النص لكان إمّا أن يقال أنّ النبي أوصله إلى أهل التواتر، أو إمّا أوصله إليهم، والأول باطل لأنّ طالبي الإمامة لأنفسهم كانوا في غاية التعظيم لرسول القلة أمّا الباقون في كانوا طالبين للإمامة لأنفسهم، وكانوا في غاية التعظيم لرسول الله وكانوا يعتقدون أنّ مخالفته توجب العذاب الأليم، والإنسان لا يلتزم العقاب العظيم من غير غرض لاسيا وقد حصلت هناك أسباب أخرى توجب نصرة علي، العظيم من غير غرض لاسيا وقد حصلت هناك أسباب أخرى توجب نصرة علي، أحدهما: أنّ عليًا كان في غاية الشجاعة وأبو بكر في غاية الضعف هذا مذهبهم، وثانيها: أنّ اتباع علي كانوا في غاية الجلالة فإنّ فاطمة والحسن والحسين والعباس كانوا معه، وأبو سفيان كان في غاية البغض لأبي بكر، وجاء وبالغ في حمل علي على طلب الإمامة وانتزاعها من يد أبي بكر، وثالثهما: أنّ الأنصار طلبوا الإمامة لأنفسهم فلو كان هذا النص موجودًا لقالوا له يا أبا بكر إنا أردنا أن نأخذها لأنفسنا بالظلم ونرد والغصب وأنت منعتنا عنها، ونحن أيضًا نمنعك من هذا الغصب والظلم ونرد



وأمّا القسم الثاني، وهو أن يقال إنّه على ما أوصل ذلك إلى أهل التواتر بل الآحاد، فهو بعيد لوجوه:

الأول: أنّ قول الآحاد لا يكون حجة البتة لا سيها وعندهم أنّ خبر الواحد ليس بحجة في العمليات، والثاني: أنّ هذا يجري مجرى خيانة الرسول في مثل هذا الأمر العظيم، فثبت أنّ قولهم باطل، والحجة الثالثة: أنّ عليًا ذكر جملة من النصوص الخفية، ولم ينقل عنه أنه ذكر هذا النص الجلي في محفل من المحافل، ولو كان موجودًا لكان ذكره أولى من ذكر النصوص الخفية.

واحتجوا بأنّ الشيعة على كثرتهم وتفرقهم في المشرق والمغرب ينقلون هذا الخبر، والجواب أنّ من المشهور أنّ واضع هذا الخبر هو ابن الرواندي، ثم إنّ الشيعة لشدة شغفهم بهذا الأمر سعوا إلى تشهيره"(١).

التحليل والنقد:

أمّا في هذا المقطع فإنّ الفخر الرازي يعمل على قلب الأحداث والنتائج لصالحه ولرأيه، فيرفض النص الجلي على إمامة على أ، ويستدل على ذلك بعدة وجوه، منها:

الوجه الأول: أنّ هذه الإمامة والخلافة هي واقعة عظيمة، ويجب اشتهارها، فلو حصلت الشهرة للنص على إمامة على لعرفها المخالف والموافق، وحيث أنّ هذا النص لم يصل إلى المحدثين و الفقهاء، فبالتالي يصبح موضع شك عنه.

الوجه الثاني: أنّه لو حصل هذا النص، فالمفروض أنّ النبي الله أوصله إلى أهل التواتر، أو لم يوصله إليهم، والذي حصل أنّه لم يوصله إليهم، مع أنّ طالبي الإمامة لأنفسهم قلة، والباقون لم يكونوا طالبين الإمامة لأنفسهم.

ثم يذكر الفخر الرازي عدة أسباب توجب نصرة على، منها:

أولًا: أنَّ عليًا كان في غاية الشجاعة وأبا بكر في غاية الضعف.



العدد الثامن و الخمسون مع الثاني / 331هـ - تشرين الأول / 7٠٠٩م ) ﴿

2 2 0

<sup>(</sup>١) معالم أصول الدين الفخر الرازي، محمد بن عمر، ١٤٦،١٤٦.

ثانيًا: أنَّ اتباع علي كانوا في غاية الجلالة، فهم فاطمة والحسن والحسين والعباس.

ثالثًا: أنّ الأنصار طلبوا الإمامة لأنفسهم، فلو كان هذا النص الجلي موجودًا، لقالوا لأبي بكر إنا أردنا أن نأخذها لأنفسنا بالظلم والغصب وأنت منعتنا منها، ونحن نمنعك منها، ونرد الحق إلى أهله وهو علي، بمعنى لو كان النص الجلي على إمامة علي حاضرًا فهو حجة قاهرة تمنع الخصم من الاستيلاء عليها حسب رأي الفخر الرازي.

ثم يكمل الفخر الرازي بأن لو كان النص لم يوصله إلى أهل التواتر بل الآحاد، فيرى الفخر الرازي أنّ هذا بعيد ومستحيل لعدة وجوه، منها:

الوجه الأول: أنَّ خبر الآحاد ليس حجة، والسيما عند الشيعة الإمامية (خصمه).

الوجه الثاني: أنَّ هذا يجري مجرى الخيانة للنبي عَلَّهُ في هذا الأمر العظيم.

الوجه الثالث: أنّ عليّ ذكر نصوصًا خفية على إمامته، ولو كان النص الجلي حاضرًا وموجودًا لذكره في محفل من المحافل، وهو أولى من النصوص الخفية.

ثم يقوم بإنكار جميع أدلة الخصم على إمامة علي النسب أنّ صاحب هذا النص الجلي الذي تتمسك به الشيعة الإمامية والدال على إمامة علي الله إلى ابن الرواندي(١)، والتُتهم عنده بالإلحاد والزندقة(١)، وإنّ الشيعة الإمامية سعت إلى نشره بسبب شغفها مهذا الأمر.

فقام الفخر الرازي بقلب الكثير من الحقائق في مقدمات هذا القضية، وحولها إلى مقدمات خاطئة:

(١) ابن الرواندي/ هو أبو الحسن أحمد بن يحي الرواندي، أحد علياء المعتزلة في القرن الثالث الهجري، ولكنه تحوّل عن المعتزلة وانتقدها في كتابه (فضيحة المعتزلة)، ثم اعتنق مذهب الإمامية فألف كتاب (الامامة)، ثم أتهم بالإلحاد والزندقة بسبب إتباعه بأبي عيسى الوراق.



<sup>(</sup>٢) انظر/ ابن الرواندي في المراجع العربية الحديثة ، الأعسم، عبد الأمير، ١٩، ٢٠. ٢٠ ١٠؛ ابن الرواندي (مقال)، ويكيبيديا، تاريخ الرؤية/ ١٠/ ٨/ ٢٠٢٣م؛ تاريخ الالحاد في الإسلام، بدوي، عبد الرحمن، ٩١.

٤٤٧

أولًا: انكاره للنص الجلي وعلى لسان الرسول لإمامة على ١١١ المتفق عليه في أمهات المصادر الإسلامية.

ثانيًا: الإشارة إلى تقصير النبي النبي الله لعدم تبليغ الأمة بهذا الأمر العظيم، وتجاهل كل روايات النبي حول أفضلية على للإمامة و الخلافة، وأنَّه مع أهل بيته سفينة النجاة للأمة من الاختلاف و الضياع(١) ، وقد أوصى رسول الله على أمته بقوله: "اني تارك فيكم خليفتين: كتاب الله عز وجل حبل ممدود ما بين السماء و الأرض، وعترقي أهل بيتي، وانهم لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض "(٢).

ثالثًا: انكار كل الأحداث التاريخية التي جرت بعد وفاة النبي الله ، بسبب الاختلاف في تولى الإمامة والخلافة بعد النبي (٢) على ال

يقول الشيخ المفيد في كتابه الإرشاد: "ولم يحضر دفن رسول الله أكثر الناس، لما جرى بين المهاجرين والأنصار من التشاجر في أمر الخلافة"(٤).

رابعًا: اتهام الشيعة الإمامية بالجهل وعدم تمييز النص الجلي من النص الخفي، حتى صارت الشيعة الإمامية اتباع ابن الرواندي (ت٢٩٨هـ ق) الذي التحق بالمدرسة الإمامية في القرن الثالث الهجري بعد أفول مدرسته على يد المتوكل العباسي(٥).

لقد بذل الفخر الرازي جهده في إبطال نظرية الإمامة عند الشيعة الإمامية في



<sup>(</sup>١) انظر/ أعيان الشيعة، الأمين، السيد محسن، ١/ ٢٣؛ فرق الشيعة، النوبختي، الحسن بن موسى، ١٥؛ ولاية الإمام على في الكتاب والسنة ، العسكري، مرتضى، ٤١؛ ٤٢؛ الشيعة في الإسلام، الطباطبائي، محمد حسين، ٢٢، ٣٣؛ دروس في الشيعة و التشيع، الكلبايكاني، على الرباني، ٣٨؛ الغدير، الأميني، عبد الحسين أحمد، ١/ ٢٧،٣٤؛ موسوعة الإمام علي بن أبي طالب، عاشور، السيدعلى، ٥/ ١٦.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور، السيوطي، جلال الدين، ٢/ ٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) انظر/ تاريخ اليعقوبي، اليعقوبي، أحمد بن إسحاق، ٢/ ١٢٣، ١٢٦.؛ تاريخ الطبري، الطبري، محمد بن جرير، ٣/ ٢٠١، ٢٠٢؛ الإرشاد، المفيد، محمد بن النعمان، ١/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) الإرشاد، المفيد، محمد بن النعمان، ١/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٥) انظر/ تاريخ اليعقوبي، اليعقوبي، أحمد بن إسحاق، ٢/ ٤٦٨؛ تطور علم الكلام الإمامي، المدن، على، تطور علم الكلام الإمامي، ١١٦.

هذا المقطع، حتى أصبحت مقدمات قضيته الجدلية عبارة عن مقدمات خاطئة لا تفيد العلم، بل استعمل الفخر الرازي في هذا المقطع أخطر أساليب الجدل الممقوتة والتي أدت به بالكذب على الله ورسوله، كل هذا من أجل تشتيت القارئ عن أبرز قضية في الإسلام، وهو مسألة الإمامة والخلافة بعد رسول الله على الله المسالة الإمامة والخلافة بعد رسول الله على الله المسلم، وهو مسألة الإمامة والخلافة بعد رسول الله الله على الله على الله على الله المسلم، وهو مسألة الإمامة والخلافة بعد رسول الله على الله

نموذج (٣): موقف الفخر الرازي من شرط مقام العصمة للإمام:

يقول الفخر الرازي: "وكيف تشترط العصمة لآحاد من الناس، وهي غير مشروطة للإمام، ولا نكترث بقول شرط العصمة للأئمة من الإمامية، فإنّ العقل لا يقضي باشتراطها، وكل ما يحاولون به إثبات عصمة الإمام يلزمهم عصمة ولاته وقضاته وجباته للأخرجة"(١).

التحليل والنقد:

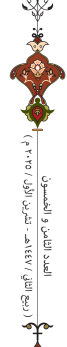
في هذا المقطع حاول إبطال شرط العصمة للإمام - وهو شرط الشيعة الإمامية في الإمام بأنّه يجب أن يكون معصومًا - عبر مقدمتين خاطئتين، وهي ليست من مسلمات خصمه، وليست من المشهورات عند المسلمين، وهما:

المقدمة الأولى: أنَّ العقل لا يقضي باشتراط العصمة في الإمام.

المقدمة الثانية: أن إثبات عصمة الإمام يلزمه إثبات عصمة ولاته وقضاته وجباته للأخرجة.

النتيجة: عدم اشتراط عصمة الإمام.

وهذا أسلوب الجدل الخُلف الذي يحمل مقدمات خاطئة توهم الخصم، أو الشخص المقابل، وتشتت انتباهه عن أهم شرط في الإمام المفترض الطاعة، وهو شرط لا يمكن لأحد أن يتجاوزه لأنّه شرط إلهي من الله تعالى، وهو امتناع تسلط غير المعصوم للإمامة في قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾(٢).



<sup>(</sup>١) الجدل، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ١٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية : ١٢٤.

889

فتجد في هذه القضية الجدلية مقدمتين متناقضتين من أجل إثبات مقام العصمة، فالمقدمة الأولى هي مقدمة خاطئة؛ لأنّ العقل يوجب عصمة الإمام، فلو أنّ الإمام لا يشترط عصمته، فإنّه سيجوز عليه السهو والخطأ والانحراف والاشتباه وجميع الرذائل والفواحش ما ظهر منها وما بطن، فلو شك الناس بهذا الإمام فلن ينقادون إليه، وبالتالي ينتقض الغرض من وجوده وهو انقياد الناس إليه ووجوب طاعته (۱۱)، في حين يقول الله تعالى فيهم: ﴿أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الأُمْرِ مِنكُمْ ﴾ (۲)(۳) ؛ ولذلك يقول العلامة الحلي: "أنّه لو خرجت منه المعصية فإنّه يجب الإنكار عليه، وبالتالي يسقط الهدف من وجوب نصب الإمام (۱۱)، ويقول الشيخ المفيد عن دور مقام العصمة في الإمام: "العصمة من الله تعالى لحججه هي التوفيق واللطف، والاعتصام بها عن الذنوب والغلط في دين الله تعالى ".(۱)

وقد ذهبت الشيعة الإمامية إلى أنّ مقام العصمة هو أمر باطني لا يعلمه إلّا الله تعالى، وهو أمر خفي على البشر، ولا يمكن لأحد من البشر معرفة هذا الأمر الباطني، ولا حتى رسول الله على نفسه ؛ ولذلك احتاج الناس إلى معرفة الإمام عن طريق النص عليه وبوساطة النبي ، أو بوساطة الإمام السابق له (1).

وقد نفى الفخر الرازي هذه المقدمة العقلية التي هي من مسلّمات الشيعة الإمامية بقوله: أنّ العقل لا يقضي باشتراط العصمة للإمام.

أمَّا المقدمة الثاني فهي مقدمة خاطئة عقالًا ؟ لأنَّه تكليف بم لا يطاق، وهي

<sup>(</sup>١) انظر/ كشف المراد، المطهر الحلي، الحسن بن يوسف، ٣٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية : ٥٩

<sup>(</sup>٣) انظر/ كشف المراد، المطهر الحلي، الحسن بن يوسف، ص/ ٣٤٠، ٣١٤. شرح الباب الحادي عشر لنفس المؤلف/ ٤١٦. أوائل المقالات، المفيد، محمد بن النعبان، ص/ ١٦٨، ٦٥.

<sup>(</sup>٤) كشف المراد، المطهر الحلي، الحسن بن يوسف، ص/ ٣٤١.

<sup>(</sup>٥) أوائل المقالات، المفيد، محمد بن النعمان، ص/ ١٢٨.

<sup>(</sup>٦) انظر/ كشف المراد، المطهر الحلي، الحسن بن يوسف، ٣٤٣، تجريد الاعتقاد، الطوسي، نصر الدين، ١٣٦٦ عقائد الإمامية، المظفر، محمد رضا، ٥٥.

كذلك ليست من مسلمات الشيعة الإمامية، فإنّ شرط مقام العصمة عند الإمام لا يقتضي اشتراط عصمة ولاته وقضاته، ولذلك نعدّ هذه المقدمة الثانية هي مقدمة خاطئة عقليًا ولا توجد لها مصاديق بالخارج.

وبمعنى آخر، يمكننا أن نقول: أنّ مقدمات هذه القضية الجدلية للفخر الرازي في نفي مقام العصمة للإمام لا تشكّل قياسًا منطقيًا حتى تؤدي إلى النتيجة التي أراد الفخر الرازي الوصول إليها.

ولم تذهب الشيعة الإمامية إلى وجوب عصمة الولاة والقضاة الذين يعملون من تحت الإمام، فهذه مقدمة ليست من المشهورات عند الشيعة الإمام، فهذه مقدمة ليست من المشهورات عند الشيعة الإمام.

#### المحور الثاني

أثر أسلوب الجدل الكلامي في تفسير آيات الإمامة ( ١٢٤ من سورة البقرة و٥٥ من سورة المائدة)عند الفخر الرازي في تفسيره الكبير:

في هذا المحور نتناول تعريف كلمة (أثر)، والتعرف على أثر أسلوب الجدل الكلامي للفخر الرازي في تفسيره لآية الإمامة (١٢٤) من سورة البقر، وآية (٥٥) من سورة المائدة.

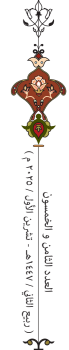
المطلب الأول:

معنى كلمة أثر لغة واصطلاحًا:

الأثر لغة: يُطلق على بقية الشيء، يقول الفراهيدي: "الأثر بقية ما ترى من كل شيء، وما لا يُرى بعد ما يبقى علقه"(١).

أمَّا اصطلاحًا: فالأثر له أربع معانٍ، وهي كالتالي:

أ - النتيجة: وهو الحاصل من الشيء.



<sup>(</sup>١) العين، الفراهيد، الخليل بن أحمد، ١/ ٥٦، باب الهمزة، مادة أثر.

ب - العلامة: أي علامة الشيء كعلامة الجرح، والرسم المتخلف عنه.

ج - الخبر: وهو ما يُطلق على أقوال النبي على ذون أفعاله، وعلى الحديث الموقوف والمقطوع عند المحدثين، فكل ما يروى عن النبي على، وما يروى عن الصحابة يسمى بالأثر.

د- ما يترتب على الشيء: وهو المسمى بالحكم عند الفقهاء(١).

وهـذا التعريف الاصطلاحي يتحـد مع المعنى اللغـوي بـشيء ويفارقـه بآخـر ؛ لأنَّ اللازم خارج عن ماهية الشيء وذاته فهو يوافق فيها لم يكن جزء، ويخالفه فيها كان جزء<sup>(۲)</sup>.

المطلب الثاني: أثر أسلوب الجدل الكلامي للفخر الرازي في تفسيره لآية الإمامة (١٢٤ من سورة البقرة) في قوله تعالى: ﴿قال إني جاعلك للناس إمامًا ﴾:

تعدّ آية (١٢٤) من سورة البقرة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذِ ابْتَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِّهَاتٍ فَأَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾ من أبرز آيات الإمامة، والتي ركّز فيها الفخر الرازي أهم بحوثه الكلامية في مسألة الإمامة والقيادة الإلهية، وتناول فيها أهم الردود على مخالفيه من الشيعة الإمامية حول تلك المسألة، والتي استعان فيها الفخر الرازي بأساليب الجدل الكلامية.

إن التفسير الابتدائي للآية هو:

أنَّه بعد أن نجح إبراهيم الله من الابتلاءات التي ابتلاه الله بها، بشرّه بأنَّه جاعله إمامًا يأتم به الناس وينقادون إليه، فسأله أن تكون الإمامة في بعض ذريته، فأخبره الله تعالى بأنَّ عهده لا ينال الظالم من ذريته.



<sup>(</sup>١) انظر/ التعريفات، الجرجاني على بن محمد، ١١ ، موسوعة اصطلاحات الفنون والعلوم، التهانوي، محمد على، ٩٨.

<sup>(</sup>٢) المنهج الفلسفي في تفسير القرآن الكريم (صدر الدين الشيرازي أنموذجًا)، صالح، زمن حسان، ۲۱.

ويعرض هذا المطلب أهم آراء وتفاسير مفسّري الشيعة الإمامية ، وأهل السنة لتلك الآية ، ثم عرض أشهر آراء الفخر الرازي المتعلقة بالإمامة والتي وردت في تفسيره لآية (١٢٤) من سورة البقرة التي هي محل الدراسة ؛ لنقف على أسلوب الجدل الكلامي الذي استعان به في تفسيره لتلك الآية، وكيف أثر هذا الأسلوب على تفسيره للآية.

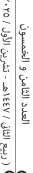
أولًا: تفسير مفسّري الشيعة الإمامية لآية الإمامة (١٢٤ من سورة البقرة):

ذهب مفسّرو الشيعة الإمامية في تفسيرهم لذلك المقطع من الآية في قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾(١)، إلى ما يلى:

١ - الإمامة هي القيادة الربانية:

فذهب الشيعة الإمامية إلى أنّ تعريف الإمامة في الآية هي القيادة الربانية والهادية للناس إلى شريعته، وقد وصلوا إلى هذا التعريف من القرآن نفسه، عندما قرن القرآن الناس إلى شريعته، وقد وصلوا إلى هذا التعريف من القرآن نفسه، عندما قرن القرآن الكريم الأئمة بالهداية الربانية (٢)، كما في الآية: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يُهِدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ (٣). يقول العلامة الطباطبائي في تفسيره لهذه الآية: "والذي نجده في كلامه تعالى: إنّه كلما تعرّض لمعنى الإمامة تعرّض معها للهداية تعرض التفسير (٤) ". فالقادة الربانيون هم الذين اصطفاهم الله تعالى ليكونوا هداة إلى شريعته، على ضوء الكتب والرسالات التي أنزلها على أنبيائه ورسله، فالكتب الساوية لا يمكن أن تكون مرشدة للناس بدون وجود إنسان متخصص بحملها عارفًا بأمرها (٥).





<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ١٢٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر/ الميزان، الطباطبائي، محمد حسين، ١/ ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء/ ، الآية : ٣٧٠.

<sup>(</sup>٤) الميزان، الطباطبائي، محمد حسين، ١/ ٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) انظر/ أزمة الخلافة والإمامة وآثارها المعاصرة، القاسم، وحيد، ٢٣، ٢٥؛ ،الإمامة والولاية في القرآن الكريم لمجموعة من المؤلفين ، ١٠.

يرى مفسّرو الشيعة الإمامية أنّ من أشهر صلاحيات ذلك الإمام والقائد الرباني هو اقتداء الناس بأقواله وأفعاله، والقيام بتدبير شؤون وسياسة المجتمع الذي يعيش فيه، والقيام بالهداية الربانية وتربية النفوس، والايصال إلى المطلوب. يقول الطبرسي في تفسيره للآية: "يُقتدى بك، أحدهما: أنّه يُقتدى به في أفعاله وأقواله، والثاني: أنّه الذي يقوم بتدبير الأمة وسياستها، والقيام بأمورها، وتأديب جناتها، وتولية ولاتها، وإقامة الحدود على مستحقيها، ومحاربة من يكيدها ويعاديها". (1)

# ٣- الإمامة منصب ولطف إلهي:

استدل مفسّر و الشيعة الإمامية من هذه الآية على أنّ الإمامة هي منصب إلهي ولطف من الله تعالى ورحمة بعباده بقرينة قوله (إني جاعلك)، وبقوله (للناس). يقول البلاغي: "ولا يكون جاعل هنا بمعنى جعلتُ في الماضي؛ لأنّه عامل بالمفعول وهو إمامًا، وقوله تعالى (للناس) متعلق برجاعل)، وفيه إشارة إلى الامتنان على الناس، وأنّ الإمامة لطف من الله، ومن أكبر المصالح لأمورهم"(٢).

#### ٤ - الإمامة مستمرة ولا يخلو الزمان منها:

استدل مفسّر و الشيعة الإمامية من هذا المقطع من الآية على استمرارية وديمومة الإمام، ف (الجعل) في الآية تدل على الاستمرارية وعدم خلو الزمان من وجود الإمام الهادي، فالإمامة مستمرة لا انقطاع لها بدليل هذه الآية وبآيات أخرى، مثل قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ ﴾ (٣) (٤)، وفي قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (٥)، ولذلك يقول الشيخ مكارم الشيرازي في تفسيره لهذه الآية: ",ولا يخفى



العدد الثامن و الخمسون بع الثاذ، / 33/هـ - تشر: الأول / 37/ م )

<sup>(</sup>١) مجمع البيان، الطبرسي، الفضل بن الحسن، ١/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) آلاء الرحمن، البلاغي، محمد جواد، ج١/ ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: نفحات القرآن، الشيرازي، ناصر مكارم، ٩/ ٤٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد، الآية: ٧.

دلالة الآية على أنّه لا يخلو كل زمانٍ من إمامٍ هادٍ"(١)، ولذلك قال أمير المؤمنين الله في بيان تلك الاستمرارية للإمامة: "اللهم، إنّك لا تخلي أرضك من حجة لك على خلقك "(٢).

## ٥ - الإمامة في الآية تختلف عن النبوة:

اتفق مفسر و الشيعة الإمامية بأنّ الإمامة في الآية هي منصب مختلف عن منصب النبوة، وذهبوا إلى أنّ الإمامة أعلى منزلة من النبوة، بسبب الوظائف والمسئوليات والمهام التي تقع على عاتق الإمام؛ ولذلك يقول الشيخ الطوسي في تفسيره للآية: "واستدلوا بها أيضًا على أنّ منزلة الإمامة منفصلة عن النبوة؛ لأنّ الله تعالى خاطب النبي إبراهيم الله وهو نبي، فقال له: سيجعله إمامًا جزاءً له على اتمامه ما ابتلاه الله به من الكلهات، ولو كان إمامًا في الحال، لما كان للكلام معنى، فدل ذلك على أنّ منزلة الإمامة منفصلة عن النبوة"(").

إنّ الإمامة هي منحة من الله تعالى لنبيه إبراهيم الله نتيجة نجاحه في الامتحان، فله تعالى هذا المقام قبل الامتحان، ويؤيد ذلك:

أ- أنَّ اسم الفاعل (جاعل) لا يعمل في المفعول به وهو (إمامًا) إلا إذا كان بمعنى الحال أو الاستقبال.

ب - إنّ عمليات الامتحان بهذه الكلمات تمت في زمن نبوته ورسالته؛ لأنّه أعلن دعوته ورفع لواء التوحيد وهو شاب يافع، كما في قوله تعالى: ﴿ قَالُوا سَمِعْنَا فَتَّى يَذْكُرُهُمْ مُ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ ﴾(٤).

ج - من ظاهر الآية هو وجود ذرية له عند سؤاله الذي ذكرته الآية بقوله





<sup>(</sup>١) نفحات القرآن، الشيرازي، ناصر مكارم، ٩/ ٤٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي، الكليني، محمد بن يعقوب، ١/ ٤٣٦.

<sup>(</sup>٣) التبيان، الطوسي، محمد بن الحسن، ١/ ٤٤٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء ، الآية : ٦٠.

( ومن ذريتي )، أو علمه بحصول ذرية له (على الأقل)، وإلّا لكان مقتضى الأدب العبودي أن يُقيد سؤاله بأن يقول مشلًا (ومن ذريتي إن رُزقت)، وكذلك القرآن الكريم يحكي على لسانه قوله: ﴿ الحُمْدُ لِلله الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبِرَ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعَيلَ .

وعليه نصل بأنّ الإمامة قد أعطيت له بعد أن كان نبيًا و رسولًا، وبالتالي فمقام الإمامة مختلف عن مقام النبوة والرسالة، وإذا كان مقام الإمامة قد مُنح لإبراهيم الله بعد أن كان نبيًا ورسولًا، فهذا يكشف أنّ مقام الإمامة أعلى وأسمى من مقام النبوة والرسالة (٢).

# ٦- اختصاص الإمامة في ذرية إبراهيم للله:

اتفق مفسّرو الشيعة الإمامية على أنّ هذا المقطع من الآية في قوله تعالى: (قال ومن ذريتي) يدل على اختصاص الإمامة في ذرية إبراهيم (٢) إليه ، يقول الطبرسي في تفسيره: "وقوله: (قال ومن ذريتي)، أي أجعل من ذريتي من يوشح بالإمامة، ويوشح بالكرامة"(٤).

وعليه فالآية تُخبر أنّه لما أدرك النبي إبراهيم الله علو منزلة الإمامة سأله تأدبًا أن تكون الإمامة في ذرية أن تكون الإمامة في ذرية ونسل إبراهيم الله (٥).

٧- إثبات مقام العصمة للإمام:

استدل مفسّر و الشيعة الإمامية من قوله تعالى: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾ على إثبات مقام العصمة للإمام، واتفقوا على أنّ هذه الآية تدل على امتناع وصول

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية : ٣٩.

<sup>(</sup>٢) الإمامة و الولاية في القرآن الكريم (مقال) لمجموعة من المؤلفين ، ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: الميزان، الطباطبائي، محمد حسين، ١/ ٢٧١.

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان، الطبرسي، الفضل بن الحسن، ١/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: آلاء الرحمن في تفسير القرآن، البلاغي، محمد جواد، ١/٣٠.

الإنسان غير المعصوم إلى مقام الإمامة، وأنّ الذي يلبسها لا بد أن يكون معصومًا من الذنوب صغيرها وكبيرها، قبل نيل منصب الإمامة وبعدها، فالآية صريحة لعدم أهلية الظالم بهذا المقام السامي، ولا ريب في أنّ من أظهر مصاديق الظلم هو الشرك بالله وعبادة غيره، حيث يقول تعالى: ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾(١).

فالإمامة تُعطى لمن هو مأمون عن الظلم والفساد، ولا يحصل الأمن إلّا إذا وجدت ملكة ومبدأ عاصم في النفس، وقوة فائقة في القلب، وهذا المبدأ ينشأ عن شرائط تكوينية وصلاحيات تصونه من الخطأ والانحراف، وليس معنى هذا إلّا العصمة لا غير(٢).

ولذلك يقول الطوسي في تبيانه: "واستدل أصحابنا بهذه الآية على أنّ الإمام لابد أن يكون معصومًا من القبائح؛ لأنّ الله تعالى ينفي أن ينال عهده - الذي هو الإمامة - ظالم، ومن ليس بمعصوم فهو ظالم، إما لنفسه أو لغيره"(٣).

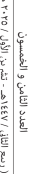
ثانيًا: تفسير مفسرّي أهل السنة لآية الإمامة (١٢٤ من سورة البقرة):

ذهب مفسّر و أهل السنة في تفسيرهم قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرِّيّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾(١) إلى ما يلي:

١ - الإمامة هي القيادة الربانية:

اتفق مفسّر و أهل السنة على أنّ الإمامة في هذه الآية تدل على القيادة (٥)، يقول الطبري في تفسيره: "فقال يا إبراهيم، إني مُصيرّك للناس إمامًا، يؤتم به، ويُقتدى





<sup>(</sup>١) سورة لقمان، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: آلاء الرحمن في تفسير القرآن، البلاغي، محمد جواد، ١/ ١٢٤ مقال (الإمامة والولاية في القرآن الكريم) لمجموعة من المؤلفين، ١٦، ١٦.

<sup>(</sup>٣) التبيان، الطوسي، محمد بن الحسن، ١/ ٤٤٩.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، الآية : ١٢٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: في ظلال القرآن، سيد قطب، ١/ ١١٢؛ الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، محمد بن أحد، ٢/ ١٠٧.

ه"(۱).

٢ - إمامة إبراهيم المن إمامة عامة ومؤبدة:

ذهب مفسّرو أهل السنة على أنّ إمامة إبراهيم الله في الآية هي عامة ومؤبدة ؟ لأنّه لا يُبعث نبي إلّا وله من ذريته من يكون مأمورًا باتباعه، فإمامته الله مستمرة في ذريته (٢)، يقول البيضاوي في تفسيره: "وإمامته إمامة عامة مؤبدة، إذ لم يبعث بعده نبى إلّا كان من ذريته مأمورًا باتباعه"(٣).

# ٣- الإمامة مختصة في ذرية إبراهيم الله:

ذهب مفسّر و أهل السنة في قوله تعالى: (قال ومن ذريتي) إلى أنّ الإمامة في نسل وذرية إبراهيم الله وقد كانت استجابة من الله تعالى لدعاء إبراهيم وهو دعاء نابع من فطرته البشرية - في أن تكون الإمامة في بعض ذريته، فجعل الله الإمامة لمستحقيها من ذرية إبراهيم الله الإمامة للطبري في تفسيره للآية: "بمعنى ومن ذريتي فأجعل مثل الذي جعلتني به، من الإمامة للناس". (٥)

### ٤ - امتناع منصب الإمامة على الظالم:

كما استدل مفسّر و أهل السنة من قوله تعالى: ﴿ قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ على امتناع منصب الإمامة على الظالم إلّا إذا تاب وأصلح، يقول الطبري في تفسيره: "هذا خبر من الله عن أنّ الظالم لا يكون إمامًا يقتدي به أهل الخير". (1)



80V

<sup>(</sup>١) جامع البيان، الطبري، محمد بن جرير، ٢/ ١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: روح المعاني في تفسير القرآن، الألوسي، محمود، ١/ ٣٧٤.

<sup>(</sup>٣) أنوار التنزيل وأسرار التأويل، البيضاوي، عبد الله بن عمر، ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) انظر/ جامع البيان، الطبري، محمد بن جرير، ٢/ ١٩؛ الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، محمد بن أحمد، ٢/ ١٠٤؛ المنار، بن أحمد، ٢/ ١٠٤؛ المنار، وأسرار التأويل، البيضاوي، عبد الله بن عمر، ١/ ١٠٤؛ المنار، رضا، محمد رشيد، المنار، ١/ ٣٧٥، في ظلال القرآن، سيد قطب، ١/ ١٢٢.

<sup>(</sup>٥) جامع البيان، الطبري، محمد بن جرير، ٢/ ١٩.

<sup>(</sup>٦) جامع البيان، الطبري، محمد بن جرير، ٢/ ٢٠.

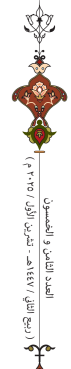
# ٥ - الاختلاف في معنى العهد في الآية:

اختلف مفسّرو أهل السنة في معنى العهد في الآية، فمنهم من ذهب إلى أنّها النبوة، ومنهم من ذهب إلى أنّها نفس الإمامة المقصودة بهذه الآية، ومنهم من ذهب إلى تأويلات أخرى (۱). يقول الطبري: "واختلف أهل التأويل في العهد الذي حرّم الله الظالمين أن ينالوه، فقال بعضهم: ذلك العهد هو النبوة، وقال آخرون معنى العهد: عهد الإمامة، وقال آخرون: ومعنى ذلك: أنّه لا عهد عليك لظالم أن تطعه في ظلمه، وقال آخرون: العهد هو دين الله "(۲).

ثالثًا: أثر أسلوب الجدل الكلامي عند الفخر الرازي على تفسيره لآية الإمامة (١٢٤ من سورة البقرة):

إنّ آية (١٢٤) من سورة البقرة في قوله تعالى: ﴿قَالَ إِنّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾ تُبيّن نظرية الإمامة في القرآن الكريم، وهي: أنّ الإمامة - والتي هي عبارة عن القيادة الربانية للمجتمع الإنساني - هي جعل وقانون إلهي، وبنص من الله تعالى، وهو مقام مختص في المعصومين من ذرية النبي إبراهيم الله من أجل قيادة المجتمع الإنساني نحو التكامل والهداية.

إلّا أن الفخر الرازي استعان بأساليب جدلية، من أجل تقوية عقيدته وموقفه من مسألة الامامة على حساب نظرية الإمامة في القرآن الكريم، فذهب إلى عدة آراء أسقطها في تفسيره للآية، فخالف بشكل واضح نظرية الإمامة في القرآن الكريم، وابتعد عن المراد الجدي لله تعالى من الآية، وهذا له أثر سلبي على تفسير الآية؛ ولا فلذلك نستعرض بعضًا من هذه الآراء على صورة مقاطع من تفسيره للآية، وهي كالتالى:



80A

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، محمد بن أحمد، ٢/ ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، الطبري، محمد بن جرير، ٢/ ٢١، ٢٣.

المقطع الأول: إنَّ الإمامة المقصودة في هذه الآية هي النبوة لا غير.

في هذا المقطع حاول الفخر الرازي إثبات فرضيته بأنّ الإمامة ما هي إلّا النبوة لاغبر، عبر عدة مقدمات:

يقول الفخر الرازي في تفسيره لهذا المقطع من الآية: "قال أهل التحقيق: المراد من الإمام هنا النبي، ويدل عليه وجوه:

أحدها: أن قوله (للناس إمامًا) يدل على أنه تعالى جعله إمامًا لكل الناس، والذي يكون كذلك لابد أن يكون رسولًا من عند الله مستقلًا بالشرع لأنه لو كان تبعًا لرسول آخر لكان مأمومًا لذلك الرسول لا إمامًا له، فحينئذ يبطل العموم.

وثانيها: أنَّ اللفظ يدل على أنَّه إمام في كل شيء، والذي يكون كذلك لا بد وأن یکون نسًا.

وثالثها: أنَّ الأنبياء على أئمة من حيث يجب على الخلق اتباعهم، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾(١)"(٢).

التحليل والنقد:

أختار الفخر الرازي من شروط الإمام قبل أن يكون إمامًا يجب أن يكون نبيًا، واستدل لرأيه بثلاث مقدمات:

المقدمة الأولى: أنَّ الرسول يجب أن يكون هو الإمام، وإلا يكون مأمومًا لرسول آخر، وهذا باطل عنده.

المقدمة الثانية: وأن الإمامة تكون في كل شيء لما لها من الإطلاق، فلابد أن تكون الإمامة هي النبوة هنا في الآية.

المقدمة الثالثة: وأن الأنبياء هم في الأساس هم متبعون ويقتدي بهم الناس ولهم حق الاتباع.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء ، الآية : ٧٣ .

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير، الرازي، محمد بن عمر، ٢/ ٣٢٤.

النتيجة: إنّ الإمامة ما هي إلا النبوة، وأنّ الإمام هو النبي والرسول لا غيرهما، بسبب إطلاق كلمة إمام في كل شيء.

أثر هذا الرأي في تفسيره: مخالفة نظرية الإمامة في القرآن الكريم:

ذهب الفخر الرازي إلى أنّ الإمامة في الآية هي النبوة، والنبوة هي الإمامة، وهذا يخالف نظرية الإمامة في القرآن الكريم، وفي هذه الآية نفسها، وهي أنّ الإمامة منصب ومقام مختلف ومغاير لمنصب النبوة والرسالة، وتجاهل الفخر الرازي سياق الآية نفسها والدال على أنّ الإمامة مقام ومنصب مختلف عن مقام النبوة، وهو مقام مُنح إلى النبي إبراهيم بعد اجتيازه مرحلة الابتلاء بنجاح، وتجاهل كذلك الآيات التي تتحدث عن منصب الإمامة لأشخاص ليسوا بأنبياء كما في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ هُمْ نَبِيُّهُمْ إِنّ آية مُلْكِهِ ﴾(١)،قال الطنطاوي في تفسير الآية: "والمعنى: قال هم نبيهم ليقنعهم بأنّ طالوت جدير بالملك، و أنّ آية ملكه أي علامة ملكه و أنّه من الله..."(١). وداود لم يكن نبيًا، ومع ذلك اختاره الله ليكون ملكا أي قائدًا يُقتدى

فالإمامة تعني اللُّك والقيادة للمجتمع ، وقد تناول القرآن الكريم الإمامة بمعنى اللُّك في عدة آيات ، منها في قوله تعالى حكاية عن النبي يوسف الله:

﴿ رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ ﴾ (١)، ومن المعلوم أنّ اللّك الذي أنعم الله عليه على عبده ليس النبوة ، بل الحاكمية ، حيث صار مكينًا في الأرض ، فاللّك إشارة لإمامته و قيادته و سلطته ، و كذلك في قوله تعالى في داوود الله: ﴿ وَآتَاهُ اللّهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَهُ مِمَّا يَشَاءُ ﴾ (١)، و هنا أيضًا المقصود باللّك هو الإمامة الإلهية و ليس النبوة ، و قوله تعالى حكاية عن النبي سليان:



<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) الوسيط ، سيد طنطاوي، محمد ، ١/ ٥٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف ، الآية : ١٠١.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، الآية : ٢٥١.

﴿ وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ﴾(١) ، فالمُلك الذي طلبه سليهان إلى هو القيادة و الإمامة و ليس النبوة.

فتجد من مجموع هذه الآيات وبضمها إلى بعض على أنّ الإمامة في آية (١٢٤ من سورة البقرة) والتي هي محل الدراسة هي غير النبوة، وأنّ الإمامة هنا هي القيادة والحاكمية على المجتمع البشري والإنساني، وربها تجتمع مع النبوة كها في الآيات السابقة، ويمكن أن تنفصل كها في إمامة طالوت (٢) إليه.

بينها قرر الفخر الرازي في تفسيره للآية محل الدراسة أنّ منصب الإمامة لا يكون إلّا للنبي، من غير ذكر القرائن والأدلة والشواهد القطعية التي دعته إلى هذا التفسير، وإنّها اعتمد في ذلك على مقدمات وهي ليست من المسلّمات ولا من المشهورات، وهو بذلك التفسير ابتعد عن المراد الجدي لله تعالى من الآية.

المقطع الثاني: إثارة قضية خلافية مع الشيعة الإمامية في وجوب النص على الإمام:

في هذا المقطع أثار الفخر الرازي، قضية عقدية خلافية بينه وبين الشيعة الإمامية، في مسألة وجوب النص على الإمام.

يقول الفخر الرازي: "القائلون بأنّ الإمام لا يصير إمامًا إلا بالنص تمسكوا بهذه الآية، فقالوا: إنّ الله تعالى بيّن أنّه إنّها صار إمامًا بسبب التنصيص على إمامته ونظيره قوله تعالى: ﴿ إِنّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾(")، فبينّ أنّه لا يحصل له منصب الخلافة إلّا بالتنصيص عليه، وهذا ضعيف. لأنّا بينا أنّ المراد بالإمامة هنا النبوة، ثم إن سلّمنا أنّ المراد منها مطلق الإمامة، لكنّ الآية تدل على أنّ النص طريق الإمامة وذلك لا نزاع فيه، إنّها النزاع في أنّه هل تثبت الإمامة بغير النص؟، وليس في هذه



العدد الثامن و الخمسون ﴿ ﴿ اللهِ اللهِ / 33. هـ - تشر: الأول / 37. ٤ م ) ﴿

<sup>(</sup>١) سورة ص ، الآية : ٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإلهيات، السبحاني، جعفر، ٤/ ١١٩، ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية : ٣٠.

الآية تعرض لهذه المسألة لا بالنفى ولا بالإثبات"(١).

التحليل والنقد:

في هذا المقطع من تفسير الفخر الرازي للآية محل الدراسة، تجده ينتقد معتقد الشيعة الإمامية بوجوب النص على الإمام من الله تعالى على لسان النبي أ، أو لسان الإمام اللاحق.

وقد اعتمد في نقض معتقد الشيعة الإمامية في وجوب النص على الإمام، عن طريق ما ذكره في المقطع الأول، حيث عدّ مقدماته الثلاثة التي ذكرها في المقطع السابق برهانًا عقليًا على إثبات فرضيته في الإمامة بأنّها هي النبوة فقط، ولا تتعداها، ولم يناقش الشيعة الإمامية في سبب تمسكهم بهذا الاعتقاد، ولم يأتي ببرهان عقلي، أو حتى بأسلوب جدلى محدوح ينقض ما ذهبوا إليه.

ثم يذهب إلى أنّ الآية التي ذكرها في المقطع في قوله تعالى ﴿ إِنّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ والتي هي دليل الشيعة الإمامية على وجوب النص على الإمام، بأنّه دليل لا شك فيه، ولا نزاع فيه، إلّا أن النزاع في أنّه هل تثبت الإمامة بغير النص؟، وليس في الآية ما يدل على النفي والإثبات، وهذا أسلوب جدلي مذموم، حيث لا يثبت حق، ولا يبطل باطل، وإنّا يؤدي إلى تشتيت القارئ، ولا يورث علم في مسألة وجوب النص على الإمام.

والجواب: أنّ الشيعة الإمامية ذهبت إلى وجوب النص على تعيين الإمام؛ لأنّه يكشف عن عصمة الإمام، فالعصمة من الأمور الباطنية التي لا يعلمها إلّا الله تعالى هذا أولًا، ثم أنّ النص يكشف لنا مدى حرص النبي على مصالح الناس (٢).



<sup>(</sup>١) التفسير الكبير، الرازي، محمد بن عمر، ٢/ ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر : كشف المراد المطهر الحلي، الحسن بن يوسف، ٣٤٣. وشرح الباب الحادي عشر لنفس المؤلف، ٤٣.

أثر هذا الرأى في تفسيره للآية على نظرية الإمامة في القرآن الكريم:

و السؤال ما هي الثمرة من إثارة هذا الموقف من اعتقاد الشيعة الإمامية في وجوب النص على الإمام، وطرحه في تفسيره للآية، وعرضه بصورة جدلية مذمومة، محاولًا تحقيق انتصار معتقده على حساب الآية ، فالقرآن الكريم هو المعلُّم الذي لا يُعلى عليه، وتفسيره يجب أن يكون خاليًا من الآراء الشخصية والمذهبية، فالتفسير يعطي صفة مميزة للقرآن الكريم، من أجل بيان قوته العلمية، وشرح المعاني المستورة في الآية، وبالتالي فإنَّ أي إضافة من المفسِّر في تفسيره للآية يجب أن تكون في حاشية وهامش بعيد عن بيان المراد الجدي لله تعالى من الآية، حتى لا يحصل تشتيت للقارئ في فهم تلك الآية، وأنّ المفسّر الذي لا يراعي ذلك يخرج عن آداب وشر وط المفسّر (١) ، وعليه فإنّ هـ ذا التفسير لا يتجاوز إثارة خلافات عقائدية من جهة وجوب النص على الإمام بينه وبين الشيعة الإمامية.

والحق أنَّ الفخر الرازي لم يأتِ بأي جديد لنقض معتقد الشيعة الإمامية في وجوب النص على الإمام الدال على عصمته، فبدون النص الإلهي كيف يعرف الناس الإمام المعصوم الذي اختاره الله تعالى للقيادة الإلهية للمجتمع، وإنَّما تمسَّك الفخر الرازي بمقدماته التي جعلها برهانًا والتي تعاني من التهافت في إبطال أبرز مسلَّهات الشيعة الإمامية، وهي وجوب النص على الإمام.

وهذا الرأى لا يهدى إلى حقّ ولا إلى باطل، وإنّم يؤدي إلى تشتيت ذهن القارئ، بقوله "وليس في الآية لا نفي ولا إثبات في المسألة".

وبهذا التفسير خالف نظرية الإمامة في القرآن في قوله تعالى: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ بأنَّ الإمامة جعل وقانوني إلهي لا غير، وبالتالي فالنص على الإمام يجب أن يكون من الله تعالى، عبر النبي وعلى لسانه على ، بمعنى أنَّ الْمُعرِّف للإمام هـو الله تعالى فقط.



<sup>(</sup>١) انظر: الاتقان في علوم القرآن السيوطي، جلال الدين، ٧٦٠.

#### المطلب الثالث:

أثر أسلوب الجدل الكلامي في تفسير آية الولاية (٥٥ من سورة المائدة) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَ وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ... ﴾ عند الفخر الرازي في تفسيره الكبير:

وسيكون هذا المطلب في ثلاثة عناوين نقف فيها على أشهر تفاسير الشيعة الإمامية لآية الولاية (آية (٥٥) من سورة المائدة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُوْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾)، ثم نقف على أبرز تفاسير أهل السنة تلك الآية نفسها، وأخيرًا نتناول أهم آراء الفخر الرازي في تفسير تلك الآية، وأثر أسلوب الجدل الكلامي على تفسيره في تلك الآية.

أولًا: تفسير مفسّري الشيعة الإمامية آية الولاية (٥٥ من سورة المائدة):

استدل مفسّرو الشيعة الإمامية على إمامة على بن أبي طالب الله وأو لاده الله عن عن طريق عدد من الآيات القرآنية، وأبرزها آية الولاية (٥٥) من سورة المائدة ، معتمدين في ذلك على مجموعة من القرائن الحافة بالآية، منها الروايات المتواترة والمستفيضة في سبب نزول الآية ، ومنها كلمات وألفاظ الآية نفسها ، مثل كلمة (ولي)، (إنها)، (وهم راكعون)، فذهبوا إلى ما يلى:

### ١ - في أسباب نزول الآية:

حيث ذهب مفسّر و الشيعة الإمامية إلى أنّ الآية من الأدلة الواضحة على إمامة على إلى على الله على الله على الله على الله على الله عندما تصدّق بخاتمه وهو في حال الركوع (۱)؛ ولذلك يقول الطوسي في تفسيره: "واعلم أنّ هذه الآية من الأدلة الواضحة على إمامة أمير المؤمنين الله بعد النبي الله فصل (۱)، ويقول: "فروى أبوبكر الرازي، والطبري، والرماني، ومجاهد والسدي: أنّها نزلت في علي بن



<sup>(</sup>۱) انظر: آيات الولاية في القرآن الكريم ، الشيرازي، ناصر مكارم، ٣٧؛ التبيان، الطوسي، محمد بن الحسن، ٣/ ٢٩٦؛ الميزان، الطباطبائي، محمد حسين، الميزان، ٢٩٦؛ الميزان، الطباطبائي، محمد حسين، الميزان، ٦/ ٨، ٩.

<sup>(</sup>٢) التبيان، الطوسي، محمد بن الحسن، ٣/ ٥٥٩.

أبي طالب حين تصدق بخاتمه وهو راكع".(١)

ويقول العلامة الطباطبائي: "على أنَّ الروايات متكاثرة من طرق الشيعة ، وأهل السنة على أنَّ الآيتين (٥٥ – ٥٦) نازلتان في أمير المؤمنين على الله لما تصدَّق بخاتمه وهو في الصلاة، فالآيتان خاصتان وغير عامتين، ولو صح الإعراض في تفسير آية بالأسباب المأثورة عن مثل هذه الروايات على تكاثرها وتراكمها لم يصح الركون إلى شيء من أسباب النزول المأثورة في شيء من آيات القرآن". (٢)

٢- دلالات كلمات وألفاظ الآية: (إنَّما)، (الولي)، (وهم راكعون):

أ- كلمة (إنَّما) وتخصيص من يجب موالاتهم في الآية:

ذهب مفسّرو الشيعة الإمامية إلى أنّ كلمة (إنها) في الآية ، تُفيد الحصر والتخصيص، وعليه يكون ولي المؤمنين هم الثلاثة المذكورون في الآية، وهم: الله عز وجل، وسوله الله عنه الذين آمنوا، وهؤلاء المؤمنون يتمتعون بالشروط المذكورة في الآية نفسها (الذين يقيمون الصلاة، ويؤدون الزكاة وهم في حال الركوع)، هي مواصفات لم تنطبق إلّا في على الله (٣).

ب - معنى كلمة (الولى)في الآية هي الأولى والأحق:

إنَّ كلمة الولي مشترك لفظي، فقد يُستعمل بمعنى الناصر والمحب، وقد تأتي بمعنى الأولى والأحق، إلا أنّ كلمة (الولي) في هذه الآية تنصرف إلى معنى واحد، وهو الأولى والأحق، لوجود قرائن عديدة في الآية صرفتها إلى هذا المعنى(٤).



<sup>(</sup>١) التبيان، الطوسي، محمد بن الحسن، ٣/ ٥٥٨.

<sup>(</sup>٢) الميزان، الطباطبائي، محمد حسين، ٦/ ٨، ٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: آيات الولاية في القرآن الكريم، الشيرازي، ناصر مكارم ، ٣٧ ، التبيان، الطوسي، محمد بن الحسن، ٣/ ٥٦١؛ مجمع البيان، الطبرسي، الفضل بن الحسن، ٣/ ٢٩٨؛ الأمثل، الشيرازي، ناصر مکارم ، ۶/ ۳۰.

<sup>(</sup>٤) انظر: آيات الولاية في القرآن الكريم، الشيرازي، ناصر مكارم، ٣٧، الأمثل، الشيرازي، ناصر مكارم، ٤/ ٣١؛ التبيان، الطوسي، محمد بن الحسن، ٣/ ٥٥٦؛ جمع البيان، الطبرسي، الفضل بن الحسن، ٣/ ٥٩٧.

ج - معنى الركوع في الآية هو المعنى الحقيقي لها:

وهو الركوع في الصلاة، ولا يأتي بمعنى الخضوع ؛ لأنّ الشارع المقدس اصطلح في القرآن على كلمة الركوع للدلالة على الركن الرابع للصلاة.

ولقد استفاد المفسّرون من قاعدة الحمل على الحقيقة الشرعية في معنى الركوع في الآية ؟ لأنّ الأولى في الحمل هو الحمل على الحقيقة الشرعية قبل اللغة، وهي من أهم قواعد التفسير(١).

٣- وجوب مخالفة السياق في تفسير الآية:

إنّ آية (٥٥) من سورة المائدة موضوعة بين آيات تنهي عن ولاية أهل الكتاب والكفار؛ ولذلك ذهب جمعٌ من مفسّري أهل السنة إلى إشراكها مع ما قبلها ومع ما بعدها من حيث السياق، وتم تفسيرها بأنّ فيها بيان لوظيفة المؤمنين في أمر ولاية الأشخاص ولاية النصرة، والنهي عن ولاية اليهود والنصارى والكفار، وقصر الولاية في الله ورسوله والمؤمنين الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون، وهؤلاء هم المؤمنون حقًا، فيخرج بذلك المنافقون، ويبقى وجوب الولاية للمؤمنين ".

إلّا إنّ بسبب ما يحف بالآية من قرائن، منها أسباب النزول، وما في الآية من مفردات كأداة الحصر (إنّها)، ولفظة الركوع، يمنع من تفسير الآية بمعنى ولاية النصرة بها يتلاءم مع السياق.

ويرى العلامة الطباطبائي أنّه ليس من الجائز أن يُعد النبي الله وليًا للمؤمنين بمعنى النصرة، ولا تجد القرآن يعد النبي الله ناصرًا للمؤمنين ولا في آية من الآيات، وهذا أقوى دليل على أنّ المراد من الولاية في الآية هي ولاية التصرف(").



<sup>(</sup>۱) انظر: التبيان، الطوسي، محمد بن الحسن، ٣/ ٥٦٢ ، الميزان، الطباطبائي، محمد حسين، الميزان، 7/ ١٥ ، الأمثل، الشيرازي، ناصر مكارم، ٤/ ٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر/ الميزان، الطباطبائ، محمد حسين، ٦/ ٥.

<sup>(</sup>٣) انظر/ المصدر نفسه، ج٦/ ٧، ٨.

ثانيًا: تفسير مفسّري أهل السنة آية الولاية (٥٥ من سورة المائدة):

ذهب مفسّرو أهل السنة في تفسيرهم لآية الولاية (٥٥ من سورة المائدة) والتي هي محل الدراسة، إلى ما يلي:

١ - في أسباب نزول الآية:

اتفق مفسرو أهل السنة على أنّ الآية نزلت في على الله عندما تصدّق بخاتمه في حال الركوع أثناء الصلاة، وذكروا أنّه قد تمسّك الشيعة الإمامية بهذه الآية في إثبات إمامة على الله ولم يشكك أي أحد من المفسّرين في نزولها بعلي (() ولله يقول الطبري: "حدثنا محمد بن الحسين، قال: حدثنا أحمد بن المفضل، قال: حثنا أسباط عن السدي، قال: ....ولكن على بن أبي طالب مرّ به سائل وهو راكع في المسجد فأعطاه الخاتم (۱)".

ويقول النسفي في تفسيره: "وقيل أنّها نزلت في علي الله حين سأله سائل وهو راكع في صلاته، فطرح له خاتمه (٣)".

٢- الالتزام بوحدة السياق، وأنّ الولاية في الآية تعني ولاية النصرة:

ذهب مفسّر و أهل السنة إلى حصر ولاية النصرة والمحبة بالله ورسوله والمؤمنين بعضهم أولياء بعض، ملتزمين في تفسيرهم بوحدة السياق بين الآية مع الآيات التي قبلها والتي تنهي عن موالاة اليهود والنصاري(٤).

يقول الطبري في تفسيره: "يعني ليس لكم أيها المؤمنون ناصرًا إلّا الله ورسوله،



العدد الثامن و الخمسون ﴿ ﴾ ( ربع الثاني / 73٧ م - تشيرن الأول / 7٠٠٥ م ﴾

£7V

<sup>(</sup>۱) انظر/ جامع البيان، الطبري، محمد بن جرير، ۱۰/ ٤٢٥، ٤٢٥ ، جامع أحكام القرآن، القرطبي، محمد بن أحمد، ٦/ ٢٢١ ، روح المعاني، الألوسي، محمود، ٣/ ٣٣٤؛ المنار، رضا، محمد رشيد، ج٦ ٣٦٦؛ تفسير البيضاوي، البيضاوي، البيضاوي، عبد الله بن أحمد، ٢٨٦ ؛ تفسير البيضاوي، البيضاوي، عبد الله بن عمر، ٢/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، الطبرى، محمد بن جرير، ١٠/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير النسفى، النسفى، عبد الله بن أحمد، ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: جامع البيان، الطبري، محمد بن جرير، ١٠/ ٢٢٤ ، روح المعاني، الألوسي، محمود، ٣/ ٢٣٣؛ المنار، رضا، محمد رشيد، ٦/ ٣٦٥.

والمؤمنون الذين صفتهم ما ذكره تعالى، أمّا اليهود والنصارى الذين أمركم الله أن تتبرأوا من ولايتهم، ونهاكم أن تتخذوا منهم أولياء، فليسوا لكم أولياء ولا نصراء"(۱). إلاّ أنّ القرآن الكريم لم يلتزم بوحدة السياق في الكثير من آياته ؛ لأنّ القرآن الكريم كتاب هداية ودستور ومجموعة من القوانين، وليس هو كتاب قصة حتى يلتزم بالسياق.

ولذلك يقول الشيخ صالح الكرباسي: "السياق القرآني يكون حجة إذا ثبت تسلسل الآيات بدليل من خارجه، أمّا إذا لم توجد قرينة على الاتصال فيكون السياق مشكوكًا، ولا يصح ربط الآية بسياقها الفعلى"(٢).

ويقول الشيخ مكارم الشيرازي: "أنّ القرآن ليس كتابًا أكاديميًا يلتزم بمواضيعه أسلوب التبويب والتقسيم إلى فصول وفقرات معينة، بل إنّ آياته نزلت بحسب الحاجات والحوادث والوقائع المختلفة الطارئة، ولذلك نلاحظ أنّ القرآن في الوقت الذي يتكلم فيه عن إحدى الغزوات ينتقل إلى ذكر حكم من الأحكام الفرعية، وفي الوقت الذي يتحدث فيه عن اليهود يخاطب المسلمين ويذكّرهم بأحد القوانين الاسلامة"(٣).

٣- دلالات الألفاظ (إنما) و(وهم راكعون) في الآية:

أ- كلمة (إنها) في الآية تُفيد التخصيص:

ذهب مفسّر و أهل السنة إلى أنّ كلمة (إنّا) في الآية تُفيد تخصيص من يجب موالاتهم، وأنّ الولاية لله في الأصل ولرسوله وللمؤمنين بالطبع؛ ولذلك لم



<sup>(</sup>١) جامع البيان، الطبري، محمد بن جرير، ١٠/ ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) آية التبليغ وسياقها، الكرباسي، صالح، مركز الاشعاع الإسلامي، تاريخ الرؤية ٨/ ٦/ ٢٠ ٢م.

<sup>(</sup>٣) الأمثل، الشيرازي، ناصر مكارم، ٤/ ٦١، ٦٢. وانظر: نفحات القرآن لنفس المؤلف، ٩/ ١٧٦.

279

يجمع (الولي)، فلو قال تعالى (إنها أولياؤكم) لما كان هناك أصل وتبع في الولاية (١)؛ ولذلك يقول النسفي في تفسيره: "إنها تُفيد اختصاصهم بالموالاة".(١)

ب- الاختلاف في تحديد معنى كلمة (وهم راكعون) في الآية:

اختلف موقف المفسّرين من الآية التي تمدح المؤمنين الذين يقيمون الصلاة و يؤتون الزكاة و هم في حال الركوع أثناء الصلاة - والتي من آدابها عدم الاشتغال أثناءها بأي عمل آخر ، بل أنّ الحركة في غير محلها مُبطل للصلاة - فجاء المفسّرون بتفسيرات عدة من أجل توجيه الآية و حملها على عدة وجوه ، فمنهم من ذهب إلى أنَّ المقصود بالركوع في هذه الآية ، هو الدلالة على الإيمان والاعتقاد الخالص، و منهم من ذهب إلى أنَّ الصلاة التي كان يصليها على الله كانت صلاة تطوع فلا يضرها حركة الإمام بتصدقه في حال الركوع، و منهم من ذهب بأنَّ المقصود بالركوع هو المعنى المجازي لها أي الخشوع والخضوع (٣)، و غيرها من التأويلات التي تتنافي مع ظاهر الآية و سبب نزولها ، و الروايات الصريحة في أنّها نزلت في على إلى وهو قد تصدق بخاتمه في حال ركوعه لسائل دخل المسجد يطلب الصدقة.

ثالثًا: أثر أسلوب الجدل الكلامي عند الفخر الرازي في تفسيره لآية الولاية (٥٥ من سورة المائدة):

اتفق مفسّرو الشيعة الإمامية وأهل السنة على أنّ آية الولاية (٥٥) من سورة المائدة، نزلت في أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، عندما تصدق بخاتمه في حال الركوع في صلاته، وتمسكّت الشيعة الإمامية مذه الآية في الدلالة على إمامة على الله للأمة بعد النبي عَلَّهُ، وبلا فصل. وهي مسألة خلافية بين الشيعة الإمامية وأهل السنة،



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير النسفي، النسفي، عبدالله بن أحمد، ٢٨٦، في ظلال القرآن، سيد قطب، ٢/ ٩٢٠، تفسير البيضاوي، البيضاوي، عبد الله بن عمر، ٢/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير النسفى، النسفى، عبد الله بن أحمد، ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، محمد بن أحمد، ٦/ ٢٢٢، تفسير النسفي، النسفي، عبدالله بن أحمد، ٢٨٦، روح المعاني، الألوسي، محمود، ٣/ ٣٣٤، المنار، رضا، محمد رشيد، ٦/

وأيضًا هي قضية سياسية حساسة مازالت قائمة إلى يومنا هذا. إلّا أنّ الفخر الرازي في تفسيره للآية، ومن أجل الانتصار لمعتقده، خالف بشكل كبير الأصول والمباني التي يجب على المفسّر التقيّد بها، مها كان مذهبه أو معتقده، ويجب أن يكون المفسّر حياديًا، حتى لا يخرج عن العملية التفسيرية، فيصبح تفسيره من التفاسير المحرمة والممنوعة(١).

المقطع الأول: الفخر الرازي وموقفه من تفسير مفسّري الشيعة الإمامية للآية:

في هذا المقطع من تفسير الفخر الرازي لآية الولاية (٥٥ من سورة المائدة)، يعرض الفخر الرازي موقف الشيعة الإمامية من هذه الآية، ويعرض حجج مفسري الشيعة الإمامية التي تثبت أحقية على الملا بالإمامة، وأهمها: المعنى اللغوي لكلمة الولي في الآية، والروايات المتواترة في سبب نزول الآية، وكلمة إنّا التي تُفيد حصر الذين يجب موالاتهم، والمعنى الحقيقي لقوله تعالى (وهم راكعون)، ثم يرد عليها بثان حجج.

يقول الفخر الرازي: "قالت الشيعة: هذه الآية دالة على أنّ الإمام بعد رسول الله على هذه الآية دالة على أنّ المراد بهذه الآية إمام، ومتى كان الأمر كذلك وجب أن يكون ذلك الإمام هو علي بن أبي طالب.

بيان المقام الأول: أنّ الولي في اللغة قد جاء بمعنى الناصر والمحب، وجاء بمعنى المتصرف، ولا منافاة بين المعنيين، فوجب حمله عليها.

الثاني: أنّ نقول: الولي في هذه الآية لا يجوز أن يكون بمعنى الناصر، فوجب أن يكون بمعنى الناصر؛ لأنّ الولاية يكون بمعنى المناصر؛ لأنّ الولاية المذكورة في الآية غير عامة لكل المؤمنين، بدليل أنّه قال تعالى بكلمة (إنّا) وكلمة (إنّا) للحصر، وهذا يوجب القطع بأنّ الولاية المذكورة في الآية ليست بمعنى



<sup>(</sup>١) انظر: التفسير والمفسرّون، الذهبي، محمـد حسين، ١/ ١٩٥، التفسير والمفـسرون في ثوبـه القشـيب، معرفـة، محمـد هـادي، ١/ ٢٦٣.

النصرة، وإذا لم تكن بمعنى النصرة كانت بمعنى التصرف، فصار تقدير الآية: إنّا المتصرف فيكم أيها المؤمنون الله ورسوله والمؤمنون الموصوفون بالصفة الفلانية ...

أمّا بيان المقام الثاني: وهو أنّه لما أثبتنا ما ذكرنا وجب أن يكون ذلك الإنسان هو على بن أبي طالب، وبيانه في وجوه:

الوجه الأول: أنّ كل من أثبت بهذه الآية إمامة شخص قال: إنّ ذلك الشخص هو علي، وقد ثبت بها قدمنا دلالة هذه الآية على إمامة شخص، فوجب أن يكون ذلك الشخص هو علي.

الوجه الثاني: تظاهرت الروايات على أنّ هذه الآية نزلت في حق علي، ولا يمكن المصير إلى قول من يقول: إنّها نزلت في أبي بكر؛ لأنّها لو نزلت في حقه لدلت على إمامته، وأجمعت الأمة على أنّ هذه الآية لا تدل على إمامته، فبطل هذا القول.

الوجه الثالث: أنّ قوله: (وهم راكعون) لا يجوز عطفه على ما تقدم؛ لأنّ الصلاة قد تقدمت، والصلاة مشتملة على الركوع، فكانت إعادة ذكر الركوع تكرارًا، فوجب جعله حالًا: أي يؤتون الزكاة حال كونهم راكعين، وأجمعوا على أنّ إيتاء الزكاة حال الركوع لم يكن إلّا في حق علي إليه، فكانت الآية مخصوصة به ودالة على إمامته.

والجواب:

أمّا حمل لفظ الولي على الناصر وعلى المتصرف معًا فغير جائز، لما ثبت في أصول الفقه أنّه لا يجوز حمل اللفظ المشترك على مفهوميه معًا.

أمّا الوجه الثاني: فنقول: لما لا يجوز أن يكون المراد من لفظ (الولي) في هذه الآية الناصر والمحب، والذي يدل على أنّ حمله على الناصر وجوه (حجج):

الحجة الأولى: أنّ من اللائق بها قبل هذه الآية وبها بعدها ليس إلّا هذا المعنى، وكل من أنصف وترك التعصب وتأمل في مقدم الآية وفي مؤخرها قطع بأنّ الولي



العدد الثامن و الخمسون ﴿ ﴾ يع الثاني / 331هـ - تشرين الأول / 3٢٠٦ م ) ﴿

## أثرُ أسلوبِ الجدلِ الكلامي في تفسير آيات الإمامةِ والولايةِ عندَ الفخر الرازي في تفسيرهِ الكبير...... (الْمُؤَكِّبُ إِلَى

في الآية ليس إلّا معنى الناصر والمحب، ولا يمكن أن يكون بمعنى الإمام ؛ لأنّ يكون إلقاء كلام أجنبي فيابين كلامين مسوقين لغرض واحد، وذلك يكون في غاية الركاكة والسقوط، ويجب تنزيه كلام الله تعالى عنه().

الحجة الثانية: إنّا لو حملنا الولاية على التصرف والإمامة لما كان المؤمنون المذكورين في الآية موصوفين بالولاية حال نزول الآية ؛ لأنّ على الله ما كان نافذ التصرف حال حياة الرسول، والآية تقتضي كون هؤلاء المؤمنين موصوفين بالولاية في الحال، أمّا لو حملنا الولاية على المحبة والنصرة كانت الولاية حاصلة في الحال(٢).

الحجة الثالثة: أنّه تعالى ذكر المؤمنين الموصوفين في هذه الآية بصيغة الجمع في سبعة مواضع، وحمل ألفاظ الجمع وإن جاز على الواحد على سبيل التعظيم لكنه مجاز لاحقيقة، والأصل حمل الكلام على الحقيقة (٣).

الحجة الرابعة: إنّا قد بينًا بالبرهان أنّ الآية المتقدمة، وهي قوله: ﴿مَنْ يَرْتَدُّ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ﴾(٤)

إلى آخر الآية من أقوى الدلائل على صحة إمامة أبي بكر، فلو دلت هذه الآية على صحة إمامة أبي بكر، فلو دلت هذه الآية على صحة إمامة على بعد الرسول لزم التناقض بين الآيتين، وذلك باطل، فوجب القطع بأنّ هذه الآية لا دلالة فيها على أنّ عليًا هو الإمام بعد الرسول(٥).

الحجة الخامسة: أنّ علي بن أبي طالب كان أعرف الناس بتفسير القرآن من هؤلاء الروافض، فلو كانت هذه الآية دالة على إمامته لاحتج بها في محفل من المحافل (٢). فثبت بهذه الوجوه أنّ الولاية المذكورة في هذه الآية يجب أن تكون بمعنى النصرة لا





<sup>(</sup>١) التفسير الكبير، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ٦/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ٦/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ٦/ ٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة ، الآية : ٥٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ، ج٦/ ٢٤٥.

<sup>(</sup>٦) التفسير الكبير، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ٦/ ٢٤٥.

بمعنى التصر ف<sup>(۱)</sup>.

التحليل والنقد:

قدّم الرازي ثمان حجج من أجل إبطال تفسير الشيعة الإمامية للآية:

حجة ١: عدم جواز حمل لفظة (الولى) على الناصر والمتصرف معًا.

حجة ٢: تدل على الناصر بسبب سياق الآية.

حجة ٣: ذكر المؤمنين بصيغة الجمع في سبع مواضع، ويجب حمل اللفظ على الحقيقة.

حجة ٤: آية (٥٤) من سورة المائدة تدل على صحة إمامة أبى بكر، فلو دلت هذه الآية على إمامة على بعد الرسول على الناقض بين الاثنين.

حجة ٥: أنَّ الإمام على لم يحتج بها على إمامته.

حجة ٦: أنِّها لـو دلـت عـلي إمامـة عـلي، فإنهـا تـدل عـلي إمامتـه بعـد أبي بكـر وعمر وعثان.

حجة ٧: إن الآية هي خطاب للأمة، وفيها تطبيب للمؤمنين وتعريفهم بأن من كان وليه الله ورسوله ناصرًا فلا حاجة لهم باتخاذ الأحباب والأنصار من الكفار.

حجة ٨: الآيات السابقة فيها مدح للمؤمنين، وتكون هذه الآية مطابقة لها إذا حملناها بمعنى المحبة والنصرة.

إنَّ الفخر الرازي في بداية تفسيره للآية عندما عرض القولين في الآية: (عامة للمؤمنين - خاصة بشخص معين ) ، عرض مجموعة من الروايات التي استدل بها المفسرون على إمامة على الله ، ولا شك أنّها وصلته بطرق متعددة و مستفيضة ، و أهم تلك الروايات هي المروية عن أبي ذر فهي الأكثر صراحة التي تبين أنَّ الغرض من الآية هو إعلان إمامة على الله حيث قال الرسول ﷺ أمام عدد كبير من



<sup>(</sup>١) التفسير الكبير، الفخر الرازى، محمد بن عمر، ٦/ ٢٤٦.

الناس في مناسبة تصدّق علي الله بالخاتم و بعد أن عرف الناس هذا الحدث العظيم من الرسول على نفسه: "اللهم و أنا محمد نبيك و صفيك فاشرح لي صدري و يسر أمري و اجعل لي وزيرًا من أهلي (علي) اشدد به ظهري" و الوزارة هنا ليست إلا الإمامة من بعده (۱).

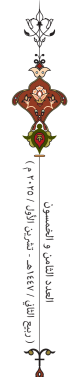
يقول الشيخ مكارم الشيرازي: "وقد تجاوز عدد الكتب التي أوردت هذه الروايات الثلاثين كتابًا، كلها من تأليف علهاء أهل السنة"(٢).

أثر هذا الرأي في تفسيره للآية:

أولًا: رفض الفخر الرازي الروايات المتواترة في سبب نزول الآية، يُبعد الآية عن هدفها:

أنّ الفخر الرازي لا يقبل بالروايات وأسباب النزول في هذه الآية ، والدالة صراحة في أنّها نزلت في علي إلى ولكنه يتمسك بأسباب نزول لآية سابقة لها، وهي آية 30 من السورة نفسها ﴿ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وهي رواية واحدة ومختلف فيها بين أبي بكر وعلي الله ، ويتمسك بأنّها لها دلالة (أي ليست صريحة) على إمامة أبي بكر، هذا كله ، جعل من تفسيره يتجه إلى منحى مغاير للمراد الجدي لله تعالى من الآية، وهو تخصيص الولاية لمن يجب لهم الولاية دون غيرهم من المؤمنين ، والذين من مواصفاتهم أنّهم أدوا الصدقة في حال الركوع، فصار تفسيره في عرض قول الله تعالى ومراده من الآية، وهذا التفسير المحرم و المنهى عنه.

ولذلك يقول الشيخ مكارم الشيرازي: "لعل التطرف الطائفي هو سبب تجاهل كل هذه الأحاديث والشهادات التي أدلى بها العلهاء في سبب نزول هذه الآية"(٣).



<sup>(</sup>١) انظر: التفسير الكبير، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ٦/ ٢٤٣، ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) الأمثل، الشيرازي، ناصر مكارم، ٤/ ٣٢

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ٤/ ٣٢.

ثانيًا: حجج الفخر الرازي ماهي إلا ظنيات:

إنّ الحجج الثيان التي قدّمها الفخر الرازي في هذا المقطع من تفسيره، كلها مقدمات خاطئة، تعتمد على الظن، وليست من مسلّمات الخصم، وليست من المشهورات، فصارت حججه عبارة عن قضايا سوفسطائية (۱)، لا تنتج لنا علماً، وإنّما تضر بالعملية التفسيرية، وبالتالي فهي حجج ساقطة من أساسها، فكيف للقارئ أن يبني عليها معتقده في تلك الآية، وهذه أخطر صورة من صور التفسير.

وعليه فإنّ هذا المقطع من التفسير يعاني من القضايا السوفسطائية، وهي من الجدل المذموم والمحرم، والذي حنّر منه القرآن الكريم بشكل مطلق، وخاصة في إثبات العقائد الدينية ، أو في إبطالها؛ لأنّها لا تُفيد العلم ، وتضر بالإسلام والمسلمين(٢)، فكيف يستعمله المفسرّ في تفسير آياته.

المقطع الثاني: الفخر الرازي ورأيه في كلمة (إنّا) وفي معنى (ولي) خلاف المعنى في الآية:

في هذا المقطع من تفسير الفخر الرازي، يرفض أن تكون كلمة (إنّها) في الآية تُفيد الحصر، ويرفض أن تكون الآية نزلت في حق علي الله وإنّها يذهب إلى أنّ الآية نزلت في حق الأمة، أو في حق أبي بكر.

يقول الفخر الرازي: "أما الوجه الذي عولوا عليه وهو أنّ الولاية المذكورة في الآية غير عامة ، والولاية بمعنى النصرة عامة ، فجوابه من وجهين:

الوجه الأول: لا نسلم أنّ الولاية في الآية غير عامة، ولا نسلم أنّ كلمة (إنها) تفيد الحصر، والدليل عليه قوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا مَثَلُ الْحَيّاةِ الدُّنْيَا كَهَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّهَاءِ ﴾ (")، ولا شك أنّ الحياة الدنيا لها أمثال أخرى سوى هذا المثل.



<sup>(</sup>١) انظر: المنطق عند الفارابي، الفارابي، محمد بن محمد، ٣/ ٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر : مسائل العقيدة بين البرهنة القرآنية والاستدلال الكلامي الحجر، رزق، ٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ٢٤.

الوجه الثاني: لا نسلّم أنّ الولاية بمعنى النصرة عامة في كل المؤمنين، وبيانه أنّه تعالى قسّم المؤمنين قسمين: أحدهما: الذين جعلهم موليًا عليهم وهو المخاطبون بقوله ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾، و الثاني: الأولياء، وهم المؤمنون الذين يقيمون الصلاة و يؤتون الزكاة وهم راكعون، فإذا فسرّنا الولاية بمعنى النصرة كان المعنى أنّه تعالى جعل أحد القسمين أنصارًا للقسم الثاني و نصرة القسم الثاني غير حاصلة لجميع المؤمنين، ولو كان كذلك لزم في القسم الذي هم المنصورون أن يكونوا ناصرين لأنفسهم، و ذلك محال، فثبت أنّ نصرة أحد قسمي الأمة غير ثابتة لكل الأمة، بل محصوصة بالقسم الثاني من الأمة، فلم يلزم من كون الولاية المذكورة في هذه الآية خاصة أن لا تكون بمعنى النصرة، و هذا جواب حسن دقيق لا بد من التأمل فيه.

وأمّا استدلالهم بأنّ هذه الآية نزلت في علي فهو ممنوع ، فقد بينّا أنّ أكثر المفسرين زعموا أنّه في حق الأمة، والمراد أنّ الله تعالى أمر المسلم أنّ لا يتخذ الحبيب والناصر إلّا من المسلمين، ومنهم من يقول: إنّها نزلت في حق أبي بكر"(١).

التحليل والنقد:

في هذا المقطع من تفسيره تحولت آرائه إلى فتوى، فأعلن أنَّ:

أ - الآية عامة وليست مختصة بعلى اللله.

ب - كلمة (إنّها) لا تفيد الحصر.

ج - الولاية بمعنى النصرة في الآية ليست عامة، بل هناك قسمين: قسم: الأولياء، وقسم: المولى عليهم.

د - الاستدلال بأنّ الآية نزلت في علي الله هو استدلال ممنوع.



 <sup>(</sup>۱) التفسير الكبير، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ٦/ ٢٤٦.

## أثر هذا الرأي في تفسيره لآية: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾

ذهاب الفخر الرازي إلى أنّ كلمة (إنّا) لا تفيد الحصر، ورفضه بأنّ الآية نزلت في شخص على إلله ، هي آراء في عرض الآية نفسها، وقد استند في هذا المقطع من تفسيره إلى مقدمات خاطئة (وهي عبارة عن قضايا ظنية ، أو سوفسطائية) ؛ من أجل الوصول إلى هذا الرأي، الذي انفرد به عن جميع مفسّري أهل السنة، الذين اتفقوا بأنَّ كلمة إنَّما في الآية تُفيد الحصر فيمن تجب موالاتهم، وأنَّها نزلت في حق على إلله الله دون غيره من المؤمنين.

المقطع الثالث: الفخر الرازي ورفضه لظاهر الآية (وهم راكعون):

في هذا المقطع من تفسيره للآية، يرفض المعنى الظاهر لقوله تعالى (وهم راكعون)، ويقدّم عدة وجوه لتقوية موقفه من الآية.

يقول الفخر الرازي: "وأما استدلالهم بأنّ الآية مختصة بمن أدى الزكاة في الركوع حال كونه في الركوع، وذلك هو على إلله، فنقول: هذا أيضًا ضعيف لوجوه:

الوجه الأول: أنَّ الزكاة اسم للواجب لا للمندوب بدليل قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾(١)، فلو أنَّه أدى الزكاة الواجبة في حال كونه في الركوع لكان قد أخّر أداء الزكاة الواجب عن أول أوقات الوجوب، وذلك عند أكثر العلماء معصية، وأنّه لا يجوز اسناده إلى علي الله وحمل الزكاة على الصدقة النافلة خلاف الأصل.

الوجه الثاني: وهو أنَّ اللائق بعلى الله أن يكون مستغرق القلب بذكر الله حال ما يكون في الصلاة، والظاهر أنّ من كان كذلك فإنه لا يتفرغ لاستهاع كلام الغير ولفهمه، ومن كان قلبه مستغرقًا في الفكر كيف يتفرغ لاستهاع كلام الغير...."(٢).



<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية : ٤٣

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير، الفخر الرازي، محمد بن عمر، ٦/ ٢٤٦ ٢٤٧.

التحليل والنقد:

رفض الفخر الرازي ظاهر الآية بأنّها تدل على التصدق حال الركوع، واستدل على ذلك بخمس وجوه، منها:

الوجه الأول: أنّ الصدقة لا تسمى زكاة.

والجواب: إنّ القرآن الكريم استعمل كلمة (الزكاة) تارة بمعناها اللغوي والعام، وهو مطلق الانفاق، كما في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ ﴾(١)، والتي فيها مدح للمؤمنين، وما يتحلوا به من صفات، ومنها صفة الانفاق في سبيل الله، وتارة بمصطلح التشريع، أي الضريبة المالية المخصوصة التي فرضها الله على أموال المسلمين، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾(١).

فالقرآن الكريم استعمل كلمة (الزكاة) بمعنى الانفاق والصدقة في آيات مدح المؤمنين، ومنها آية الولاية، ولا يمكن صرفها إلى مصطلح المتشرعة (الزكاة الواجبة)؛ لأنّها في مقام تعظيم هذا النوع من البذل، ولا مانع من تسميتها بالزكاة. يقول الطباطبائي: "لا مانع من تسمية مطلق الصدقة والانفاق في سبيل الله زكاة"(").

الوجه الثاني: أنَّ الزكاة حال الركوع ينافي الاشتغال بالصلاة وحضور القلب.

والجواب: إنّ حضور القلب والتوجه في الصلاة لله تعالى لا يعني أنّ الإنسان يفقد إدراكه وإحساسه بها يجري من حوله، ولا يعني أنّ الإنسان حال انشغاله بالصلاة أن يفقد إرادته، فهو بمحض إرادته يصرف نفسه عن التفكير بأي شيء يشغله عن الله تعالى (٤).

والأشهر من ذلك أنَّ الآية تمدح هذا النوع من العمل، فه و عمل فريد من نوعه محبوب عند الله تعالى، ودليله أنَّ الله أنزل عليه قرانًا.





<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون ، الآية : ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية : ٤٣.

<sup>(</sup>٣) الميزان، الطباطبائي، محمد حسين، ٦/ ١١.

<sup>(</sup>٤) انظر: الأمثل، الشيرازي، ناصر مكارم، ٤/ ٣٤.

يقول الشيخ مكارم الشيرازي: "أنّ سماع صوت سائل والسعي لمساعدته لا يعتبر دليلًا على الانصراف والتوجه إلى النفس، بل هو عين التوجه إلى الله، إن أداء الركاة أثناء الصلاة يُعد عبادة ضمن عبادة أخرى"(١).

أثر هذا الرأي في تفسيره للآية:

بسبب رفض الفخر الرازي لظاهر الآية في قوله (وهم راكعون)، واعتهاده على مقدمات خاطئة (قضايا ظنية أو سوفسطائية)، منها أنّ الزكاة اسم للواجب لا للمندوب، مع أنّ القرآن الكريم يستعمل كلمة الزكاة في كثير من الآيات ويراد بها الصدقة، وبسبب رفضه لجميع الروايات المتواترة كقرينة لفهم الآية، مما أثر تأثيرًا كبيرًا على تفسيره للآية، فنتج عنها تفسير مغاير للتفسير المتفق عليه بين الشيعة الإمامية وأهل السنة. فصارت الآية عنده ذات محتوى متناقض، فهل الآية تعني جميع الأمة أم تعني شخص بذاته، وهل الآية تمدح أم تذم، هل الآية تمثنا على المحبة والنصرة أم التولي وولاية من يجب موالاتهم، هل الزكاة في الآية تدل على الزكاة الواجبة أم هي الصدقة.

ولذلك صار تفسيره مجرد حجج واهية، وقضايا ظنية، لا تصلح لأن تكون ضمن تفسير آيات الله تعالى؛ لأنها لا تُفيد العلم، وتشتت القارئ عن المراد الجدي لله تعالى من الآية.

## نتائج البحث

1 - اتفق العلماء على أنّ كلمة الجدل لغة تدل على مراجعة الكلام والخصوم، واصطلاحًا هو عبارة عن قضايا مقدماتها هي مسلّمات الخصم أو من المشهورات، أما إذا كانت القضايا مقدماتها ظنية ، فلا تُعد من القضايا الجدلية، وينقسم الجدل إلى قسمين بحسب الغرض منه، فإن كان الغرض منه إظهار الحق وإبطال الباطل وتثبيت الحقائق ودحض الشبهات، سُمي بالجدل المحمود، وهو الجدل الذي دعا



<sup>(</sup>١) الأمثل، الشرازي، ناصر مكارم، ٤/ ٣٤.

إليه القرآن الكريم، أمّا إذا كان الغرض منه المغالطة وتزييف الحقائق، سُمي بالجدل المندموم أو الحِراء، وهو الجدل المحرم في الإسلام؛ لأنّه بابًا من أبواب الكراهية، ويؤدي إلى التعصب في المذاهب والأديان، ويرفض العلماء هذا النوع من الجدل في إثبات، أو نفي الموضوعات الدينية؛ لأنّها تقوم على تأويلات فاسدة، وتؤدي إلى نتائج خطيرة

7- ذهب الفخر الرازي في تعريفه للجدل على أنّه تبيين ما يُستقبح من المتناظرين في شريعة الجدل، واعتبر الجدل المحفوف بالغموض و إخفاء الحقائق من الجدل المذموم، ومع ذلك أقحم بحوثه الجدلية في الردعلى الشيعة الإمامية في أغلب قضاياها العقائدية حول مسائل الإمامة والولاية، ومن أجل الانتصار لمذهبه استخدم في براهينه وفي قضاياه الجدلية مقدمات غير مطابقة للنقل التاريخي، أو مقدمات خاطئة وتلفيقية من أجل إخضاع تلك القضايا لنتائجه ، بل إنّه أي الفخر الرازي حاول إخفاء الحقائق في الكثير من مسائل الإمامة والولاية ، كالنص الجلي على إمامة على المنه ووجوب شرط عصمة الإمام، حتى صارت قضاياه من الجدل الخلف المذموم والمحرم شرعًا، وهو الأسلوب الذي حذّر منه العلماء في المسائل العقدية والدينية ؛ لأنّه لا يورث علمًا ، وأنّ الفخر الرازي ناقض ببحوثه الجدلية في مسائل الإمامة والولاية أغلب آرائه في بحوث الجدل.

٣- أسقط الفخر الرازي في تفسيره لآية الإمامة ( ١٢٤ من سورة البقرة) آراء مغايرة لمنطوق الآية، ومن أهم تلك الآراء؛ أن الإمامة هي النبوة لا غير، جواز تسلط الظالم لمنصب الإمامة، وأنّ إمامة النبي إبراهيم المنط مستمرة معنويًا، وهو بذلك خالف نظرية الإمامة في القرآن الكريم.

٤ جعل تفسيره للآية محل إثارة القضايا الخلافية بينه وبين الشيعة الإمامية؛
 مثل في وجوب النص على الإمام، فقام بتحميل الآية بها لا ينبغي.

٥- لقد أثرّت آرائه على عمليته التفسيرية، حتى صارت تفسيراته موسوعة



كلامية جدلية، خالفت نظرية الإمامة في القرآن الكريم.

7- إنّ تفسير الفخر الرازي لآية الولاية (٥٥ من سورة المائدة)؛ ليست هي إلّا حجج واهية، أو قضايا ظنية، لا تورث العلم، وتُبعد القارئ عن المراد الجدي لله تعالى من الآية، وهي موالاة من يجب موالاتهم، وهي أهم قضية في الإسلام؛ لأنّ فيها تقوية الإسلام وصلاح المسلمين وسعادتهم بالدنيا والآخرة.

## المصادر والمراجع

\* القرآن الكريم.

١- ابن الرواندي في المراجع العربية الحديثة، الأعسم، عبد الأمير، منشورات دار
 الآفاق الجديدة، بيروت، ط١، ١٣٩٢هـ ق.

٢- أزمة الخلافة والإمامة وآثارها، القاسم، أسعيد وحيد، نشر دار الغدير
 للطباعة والنشر، بروت، ط١، ١٤١٨هـ ق.

٣- أعيان الشيعة، الأمين، السيد محسن، نشر دار التعارف، بيروت، ١٤٣٠هـ ق.

٤ - آلاء الرحمن في تفسير القرآن، البلاغي، محمد جواد، نشر دار إحياء التراث العربي، بيروت، غير متوفر سنة الطبعة.

٥- الاتقان في علوم القرآن، السيوطي، جلال الدين، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة ناشرون، بيروت، ط١، ١٤٢٩هـ

٦- الإرشاد، المفيد، محمد بن النعان، تحقيق مؤسسة آل البيت لإحياء التراث،
 بروت، ط۲، ۱٤۲۹هـق.

٧- الاعتقادات، الصدوق، محمد بن علي، تحقيق مؤسسة الإمام الهادي، نشر بيام إمام هادي،

٨- الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل، السبحاني، جعفر، بقلم حسن
 محمد مكي العاملي، نشر مؤسسة الصادق (الله عنه) قم المقدسة، ١٤٣٠هـق.



9- الإمامة والولاية في القرآن الكريم، مجموعة من المؤلفين، نشر دار القرآن الكريم، ٢٧ رجب ١٤١٢هـ ق.

• ١ - الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيرازي، ناصر مكارم، مكتبة آل درويش، الأميرة للطباعة والنشر، بيروت، ط١، ٢٢٦هـ ق.

11 - التبيان في تفسير القرآن، الطوسي، محمد بن الحسن، تحقيق آغا بزرك الطهراني، نشر دار إحياء التراث العربي، بيروت، غير متوفر سنة الطبعة.

۱۲ - التفسير الكبير، الفخر الرازي، محمد بن عمر، تحقيق سيد عمران، نشر دار الحديث، القاهرة، ١٤٣٣هـق.

17 - الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي)، القرطبي، محمد بن أحمد، تحقيق أحمد البردوي، وإبراهيم احفيش، نشر دار الكتب المصرية، القاهرة، ط٢، ١٣٨٤هـق.

١٤ - الجدال والمراء (مقال)، موقع الألوكة ، بإشراف الدكتور سعد بن عبد الله الحميد، نشر عام ٢٠١٧م، تاريخ الرؤية ١٧/ ٧/ ٢٠٢٣م.

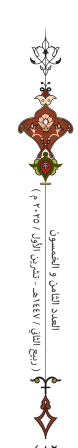
١٥- الجدل بغير علم.. مدخل الشيطان والكراهية (مقال)، موقع الاتحاد، نشر عام ٢٠١٨م، تاريخ الرؤية ١٧/ ٧/ ٢٠٢٣م.

١٦ - الجدل في القرآن خصائصه ودلالاته، عساكر، يوسف عمر، رسالة ماجستير، جامعة كربلاء، ٢٠٠٤م.

۱۷ – الجدل، الفخر الرازي، محمد بن عمر، تحقيق محمد علاء زينو وسليم شعبانية، نشر دار البيروني، دمشق، ط۱، ۱۶۳۹هـ

۱۸ - الحدود في الأصول، الباجي، سليمان بن خلف، تحقيق نزيه حماد، نشر مؤسسة الزعبي، بيروت، ط١، ١٣٩٢هـ ق.

١٩ - الدر المنثور، السيوطي، جلال الدين، نشر دار الفكر، بيروت، ١٤٣٣هـ ق.



٤٨٢

• ٢ - الذهبي، محمد حسين، التفسير والمفسر ون، نشر مكتبة وهبة، القاهرة، ١٣٩٦هـ ق.

٢١- الشيعة في الإسلام، الطباطبائي، محمد حسين، اعداد مركز بقية الله الأعظم للدراسات، نشر بيت الكاتب للطباعة والنشر، بيروت، ط١،٩٩٩م.

٢٢ - الغدير ، الأميني ، عبد الحين أحمد ، نشر مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بسروت، ط۱، ۱۶۱۶هـق.

٢٣ - الكافي، الكليني، محمد بن يعقوب، تحقيق: مركز بحوث دار الحديث، قم المقدسة، نشر مطبعة دار الحديث، ط٢، ١٤٣٤هـ ق.

٢٤ - الكفاية في الجدل، إمام الحرمين الجويني، عبد الملك بن عبد الله، تحقيق فوقية حسين محمود، نشر مطابع عيسى الحلبي، القاهرة، ١٣٩٩هـ ق.

٢٥ - الكليات، أبو البقاء، أيوب بن موسى، تأليف: عدنان درويش ومحمد المصري، نشر مؤسسة الرسالة، بمروت، غير متوفر سنة الطبعة، ونشر بولات، القاهرة، ١٣٨١هـق.

٢٦ - المدخل إلى دراسة علم الكلام ، الشافعي، حسن، نشر دار القرآن والعلوم الإسلامية، باكستان، ط٢، ١٤٢٢هـق.

٧٧ - المذهب الذاتي في نظرية المعرفة، الحيدري، السيد كمال، دار فراقد، قم، ط٧، غير متوفر سنة الطبعة.

٢٨ - المنتخل في الجدل، الغزالي، محمد، تحقيق على بن عبد العزيز العميريني، نشر دار الوراق، بسروت، ط١، ١٤٢٤ هـق.

٢٩ - المنطق عند الفاران (كتاب الجدل)، الفاراني، محمد بن محمد، تحقيق رفيق العجم، نشر دار المشرق، بسروت، ط١، ١٩٨٦م. • ٣- المنطق، المظفر، محمد رضا، نشر مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، ط١، ١٤١٣هـ ق.

٣١- الميزان في تفسير القرآن، الطباطبائي، محمد حسين، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط١، ١٤١٧هـ ق.

٣٢ - أوائل المقالات، المفيد، محمد بن النعان، تحقيق: الشيخ إبراهيم الأنصاري، نشر المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، مطبعة مهر، قم المقدسة، ط١، ١٤١٣هـ ق.

٣٣- آيات الولاية في القرآن الكريم، الشيرازي، ناصر مكارم، طباعة مدرسة الإمام علي بن أبي طالب الله نشر مركز القائمية باصفهان للتحريات الكمبيوترية.

٣٤ - آية التبليغ وسياقها (مقال)، الكرباسي، صالح، آية التبليغ وسياقها)، موقع مركز الاشعاع الإسلامي، تاريخ الرؤية ٨/ ٦/ ٢٢٢م.

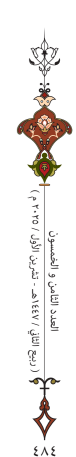
٣٥- بحار الأنوار، المجلسي، محمد باقر، نشر دار احياء الكتب الإسلامية، قم المقدسة، غير متوفر سنة الطبعة.

٣٦- تاريخ الطبري، الطبري، محمد بن جرير، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، نشر دار المعارف، مصر، ط٢، ١٣٨٧هـق.

٣٧- تاريخ اليعقوبي، اليعقوبي، أحمد بن إسحاق، المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٣٤٨هـ ق.

٣٨- تجريد الاعتقاد، الطوسي، نصر الدين، تحقيق عباس محمد حسن سليان، نشر دار المعرفة الجامعية، اسكندرية، مصر، ١٩٩٦م.

٣٩ - تطور علم الكلام الإمامي، المدن، علي، مراجعة عبد الجبار الرفاعي، مركز دراسات فلسفة الدين، بغداد، ط١، ١٤٣١هـ



- ٤ تفسير القرآن الكريم، شلتوت، محمد، نشر دار الشروق، مصر، ط١٢، ١٤٢٤هـ ق.
- ٤١ تفسير المنار، رضا، محمد رشيد، نشر الهيئة المصرية العامة للكتاب، سنة النشر ١٩٩٥م.
- ٤٢ تفسير الوسيط، سيد طنطاوي، محمد، نشر دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط١، ١٩٩٧م.
- ٤٣ جامع البيان، الطبري، محمد بن جرير، تحقيق أحمد محمد شاكر، نـشر مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ ق.
- ٤٤ دروس في الشيعة والتشيع، الكلبايكاني، على الرباني، تعريب أنوار الرصافي، نشر جامعة المصطفى العالمية، ط٢، ١٤٣٠هـ ق.
- ٥٤ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم، الألوسي، محمود، تحقيق على عبيد الباري عطية، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ ق.
- ٤٦ شرح الباب الحادي عشر، المطهر الحلي، الحسن بن يوسف، تحقيق: مهدى المحقق، نشر مؤسسة جاب، ١٣٦٨هـش.
- ٤٧ صحيح مسلم، الحجاج القشيري، مسلم، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱،۱۲۱۲هـق.
- ٤٨ عقائد الامامية، المظفر، محمد رضا، العراق، ١٣٢٧ هـ ق، باقى المعلومات غير متوفرة.
- ٤٩ فرق الشيعة، النوبختي، الحسن بن موسى، نشر دار الأضواء، بيروت، ١٤٠٤هـق.
  - ٥ في ظلال القرآن، سيد قطب، دار الشروق، ط٣٢، مصر، ١٤٢٣ هـ ق.



٥١ - كتاب العين، الفراهيدي، الخليل بن أحمد، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ٤٢٤هـ

٥٢ - كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، المطهر الحلي، الحسن بن يوسف، تحقيق: حسن زاده آملي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، قم، ط١٤٣٥ هـ ق.

٥٣ - لسان العرب، ابن منظور، محمد بن مكرم، تحقيق: عبد الله الكبير، دار المعارف، القاهرة، غير متوفر سنة الطبعة.

٤٥- مجمع البيان، الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان، دار العلوم للتحقيق والطباعة والنشر، طبعة سنة ١٤٢٧هـ ق.

٥٥- ختصر نهاية الأمل في علم الجدل، ابن المعاري البغدادي، محمد بن أبي المكارم، عناية محمد بن عبد الله الطويل، نشر دار ابن الجوزي، السعودية، ط١، ١٤٤٢هـ ق.

٥٦ - مدار التنزيل وحقائق التأويل (تفسير النسفي)، النسفي، عبد الله بن أحمد، تحقيق سيد زكريا، نشر مكتبة نزار مصطفى الباز، ط١، ١٣، ٢٠م.

٥٧ - مرآة العقول، المجلسي، محمد باقر، نشر دار الكتب الإسلامية، إيران، ط٢، ١٤٠ هـ ق.

٥٨ - مسائل العقيدة بين البرهنة القرآنية والاستدلال الكلامي، الحجر، رزق، جامعة القاهرة، سلسلة دعوة الحق، طبعة سنة ٢٠٠٧م.

٥٩ - معالم أصول الدين، الفخر الرازي، محمد بن عمر، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، نشر: دار الكتاب العربي، لبنان، غير متوفر سنة الطبعة.

• ٦- معجم التعريفات، الجرجاني، على بن محمد، تحقيق: محمد صديق المنشاوي، دار الفضيلة، القاهرة، غير متو فرسنة الطبعة.



٤٨٧

٦١- معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، أحمد، تحقيق: عبد السلام هارون، نشر دار الفكر، مصر، غير متوفر سنة الطبعة.

٦٢- مقالات إسلاميين، الأشعري، على بن إسماعيل، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤١١هـق.

٦٣ - من تاريخ الإلحاد في الإسلام، بدوي، عبد الرحمن، نشر سينا للمنشورات، ط٢، ١٩٩٣م، غير مذكور بلد الطبع.

٦٤ – منار التنزيل وأسرار التأويل (تفسير البيضاوي) ، البيضاوي، عبدالله بن عمر، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، نشر دار إحياء التراث العربي، بيروت، طعة سنة ١٤١٨هـق.

٦٥- موسوعة الإمام على بن أبي طالب، عاشور، سيد على، طباعة اديتو، لبنان، ۸۰۰۲م.

٦٦ - موسوعة كشف اصطلاحات الفنون والعلوم، التهانوي، محمد على، تحقيق: على دحروج، ترجمة جورج زيناني، مكتبة لبنا ناشرون، بيروت، ط١٩٩٦م.

٦٧ - نفحات القرآن، الشيرازي، ناصر مكارم، نشر مؤسسة أبي صالح للنشر والثقافة، مطبعة الحيدري، قم، سنة الطبعة غير متوفرة.

٦٨ - ولاية الإمام على في الكتاب والسنة، العسكري، مركز الطباعة والنشر للمجمع العالمي لأهل البيت، قم المقدسة، ط١، ١٤٢٤هـ ق.

٦٩ - الجدال والمراء (مقال)، موسوعة الكلم الطيب، تاريخ الرؤية ١٦/ ٧/ ۲۲۰۲۹.

• ٧- غاية الأمل في علم الجدل، الآمدي، سيف الدين، تحقيق: محمد العسري وعبد الرحمن الزعتري، نشر دار الكتب العلمية، ببروت، ط١، ٢٠٢٠م.

