#### الجوانب الحضارية للأمم السابقة في القران الكريم

# The cultural aspects of the previous People in the glorious Quran

رزاق مهدي حمادي السعدي (۱) Razzak Mahdi Hamadi AL-Saadi

#### مستخلص البحث

الانسان خليفة الله سبحانه وتعالى على الارض ،استعمره فيها ومكنه من اقامة الحضارات قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ مَكَنَّكُمُ فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعْيِشٌ قَلِيلًا مَّا تَشَكُرُونَ ﴾ الأعراف: ١٠، وانعم عليه النعم المادية والمعنوية.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَهُ تَرَوُّا أَنَّ اللَّهَ سَخَرَلَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَظَهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا كِنْبِ مُّنِيرٍ ﴾ لقمان: ٢٠ وامده بقوة ومال وبنين

قَالَ تَعَالَىٰ ﴿ كَانُوا ۚ أَكُثَرُ مِنْهُمْ وَأَشَدَ قُوّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَمَا أَغَنَى عَنْهُم مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ غافر: ٨٢، ووفر له اسباب التقدم والرقي، و سخر الله سبحانه للإنسان كل شيء، فانتفع من ذلك، وشيد الحضارات، وتقدم العلم، ثم بعث سبحانه من يسلك به المعتقد والطريق الصحيح؛ ليقوم انحرافه السلوكي، والاعتقادي، فبعث سبحانه الانبياء مرشدين، ومعلمين، ومنذرين

قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا آَنَا مُنذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَاهٍ إِلَّا ٱللَّهُ ٱلْوَصِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ ص: ٦٥، لكنهم تناسوا نعم الله عليهم، ولم ينفعهم ما وصلوا اليه من حضارة وتقدم، فدمرهم الله، ولم يبق منهم الا الاثار شاخصة

قَالَ نَعَالَى: ﴿ فَٱنظُرْكَيْفَ بَكِياتَ عَنْقِبَةُ مَكْرِهِمْ أَتَّا دَمَّرْنَا هُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ اللهِ فَتِلْكَ بُيُوتُهُمُ مَ فَوَدِيكَ إِمَا ظُلَمُوا إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ النمال: ٥١ - ٢٥ ليكونوا عبرة لغيرهم.

١- الكلية التربوية المفتوحه/كربلاء.

#### Summary of the research

Human Khalifa Almighty God on earth, Astamrh which enabled him to establish civilizations custom: 10, and blessed him moral and material blessings Luqman: 20, and-running power and money and Benin Hawash] [Hawash 'forgiving: 82, and provided him with the reasons for progress and prosperity, and God mocked the man everything, Vantf them and built civilizations, and the progress of science, and then sent the Almighty of exhibits by the belief and the right way; for the deviation behavioral and belief, he sent Almighty prophets mentors and teachers and admonishing p: 65, but they have forgotten God's blessings on them, and did not benefit them as they reached him of civilization and progress, Vdmarham God, leaving them only relics Hawash ants: 51-52 to be an example to others.

#### مقدمة

امتاز القران الكريم عن سائر الكتب السماوية بكونه كتاباً معطاء شاملاً لكل نواحي الحياة، فكلما توغل الباحث في استخراج اسراره، وقطف ثماره، لم يصل الى نهاية قراره، والقران الكريم منهل عذب، ينهل منه كل الباحثين، وفي كل مجالات الحياة ،الاجتماعية، والاقتصادية، والسياسية، و الفقهية، والعلمية، والادبية، والتاريخية...فجماله في تنوع علومه، ولا يستطيع احد ان يخصصه او يحصره في علم معين، فبلا يمكننا ان نقول انه كتاب ادب وبلاغة، او نقول انه كتاب فقه، او كتاب اقتصاد او اجتماع....فكم من كُتب الفت في القران الكريم، فهل استوعبته تلك المؤلفات التي ملأت المكتبات، وكيف يستوعب المحدود كلام الآله اللامحدود، ولهذا كان القران الثقل الأول الذي خلفه النبي - وَاللَّهُ ا بعده، فلو نفذ العلم الذي فيه لما بقى هذا الثقل ملازما للثقل الثاني العترة حتى يردا على النبي الحوض، كما اخبر المصطفى. لقد توغل القران الكريم في غمار الامم السابقة واخبرنا عن قصص الانبياء وما جرى بينهم اقوامهم، واغلب من الف في تلك القصص التي وردت فيه بين الفائدة من ذكر تلك القصص للنبي - الشُّرُوتُ وما ينفع المجتمع الاسلامي منها، ومع الاسف اغفل العديد من اولئك المؤلفين الجوانب الحضارية التي كانت تعيشها تلك الامم فاغلب من كتب والف نظر الى تلك الامم العاصية لأنبيائها على الهم اناس منحرفون، جهلة اعداء للأنبياء، والقران وبصريح العبارة بين لنا ان لتلك الامم حضارة عظيمة، كانت نعمة من الله مَنَ بها عليهم، فقد اعطاهم سبحانه القوة والمال فبنوا القصور وزرعوا الارض وعمروها وازدهرت لديهم الصناعة والتجارة، وظهرت الممالك القوية التي كان يسودها النظام والامن والامان وتعيش الرخاء والرفاهية، فلا يمكننا اغفال تلك الجوانب الحضارية بدعوى الهم كانوا ملحدين، فالله سبحانه ثبت تلك الحقائق الحضارية في القران، وعدها نعمه انعم بما عليهم ليكون هلاكهم عقوبة على بطرهم وتجبرهم وكفراغم لنعمة الله سبحانه، ويكونوا عبرة لغيرهم، ولكي لا نبخس الناس حقهم على الرغم من انحرافهم العقائدي، وتكذيبهم الانبياء، فقد سلطت الضوء في هذا البحث المتواضع على تلك الجوانب الحضارية لتلك الامم ما استطعت مقتنصا الادلة والاشارات من الآيات المباركة، مختصرا في

شرحها لضيق البحث، معتمدا على مجموعة مهمة من كتب التفسير ؛لكون البحث قرآنياً، معتمدا المنهج التحليلي للآيات المباركة، وقد قسمت البحث على مبحثين، الاول خصصته في الجوانب الادارية التي انمازت بما تلك الامم، والثاني خصصته في الجوانب الاقتصادية التي تدل على ان الامم التي ذكرها القرآن لها تطوراً اقتصادياً ملفتاً للنظر، فقد من الله عليهم بنعمه الظاهرة والباطنة، كي تكون تلك النعم حجة عليهم.

#### المبحث الاول/الجوانب الادارية

من المظاهر الحضارية التقدم في المجال الاداري لشؤون الحياة وعلى مختلف الصعد، وسواء أكانت تلك الجوانب الادارية في التشاور وادارة الدولة من اعلى منصب الى ادناه ومن اهم الجوانب الادارية:

#### الاستشارة

اشار القران الكريم الى التشاور في الراي، ويمكننا ان نلاحظ ان التشاور اخذ شكلاً نظامياً في الدول، تمثّل بطبقة المستشارين الذين يحيطون بالملوك لتقديم الراي، وبطبقة الاشراف والاغنياء وكبار العشيرة في بعض الاقوام التي لم تصل الى شكل الدولة، وهذا واضح عند العرب في الجاهلية فدار النّدوة تجسيد للشورى، وقد استخدم القران الكريم كلمة الملا لتشير الى هذه الطبقة

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ۗ إِنَّا لَنَرَىكَ فِي ضَلَالِ ثُمِينِ ﴾ الأعراف: ٦٠

﴿قَالَ الْمَلاَ مِنْ قَوْمِهِ أَي: الرؤساء الأغنياء المتبوعون الذين قد جرت العادة باستكبارهم على الحق، وعدم انقيادهم للرسل، (٢). وفي هذا الصدد يتحدث القرآن الكريم عن جلوس فرعون للتشاور في معالجة الموقف، إذ نقرأ في أوّل آية من هذا المقطع: ﴿وقال فرعون يا أيّها المللاً ما علمت لكم من إله غيري ﴿ .غافر: ٣٦ فأنا إلهكم في الأرض.. أمّا إله السماء فلا دليل على وجوده، ولكنني سأتحقق في الأمر ولا أترك الاحتياط. (٣) ويمكننا ان نستنتج من هذا ان فرعون رغم طغيانه لم يكن ليتجاوز هذه الطبقة من المستشارين وفي هذا دلاله على دهائه فهو يوهم الكل ان القرار كان بإجماع الطبقة السياسية، وفي اية اخدى

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَنَدَا لَسَنْحِرُّ عَلِيمٌ ﴾ الأعراف: ١٠٩

قَوْلُهُ: إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ حَكَاهُ اللَّهُ تَعَالَى فِي سُورَةِ الشُّعَرَاءِ أَنَّهُ قَالُهُ فِرْعَوْنُ لقومه وحكى هاهنا أَنَّ قَوْمُ وَرْعَوْنَ قَالُوهُ فَكَيْفَ الْجُمْعُ بَيْنَهُمَا؟ وَجَوَابُهُ مِنْ وَجْهَيْنِ: الْأَوَّلُ: لَا يَمْتَنِعُ أَنَّهُ قَدْ قَالَهُ هُوَ وَقَالُوهُ هُمْ، فَوْمُ فِرْعَوْنَ قَالُوهُ فَلَمْ، فَعَالُوهُ لِغَيْرِهِ، أَوْ فَحَكى اللَّهُ تعالى قوله ثم وقولهم هاهنا والثاني: لعل فرعون قاله ابتداءً فتلقنه الْمَلَأُ مِنْهُ فَقَالُوهُ لِغَيْرِهِ، أَوْ قَالُوهُ عَنْهُ لِسَائِرِ النَّاسِ عَلَى طَرِيقِ التَّبْلِيغِ فَإِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا رَأَوْا رَأْيًا ذَكَرُوهُ لِلْحَاصَّةِ وَهُمْ يَذْكُرُونَهُ للعامة

٢ - تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان: عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق:
 مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠ م ٢٩٢٠.

٣- الامثل في تفسير كتاب الله المنزل ناصر مكَّارم الشيرازي مؤسسة الاعلمي الطبعة الاولى، ٢٠٧م: ٣ /١٦٣.

فكذا هاهنا، (٤) ومن هنا نستطيع القول ان طبقة المستشارين كانت تردد اراء الحاكمين لان بقائهم منوط ببقاء الحاكم، على ان هذا لايمنع من وجود بعض الصالحين منهم، وهذا يظهر في الآية المباركة

﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ ۚ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ

ٱلْكَذَبِينَ ﴾ الأعراف: ٦٦، وَالْفَرْقُ فِي قُولُه تَعَالَى فِي قِصَّةِ نُوحٍ: (قَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ) [الأعراف: ٦٠] وَفِي قِصَّةٍ هُودٍ: ﴿قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ أَنَّهُ كَانَ فِي أَشْرَافِ قَوْمِ هُودٍ مَنْ آمَنَ بِهِ مِنْهُمْ مَرْتُذُ بْنُ سَعْدٍ أَسْلَمَ وَكَانَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ فَأُرِيدَتِ التَّفْرِقَةُ بِالْوَصْفِ وَلَمْ يَكُنْ فِي أَشْرَافِ قَوْمِ نُوحٍ مُؤْمِنٌ. (٥) ويمكننا القول أنّ الملاكانت لهم صفة رسمية في الدول، كمصر ومملكة سبأ التي أكدت أنّا لا تتخذ أي قرار الا بموافقة هذه الهيئة من المستشارين، ويدل هذا ايضا على المستوى الاداري العالي في قيادة الدولة

قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَتُ يَكَأَيُّهُا الْمَلُوُا أَفْتُونِي فِي آَمْرِي مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْرً حَتَى تَشْهَدُونِ ﴾ النمل: ٣٦، تعْنِي مَا كُنْتُ لِأَبْتَ أَمْرًا إِلَّا وَأَنتُمْ حاضرون ﴿ قَالُوا خَنْ أُولُوا قُوَّةٍ وَأُولُوا بَأْسٍ شَدِيدٍ ﴾ يعْنُونَ لَنَا قُوَّةٌ وَقُدْرَةٌ عَنِي مَا كُنْتُ لِأَبْقِ مِن القادرين، مع هذا ﴿ الْأَمْرُ إِلَيْكِ عَلَى الْجِلَادِ وَالْقِتَالِ ومقاومة الْأَبْطَالِ فَإِنْ أَرَدْتِ مِنَّا ذَلِكَ فَإِنَّا عَلَيْهِ مِن القادرين، مع هذا ﴿ الْأَمْرُ إِلَيْكِ فَانْظُرِي مَاذَا تَأْمُرِينَ ﴾ فَبَذَلُوا لَمَا السَّمْعَ وَالطَّاعَة وَأَحْبَرُوهَا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْإِسْتِطَاعَة وَفَوَّضُوا إِلَيْهَا فِي ذَلِكَ الْمُعْرَى فِيهِ مَا هُوَ الْأَرْشَدُ لَمَا وَهُمْ، فَكَانَ رَأْيُهَا أَتَمَّ وَأَسَدَّ مِنْ رَأْيِهِمْ، (٢) كما وصف القران هذه الطبقة بالتكير

قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَكَبُرُواْ مِن قَوۡمِهِ وَلِلَّذِينَ ٱسۡتُضۡعِفُواْ لِمَنَ ءَامَنَ مِنْهُمُ اَتَعَلَمُوكَ أَكُ صَلِحًا مُّرَسِلُ مِن رَبِّهِ قَالُواْ إِنَّا بِمَا أَرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُوكَ ﴾ الأعراف: ٧٥، أنَّ الْمَلاَ عِبَارَةٌ عَنِ الْقَوْمِ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ هَيْبَتِهِمْ، وَمَعْنَى الْآيَةِ قَالَ الْمَلاَ وَهُمُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لِلَّذِينِ اسْتُحْبَرُوا بَنْ اللهَ لَا يَتَوَلَّدُ مِنْ كَثَرَةِ المَال الْمَلاَ وَهُمُ اللهِ عَنْ اللهُ مَن كَثْرَة المَال قَوْمِهِ لِلَّذِينِ اسْتُحْبَرَا إِنَّا الْمَلَا وَهُمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الل

قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَكُبَرُواْ مِن قَوْمِهِۦ لَنُخۡرِجَنَّكَ يَشُعَيْبُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَاۤ أَوۡ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِـنَاۚ قَالَ أَوَلَوْ كُنَّا كَرِهِينَ ﴾ الأعراف: ٨٨، وقال تعالى

﴿ فَقَالَ الْمَلُوُّا الَّذِينَ كَفُرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا هَٰذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمُ يُرِيدُ أَن يَّنَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ فِي المؤمنون:
- ٢٥، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفُرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَاءِ الْأَخِرَةِ وَأَتَرْفَنَهُمْ فِي الْحَيْوَ الدُّنَيَا مَا هَلَذَا إِلَّا بِشَرُ مِثْلُكُمْ وَيَقْلَكُمْ وَيَقْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴿ وَكَا يَقَلَكُمُ وَيَقْلَكُمُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴿ وَكَا يَعْلَكُمُ وَيَقْلَكُمُ وَيَقْلَكُمُ وَيَقْلَكُمُ وَيَقْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴿ وَكَا يَا الْمَعْتُم بَشَرًا مِمْا مَثْلَكُمُ وَاللَّهُ مَا لَكُونَ مِنْ اللَّهُ مَلَكُمُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَكُونَ مِنْ وَكُونُ وَيَقَلُّوا اللَّهُ مِنْ وَيَعْرَبُ وَهُمَا فَكَانُواْ مِنَ الْمُهْلَكِينَ ﴾ المؤمنون: ٢٦ - ٢٤ ﴿ إِلَى فَرْعُونَ وَكَانُواْ مِنَ الْمُهْلَكِينَ ﴾ المؤمنون: ٢٦ - ٢٤ ﴿ وَمَلَا لَكُونَ فَكَذَبُوهُمَا فَكَانُواْ مِنَ الْمُهْلَكِينَ ﴾ المؤمنون: ٢٦ - ٢٤ .

٤ مفاتيح الغيب أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين فخر الدين الرازي: دار إحياء التراث العربي - بيروت، الطبعة: الثالثة - ٢٣٠/١٤: ١٤٢١ .

٥ - المصدر نفسه: ١٤٠٠/١٤.
 ٦ - البداية والنهاية: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثر

٦- البداية والنهاية: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي دار الفكر،د. ط: ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٦ م:٢٢/٢. ٧- تفسير الرازي:١٧٥/٧



#### توزيع المناصب: النظام الملكي

عرف التاريخ ملوك لُقّب بعضهم بالفراعنة، وبعضهم بالتبابعة وغيرهم، ومن ابرزهم: النمرود ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلّذِي حَاجٌ إِبْرَهِعُ مَنِي ٱلّذِي حَاجٌ إِبْرَهِعُ مَنِي ٱلّذِي كَاجٌ اللّهُ ٱلْمُلُك إِذْ قَالَ إِبْرَهِعُ مَنِي ٱلّذِي كَاجٌ وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُخْيِء وَأُمِيتُ ﴾ والبقرة: ٢٥٨،هَذَا الَّذِي حَاجٌ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ وَهُوَ مَلِكُ بَابِلَ: غُرُودُ بْنُ فَالِحِ بْنِ عَابِرِ بْنِ شَالِحِ بْنِ أَرْفَحْشَذَ بْنِ سَامِ بْنِ نُوحٍ. وَيُقَالُ: غُرُودُ بْنُ فَالِحِ بْنِ عَابِرِ بْنِ شَالِحِ بْنِ أَرْفَحْشَذَ بْنِ سَامِ بْنِ نُوحٍ. وَيُقَالُ: غُرُودُ بْنُ فَالِحِ بْنِ عَابِرِ بْنِ شَالِحِ بْنِ أَرْفَحْشَذَ بْنِ سَامِ بْنِ نُوحٍ. وَيُقَالُ: غُرُودُ بْنُ فَالِحِ بْنِ عَابِرِ بْنِ شَالِحِ بْنِ أَرْفَحْشَذَ بْنِ سَامِ بْنِ سَامِ عَلَيهِ وَعَيْرٍهِ. قَالَ مُجَاهِدٌ: وَمَلَكَ الدُّنْيَا مَشَارِقَهَا وَمَعَارِبَهَا أَرْبَعَةٌ: مُؤْمِنَانِ وَكَافِرَانِ بُنُ كُنُودُ وَذُو الْقَرْنَيْنِ. وَالْكَافِرَانِ: غُمُّرُودُ بْنُ كُنْعَانَ وَجُعْتَمَسَّر . (^^ كما الشار القران الله بها عليهم بان جعلهم منهم الكريم الى ملوك بني اسرائيل، وقد عد موسى هذه السلطة نعمة تفضل الله بها عليهم بان جعلهم منهم ملكما

وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَيْقُومِ اَذْكُرُواْ نِعْمَةُ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِياَءَ وَجَعَلَكُم مُّلُوكُ وَعُظَمَاءُ، مُلُوكُ وَعُظَمَاءُ، مُلُوكُ وَعُظَمَاءُ، مُلُوكُ وَعُظَمَاءُ، (٢) وي كَانَ فِي أَسْلَافِهِمْ وَأَخْلَافِهِمْ مُلُوكُ وَعُظَمَاءُ، (٩) وبدا القران يذكر ملوكهم فأبتدأ بذكر طالوت .

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَهَـزَمُوهُم بِإِذِبِ ٱللّهِ وَقَتَلَ دَاوُر دُ جَالُوتَ وَءَاتَ لَهُ ٱلْمُلْكَ وَالْمَلْكَ وَاللّهِ اللّهُ الْمُلْكَ فِي مشارق الأرض المقدّسة وَالْجِكَمَةُ وَالنبوّة . (١١) وورث سليمان ملك ومغاربها، وما اجتمعت بنو إسرائيل على ملك قط قبل داود وَالْحِكْمَةُ والنبوّة . (١١) وورث سليمان ملك داود، وطلب ان يكون سلطانه عظيماً ، فكان سلطانه على الجن والانس والحيوانات

قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبِّ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِيٌّ إِنَّكَ أَنَّ ٱلْوَهَّابُ ﴾ ص: ٣٥، وذكر القران ملكة عظيمة اقترن اسمها باسم سليمان، بلقيس التي ازدهرت حضارة سبأ في وقتها

٨- تفسير القرآن العظيم: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة: الثانية ١٤٢٠هـ ١٩٩٩ / ١٨٦/١:

٩ – مفاتيح الغيب: ١ / ٣٣١/

١٠ الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، أبو القاسم محمود بن عمرو ، الزمخشري جار الله، دار الكتاب العربي - بيروت لبنان الطبعة: الثالثة - ١٤٠٧ هـ: ٢٩٢/١

١١ – المصدرنفسه: ١/٩٦/

وَ إِنِي وَجَدَّ أَمْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾ النمل: ٢٣ ،وكان من قوة النظام الملكي ما تحدثت به الآية

﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَهُمْ عَلَى مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ فَلَمَّا خَرَ بَيّنَتُ ٱلْجِنُ أَن لُو كَانُوا يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لِيتُوا فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴾ سبا: ١٤﴿ وَأَصْحَبُ ٱلْأَيْكَةِ وَقَوْمُ تُبّعٍ كُو وَبَعْ كَانَّ رَجِلاً مِن مِلوكُ العرب مِن حِمير، وَقَوْمُ تُبّعٍ كُلُ كُذَبَ ٱلرُّسُلَ فَقَ وَعِيدٍ ﴾ ق: ١٤، {وَقَوْمُ تُبّعٍ } وتبع كان رجلاً مِن ملوكُ العرب مِن حِمير، وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ يُسَمَّى: "تُبَعًا" ويسمى تبعاً لكثرة من تبعه، قال وهب: إن تبعاً أسلم وكفر قومه، فَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ يُسَمَّى وملك براً وبحراً. (١٢) إما عِن قوتهم فقال تعالى

﴿ أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَّعِ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكُنْهُمْ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ مُجْرِمِينَ ﴾ الدخان: ٣٧.

#### الفراعنة(ملوك مصر)

ذكر القران الكريم الفرعون الذي عاصر موسى ،ثم ذكر سبحانه الفرعون الذي اصبح يوسف عزيز في حكمه، وتطرق سبحانه الى التقدم العلمي والحضاري في تلك الحقبة الزمنية ضمن الآيات الكريمة، من زراعة وتقدم في البناء،

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ ءَ قَالَ يَنَقُومِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَالِهِ أَلْأَنْهَارُ بَجِرِى مِن تَحَقِّى أَفَلا تُبُصِرُونَ ﴾ الزخرف: ٥١، فِرْعَوْنَ: لقب لكل مَنْ كان يحكم مصر، مثل كِسْرى في الفرس، وقيصر في الروم، أما معناها البيت الكبير، وكانت له هيبه وتصرف وثروات، وفي الآية دلالة على الرقي الحضاري، فقد قال فرعون: يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرُ (١٣)، ومدينة فرعون التي كان ينزلها، كان لها سبعون بابا، وجعل حيطانها بالحديد، والصفر مبنية، وأجرى فِيهَا الأنهار، ونصب سريره في وسط الأنهار، فكان الماء يجري تحت سريره بمقدار يستحسن ولا يضر. (١٤)، واستخدم القران كلمة (ملك) للتعبير عن حاكم مصر

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِّ آرَى سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافُ وَسَبْعَ سُلْبُكُتٍ خُصَرِ وَأَخَرَ يَاهِسَتِ ﴾ يوسف: ٤٣ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱلنَّوْنِ بِهِ عَلَى اللهِ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱلنَّوْنِ بِهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

١٢- ينظر:النكت والعيون:٥٥/٥٣وتفسير معالم التنزيل في تفسير القرآن ٢٢٧/٧:

۱۳ – تفسير أنوار التنزيل وأسرار التأويل: ناصر الدين أبو سعيد عُبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي المحقق: محمد عبد الرحمن المرعشلي: دار إحياء التراث العربي – بيروت الطبعة: الأولى – ١٤١٨ هـ:٩٣/٥

<sup>ً</sup> ١٤ – المنتظم في تاريخ الأُمم والملوَّك، جمالُ الدين أبو الفرَّج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، المحقق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢ هـ – ١٩٩٢ م .١٣٥/١



الكهف:٩٠،٩٣، وظهر في مصر منصب، العزيز

﴿ وَقَالَ نِسُوَةٌ فِي ٱلْمَدِيْنَةِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ تُرَوِدُ فَنَهَا عَن نَفْسِهِ ۚ قَدْ شَغَفَهَا حُبًّا إِنَا لَنَرَعِهَا فِي ضَلَالِ ثَبِينِ ﴾ ضَلَالِ ثَبِينِ ﴾

قَاْلَ تَعَالَىٰ: ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلَاكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ﴾ يوسف: ١٠١،أراد مُلْك الأرض وهو الأشهر. وإنما قال من الملك لأنه كان على مصر من قبل فرعون. (١٧)

#### السجون

القرآن عندما نتبعه فإنَّنا نجده قد أخبر عن السجن فقد أخبر سبحانه وتعالى عن سجن بعض الأنبياء وتعديد البعض الآخر بالسجن فقد سجن يوسف على وقدك في قوله تعالى: ﴿ مُمَّ بَدَا لَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا رَأُوا الْآياتِ لَيَسْجُنُنَّهُ حَتَّى حِينٍ ﴾ (يوسف: ٣٥) وكان يضم السجن مع يوسف غيره ﴿ وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّجُنَ فَتَيَانِ ﴾ يوسف: ٣٦،

كما ذكر سبحانه وتعالى تهديد موسى بالسجن في قوله تعالى:

﴿ قَالَ لَهِنِ ٱتَّخَذْتَ إِلَنْهَا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾ الشعراء: ٢٩

وهَذا يدلَ على سوء حالة السجن في ذلك العهد. أن سجنه كانَ أشد من الْقَتْل، فَإِنَّهُ كَانَ يحبس الرجل وَحده في مَوضِع لَا يسمع شَيْعًا وَلَا يبصر شَيْعًا، ويهوى في الأَرْض، (١٨) كما سجن به سليمان عليه السلام الجن وذلك في قوله تعالى:

﴿ وَءَاخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴾ ص: ٣٨،

فكان عليه الصلاة والسلام يجعل هذه الصفاد لمن تمرد وعصى وأساء في صنعه. (١٩)

#### صراع المالك

اثبت القران الكريم علو شأن اليهود وزيادة اموالهم وطغيانهم في الارض، ونسيانهم نعم الله عليهم، والتبحر على الله عليهم من ينتقم منهم ، ويخرب ديارهم والتبط هذا العلو والطغيان بتوعد الله لهم فكلما طغوا سلط الله عليهم من ينتقم منهم ، ويخرب ديارهم

١٥- الكشاف:٢٦٢/٢ وتفسير الصافي:١٣ و تاريخ الرسل والملوك، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير أبو جعفر الطبري: دار التراث – بيروت الطبعة: الثانية – ١٣٨٧ هـ: ٣٣٧/١

١٦ - تاريخ الرسل والملوك: ١/٣٣٦

۱۷ – النكت والعيون أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب الماوردي المحقق: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم: دار دار الكتب العلمية – بيروت / لبنان،ب،ط :٨٥/٣

١٩ - تفسير القران العظيم٤ ٣٨/٨.

إِنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ تَعَظَّمُوا وَتَكَبَّرُوا وَاسْتَحَلُّوا الْمَحَارِمَ وَقَتَلُوا الْأَنْبِيَاءَ وَسَفَكُوا الدِّمَاءَ، وَذَلِكَ أَوْلُ الْفَسَادَيْنِ، فَسَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِمْ مُخْتَنَصَّرَ فَقَتَلَ مِنْهُمْ أَرْبَعِينَ أَلْفًا مِمَّنْ يَقْرَأُ التَّوْرَاةَ، وَذَهَبَ بِالْبَقِيَّةِ إِلَى أَرْضِ بابل الْفَسَادَيْنِ، فَسَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِمْ مُخْتَنَصَّرَ فَقَتَلَ مِنْهُمْ أَرْبَعِينَ أَلْفًا مِمَّنْ يَقُوا هُنَاكَ فِي الذُّلِ إِلَى أَنْ قَيَّضَ اللهُ مَلِكًا آخَرَ غَزَا أَهْلَ بَايِلَ، وَاتَّفَقَ أَنْ تَرَوَّجَ بِامْرَأَةٍ مِنْ دَلِكَ الْمَلِكِ أَنْ يَرُدَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ فَفَعَلَ، وَبَعْدَ مُدَّةٍ قَامَتْ فِيهِمُ الْأَبْقِيَةُ وَرَجَعُوا إِلَى أَحْسَنِ مَا كَانُوا، فَهُو قَوْلُهُ: ثُمُّ رَدَدْنا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ، وقيل: إِنَّ الْمُرَاد مِنْ قَوْلِهِ: (بَعَنْنا عَلَيْهُمْ عِباداً لَنا )أَنَّ اللهَ تَعَالَى سَلَّطَ عَلَيْهِمْ جَالُوتَ حَتَّى أَهْلَكُهُمْ وَأَبَادَهُمْ وَقُولُهُ: ثُمُّ رَدَدْنا لَكُمُ الْكَرَّةَ هُو أَنَّهُ تَعَالَى قَوَى طَالُوتَ حَتَّى أَهْلَكُهُمْ وَأَبَادَهُمْ وَقُولُهُ: اللهُ عَلَيْهِمْ جَالُوتَ وَنَصَرَ دَاوُدَ حَتَّى قَتَلَ جَالُوتَ فَذَاكَ هُو عَوْدُ الْكُرَةَ هُو أَنَّهُ تَعَالَى قَوِي طَالُوتَ فَذَاكَ هُو عَوْدُ الْكُمُ الْكَرَّةَ هُو أَنَّهُ تَعَالَى قَوَى طَالُوتَ حَتَى خَالُوتَ وَنَصَرَ دَاوُدَ حَتَى قَتَلَ جَالُوتَ فَذَاكَ هُو عَوْدُ لَاكُمُ الْكَرَّةَ هُو أَنَّهُ تَعَالَى قَوَى طَالُوتَ فَذَاكَ هُو عَوْدُ لَاكُمُ اللّهُ وَلَا لَكُمْ الْكَرَةِ (٢٠٠) وذكر القران صراع الفرس والروم

قَالَ تَعَالَى: ﴿ غُلِبَتِ الرُّومُ فِي أَذَنَى الْأَرْضِ وَهُم مِّنَ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ فِي بِضْع سِنِينَ لِلَّهِ الْأَمْنُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَبِنِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ الروم: ٢ – ٤،

ُ يعني قهرت الروم فِي أَدْنَى الْأَرْضِ مما يلي فارس يعني أرض الأردن وفلسطين وَهُمْ يعني أهل الروم مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ أهلَ فارس.(٢١)

#### القضاء

تتحدث الآيات المباركة عن دور القضاء في حل المشاكل التي كانت تواجه الناس آنذاك، وبينت الآيات ان للقضاء دور مهم في المجتمع لذا كان النبي الملك يباشر القضاء بنفسه

﴿ وَدَاوُدِدَ وَسُلَيْمَنَ إِذَ يَحَكُمَانِ فِي ٱلْحَرُثِ ۚ إِذْ نَفَسَتَ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ﴿ وَدَاوُدِدَ وَسُلَيْمَنَ إِذَ يَحَكُمُ وَكُنَّا حَكُمًا وَعِلْمًا ﴾ الأنبيباء: ٧٨ - ٧٩ ﴿ وَهَلَ أَتَنَكَ نَبُوُا ٱلْخَصْمِ إِذْ تَسَوَرُواْ ٱلْمِحَرَابَ ﴿ أَنَا إِذْ دَخَلُواْ عَلَى دَاوُدِدَ فَفَرَعٌ مِنْهُمٌ قَالُواْ لَا تَحَفَّ خَصْمَانِ بَغَى بَعْضَنَا عَلَى بَعْضِ فَأَحَكُمُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَلَا تُشْطِطُ وَاهْدِنَا إِلَى سَوَآءِ ٱلصِّرَطِ ﴾ ص: ٢١ - ٢٢

اي انه لم يشعر إلاَّ وهُما بين يديه جالسانِ، ففزِع منهم لأَهُم نزلُوا عليه من فوق على خلافِ العادةِ والحَرَسُ حوله في غير يوم الحُكومةِ والقضاء قال ابن عباس رضي الله عنهما أن داود الطَّلِا - جرَّأ زمانَه أربعةَ أجزاءٍ ، يوماً للعبادة، ويوماً للقضاء، ويوماً للاشتغال بخاصَّةِ نفسه، ويوماً للوعظ والتَّذكير. (٢٢)

٢١- بحر العلوم السمرقندي أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي،تحقيق: د.محمود مطرجي، دار الفكر – يروت،ب.ط:٣/٣.

٠٢- مفاتيح الغيب: ٢٠/٩٩/٠.

٢٢- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم: أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى، دار إحياء التراث العربي
 بيروت:٢٢٠/٧٠.



#### الجيش

ومن مظاهر ازدهار الامم وحضاراتها سيادة الامن فيها، فكانت تلك الامم تنفق الاموال لأعداد الجيوش ،وكانت تلك الجيوش تقف ايضا في وجه الانبياء

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ ٱلْجُنُودِ ﴿ ﴿ فِرْعَوْنَ وَتَمُودَ ﴾ البروج: ١٧ -١٨،

اي تلك الكتائب الجرارة التي وقفت بوجه أنبياء الله الشيار المن الساذج بأنما ستقف أمام قدرة الله عزّ وجلّ. وتشير إلى نموذجين واضحين، أحدهما من غابر الزمان، والآخر في زمن قريب من صدر دعوة الاسلام (فرعون وثمود). فأحدهما ملك الشرق والغرب، والآخر وصلت مدنيته لأن يحفر الجبال لبناء البيوت والقصور الفخمة، ولهما من الجبروت ما لم يستطع أحد من الوقوف بوجههم، وإنما اختير قوم «فرعون» و «ثمود» دون بقية الأقوام السالفة كنموذجين للعصاة والضالين، باعتبارهما كانا يمتلكان قدرة وقوة ثميزة على بقية الأقوام، وأهل مكّة على معرفة بتاريخهما إجمالاً. (٢٣) وفي اية اخرى وصف سبحانه جيش فرعون

﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِي ٱلْأَوْنَادِ ﴾ الفجر: ١٠،

والمراد بفرعون هنا: هو وقومه، والمراد بالأوتاد: الجنود والعساكر الذين يشدون ملكه ويقوونه، كما تشد الخيام وتقوى بالأوتاد. وقيل وصف فرعون بذلك لكثرة جنوده وخيامهم، التي يضربون أوتادها في منازلهم (٢٤) ويظهر مدى اهتمام الملوك بالجيش بجلب كل ما من شأنه قوة الجيش كاستخدام الفيلة لتقوية الجيش وادخال الرعب في قلوب الخصوم

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَهُ تَرَكَيْفُ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصَّابِ ٱلْفِيلِ ﴾ الفيل: ١،

ارسل أبرهة الوفود والدعاة إلى قبائل العرب في أرض الحجاز، يدعونهم إلى حجّ كنيسة اليمن، فاحسّ العرب بالخطر لارتباطهم الوثيق بمكّة والكعبة ونظرتهم إلى الكعبة على أنمّا من آثار إبراهيم الخليل الميلات ، وجهّز ابرهه جيشاً عظيماً كان بعض أفراده يمتطي الفيل، واتجه نحو مكّة. (٢٥) اما سليمان فكان جيشه اغرب من ذلك

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمُنَ جُنُودُهُ, مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ وَٱلطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ النمل: ١٧

ونقل لنا القران الكريم احداث تاريخية تتعلق بالاختبارات الالهية لجيش الحق، فكيف سيواجه الجيش مشكلة العطش التي اعترته، ثم يستمر القرآن بسرد الاحداث التاريخية لهذا الجيش فكان الاختبار الثاني للبقية الصابرة مواجهة جيش جرار، ولم يبخل القران علينا بذكر مواقف الثلة المؤمنة والاخرى التي اصابحا الرعب

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ قَالَ إِنَّ ٱللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَ مِ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسُ مِنِي وَمَن لَّهُ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي ۖ إِلَّا مَن ٱغْتَرَفَ غُرْفَةُ بِيدِهِ ۚ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْ ٱغْتَرَفَ غُرْفَةُ بِيدِهِ ۚ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَلَكُ مِنْهُ اللَّهُ مَعَهُ وَكَالُواْ لَا طَاقَةَ لَنَا ٱلْيُوْمَ بِجَالُوتَ وَجُمُودٍ هُ قَالَ فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُوَ وَٱلَّذِينَ وَجُمُنُودٍ هُ قَالَ

٣٠١ - الامثل: ١٥ / ٣٠٠.

۲۶- تفسير الألوسي : ۳۰ / ۱۲۶.

٥٠ – الامثل: ١٥٠/٤٥٣.

الجوانب الحضارية للأمم السابقة في القران الكريم

ٱلَّذِينَ يَظُنُونَ ٱنَّهُم مُّلَقُوا ٱللَّهِ كَم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَّتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذَّنِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّدِيرِينَ السَّ وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ عَالُّواْ رَبَّكَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبِّرًا وَثُكِبِّتْ ٱقَدَامَنَكَا وَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ البقرة ٢٤٩-٢٥٠ ووثق القران الكريم حقيقة تاريخية هي غرق جيوش الكفر التي وقفت بوجه الانبياء

﴿ وَٱتَّرُكِ ٱلْبَحْرَ رَهُوًّا إِنَّهُمْ جُندُ مُغَرَّقُونَ ﴾ الدخان: ٢٤.

### المبحث الثانى الجوانب الاقتصادية

سعى الانسان دائماً للحصول على الاكتفاء الذاتي في معيشته، واستغل كل ما وفره له سبحانه من مائدته العظيمة (الارض)، فسعى في الكسب والصراع مع الطبيعة لتذليلها لصالحه، ونجح الانسان في استغلال كل شيء امكنه ليحيى، ان اهم الجوانب الاقتصادية هي:

#### الصناعة

من اهم الامور التي ساهمت في التطور الحضاري معرفة الحديد فهو عماد الصناعات التي عرفها الانسان

﴿ وَأَلَنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ۞ أَنِ ٱعْمَلُ سَنِغَنتٍ وَقَدِّرُ فِي ٱلسَّرَدِّ وَاعْمَلُواْ صَلِيعًا ۚ إِنِي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ سبا: ١٠ - ١١

أن إلانة الحديد لداود، إنما كانت جارية على سنن الحياة، وأن الله سبحانه قد علّمه الأسلوب الذي يلين به الحديد، وهو عرضه على النار، والنفخ في النار حتى يحمّر، ويقبل الطرق وذلك ما لم يكن معروفا للناس في ذلك الزمن.. ولهذا كان داود أول من صنع من الحديد دروعا، كما يقول سبحانه وتعالى: ﴿وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةً لَبُوسٍ لَكُمْ لِتُحْصِنَكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ (الأنبياء: ٨٠) .. وبهذا يكون داود الميه ويقبل من طرق الحديد، متوسلا إلى ذلك بما علمه الله، من عرض الحديد على النار، حتى يلين، ويقبل الطرق.. (٢٦)

﴿ وَأَنْزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنْفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَصُرُهُ, وَرُسُلُهُ, بِٱلْغَيْبِ إِنَّ ٱللَّهَ فَوَيَّ عَزِيرٌ ﴾ الحديد: ٢٥، {فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ} فيه وجهان: أحدهما: لأن بسلاحه وآلته تكون الحرب التي هي بأس شديد. الثاني: لأن فيه من خشية القتل خوفاً شديداً، {وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ} يحتمل وجهين: أحدهما: ما تدفعه عنهم دروع الحديد من الأذى وتوصلهم إلى الحرب والنصر، الثاني: ما يكف عنهم من المكروه بالخوف عنه. وقيل البأس السلاح، والمنفعة الآلة. (٢٠٠) وفي الآية دعوة للتصنيع العسكري (فيه باس شديد) ودعوة للتصنيع المدني (منافع للناس..)، طبق داود المبدأ الاول (ان اعمل سابغات) ثم طبق سليمان المبدأ الثاني (يعملون له ما يشاء...)، أما سليمان فذكر سبحانه انه سخر له النحاس

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأُسَلِّنَا لَهُ عَيْنُ ٱلْقِطْرِ ﴾ سبأ: ١٦،١٦ي: سخرنا له عين النحاس، وسهلنا له الأسباب في استخراج ما يستخرج منها من الأواني وغيرها. (٢٦) وكما من الله على داود بالانة الحديد من على

٢٦- المصدرالسابق: ١٠/٥٢٦-٢٢٦.

۲۷ – النكت والعيون ٤٨٣/٥.

٢٨- الموسوعةِ العلمية القرآنية: الدكتور لبيب بيضون، مؤسسة الاعلمي، بيروت –لبنان ط، الاولى ١١:٤

٢٩– تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان: ٦٧٦.



سليمان بإذابة النحاس وتسخير الجن عملة بين يديه يعملون له شتى المصنوعات من قصور شامخات وصور من نحاس وجفان كبيرة كالأحواض وقدور لا تتحرك لعظمها (٣٠)، وهذا واضح في المقطع الثاني من الآبة:

هُ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مَحْرِيبَ وَتَمَنْثِيلَ وَجِفَانِ كَالْجُوابِ وَقُدُودٍ رَّاسِيَتُ ٱعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُرِدُ شُكُولًا ﴾ سبأ: ١٣، ولاهمية الحديد والنحاس فقد خلطهما ذو القرنين لإنشاء السد الذي بناه، وهذا يدلل على ان لهما دورا بارزا في الحضارات القديمة

قَالَ تَعَالَى: ﴿ عَالَمُ عَلَيْهِ وَطُلَّرًا كُلُورِيدً حَقَى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَيْنِ قَالَ انفُخُواً حَقَى إِذَا جَعَلَهُ, نَارًا قَالَ عَالَوْنِ وَالْحَدِيدِ وَالْحَدِيدِ وَالْحَدِيدِ وَسَدَّ مَا بِينه مِن فجوات بالنحاس المذاب ليكون أكثر صلابة، فلا والخرسانة؛ لكنه استخدم الحديد، وسَدَّ ما بينه من فجوات بالنحاس المذاب ليكون أكثر صلابة، فلا يتمكن الأعداء من حَرْقه، وليكون أملس ناعماً فلا يتسلقونه، ويعلُون عليه ساوى بين الصدفين. أي: ساوى الحائطين الأمامي والخلفي بالجبلين: قَالَ انفخوا ،أي: في الحديد الذي أشعل فيه، حتى إذا التهب الحديد نادى بالنحاس المذَاب: عَلَيْهِ قِطْراً وهكذا انسبكَ الحديد الملتهب مع النحاس المذَاب، فأصبح لدينا حائظ صَلْبٌ عالٍ أملس. (٢٦) في الآية دلالة على ان صناعة التعدين كانت معروفة، ويدل ايضا على مدى الرواج الفكري والحضاري في الامم السابقة. (٢٦)

#### صناعة السفن

من مقومات الحضارة التبادل التجاري بين الدول، فكان لابد من وجود وسيلة نقل اخرى غير القوافل التجارية التي كانت تستخدم الابل، وقد عد سبحانه هذه الوسيلة نعمة منه وعلامة على قدرته في وَمِن عَايَتِهِ الْجُوارِ فِي ٱلْبَحْرِكَا لَأَعَلَامِ ﴿ اللهِ وَقَد عد سبحانه هذه الوسيلة نعمة منه وعلامة على قدرته في وَمِن عَايَتِهِ الْجُوارِ فِي ٱلْبَحْرِ مَن السفن الشراعية، التي من في الله على الشورى: ٣٦ – ٣٣، والجُّوار فِي الْبَحْرِ من السفن الشراعية، التي من عظمها ﴿ كَالأَعْلامِ ﴾ وهي الجبال الكبار، التي سخر لها البحر العجاج، وحفظها من التطام الأمواج، وجعلها تحملكم وتحمل أمتعتكم الكثيرة إلى البلدان والأقطار البعيدة، وسخر لها من الأسباب ما كان معونة على ذلك، وفي الآية دلاله على رقي الصناعة، وبين سبحانه ان تصميم السفن كان يعتمد في حركتها على الرياح { إِنْ يَشَأْ يُسْكِنِ الرِّيحَ } التي جعلها الله سببا لمشيها، (٣٣) كما بين سبحانه ان السفن كانت المأمن في الطوفان

﴿ إِنَّا لَمَا طَغَا ٱلْمَاءُ مَمَلْنَكُو فِي ٱلْجَارِيَةِ ﴾ الحاقة: ١١ ،اما صناعة السفن فقد اوجزها القران ب ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ ٱلْوَاحِ وَدُسُرٍ ﴾ القمر: ١٥، ﴿ وَحَمَلْنَاهُ } يَعْنِي: نُوحًا ﴿ عَلَى ذَاتِ ٱلْوَاحِ وَدُسُرٍ ﴾ أَيْ سَفِينَةٍ ذَاتِ ٱلْوَاحِ، أَرَادَ بِالْأَلُواحِ حَشَبَ السَّفِينَةِ الْعَرِيضَةِ ﴿ وَدُسُرٍ } أَي: الْمَسَامِيرُ، وقيل الدُّسُو صَدْرُ السَّفِينَةِ سُمِيّتُ بِذَلِكَ لِأَنَّهَا الْأَلْوَاحُ ، يُقَالُ: دَسَرْتُ السَّفِينَة إِذَا شَدَدُتُهَا بِالْمَسَامِيرِ، وقيل الدُّسُو صَدْرُ السَّفِينَةِ سُمِيّتُ بِذَلِكَ لِأَنَّهَا

٣٠- ينظر: تفسير المراغي أحمد بن مصطفى المراغي، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر الطبعة: الأولى، ١٣٦٥ هـ ١٩٤٦ م:٢٠/٢٦.

٣١- تفسير الشعراوي - الخواطر: محمد متولي الشعراوي : مطابع أخبار اليوم ط :١٩٩٧م: ١٩٩٧٨.

٣٢- الموسوعة العلمية: ٢ /٥٠٥

٣٣- تفسير السعدي: ١/٩٥٧

تدسر الماء بجؤجؤها، أَيْ تَدْفَعُ. (٢٠)، ان اول فلك صممت وصنعت هي سفينة نوح، فقد نزل الامر بإنجازها من السماء بتصميم فأرى جبرئيل نوح صورة السفينة وابعادها. (٢٥) واشار القران الى معرفة النجوم والاستفادة منها في معرفة الاتجاهات في البحر ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلنَّجُومَ لِنَهَتَدُواْ بِهَا فِي ظُلُمُتِ الْبَحَرِ وَالْمَاتِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

#### البنآء العمراني

من اهم المظاهر الحضارية للأمم السابق ما شيدوه من مدن وقرى عامرة توكد على روعة فن العمارة لدى تلك الشعوب، حتى ان بعض ما بنوه يضاهي البنايات العالية في يومنا هذا، اضافة الى الزخرفة وتزين تلك القصور ﴿ كُمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتٍ وَعُيُونِ ۞ وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ الدخان: ٢٥ - ٢٦، ﴿ من جنات ﴾ أي بساتين هي في غاية ما يكون من طيب الأرض وكثرة الأشجار وزكاء الثمار والنبات وحسنها الذي يسر المهموم ويستر الهموم، ودل على كرم الأرض بقوله: ﴿ وعيون وزروع ﴾ ، أي ما هو دون الأشجار، ولما كان ذلك لا يكمل إلا بمنازل ومناظر في الجنان وغيرها فقال: ﴿ ومقام كريم ﴾ أي مجلس شريف هو أهل لأن يقيم الإنسان فيه، لأن النهاية فيما يرضيه كانت القصور والمساكن العامرة، حيث أنّ من أهم مستلزمات حياة الإنسان هو المسكن المناسب، (٢٦) ويوكد القران على حقيقة العامرة، وتلك النعم التي انعم الله بما عليهم ليعمروا الارض التي استعمرهم فيها، ومن جهة ثانية هي ان الك الاثار ابقاها الله لتكون لنا عبرة

﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلنَّذِينَ كَانُواْ مِن قَبَلِهِ مَّ كَانُواْ هُمْ أَشَدَ مِنْهُمْ قُوّةً وَ اَثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِلَدُنُو بِهِمْ وَمَاكَانَ لَهُم مِنَ ٱللَّهِ مِن وَالِّهِ مِن اللَّهِ مِن وَاللَّهِ مِن وَاللَّهِ مِن وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ عَلَى عَنْهُمْ وَأَشَدَّ فُوَةً وَآثَارًا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ فُوَةً وَآثَارًا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا عَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ اللَّهِ مِن اللَّهُ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ أَي مَما لا يدفع به العذاب الأرضي ولا السماويّ. كما جاء هذا المعنى في الآية (٢٧) ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنْهُمْ وَاللَّهُ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَاثَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا آلَانَيْنَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُ اللَّهُ لِيظْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ عَمْرُوها وَبَالْيَانُ اللَّهُ لِلْمُ لِمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ عَمْرُوها وَبَا أَنْفُسَهُمْ يَالْبَيْنَتِ فَمَا كَابَ اللَّهُ لِيظْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ الله ليظلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ وَمَرُوها وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِٱلْبَيْنَتِ فَمَاكَابُ اللّهُ لِيظْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ اللهُ ليظلِمهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ الْهِمْ وَبَا الْمُعْتَى فَيْ اللهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ اللهُ ليظلِمُون اللهُ اللهُ الْمَالِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُولُولُولُوا السَمَالِي الْمَالِمُ الْعَلَى اللهُ اللهُ اللهُولُولُولُولُولُولُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُولَةُ اللهُ اللهُ

نستنتج من تكرار تأكيد القران على ان الامم عمروا الارض على مدى بلوغ فن العمران، فما علينا الا البحث والتنقيب عن تلك الاثار لنأخذ العبرة ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَينَظُرُواْ كَيْفُ كَانَ عَنِقِبَهُ ٱللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُواْ أَكَثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ فُوَةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ غافر: ٨٢،

٣٤– معالم التنزيل في تفسير القرآن :أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي تحقيق : عبد الرزاق المهدي: دار إحياء التراث العربي -بيروت الطبعة : الأولى ، ١٤٢٠ هـ:٢٨/٧.

<sup>0.7/</sup>٣ - الموسوعة العلمية القرآنية: ٣/٣ - ٥

٣٦- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط: دار الكتاب الإسلامي، القاهرة:٢٧/١٨ ٣٧- محاسن التأويل: محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق تحقيق: محمد باسل عيون السود دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة: الأولى – ١٤١٨ هـ:٢١/٨٣٨.



ان اهم ما بني في التا ريخ هي الكعبة المشرفة، فقد امر سبحانه ابراهيم ببنائها ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِعِمُ ٱلْقَوَاعِدَمِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَّا ۖ ﴾ البقرة: ١٢٧ ومن اهم من عرف بالبناء والفن المعماري الراقى فراعنة مصر

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنْهَمْنُ أَبْنِ لِي صَرْحًا لَعَلِيّ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَبَ ﴾ غافر: ٣٦ المراد بالصرح في قوله - تعالى البناء العالي المكشوف للناس، الذي يرى الناظر من فوقه ما يريد أن يراه، والأسباب، المراد بحا هنا: أبواب السماء وطرقها، التي يصل منها إلى ما بداخلها. أي : وقال فرعون لوزيره هامان : يا هامان ابن لى بناء ظاهرا عاليا مكشوفا لا يخفى على الناظر وإن كان بعيدا عنه، لعلى عن طريق الصعود على هذا البناء الشاهق أبلغ الأبواب الخاصة بالسموات، فأدخل منها فأنظر إلى إله موسى . (٢٨) وبما ان فرعون اعتاد على طرح كل الامور على ملائه ، طرح عليهم هذا الموضوع مصادرا لرايهم، ثم اصدر الامر لوزيره كما اخبرت الآبة

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَكَأَيُّهُمَا ٱلْمَلاَّ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَىهِ غَيْرِعِ فَأَوْقِدُ لِي يَنهَمَنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَلُ لِي صَرْحًا لَكِيِّ أَطَلِعُ إِلَى إِلَىهِ مُوسَوى وَإِنِي لَأَظُنَّهُ مِنَ ٱلْكَندِبِينَ ﴾ القصص: ٣٨،

فأصدر الاوامر ببناء برج أو قصر مرتفع جدّاً ليصعد عليه وليستخبر عن إله موسى، وهنا يبدر تساؤل : لم لم يذكر فرعون اسم الآجر؟، واكتفى بالقول: (فأوقد لي يا هامان على الطين)؟ قال بعضهم: هذا دليل على أن الآجر لم يكن متداولا حتى ذلك الحين، وإنمّا ابتكره الفراعنة من بعد. كما وعرف الاجر في بلاد ما بين النهرين وقد بنيت به ابراج بابل (٢٩٠). وعلى كل حال، فطبقاً لما ورد في بعض التواريخ، فإنّ هامان أمر بأرض واسعة ليبنى عليها الصرح أو البرج، وهيّا خمسين ألف رجل من العمال والمهندسين لهذا العمل المضني، وآلاف العمال لتهيئة الوسائل اللازمة لهذا البناء، وفتح أبواب الخزائن وصرف أموالا طائلة في هذا السبيل، واشغل عمالا كثيرين. (٢٠٠)ما البناء في عهد النبي سليمان فلم يشهد له مثيل خصوصا من زاول عملية البناء

﴿ وَٱلشَّيَطِينَ كُلُّ بَنَّاءٍ وَعُواصٍ ﴾ ص: ٣٧ ،أي وذللنا لأمره البنائين من الشياطين والغوّاصين في البحار منهم، يسخرهم فيما يريد من الأعمال، فإذا أراد بناء العمائر والقصور أو الحصون والقناطر أنجزوها له في الزمن القصير، وإذا أحب استخراج اللؤلؤ والمرجان من البحار لجعلهما حلية لمن في قصوره لبّوا طلبه سراعا. (١١) اما قصر سليمان ومدى البراعة في بناءه

٣٨- التفسير الوسيط، محمد سيد طنطاوي: دار نحضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة - القاهرةالطبعة: الأولى ٣٨/٢.

٣٩- الموسوعة العلمية:٣/٤/٣، وينظر:الامثل:٧٧/١٢

٤٠ - الامثل:٣/٣٦

٤١ – تفسير المراغي:٢٣ /١٢٢

{قَالَ} لها {إِنَّهُ صَرْحٌ مُمَّرِّدٌ} مملس مستو ومنه الأمرد {مِّن قَوارِيرَ} من الزجاج ، (٤٠٠) وبلغ فن العمارة الوجه حتى انه انتقل الى استخدام الجبال كمساكن لهم

﴿ وَتَنْحِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا فَرِهِينَ ﴾ الشعراء: ٩٤، وفرهين صِيغَةُ مُبَالَغَةٍ فِي قِرَاءَةِ الجُمْهُ ورِ يِدُونِ أَلِفٍ بَعْدَ الْفَاءِ، مُشْتَقٌ مِنَ الْفَرَاهَةِ وَهِيَ الْحُذَقُ وَالْكَيَاسَةُ، أَيْ عَارِفِينَ حَذِقِينَ بِنَحْتِ الْبُيُوتِ مِنَ الْجَبَالِ بِحَيْثُ تَصِيرُ بِالنَّحْتِ كَأَنَّهَا مَبْنِيَّةٌ (٢٠) اما من حيث الاتقان والسلامة، فوصف سبحانه تلك المساكن

وَكَانُواْ يَنْحِتُونَ مِنَ اَلِجِبَالِ بُيُوتًا ءَامِنِينَ ﴾ الحجر: ٨٢ ،اي آمنين أن تسقط عليهم، او: آمنين من الخراب (١٤٤) اما القصور فقد كانت منتشرة في السهول، وهي كثيرة، لذا وردت بصيغة الجمع في قوله من الخراب (١٤٤) أما القصور فقد كانت منتشرة في السهول، وهي كثيرة، لذا وردت بصيغة الجمع في قوله وَادَّكُمُ فِي الْأَرْضِ تَنْجِنُونَ الْإِنْ الْجَبَالَ بُيُوتًا ﴾ الأعراف: ٧٤، تتَّخِذُونَ مِنْ سُهُولِها قُصُورًا أي تبوؤون القصور من سُهُولِه الأرض، فان القصور إثمَّا تُبْنَى مِنَ الطِّينِ وَاللَّبِنِ وَالْآجُرِّ، وَهَذِهِ الْأَشْيَاءُ إِثَا تُتَحَذُ مِنْ سُهُولَةِ الْأَرْضِ، وَقِيلَ: كَانُوا يَسْكُنُونَ السُّهُولَ فِي الصَّيْفِ، والجبال في الشتاء، وهذا يدل عَلَى أَنَّهُمْ كَانُوا المُتَوقِهِينَ (١٠٤) أما اماكن العبادة فقد كانت عامرة، فقد كان لكل اصحاب دين بناء خاص به مُتَنَعِّمِينَ مُتَرَقِّهِينَ (١٤٠) أما اماكن العبادة فقد كانت عامرة، فقد كان لكل اصحاب دين بناء خاص به المُتَم اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ هَلَدِّمَتْ صَوَيِمعُ وَبِيعٌ وَصَلَوَتُ وَمَسَجِدُ يُذَكُرُ فِهَا الْمِحْرَابَ وَ جَدَيْراً ﴾ الحج: ١٠٤، وهان مكان العبادة يسمى الحراب المَاكن العبادة عَلَيْها زَرِّيًا اللهِ اللهِ اللهُ المَاكن العبادة يسمى الحراب في المُتَصِود عَلَيْها زَرِّيًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْها وَهُو قَايَهُمُ يُعَمِي فِي ٱلْمِحْرَابُ وَجَدَ عِنَدُها رِزُقاً اللهُ الْمَاكِيكُةُ وَهُو قَايَهُمُ يُعَمِي فِي ٱلْمِحْرابُ فَهُ آلِهُ اللهُ عمران ٤٣٠ المِعْمُ اللهُ عَنْ العبادة عند كُنْ المُعَلَى فِي ٱلْمِحْرَابُ وَجَدَ عِنْدُها رِزُقاً اللهُ اللهُ المَاكِنَ العبادة وَلَهُ اللهُ المُعَادِي فَي ٱلْمِحْرَابُ وَجَدَابُ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي العبادة العبادة المُعَادِي فَي ٱلْمِحْرَابُ فَي المُعْرَابُ فَي المُعْرَابُ المَاكِنَ العبادة العبادة العبادة العبادة العبادة العبادة العبادة العبادة المُنْ العبادة المُنْ العبادة المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ المُ

٤٢ – مدارك التنزيل وحقائق التأويل: أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي حققه: يوسف علمي: دار الكلم الطيب، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ – ١٩٩٨ م ٢ /٦٠٧

<sup>^27 -</sup> تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد: محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي: الدار التونسية للنشر – تونس ١٩٨٤ . ١٧٦/١٩. .

٤٤ - النكت والعيون:١٦٩/٣

٥٥ – مفاتيح الغيب ٤٠ /٣٠٦.

۲۰۷/۸ المصدرنفسه: ۲۰۷/۸

ليتخذوا منها بيوتهم بواديهم، أي: بالمكان الذي كانوا يسكنونه. (٢٠)، وما يدل على رقي البناء في الامم السابقة وصفه سبحانه رقي تلك الامة (لم يخلق مثلها)فكانوا يقطعون الصخور العظيمة للبناء (٢٨). وبلغت بعض المباني ارتفاعا شاهقا فقد فسر قوله تعالى ﴿ وَفَرْعَوْنَ ذِي ٱلْأَوْنَادِ ﴾

(الْأَوْتادِ)وهي على الأرجح الأهرامات، التي تشبه الأوتاد الثابتة في الأرض المتينة البنيان (٤٩). وقد وبخ سبحانه تلك الامم التي من عليها بنعمة البناء والقوة والابناء

﴿ أَتَبَنُونَ بِكُلِّ رِبِعِ ءَايَةً تَعَبَنُونَ وَتَتَخِذُونَ مَصَاغِ لَعَلَكُمْ تَخَلُدُونَ وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَطَشْتُم بَعَارِينَ فَأَنَّقُوا أَلَدِى أَمَدَّكُم بِمَا تَعْلَمُونَ أَمَدَّكُم بِأَنْعَلِم وَبَنِينَ وَجَنَّتٍ وَعُيُونٍ ﴾ جَبَارِينَ فَأَنَّقُوا أَلَدِى آمَدَّكُم بِمَا تَعْلَمُونَ أَمَدَّكُم بِأَنْعَلِم وَبَنِينَ وَجَنَّتٍ وَعُيُونٍ ﴾ الشعراء: ١٢٨ – ١٢٨، ربع: مكان مرتفع، علماً للمارة، كانوا يصعدونه ، ويسخرون بمن بمر بهم. وقيل: كانوا يسافرون ولا يهتدون إلا بالنجوم، فبنوا على الطريق أعلاماً ليهتدوا بما عبثاً، وتَتَخِذُونَ مَصانِع، مَخذ الماء، أو قصوراً مشيدة، أو حصوناً، وهو جمع مصنع، والمصنع: كل ما صنع وأتقن في بنيانه، وفي الآية دلاله على كثرت البناء والاتقان في اختيار اماكن البناء، ونتيجة لكثرة البناء من بيوت وقصور فقد ظهرت المدن العامرة، وكانت من اسس قيام الدول، ولأهمية المدن وما جرى فيها من احداث ذُكرت (المدينة) في القران الكريم بمواضع عدة

﴿ قَالَ فَرْعَوْنُ ءَ آمَنتُم بِهِ عَبَلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُو اِنَّ هَذَا لَمَكُرُ مُكُرُ تُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لِنُخْرِجُواْ مِنْهَا عَن الْهَلَهُ أَفْسُوفَ تَعْلَمُونَ ﴾ الأعراف: ١٢٣ ، ﴿ وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِينَةِ الْمُراَتُ الْعَزِيزِ تُرَودُ فَنَهَا عَن نَفْسِيةٍ عَدَّ شَعْفَهَا حُبَّا إِنّا لَنَرَبَها فِي ضَلَالِ مُبِينٍ ﴾ يوسسف: ٣٠ ، ﴿ وَجَاءَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ يَسْعَفَهَا حُبَّا إِنّا لَنَرَبَها فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ يوسسف: ٣٠ ، ﴿ وَجَاءَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ يَسْعَفَهَا حُبَّا إِنّا لَنَرَبَها فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ يوسسف: ٣٠ ، ﴿ وَجَاءَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ فِي الْمَدِينَةِ فِي الْمَدِينَةِ وَمِنَا أَهْلِها وَأَمّا الْجِلْدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصَلِحُونَ ﴾ النمل: ٨٤ ، ﴿ وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ مِنْ أَهْلِها ﴾ القصص: ١٥ ، ﴿ وَأَمَّا الْمَدِينَةِ مِنْ أَهْلِها ﴾ القصص: ١٥ ، ﴿ وَأَمَّا الْمَدِينَةِ مِنْ أَهْلِها ﴾ القصص: ١٨ ، ﴿ وَجَاءَ مُنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَنْقُومِ اللهِ عنهم بالألوف وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلُ يَسْعَى قَالَ يَنْقُومِ الله عنهم بالألوف تَعْمَ الله عنهم بالألوف

﴿ أَلَمْ تَكَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيكَرِهِمْ وَهُمَّ أُلُوكُ كَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَلُوكُ كَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَكُوكُ كَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَكُوكُ كُولُولُ مُ

### ما قیل فی مدن عاد وثمود

اروع مثال على انتقام الله بعد رقي القبيلتين وتقدمهما ما وصف سبحانه ﴿أَلُم تَرَكَيفُ فعل ربّكُ بعاد . إرم ذات العماد . الّتي لم يخلق مثلها في البلد . وثمود الّذين جابوا الصّخر بالواد﴾ الفجر: ٥ - ٩، فعاد: هم قوم نبي الله هود السّلاء، ويذكر المؤرخون أنّ اسم «عاد» يطلق على قبيلتين.. قبيلة كانت في الزمن الغابر البعيد، ويسميها القرآن الكريم بـ «عاد الأولى»، كما في الآية (٥٠) من سورة النجم

٤١ / ٧ : تفسير ابن كثير : ٧ / ٤١

٤٨ – الامثل:٥٠ /٣٠٢

٤٩ - تفسير في ظلال القرآن :٣٠ / ٥٧١

﴿ وأنَّه أهلك عاداً الأولى ﴿ ، (ويحتمل أنَّما كانت قبل التاريخ)، ويحددون تاريخ القبيلة الثَّانية بحدود (٧٠٠) سنة قبل الميلاد، وكانت تعيش في أرض الأحقاف أو اليمن. وكان أهل عاد أقوياء البنية، طوال القامة، لذا كانوا يعتبرون من المقاتلين الأشداء، هذا بالإضافة إلى ما كانوا يتمتعون به من تقدّم مدني، وكانت مدنهم عامرة وقصورهم عالية وأراضيهم يعمها الخضار وقيل: إنّ «عاد» هو اسم جدّ تلك القبيلة، وكانت تسمى القبيلة بـ (عادة). ويضيف القرآن قائلاً: (ارم ذات العماد). اختلف المفسّرون في علام يطلق اسم «إرم». هل هو شخص أم قبيلة أم مدينة؟ ونقل عن بعضهم، قوله: إنّ عاد هو ابن عوص بن إرم بن سام بن نوح، وسمّيت القبيلة باسم الجدّ وهو (إرم). ويعتقد آخرون: إنّ (إرم) هم «عاد الأولى»، و «عاد» هي القبيلة الثّانية، يقال أيضاً: إنّ «إرم» هو اسم مدينتهم، وما يناسب الآية التالية، أن يكون (إرم) هو اسم مدينتهم «عماد»: بمعنى العمود وجمعه «عُمُد» وهي على ضوء التّفسير الأوّل، تشير إلى ضخامة أجسادمهم كأعمدة البناء، وعلى ضوء التّفسير الثّاني تشير إلى عظمة أبنيتهم وعلو قصورهم وما فيها من أعمدة كبيرة، وعلى القولين فهي: إشارة إلى قدرة وقوّة قوم عاد، ولكنّ التّفسير الثّاني (أعمدة قصورهم العظيمة) أنسب، ولذا تقول الآية التالية: ﴿التي لم يخلق مثلها في البلاد﴾. والآية تبيّن أنّ المراد بـ «إرم» المدينة وليس شخص أو قبيلة، ولعل هذه الآية هي التي دعت بعض كبار المفسرين من اختيار هذا التّفسير (٠٠٠)، وقد ذكر بعض المفسّرين قصّة اكتشاف مدينة «إرم» العظيمة في صحاري شبه الجزيرة العربية وصحاري عدن، وتحدثوا بتفصيل عن رونقها وبنائها العجيب، ولكنّ القصّة أقرب للخيال منها للواقع، وعلى أيّة حال، فقوم «عاد» كانوا من أقوى القبائل في حينها، ومدنهم من أرقى المدن من الناحية المدنية، وكما أشار إليها القرآن الكريم: ﴿التي لم يخلق مثلها في البلاد﴾. وثمّة قصص كثيرة عن «جنّة شداد بن عاد» في كتب التاريخ، حتى أنّها أصبحت مضرباً للأمثال لما شاع عنها بين النّاس وعلى مرّ العصور، إلاّ أنّ ما ورد بين متون كتب التاريخ لا يخرج عن إطار الأساطير التي لا واقع لها. وتذكر الآية التالية جمع آخر من الطغاة السابقين: ﴿وَهُودِ الذين جابوا الصخر بالواد﴾، وصنعوا منها البيوت والقصور، «ثمود»: من أقدم الأقوام، ونبيّهم صالح-اليُّلاب-، وكانوا يعيشون في (وادي القرى) بين المدينة والشام، وكانوا يعيشون حياة مرفهة، ومدنهم عامرة، و قيل: «غُود» اسم جدّ القبيلة، وقد سميت به، «جابوا»: من (الجوبة). وهي الأرض المقطوعة، ثمّ استعملت في قطع كلّ أرض ، والمراد: قطع أجزاء الجبال وبناء البيوت القوية، كما أشارت إلى ذلك الآية (٨٢) من سورة الحجر . حول ثمود أنفسهم . : ﴿وكانوا ينحتون من الجبال بيوتاً آمنين﴾، والآية (١٤٩) من سورة الشعراء، والتي جاء فيها: (...بيوتاً فارهين)، وقيل: قوم ثمود أوّل من قطع الأحجار من الجبال، وصنع البيوت المحكمة في قلبها، ممّا لا شكّ فيه أنّ ثمود قوم قد وصلوا إلى أعلى درجات التمدن في زمانهم، ولكنّ ما يذكر عنهم في بعض كتب التّفسير، يبدو وكأنّه مبالغ فيه أو اسطورة، كأن يقولوا: إنّهم بنوا ألفاً وسبعمائة مدينة من الحجر.(٥١) وتبين الصور المكتشفة ضخامة بناء مساكن ثمود، ونحت الجبال كبيوت، وفيما يأتي نماذج لخارطة ولاهم المدن في الجزيرة العربية ومساكن ثمود (٥٢)

٥٠ - ينظر الامثل:٥٠/١٠ ٣٠ وروح البيان:٩٢٩٧ والنكت والعيون:٥/٥٠ ٢

٥١ - تفسير الكشّاف: ٤٧/٤ ٧، والامثل: ٥ ٣٠٠/١

۲ ه – موسوعة ويكيبيديا الحرة /https://ar.wikipedia.orq/wik







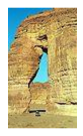














#### التحارة

التجارة من اهم مظاهر الحضارات البشرية فمنها نعرف ان الشعوب كان لها فائض تجاري وعقل اقتصاديٌ وهوسٌ في المغامرة ومعرفة البلدان والتواصل معهم تجاريا وفكريا، وكانت وسائط النقل تعتمد على الحيوانات

﴿ وَتَصْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدِ لَوْ تَكُونُواْ بَلِغِيهِ إِلَّا بِشِقِّ ٱلْأَنفُسِ ۚ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوثُ رَجِيمُ وَلَيْ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

﴿ فَقُالُواْ رَبِّنَا بَعِدَ بَيْنَ أَسَفَارِنَا ﴾ سبأ: ١٨، أي طلبوا أن يجعل الله المسافات بين قراهم طويلة، كي لا يستطيع الفقراء السفر جنباً إلى جنب مع الأغنياء، ومقصودهم هو أن تكون بين القرى فواصل صحراوية شاسعة، حتى لا يستطيع الفقراء ومتوسطو الحال الإقدام على السفر بلا زاد أو ماء أو مركب، وبذا يكون السفر أحد مفاخر الأغنياء وعلامة على القدرة والثروة، ووجوب أن يظهر هذا الامتياز ويثبت لدى الجميع. (٥٣) واشار القران الى احد اهم المراكز التجارية

﴿ لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ ﴿ إِلَا إِعَلَافِهِمْ رِحْلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ ﴾ قريش: ١-٢، إيلاف قريشِ الرحلة الله النَّهَ أَل النَّه عليهم تكريماً لبَّبته الى النَّهَن في الشتاء، والى الشام في الصيف، وبكلّ أمانٍ واطمئنان سَمَحَ به فضلُ الله عليهم تكريماً لبَّبته

٥٣ - الامثل: ١٣ / ٢٩

الحرام، وكونهم جيرانَه. وهكذا، فإن السورةَ الكريمة تجمع أهم ما يطلبه الإنسان وهو الأمن والشِبَع والاستقرار والتي يمكننا القول انها هي اهم العوامل المساعدة على التجارة. (١٤٠)

#### وجود العملة

من مظاهر التقدم الاقتصادي وجود العملة النقدية ،وهذاما اثبته وجوده القران

﴿ وَكَٰ نَالِكَ بَعَثَنَاهُمْ لِيَتَسَآءَلُواْ بَيْنَهُمْ قَالَ قَآيِلُ مِّنْهُمْ كَثَمْ لِيَثْتُمُ قَالُواْ لَبِثْنَا يَوْمًا أَوَ بَعِضُ يَوْمٍ قَالُواْ رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَيِثْتُمْ فَابْعَثُواْ أَحَدَّكُم بِورِقِكُمْ هَاذِهِ ۗ إِلَى

ٱلْمَدِينَةَ ﴾ الكهف ١٩ موالورق: الفضة، مضروبة كانت أو غير مضروبة ،ويبدو أن اول ظهور للعملة كان في القرن السابع قبل الميلاد (٥٠). كما أن القران اخبرنا عن تكدس الاموال الطائلة عند البعض

ا إِنَّ قَارُونَ كَاكُ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ فَبَعَىٰ عَلَيْهِم ۗ وَالْيَنْكُ مِن الْكُنُّورِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ, لَنَنُوا بُالْعُصِّبَةِ الله من الكنوز إلى نفسه بعلمه وحيلته، وآتينه مِن الْكُنُوزِ فيه قُولان: أحدهما: أنه أصاب كنزاً من كنوز يوسف - اليلا -، الثاني: أنه كان يعمل الكيمياء، والعصبة الجماعة الذين يتعصب بعضهم لبعض (٢٥) واخبرنا القران ان بعض مصادر جمع الاموال الطائلة كانت غير مشروعة

﴿ وَٱخۡذِهِمُ ٱلرِّبَواْ وَقَدۡ نُهُواْ عَنْهُ وَٱكْلِهِمۡ أَمُولَٱلنَّاسِ بِٱلۡبَطِلِّ ﴾ النساء: ١٦١،

وعُبر سبحانه عن كثرة تلك الاموال بالاكتناز

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواً إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْأَحْبَارِ وَٱلرُّهْبَانِ لَيَاً كُلُونَ أَمُولَ ٱلنَّاسِ وِٱلْبَرْطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَكُنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَّةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ فَالَّذِينَ يَكُنِرُونَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَّةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرَهُم بِعَذَابٍ ٱللِيهِ ﴾ التوبة: ٢٤، الأحبار والرهبان، أي: العلماء والعباد الذين يأكلون أموال الناس بالباطل، أي: بغير حق، ويصدون عن سبيل الله، فإنهم إذا كانت لهم رواتب من أموالهم فإنه لأجل علمهم وعبادتهم، ولأجل هداهم وهدايتهم، وهؤلاء يأخذونها، ويصدون الناس عن سبيل الله. (٥٠)

#### الزراعة

الزراعة احد اهم العناصر الرئيسة في رقي الامم وازدهار اقتصادها، ولازدهار الزراعة وصف سبحانه البساتين بانما جنان

﴿ وَأُضْرِبُ لَهُمْ مَثَلًا رَّجُكِيْنِ جَعَلْنَا لِأُحَدِهِمَا جَنَّيْنِ مِنْ أَعَنَبِ وَحَفَفْنَهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا اللهُ وَأَنْهُ مَثْنَا أَكُمُ اللهُ وَاللهُ مَا نَهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ واللهُ واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ ا

٥٥ - ينظر: تيسير التفسير: إبراهيم القطان :٣/ ٥٥٢

٥٥- الموسوعة العلمية القرآنية: ٢/٩٦ عوالكشاف: ٧١٠/٢

٥٦- الماوردي النكت والعيون: ٤/٥٥٦-٥٦ وينظر الكشاف: ٣٤٠/٤

٥٧- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان: ٣٣٥



الأشجار زرعا، فلم يبق عليهما إلا أن يقال: كيف ثمار هاتين الجنتين؟ وهل لهما ماء يكفيهما؟ فأخبر تعالى أن كلا من الجنتين آتت أكلها، أي: ثمرها وزرعها ضعفين، أي: متضاعفا {و} أنحا {لم تَظْلِمْ مِنْهُ شَيْئًا} أي: لم تنقص من أكلها أدبى شيء، ومع ذلك، فالأنحار في جوانبهما سارحة، كثيرة غزيرة. (٥٠) نستدل من الآية على البراعة في زراعة الاشجار، ووضع كل نوع من الشجر موضعه، وكانت تلك الجنان كما عبر عنها سبحانه وفيرة الانتاج

﴿ إِنَّا بَلُونَهُمْ كُمَّا بَلُونَا ٓ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ إِذْ أَفْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ ﴾ القلم: ١٧، وفي تخزين المحصول علم يوسف اهل مصر كيفية التخزين

يُّ ﴿ قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا هَا حَصَدتُم فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ ۚ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا نَأْ كُلُونَ ﴾ يوسف: ٧٤

، فِي سُنْبُلِهِ لِئَلَّا يَتَسَوَّسُ، وَلِيَكُونَ أَبْقَى. (<sup>٥٩)</sup>اما مملكة سبأ فكانت الزراعة احد اهم مقومات رقيها، وازدهار الحضارة فيها ،ولكفرهم بالله ،اذهب عنهم سبحانه هذه النعمة

﴿ لَقَذَ كَانَ لِسَبَإٍ فِي مَسَّكُنِهِمْ ءَايَةً جَنَّانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالًا كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَالشَّكُرُواْ لَأَدُّ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴿ فَا عَرَضُواْ فَارْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمْ وَيَدَّلْنَهُمْ بَجَنَيَّتُمْ جَنَيَّنِ ذَوَلَقَ لَكُمْ بَعِنَيْ فَوْرُ وَ فَا عَرْضُواْ فَارْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمْ وَيَدَّلْنَهُم بَجَنَيْتُم جَنَيْنِ ذَوَلَقَ الْحَيْلِ فَي سِدْرِ قَلِيلٍ ﴾ سبأ: ١٥ - ١٥ كانت أرضهم أرضاً خصيبة، وكانت المرأة تخرج على رأسها مكتلاً فلا ترجع حتى تملاً مكتلها من أنواع الفاكهة من غير أن تمد يدها، وكان الماء يأتيهم من مسيرة عشرة أيام حتى يحبس بين جبلين، وكانوا قد ردموا ردماً بين جبلين فحبسوا الماء، وكان يأتيهم من السيول فيسقون بساتينهم وأشجارهم. ويقال: كان لهم وادي. وكان للوادي ثلاث درفات. فإذا كثر الماء فتحوا الدرفة العليا، وإذا انتقص فتحوا الدرفة الوسطى، وإذا قل الماء فتحوا الدرفة العليا، وإذا انتقص فتحوا الدرفة الوسطى، وإذا قل الماء من اهم الموارد السفلى. فأخصبوا، وكثرت أموالهم، واتخذوا من الجنان ما شاءوا. (١٠٠)ما الرعي فقد كان من اهم الموارد الاقتصادية ،حتى ان الانبياء كانوا يرعون الغنم

﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَذَيْنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِ مُ امْرَأَتَيْنِ تَذُودُانَّ قَالَ مَا خَطْبُكُمَّا قَالَتَا لَا نَسْقِى حَتَىٰ يُصْدِرَ ٱلرَّعَاءُ ۖ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرُ فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾ القصص: ٢٣ – ٢٤. الانهار والامار

الماء سبب لازدهار الحضارات فكل الامم كانت تسكن قرب الانحار، وهذا احد اسباب تبطر فرعون في وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ عَقَلَ يَكَوَّمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجَرِى مِن تَحْتِيَ فَوَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ عَقَلَ يَكَوَّمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجَرِى مِن تَحْتِيَ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ الزخرف: ٥١ ، وَهذِ دمياط، ونحر الملك، ونحر طولون، ونحر دمياط، ونحر تنيس، تَحْرِي مِنْ تَحْتي تحت قصري أو أمري، أو بين يدي في جناني، (٢١٠)،ما في الاماكن التي تقل فيها

٥٨ - تفسير السعدي: ٤٧٦ وينظر تفسير الصافي:٣٤٣ .

٩٥ - تفسير القرطبي: ٢٠٣/٩ وتفسير الصافي: ٢٥

٣٠- بحر العلوم: أبّو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي :٨٤/٣- ٨٥والنكت والعيون:٤٤٤/٤ ٣١- المنتظم في تاريخ الأمم والملوك: ١٣٥/١

الانهار ،فقد توصل العقل البشري الى حفر الارض لإخراج الماء من بطنها ،وورد ذكر الابار في القرآن عند ذكر قصة يوسف

﴿ فَلَمَّا ذَهَبُواْ بِهِ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَينَبَتِ ٱلْجُبُّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنَبِّنَنَّهُم بِأَمْرِهِمْ هَذَا وَهُمْ لَا يَشُعُرُونَ ﴾ يوسف: ١٥، واقترن ذكر بعض الابار بقصص احدى الامم التي سكنت منتفعة من ماء هذا البئر، ولكنها كفرت بالله فعذبهم سبحانه وجعل مكان البئر دالاً عليهم

﴿ فَكَأَيِّن مِّن قَرْبَةٍ أَهْلَكُنُّهَا وَهِي ظِّالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيَةٌ كُلُّ عُرُوشِهَا وَبِثْرِ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرُ مُّشِيدٍ ﴾ الحج: ٤٥، المعنى: كم قرية أهلكنا؟ وكم بئر عطلنا عن سقاتما؟ وقصر مشيد أخليناه عن ساكنيه؟ فترك ذلك لدلالة معطلة عليه، وروي أنّ هذه بئر نزل عليها صالح - إلى - مع أربعة آلاف نفر ممن آمن به، ونجاهم الله من العذاب، وهي بحضر موت، وإنما سميت بذلك لأنّ صالحا حين حضرها مات، وثمة بلدة عند البئر اسمها «حاضوراء» بناها قوم صالح، وأمّروا عليهم جلهس بن جلاس، وأقاموا بما زمانا ثم كفروا وعبدوا صنما، وأرسل الله إليهم حنظلة بن صفوان نبيا فقتلوه، فأهلكهم الله وعطل بئرهم وخرّب قصورهم. (٦٢)

#### المبحث الثالث : الحوانب الثقافية والعلمية

ارتفاع المستوى المعاشى ينعكس على سلوك الناس الثقافي والاجتماعي، فالرفاه باب لازدهار العلوم وشيوع العادات والتقاليد الاجتماعية، في هذا المبحث نتناول بعض الجوانب العلمية والثقافية والاجتماعية:

#### علم النجوم

المتأمل لآيات القران يجدها تدل دلالة واضح على الاستفادة من النجوم

﴿ وَعَلَىٰمَتُ وَبِٱلنَّجْمِ هُمْ يَهْمَكُونَ ﴾ النحل: ١٦، العلامات هي معالم الطرق وكل ما يستدل به المارة من جبل وسهل وغير ذلك، وبالنجم هم يهتدون بالليل في البراري والبحار، وعن أمير المؤمنين -الله - قال : قال رسول الله - الله الله عليه النجم هم يهتدون هو الجدى لأنه نجم لا يزول وعليه بناء القبلة وبه يهتدي أهل البر والبحر (٦٣)، واخبر سبحانه عن ابراهيم

﴿ فَنَظَرَ نَظُرَةً فِي ٱلنَّجُومِ فَقَالَ إِنِي سَقِيمٌ فَنَوَلَوْا عَنْهُ مُنْدِينَ ﴾ الصافات: ٨٨ - ٩٠، فَنَظُورًا فِيهِ، فَنَظَرَ إِلَى خَيْمٍ طَالِع فَقَالَ: إِنَّ هَذَا يَطْلُعُ مَعَ سَقَمِي. وَكَانَ عِلْمُ النُّجُومِ مُسْتَعْمَلًا عِنْدَهُمْ مَنْظُورًا فِيهِ، فَأَوْهَهُمْ هُوَ مِنْ تِلْكَ الْجِهَةِ، وَأَرَاهُمْ مِنْ مُعْتَقَدِهِمْ عُذْرًا لِنَفْسِهِ، وَذَلِكَ أَنَّهُمْ كَانُوا أَهْلَ رِعَايَةٍ وَفِلَاحَةٍ، وَهَاتَانِ الْمَعِيشَتَانِ يُحْتَاجُ فِيهِمَا إِلَى نَظَرِ فِي النُّجُومِ، وقد مارس التنجيم حضارات عديدة منها اليونان، والهند، ورسموا للكواكب خرائط استدلوا من خلالها على حوادث مستقبلية، وقيل أن النمرود بني الصرح إرصاداً منه للكوكب وطلبا لمعرفة سير النجوم ومطالعها(٦٤).

#### السحر

من الفنون التي كانت رائجة السحر، حتى اصبح فنا يعلم ،ويستخدم لأغراض عدة

٦٦- الكشاف:٦٦/٣

٦٣ – تفسير الصافي: الفيض الكاشاني: ١٣٠،والنكت والعيون الماوردي:٣/ ١٨٣.

٣٤- الموسوعة القرانية:٣/ ٣٨٣ والْقرطبي ٩٢/١٢ وينظرالبدء والتاريخ: المطهر بن طاهر المقدسي، مكتبة الثقافة الدينية، بور



﴿واتَّبعواْ ما تتلواْ الشَّيطين على ملك سليمن وما كفر سليمن ولكنَّ الشَّيطين كفرواْ يعلَّمون النَّاسِ السحر ومآ أنزل على الملكين ببابل هـروت ومـروت وما يعلَّمان من أحدِ حتَّى يقولاً إنَّما نحن فتنةٌ فلا تكفر البقرة: ١٠٢، وقد اتقن السحرة ذلك الفن فوصف سبحانه ذاك

﴿ قَالَ أَلْقُواًّ فَلَمَّا ٓ أَلْقَوْا سَحَـُرُواْ أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرِ عَظِيمٍ ﴾ الأعراف: ١١٦، وحسبنا أن يقرر القرآن أنه سحر عظيم، لندرك أي سحر كان ،وحسبنا أن نعلم ألهم سحروا «أعين الناس» وأثاروا الرهبة في قلوبهم: «واسترهبوهم » لنتصور أي سحر كان، ولفظ «استرهب» ذاته لفظ مصور، فهم استجاشوا إحساس الرهبة في الناس وقسروهم عليه قسراً،ثم حسبنا أن نعلم من النص القرآني الآخر في سورة طه، أن موسى - اليَّلاِ - قد أوجس في نفسه خيفة، (٦٥) ﴿ فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ ـ خِيفَةً مُّوسَىٰ ﴾ طه: ٦٧.

ان طريقة معيشة بعض الناس تتطلب منهم المران خصوصا اذا كانت تلك المعيشة محفوفة بالأخطار، وكان ركوب الخيل ابرز الرياضات السائدة، وقد ذكر القران التسابق بين اولاد يعقوب

﴿ قالوا يـ مَاباناً إِنّا ذهبنا نستبق وتركنا يوسف عند متعنا فأكله الذّئب وما أنت بمؤمن لّنا ولو كنّا صلقين ﴿ يوسف: ١٧

، الِاسْتِبَاقُ مِنْهُمْ كَانَ مِثْلَ الْاسْتِبَاقِ فِي الْخَيْلِ وَكَانُوا يُجَرِّبُونَ بذلك أنفسهم ويدربونها على العدو ولأنه كَالْآلَةِ لَهُمْ فِي مُحَارَبَةِ الْعَلَّقِ وَمُدَافَعَةِ الذِّنْبِ إِذَا اَحْتَلَسَ الشَّاةَ. (٢٦)

#### الاحتفالات

الاحتفالات من المظاهر الثقافية الحضارية للأمم السابقة، فقد كان الناس يحرصون على التجمع في ايام محدودة لغرض التمتع بحلول يوم العيد لديهم، وقد يعرض فيه المباريات كما حدث في تباري موسى مع السحرة لإظهار الحق

﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمُ مَوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُحُشَرَ ٱلنَّاسُ ضُحَى ﴾ طه: ٥٩، ولما كان مجتمع سرورهم الذي اعتادوهُ حاوياً لهذه الأغراض السحرية، زماناً ومكاناً وغيرهما، اختاره - إلي الذلك، وفيه يضمن حضور اكبر عدد ممكن، (٦٧) وقيل ان يوم الزينة فيه احتمالات أَحَدُهَا: أَنَّهُ يَوْمُ عِيدٍ لَهُمْ يَتَزَيَّنُونَ فِيهِ. وَثَانِيهَا: قَالَ مُقَاتِلٌ يَوْمُ النَّيْرُوزِ. وَتَالِثُهَا: قَالَ سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرِ يَوْمُ سُوقِ لَهُمْ، وَإِنَّمَا قَالَ يُحْشَرَ فَإِنَّهُمْ يَجْتَمِعُونَ ذَلِكَ الْيَوْمَ بِأَنْفُسِهِمْ مِنْ غَيْرٍ حَاشِر لَهُمْ، (٦٨) كما طلب الحواريون المائدة من الله، وكان من اسبابحا ان تكون عيداً يجتمع فيه انصار عيسي

﴿ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمُ ٱللَّهُمَّ رَبَّنَا آَنِولْ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَّلِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَايَةً مِنكَ وَٱرْزُقَنَا وَأَنتَ خَيْرُٱلرَّزِقِينَ ﴾ المائدة: ١١٤، أَنْرِلْ عَلَيْنا مائِدَةً مِنَ السَّماءِ متعلق بأنزل تَكُونُ

٦٥- في ظلال القرآن: سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي: دار الشروق - بيروت- القاهرة الطبعة: السابعة عشر - ١٤١٢ هـ:

٦٦ - مفاتيح الغيب: ٢٩/١٨

٦٧ - نظم الدرر:٣٠٢/١٢

٦٤/٣٣ الغيب٦٤/٣٣

لَنا عِيداً صفة لمائدة واسم تكون ضمير المائدة وخبرها عيدا ولنا حال منه، أي يكون يوم نزولها عيدا، فعظمه وانما أسند ذلك الى المائدة؛ لان شرف اليوم مستفاد من شرفها، وقيل العيد السرور العائد ولذلك سمى يوم العيد عيدا، لِأَوَّلِنا وَآخِرِنا: بدل من لنا بإعادة العامل، أي عيدا لمتقدمينا ومتأخرينا، روى – انها نزلت يوم الأحد؛ ولذلك اتخذه النصارى عيداً (٢٩٩)، واخبرنا سبحانه عن ابراهيم، كيف انه دعي للاحتفال مع قومه، فاستغل ابراهيم يوم العيد ليحقق هدفه، فادعى انه سقيم بعدما:

﴿فنظر نظرةً في النّجوم﴾ الصافات: ٨٨، وقد شاع تسفيه ابراهيم الهتهم، حتى بلغ ملكهم فأرسل إليه أن غدا عيدنا فاحضر معنا لزيارة الآلهة ؛ لأن هذه التشريفات التي تعارفها الناس في الأعياد والأيام الرسمية قديمة اقتبسها الأواخر عن الأوائل؛ ولهذا السبب لما طلب فرعون من موسى تعيين يوم للمباراة مع السحرة عين لهم يوم العيد. (٧٠)

#### الزينة

صناعة الحلي وتزين القصور دليل واضح على الترف، وعلو وحضارة تلك الامم، حتى ان الجن كانوا يغوصون في البحر لتوفير ذلك

﴿ وَالشَّيَطِينَ كُلّ بَنّاءِ وَعَوّاصٍ ﴾ ص: ٣٧، أي وذللنا لأمره البنائين من الشياطين والغوّاصين في البحار منهم، يسخرهم فيما يريد من الأعمال، فإذا أراد بناء العمائر والقصور أو الحصون والقناطر أنجزوها له في الزمن القصير، وإذا أحب استخراج اللؤلؤ والمرجان من البحار لجعلهما حلية لمن في قصوره لبوا طلبه سراعا فيغوصون في البحر، ويستخرجون اللؤلؤ، وقال مقاتل: وهو أول من استخرج اللؤلؤ من البحر (٢١). اما في الحضارة المصرية فيكفينا ان نستمع لقوله سبحانه على لسان بني اسرائيل، فقد حملوا من الذهب ما يكفي لصنع عجل منه، كما يمكننا ان نستدل من الآية المباركة على الدقة والبراعة في صياغة العجل من الذهب وهذا ليس بالعمل الهين

﴿ قَالُواْ مَاۤ أَخۡلَفۡنَا مَوْعِدَكَ بِمَلۡكِنَا وَلَكِكِّنَا حُبِلۡنَاۤ أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَدَفْنَهَا فَكَلَالِكَ ٱلْقَى السَّامِيُّ ﴿ فَالْوَاْ هَاذَاۤ إِلَهُ صَلَىٰ اللَّهُ عَبُلًا جَسَدًا لَهُۥ خُوَارٌ فَقَالُواْ هَاذَاۤ إِلَهُ صَلَىٰ مُوسَىٰ فَسَى ﴾ طه: ٨٧ - ٨٨،

والدليل الثاني على وفرة الاموال والزينة لدى فرعون وقومه قول موسى في الآية

﴿ وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبَّنَا ۗ إِنَّكَ ءَانَيْتَ فِرْعَوْنَ ۗ وَمَلأَهُۥ رِينَةٌ وَأَمُولاً فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا رَبَّنَا لِيُضِلُواْ عَنَ سُبِيلِكَ ۗ رَبَّنَا ٱطْمِسُ عَلَىٰٓ أَمُولِهِ مَ وَٱشَّدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِ مَ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَىٰ يَرُواْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ عن سُبِيلِكَ ۗ رَبَّنَا ٱطْمِسُ عَلَىٰٓ أَمُولِهِ مَ وَٱشَدُدُ عَلَىٰ قُلُوبِهِ مَ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَىٰ يَرُواْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ يونس: ٨٨، اما مدى توفر المعادن الثمينة كالذهب والفضة، فقد اشارت الآيات الى مدى تعلق البعض بما الى درجة اكتنازها

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْأَحْبَارِ وَٱلرُّهْبَانِ لِيَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَكُطِّلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَكُنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا

٦٩ – روح البيان:٢/٢٦٤

٧٠- بيان المعاني: عبد القادر بن ملّا حويش السيد محمود آل غازي العاني: مطبعة الترقي – دمشق الطبعة: الأولى، ١٣٨٢ هـ - ١٩٦٥ م:٤٥٣/٣٤.

٧١- بحر العلوم:٣/٣٦.

في سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ ٱلِيمِ ﴾ التوبة: ٣٤، وبلغ التطور الحضاري مداه، فقد استخدموا طرقا لاستخراج الزينة من البحر

﴿ وَهُوَ الَّذِى سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلُكُ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَ بَتَعُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَكَكَّمُ تَشَكُّرُونَ ﴾ النحل: ١٤، ومن مظاهر الزينة لتلك الامم، التباهي بما يلبسونه ويملكونه من الانعام، فهي مخلوقات جميلة، خصوصا الخيول اذكانوا يسعون بكل جهدهم للحصول على اجودها كما هو إلحال اليوم في اقتناء افخر السيارات

﴿ وَٱلْخَيْلُ وَٱلْبِغَالُ وَٱلْحَمِيرُ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ النحل: ٨،

أي من مظاهر قدرة الله الشاملة، وإنعامه على عباده أنه سبحانه خلق لهم الأنعام وهى الإبل، والبقر، والعنم، وكان للناس فيها جمال في النظر وزينة حين سروحها إلى المراعى، ووقت رواحها ورجوعها عشاء منها، وهى بأصوافها وأوبارها وجلودها واسطة الدفء أي السخونة، وفيها منافع كثيرة أخرى بالأكل من ألبانها ولحومها، وبعون الإنسان بركوبها ونقل الأحمال على بعضها، فهى تحمل أثقال الناس، أي أمتعتهم من مكان إلى آخر، حيث توجهوا بحسب اختلاف أغراضهم، ويعجزون عن نقلها وحملها إلى بلد آخر، لا يبلغونه إلا بشق الأنفس، أي بمشقة شديدة وعناء كبير، إن ربكم الذي سخر لكم هذه الأنعام وذلّلها لكم كثير الرأفة والرحمة بعباده، حيث جعل هذه الأنعام لكم مصدر خير كبير ورزق وفير، وأداة نفع وجلب مصلحة، ومن مظاهر قدرة الله أيضا أنه خلق الخيل والبغال والحمير للركوب عليها والتزيّن والمفاخرة بها. (٧٢)

#### الخاتمة

خلق الله سبحانه وتعالى الانسان واسكنه الارض لمعرفته وعبادته واعمار الارض ومكن له المعيشة نيها

## ﴿ وَلَقَدُ مَكَّنَّكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَدِيثُ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ الأعراف: ١٠

، وعرض لنا القران احوال الناس عبر عمر الأرض الطويل وبين لنا احوال معيشتهم وما دار بينهم وبين السفراء الربانيين الذين ارسلهم لهدايتهم، وبين لنا ان اغلب الاقوام انكرت على الانبياء هذه السفارة، لأسباب مادية، فغرتهم مظاهر الترف والحضارة، فلو انهم امنوا بالله ورسله لما انزل الله عليهم العذاب، فعند نزول العذاب الالهي لم يغن عنهم ما جمعوا من اموال وبنين، ومن خلال المسيرة القصيرة مع هذا البحث يمكننا ان نستنج ما يأتى:

١ – العلم والعبادة الغاية الاساسية من خلق الله للإنسان، فالعلم اذا اقترن بالعبادة كان الطريق سالكا الله، وهذا ما لمسناه من القران الكريم فعلم بلعم بن باعوراء لم ينفعه فقد انحرف وضل، وكل امة حصلت على العلم ولم تقرنه بالله كان وبالا عليها.

٢- لم يغمط القران الكريم التقدم الحضاري للأمم السابقة، فذكر ذلك في معرض كلامه عن القصص الامم والانبياء، فكان ذكر تلك الجوانب الحضارية من باب ان الله سبحانه انعم عليهم وهيأ لهم الاسباب لرقى الحياة التي اراد الله ان تقترن برقى الافكار لهم ليصلوا الى التوحيد.

٧٢- ينظر :التفسير الوسيط: ٢/١٤.

٣-الحضارة بقدر ماهي نعمة بقدر ماهي في حقيقتها انذار لكل امة من الامم(سابقا وحاضرا) من ان ينحط فيها الفكر ومعرفة الغاية التي من اجلها خلق، فانحطاط الفكر والطغيان والابتعاد عن الله سبحانه معناه دخول تلك الامة في سخط الله وبالتالي نزول العذاب على تلك الامة فكم من حضارة ولت ونمت وازدهرت ثم طغت فهرمت فانزل سبحانه عليها العذاب ولم يبق منها الا اثارها شاخصة لتكون عبرة.

٤ - مقارنة الحقائق التاريخية التي جاء بما القران مع ما تم اكتشاف من خلال البحث والتنقيب في اثار الامم، تؤكد لنا مصداقية القران في دقة نقل الاخبار، لذا فالقرآن من اهم الوثائق التاريخية، فالأجدر بكل باحث في مجال التاريخ ان يطلع على ما جاء في القرآن من اخبار كي لا يكون هنالك تعارضاً بين ما يكتبه وبين ما جاء بالقران لان ذلك التناقض معناه فشل الباحث .

افتح القران الباب للباحثين الولوج في البحث بالجوانب التاريخية للأمم السابقة، فالبحث في احوال
 تلك الامم لا يخلو من فائدة والا فانه سبحانه لم يضرب تلك القصص لنبيه وللامة الاسلامية.

٦-القران الكريم كتاب سماوي مقدس، ووفرت الاخبار التاريخية لا تعني انه كتاب تاريخ اعتيادي، بل
 ان ما ورد من امور تاريخية كان لمغزى وحكمة الهية، واعجاز تاريخي.

٧-البحث التاريخي القرآني المستند على الحقائق التاريخية والمتناولة بأسلوب بحث علمي تفند الروايات المكذوبة التي قيلت في الانبياء واممهم.

٨-العديد من الجوانب الحضارية تم بمساعدة الانبياء، فعرف صنع السفينة بفضل نوح، وعرفت صناعة الدروع بفضل داود، وعرف الناس خزن القمح بالسنابل لجودت الخزن بفضل يوسف.

#### المصادر والمراجع

القران الكريم

- ارشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم: أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى دار
   إحياء التراث العربي بيروت، ب.ط.
- ۲. الامثل في تفسير كتاب الله المنزل، ناصر مكارم الشيرازي، الاعلمي، بيروت-لبنان، ط،الاولى،
   ۲۰۰۷.
- ٣. بحر العلوم: أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي : أبو الليث نصر، تحقيق:
   د.محمود مطرجي، دار الفكر بيروت، ب. ط.
  - ٤. البدء والتاريخ: المطهر بن طاهر المقدسي، مكتبة الثقافة الدينية، بور سعيد، ب .ط.
- ٥. البداية والنهاية: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي دار الفكر ط: ١٤٠٧ هـ ١٩٨٦.
- ٦. بيان المعاني: عبد القادر بن ملّا حويش السيد محمود: مطبعة الترقي دمشق الطبعة: الأولى،
   ١٣٨٢ هـ ١٩٦٥ م.
- ٧. تاريخ الرسل والملوك، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير أبو جعفر الطبري: دار التراث بيروت الطبعة: الثانية ١٣٨٧ هـ .
- ٨. تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد: محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسى: الدار التونسية للنشر تونس سنة النشر: ١٩٨٤.



- ٩. تفسير الشعراوي الخواطر: محمد متولي الشعراوي: مطابع أخبار اليوم ط: ١٩٩٧م.
- ١٠. تفسير القرآن العظيم: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي المحقق:
   سامي بن محمد سلامة دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة: الثانية ١٤٢٠هـ ١٩٩٩ م.
- ١١. تفسير المراغي أحمد بن مصطفى المراغي، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده بمصر الطبعة: الأولى، ١٣٦٥ هـ ١٩٤٦ م.
- 11. التفسير الوسيط، محمد سيد طنطاوي: دار نحضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة القاهرةالطبعة: الأولى ١٩٩٧م.
- 17. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي المحقق: عبد الرحمن بن معلا، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ١٤. روح البيان: إسماعيل حقى بن مصطفى الخلوتي، المولى أبو الفداء : دار الفكر بيروت، ب،ط.
- ١٥ السمعاني تفسير القرآن ا: أبو المظفر، منصور بن محمد بن عبد الجبار ابن أحمد المحقق: ياسر بن إبراهيم: دار الوطن، الرياض السعودية الطبعة: الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ١٦. في ظلال القرآن: سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي: دار الشروق بيروت القاهرة، الطبعة:
   السابعة عشر ١٤١٢ ه.
- ١٧. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، أبو القاسم محمود بن عمرو ، الزمخشري جار الله، دار
   الكتاب العربي بيروت-لبنان الطبعة: الثالثة ١٤٠٧ هـ .
- ١٨. محاسن التأويل: محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق المحقق: محمد باسل عيون السود
   دار الكتب العلمية بيروت الطبعة: الأولى ١٤١٨ هـ.
- ١٩. مدارك التنزيل وحقائق التأويل: أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي حققه:
   يوسف على: دار الكلم الطيب، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م .
- ٢٠. معالم التنزيل في تفسير القرآن :أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي المحقق : عبد الرزاق المهدي: دار إحياء التراث العربي -بيروت الطبعة : الأولى ، ١٤٢٠ هـ.
- ٢١. مفاتيح الغيب أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين فخر الدين الرازي: دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الثالثة ١٤٢٠ هـ.
- ٢٢. المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، المحقق:
   محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢ هـ ١٩٩٢ م .
- ٢٣. نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط: دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.
- ٢٤. النكت والعيون :أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي المحقق: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم: دار الكتب العلمية بيروت / لبنان. ب .ط.
   الموسوعة الحرة ويكسديا .