## معابير الحداثيين في نقد النصوص الق آنية دراسة وصفية

### Modernists' Criteria for Criticizing Qur'anic Texts A Descriptive Study

Researcher: Marvam Jawad Kazim Faculty of Jurisprudence/University of Kufa

Prof. Dr. Sattar Jabr Hamoud Al-Araii Faculty of Jurisprudence/University of Kufa الباحثة: مريم جواد كاظم كلية الفقه / جامعة الكوفة

mariamj.albadieree@student.uokufa.edu.iq

أ.د. ستار جبر حمود الأعرجي كلية الفقه / جامعة الكوفة Sattar.alaraji@uokufa.edu.iq

### ملخص

البحث تطرق بشكل موجز وعرض مُختصر لأهم المعايير التي يعتمدها الحداثيون في دراستهم للنصوص القرآنية حيث اعتمدوا على معيار التطور والتجديد من دون ضوابط يُلتزم بها، وحدود يقف عندها، ومعيار الزمكانية للنص القرآني المتغير التفسير عندهم بتغير العصور، وكذلك إعطاء العلة ومعلول للنص القرآني كمعيار من دون الالتزام بأي ضابطة إسلامية مُشرعة، بالإضافة إلى اعتمادهم على المبتنيات الغربية والمرجعيات الاستشراقية في إطلاق آرائهم حول القِ آن الكريم.

الكلمات المفتاحية: الحداثة، المعايير الحداثية، النص القر آني، تطور وتجديد، زمكانية، علة ومعلول، مبتنيات غربية.

أيلول ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م السّنة: العشرون العدد: ٥٢ / المجلد: ١

DOI: https://doi.org/10.36324/fghi.v1i52.20173











مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه / جامعة الكوفة

#### Abstract

The research briefly touched upon and presented the most important criteria that modernists rely on in their study of the Qur'anic texts, as they relied on the criterion of development and renewal without any controls to be adhered to or limits to be reached, and the criterion of the spatio-temporal nature of the Qur'anic text, whose interpretation changes with the change of eras, as well as giving cause and effect to the Qur'anic text as a criterion without adhering to any Islamic legal standard, in addition to their reliance on Western premises and Orientalist references in expressing their opinions about the Holy Qur'an.

Keywords: Modernity; Modern standards; Quranic text; Evolution and renewal; Spatiotemporal; Cause and effect; Western collectibles.

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



ايير الحداثيين في نقد النصوص القرآة





وَزَارُةُ التَّعْلِيمُ الْعَلَيْ وَالْبَحَثُ الْعُلَمِيْ جَ**امِعِــةُ الْكُوفــةِ لَكِبُلِــةُ كُلِيــةُ الْفُقُــه** العراق/النَّجِفُ الأَشْرُفُ

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

### مقدمة

سعى الحداثيون لإعادة قراءة التراث الإسلامي قراءة عقلانية ناقدة حسب زعمهم، تستجيب لمتغيرات العصر وتواكب تطوره الثقافي والمعر في. وانطلاقاً من القناعة الثابتة عندهم بأن الثبات على الموروث يُعد عائقاً أمام التقدم، فتننوا رؤى نقدية تدعو إلى تجاوز التفسيرات التقليدية، وتشتيت المواقف القديمة، واعتمدوا على تأويلات جديدة تتلاءم مع الزمان والمكان المتغيرين من خلال ربط النصوص بسياقاتها التاربخية والاجتماعية فأصبح الزمان والمكان معياراً لهم حاولوا –أمثال محمد أركون، وعبد المجيد الشرفي، ونصر حامد أبو زبد، ومحمد سعيد العشماوي، ومحمد شحرور – فيه الدفع بفكرة أن النص الديني لا ينفصل عن بيئته الزمنية والثقافية، بل هو نتاج لها، مما يستلزم قراءته بوصفه نصاً تاربخياً متعدد المعاني ومفتوحاً للتأويل. وأدى اعتماد هذه المعايير إلى تعميق وسائل الفهم الشرعي -بشكل غير سليم- لا لإقصائه، والاستفادة من تراثه؛ بل للقطيعة معه. بالإضافة إلى قراءة النصوص القرآنية من منظور سببي وفق قانون العِلية برؤية غير سليمة كما ينبغي أن يكون، متجاوزين بذلك كونها خطابا إلهيا لا يخضع للعقلية المحضة، واعتمادهم كان على السند الغربي الحديث متعدين بذلك أخذ الكلام من أهله، والبحث عن تعريف الحداثة والاشكاليات حوله بشكل موجز، وعرض ما اعتمده الحداثيون من المعايير عند تعاملهم مع النصوص القرآنية.

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

مريم جواد كاظم، أ.د ستار جبر حمود الأعرجي





مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

### المبحث الأول: الحداثة لغة واصطلاحاً

أولاً: الحداثة لغةً

حَدَثَ: يقال: (شابٌ حَدثٌ وشابَّة حَدَثة في السِّنَ) (الفراهيدي ا.، ١٩٨٨م: ١٧٧) وذُكرت في بعض المعاجم بالمعنى نفسه مع اختلاف بسيط في الألفاظ (١٧٧) وذُكرت في بعض المعاجم بالمعنى نفسه مع اختلاف بسيط في الألفاظ (الأزهري، ٢٠٠١م: ٢٣٤)، و(الحَدِيثُ: نقيضُ القديم. والحدُوث: نقيضُ القُدْمِة. وَدَثَ الشيء يَحدُثُ حُدُوثاً وحَداثة، وأَحْدَثهِ هو، فهو مُحْدَثٌ وحَديث، وكذلك اسْتَحدثه. وحَدَثَ حُدوثاً وحداثةً: نقيضُ قَدُمَ) (إبن منظور، ٢٠٠٥م: ٢٦٧) والحَدَثُ: الإِبْداء. (الفيروز آبادي، ٢١٠٦م: ٢٩١) أول الأمر وابتداؤه. (الزبيدي، والحَدَثُ: الإِبْداء. (الفيروز آبادي، ٢٠١٦م: ٢٩١) أول الأمر وابتداؤه. (الزبيدي، ومحدثات الأمور: ما أبتدعه أهل الأهواء من الأشياء التي كان السلف الصالح على غيرها، أو لم يكن معروفاً في كتاب ولا في سنة (إبن معصوم المدني، ١٩٤١هـ: ٣٦٦) وسيعمد البحث في سيره على معنى الحداثة التي هي نقيض للقديم، والمبتدع من قبل أهل الأهواء للأشياء التي كان السلف الصالح على غيرها.

### ثانياً: الحداثة اصطلاحاً:

قبل البدء ببيان مفهوم الحداثة لابد من القول إن هذا البحث ليس في صدد الجدل حول مفهوم الحداثة وماهيته بين العرب والغرب، الرافض والمؤيد، الثابت والمتغير في كُنه دلالته، وإنما سيتطرق البحث لذكر نبذة تعريفية بأبرز التعريفات التي قال بها أبرز الحداثيين، وما ذكر في المعاجم الإصطلاحية، فضلاً عما ذكره النقاد والمفكرون الإسلاميون.

الحداثة مفهوم متباين وتعبير مترجم لكلمتين أَجنبيّتين «الإنجليزية والفرنسية» للفظين (Modernity) : و (Modernity) والترجمة العربية لهما

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



الحداثيين في نقد النصوص القرآذ در اسة وصفية



مجلة علمية فصلية مححِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

السَنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

<u>چ</u> ه

جواد كاظم، أ.د ستار

٤̈́:

حمود الأعر

٨,

(تختلف من حداثة إلى عصرية إلى معاصرة) (العارضي ، ١٦ - ٢٨) فعُرفت الحداثة من قبل أبرز أنصارها العرب -أركون- بأنها:(الزعزعة الفكرية المتواصلة، وهي مشروع لا يكتمل مطلقاً لتوسيع واستكمال المزيد من البحث عن معرفة العقل). (أركون ومايلا جوزبن، ٢٠٠٨م: ١٧٧) فهي حركة فكربة مستمرة تهدف بشكل دائم لزعزعة القوالب التقليدية، عن طريق توسيع آفاق المعرفة وتعزيز دور العقل في الفهم والبحث، بينما قيدها حداثي آخر -الشرفي- ببعض السمات المشتركة بين بعض المجالات كونها مفهوماً إجرائياً فذكر بأنها: (مفهوم مستعمل للدلالة على المميزات المشتركة بين البلدان الأكثر تقدما في مجال النمو التكنولوجي والسياسي والاقتصادي والاجتماعي)، وفي موضع آخر ذكر بأنها: (ليست مفهوماً إجرائيا اجتماعياً أو سياسياً أو تاربخياً. إنها بايجاز نمط حضاري يختلف جذرباً عن الأنماط الماضية أو التقليدية) (الشر في ، ١٩٩١م: ٢٤، و٢٨). ورغم تناقضه بكون الحداثة مفهوما اجرائيا مرة ومرة غير اجرائي، إلا أنه اجرائي تجربي لقياس الأمور ومعرفة مدى صلاحية تطبيقها لكن وفق ضوابط محكمة سليمة غير عشوائية كما تعاملوا -الحداثيون- مع النصوص القرآنية. وبالتالي فهو (مذهب تفضيل كل ما هو عصرى أو مستحدث على كل ما هو قديم. ويتلخص بجوانب الإبداع والتغيير والسيطرة على الظواهر واخضاعها لصالح الإنسان، والتنوع والمرونة في التركيبات الاجتماعية، وتوفير المهارات والمعارف الفردية للمعيشة في عالم تكنولوجي متقدم). (بدوی، ۱۹۷۸م: ۲۷۲)

وهو أيضاً مفهوم (زئبقي شرود متملّص يلغي ذاته باستمرار إلا إنه إلغاء يراد من وراءه الإثبات، وانفتاح يعقبه تأجيل، وبناءً على ذلك فهي رفض دائم لكل ما هو قطعي، وبحث دؤوب لكل ما يمثل بؤرة من بؤر التوتر والاهتزاز، الأمر الذي يجعل





وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جَامِعـــة الكُوفــة مُرَلَــة كُليــة المُقْــه العراق/النّجف الأشرف العراق/النّجف الأشرف

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

المعاني دائماً في انزلاق وانجراف لا نهائي). (ذهيب، ٢٠١٨م: ٢٧) وذُكِرَ أيضاً بأنها (محاولة الإنسان المعاصر رفض النمط الحضاري القائم، والنظام المعرفي الموروث واستبدال نمط تصوغه حصيلة من المذاهب والفلسفات الأوروبية المادية الحديثة به على كافة الأصعدة الفنية والأدبية والاقتصادية والسياسية والاجتماعية والفكرية). (ريان، ١٩٩٧م: ١٥)

وبناءً على ذلك فتَشعُب مفهوم الحداثة وعدم تحديد مدلوله سببه عدم تكامل التعريف في القواميس اللغوية فهو متفاوت بين الكلام والخبر، وبين الحديث نقيض القديم وبين كونه الأمر المنكر غير المعتاد. (العارضي إ.، جدل الحداثة: ٢٣)، فأُختُلف في تحديد معالمه وحدُوده الميدانية، لاعتبارية كونه من المفاهيم السيالة التي لا يمكن أن تحتفظ بشكلها بسهولة لا في فترة محددة من الزمن ولا في حيز مكاني ومستعدة للتغيير دائماً، فتدور حول بعض المواد الصلبة لتقوم بإذابتها لتحقيق غاياتها التي منها تدنيس المُقدس في صورة التَنَصُل من الماضي وإنزالهُ عن عرشهِ من خلال التنصل من التراث قبل كل شيء (زيجمونت، ٢٠٠٦).

ومن زاوية أخرى فإن (المفهوم ليس شيئاً مجرداً عن أسسه الفكرية والثقافية، فكل ثقافة تضع مفاهيمها من أجل أن تعبر عن ذاتها وتؤطر المنتمين إليها، وهذا من بين الأسباب الأساسية التي تجعل من الصعب في كثير من الأحيان ترجمة مصطلحات ثقافة معينة إلى لغة أخرى، وذلك أن كل مفهوم ارتبط بالنسق الفكري الذي يشتغل داخله) (اليعقوبي، ٢٠١٤م: ٣٠١)، فلم توضح كثير من التفاصيل عنه لصياغته حديثة العهد التي لم يتم تداولها في الماضي كونها وافدة إلينا من الفكر الغربي لتحدد حركة التطور عقب النهضة الأوروبية (العارضي إ.، جدل

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

ير الحداثيين في نقد النصوص القرآ دراسة 1905 في 1

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السنة: ٢٠ السنة: ٢٠ الحداثة وما بعد الحداثة: ١٥)، التي كانت تعني كل ما هو حديث ومعارض للماضي المُجسد لكل ما هو قديم وعتيق، وأيضاً بسبب تأخر العرب والمسلمين زمنياً بالتعامل مع هذا المصطلح جعله مُتسما بالضبابية وعدم الوضوح (العارضي، جدل الحداثة وما بعد الحداثة، ٢٠١٣م)، وأيضاً من أسباب لبس المصطلح هو الخلط بين الحداثة والجِدة وإن كانت الجِدة تشترك مع الحداثة وملمح من ملامحها، إلا إن الجِدة أضافة إلى القديم وتجديد لطاقته وإمكاناته ودفعه للإمام، أما الحداثة فهي ثورة جذرية ضد القديم لرفضه والتحول عنه إلى آفاق مختلفة تماماً، وبالتالي فليس كل جديد حداثي (راغب، ٢٠٠٣م: ٢٦٢). إذ نجد أكثر كلمات الباحثين في تعريف الحداثة كانت محاولة لملامسة بعض أوصافها ومظاهرها دون إستجلاء حقيقتها وكشف هويتها رغم أن هدف التعريف المنطقي (القبانجي: ٢٥)، بحسب شروط التعريف العلمي منطقياً حتى يكون التعريف جامعاً مانعاً وأجلى وأعرف مفهوماً (المظفر، ٢١٦م: ٩٩)، فزادت هذه المحاولات المفهوم غموضاً

أما ما سيعتمد عليه مسار البحث فهو كون الحداثة توجه يُفضل كل ما هو حديث ومبتكر على ما هو قديم وماضي، وتوفير المهارات الابتداعية والمتغيرة المرنة في البُنى المعرفية خاصةً الدينية منها، وكونه مفهوما متشابكا يمتد عبر أجيال متعاقبة يسعى فيها لتجاوز القواعد المألوفة، الرافضة للثوابت، لتحافظ بذلك على طاقتها المتجددة المتقدمة.

مريم جواد كاظم، أ.د ستار جبر حمود الأعرجي





مجلة علمية فطلية مدخَّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

# المبحث الثاني: معايير الحداثيين في نقد النصوص القرآنية توطئة:

الحداثيون عندما تعرضوا في نظرياتهم لدراسة النصوص القرآنية واعتبروها نصوصاً بشرية بمجرد أن بلغها الرسول (صل الله عليه وآله) وإعطائها صفة الإنسانية وإزالة القداسة عنها، وبالتالي أرخنتها. وجَعل العقل حاكماً ومقدماً في حكمه على النصوص القرآنية، فصيروها مفتوحة أمام الجميع للتفسير وإبداء الرأي فيه من دون قيد أو شرط، كُل هذه المباني وتفصيلاتها كانت هناك معايير حكموا على أساسها في فهم هذه المباني، وإن لم يصرحوا بذلك في منهجية مؤلفاتهم، لكنها موجودة بين ثنايا كتاباتهم، فأبدوا آرائهم بناءً عليها، فكانت مقياساً لنظرياتهم. وهذه المعايير التي نُلاحظها في كتابات أغلب الحداثيين، نُجملها في معايير أربعة، وهي:

## المعيار الأول: معيار التطور والتجديد

تحول المبادئ، وضرورة التطور، وطرح الأفكار القديمة، وتفنيد المواقف الماضية، والدعوة لأفكار ومواقف جديدة ورؤى حديثة، أبرز ما أعتمد عليه الحداثيون معياراً في نقدهم النصوص القرآنية والدراسات الدينية الإسلامية، فقاموا بتحويل الفكر الديني الإسلامي من خلال نقد النصوص الدينية القرآنية منها والنبوية، وتطوير القضايا الإسلامية بما يتماشى مع متطلبات العصر الحديث. فاستجابة لضغوط الواقع، ودفعاً لشبه المستشرقين، ونفياً لما يثار ضد الإسلام وجد الحداثيون العقلانيون ضرورة مسايرة الواقع وإخضاع كثير من القضايا الإسلامية بين الإسلام ومستجدات العصر المتطورة، والتوفيق بين الإسلام ومستجدات العصر المتطورة، والدعوة لتطوير الإسلام كله، عقيدة وشريعة، فكانت هذه الدعوة إنشاء وابتداء

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



يير الحداثيين في نقد النصوص القرآذ د اند لا مدينة



وزارةُ التعليمِ العاليٰ والبحثِ العلميٰ جَامِعــةُ الْكُوفـــةِ **مُدِّلــةُ كُلِيــةُ الْمُثْــةُ** العراق/النّجِفُ الأشرَفِ

مجلة علمية فطلية مدكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

لمفاهيم وأحكام ما أنزل الله بها من سلطان، إعتماداً على مسايرة العصر وتجديده

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

3/2

جواد كاظم، أ.د ستار جبر حمود الأعرجي

(العلى م.: ١٠٦, ١٠٨) أمثال تعاملهم مع العبادات التي جعلوها مرتبطة بأسباب نزولها ومختصة بالحوادث الواقعة من أجلها ومن ذلك إنطلق رواد الحداثة إلى تقديم رؤى جديدة، أولئك الرواد الذين لم يكونوا دعاة التجديد المتعارف عليه في اللغة، وانما دعاة الهدم والتخريب والتمرد على الموروث السائد والنمطي بأنواعه المختلفة عقيدة ولغة وأدباً وأخلاقاً، ويعلنون ذلك صراحة في كتبهم النقدية ومؤلفاتهم (التميمي ع.، ٢٠ - ٢م: ٢٧-٢٨)، بربطهم الحداثة كمنهج فكري نقدي متطور بالتهديم الفكري الإسلامي المُزين، كزعم أركون بأن (التراث معرقلاً لحركة التطور فلابد من طرحه وابقاء العناصر الصالحة للبنيان الجديد) (اركون، ١٩٩٨م: ٢٩٢)، فنجده هو وغيره من الحداثيين يخلط بين الحداثة كمنهج فكرى يدعو للتخريب، وبين المعاصرة والتجديد التي تدعو إلى تطوير كل ما هو موجود من ميراث أدبي ولغوى واضافة ما يواكب العصر وبتواءم مع التطور منطلقاً من الإرث الذي لا يمكن تجاوزه باي حال من الأحوال (التميمي ع.، التواصل الحضاري ومفهوم الحداثة في قراءة النص القرآني: ٢٧-٢٨)، ليأتي التجديد للتنقية من الأمور المخالفة للحقيقة الدينية، والحكم على المستجدات في كل عصر وفق الشريعة الصحيحة لله (الشافعي م.، ١٤٢٩هـ: ١٢٥)إلا أن الحداثيين أرادوا أن يتلبسوا بالمجددين الحقيقيين، فجعلوا التطور معيارهم في دعواهم للخروج على الأصول المعروفة والقواعد الموروثة (الشافعي م.: ١٢٨)، التي اعتبروها عائقاً أمام تجديدهم. بينما التجديد الحقيقي لا يعنى أبداً رفض التراث كلياً بل الاستفادة منه في ضوء مستجدات العصر مع التمسك بما يتفق مع الشريعة، لكن الحداثيين تينوا مقارية فلسفية شاملة تنظر للتراث ككل بوصفه عائقاً للتقدم،(لطرح ما أصبح ميتاً



وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ جَـامِعــــــُةُ الْكُــوفــــــَةِ مُجْلَـــــُةُ كُلِيـــةُ الْمُثَـــــُهُ العراق/النَجفُ الأشرَف العراق/النَجفُ الأشرَف

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضمّه/ جامعة الكوفة

فيه ومعرقلاً لحركة التطور، والإبقاء على العناصر الصالحة من أجل استخدامها في البنيان الجديد) (اركون، ١٩٩٨م)، استناداً إلى (رؤية تقطع بين الحداثة والتراث، وتصور الحداثة بوصفها تجاوزاً للتراث، والبحث عن التجدد المستمر، والنظر دائماً إلى ما هو قادم، وكما إن الماضي والحاضر لا يجتمعان، كذلك التراث والحداثة لا يجتمعان) (الميلاد، ٢٠١٢م: ٩٣)، فالنظر إلى المستقبل فقط، وعدم الجمع بين الماضي والحاضر، لمعارضتهما للتطور والهوية.

ودعوته إلى تجديد الفكر العربي والإسلامي، فيري أنّ علماء الاجتهاد في الإسلام قد جنوا على الاجتهاد عندما فرضوا مجموعة من الشروط والمقاييس لا يصّح الاجتهاد بدونها، وفي ذلك يقول أركون:(مؤسسّي المذاهب الكبري اللاهوتية القانونيّة الذبن ثبتوا للقرون التاليّة المدونّات القانونيّة والعقائد الإيمانيّة الأرثوذوكسية، وعلم أصول الفقه: أي المنهجية المعيارية الضرورية من أجل استنباط الأحكام بشكل صحيح من النصوص المقدسّة القرآن والسنة وهكذا نجد أمامنا في بضع كلمات فقط كل شروط ومحدوديّة ممارسة الاجتهاد في الفكر الإسلامي الكلاسيكي. ولكي يواجهوا تحديات الحداثة العقلية والثقافية والمادية المفروضة من قبل الغرب منذ القرن التاسع عشر فإن العلماء الذين كانوا اصلاحيين أولاً قبل أن يتحولوا اليوم إلى الانخراط في الحركات السياسية النضالية بشكل مباشر ومكشوف، قد حاولوا ولا يزالون يحاولون إعادة فتح باب الاجتهاد) (اركون، ١٩٩١م: ١١-١٢)، فيتم تجديد الفكر الإسلامي من خلال تجاوز القيود التقليدية التي فرضها علماء الاجتهاد الكلاسيكيون، حيث قيدوا الاجتهاد بشروط صارمة ومنهجيات ثابتة، فالتخلص من المنهجية المعيارية لاستنباط الأحكام العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



ير الحداثيين في نقد النصوص القر د اسة وصفية

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

الصحيحة دعا لفتح باب الاجتهاد، لمواجهة تحديات الحداثة العقلية والثقافية والمادية.

أما الشر في فتقوم فكرته في التجديد عل دعوة صريحة للتفكر والتدبر في النص القرآني، ومعارضة المسلمات وفاءً لجوهر الرسالة المحمدية، وبالإمكان تجاوز جمود الاجتهاد في استنباط الأحكام الشرعية التي لا نص فيها، كونها منخرطة في منظومة غير مُجدِية بدعوى أنها من الدين بالضرورة متى كانت تستوجب المعارضة، يعارض، ما دام لا ينظر إلى من قال بقدر ما ينظر إلى ما قال، ولا يقدس السلف بقدر ما يدافع عن حق الخلف، وايقن بأنه آن الأوان لإرساء حوار في صميم المسائل المطروحة ويعرض عن القشور والحواشي ويتمسك باللب والأصل (الشر في، ٢٠٠٨م: ٧)، فاحترام حق الأجيال الحالية في الابتكار والتغيير، والنظر في مضمون القول هو جوهر التجديد عند الشرفي، واعتبر العشماوي تطبيق الشريعة هو المنهاج أو الطريق أو السبيل (للاستمرار والتقدم ومسايرة الحياة وطبائع التطور أي أن الشريعة تعني التطور الدائم والتقدم المستمر لأنها منهاج وطريق وسبيل. وكمال المنهاج تطبيقه سديداً دائماً يواكب ركب الحياة وبتقدم على المصالح باستمرار) (العشماوي، ١٩٩٦م: ٢٣-٢٤)، لأنه من الخطأ عند الحداثيين (الثبات على تراث ثابت، وعقائد ساكنة، ومصادر معرفية قديمة، فالحياة دائمة التطور والتغير، وبالتالي فلابد من استمرارية التحول والتطور في العقائد والأحكام والقوانين والقيم. فعلامة الحداثة هي مخالفة النمطي والسائد، ومجاوزة المعروف والمألوف، فالحداثة في تحول مستمر، وتطور لا يتوقف، وتغير لا ينتهي) (العلى: ١١٦٣)، وعند تعامل الشر في مع النص قرأه قراءة تأويلية كنمط رئيس في القراءة وجعل أبرز خصائصها (البحث عن معانِ متجددة للنص ملائمة لظروف الحياة

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ١٤٤٤ هـ / ٢٠٢٥م

مريم جواد كاظم، أ.د ستار جبر حمود الأعرجي





وَزِرْةُ التعليمِ العاليٰ والبحثِ العلميٰ جَـامِعـــةُ الكُـوفـــةِ شَرِّلــةُ كُليــةُ الْفُقْــهِ العراق/النَّجِفُ الأشْرَفُ العراق/النَّجِفُ الأشْرَف

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

المتجددة...) (الشرقي، ١٩٩٤م: ١٠٨-١٠٩)، إلا أنه أشار إلى أن (الخطاب الديني

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السنة: ٢٠ السنة: ٢٠

المعال المواد عالية الماد المواد الماد ال

لا يمكن أن ينتشر في صيغة متجددة، إلا إذا عم التحديث قطاعات المجتمع المختلفة على أوسع نطاق، وهذا ما تفتقر إليه جل المجتمعات الإسلامية) (الشر في، ٢٠٠٩م: ٣٧)، فبتجديد المعاني التي تتناسب مع ظروف الحياة المتغيرة للسماح ببقاء النصوص حية وقابلة للتفاعل مع المتغيرات الاجتماعية والثقافية . وبالإشارة لرأى أبو زبد وتعامله مع معيار التطور والتجديد بوصفه أساساً لفهم النصوص الدينية بوصفها نتاجاً لبيئة تاريخية وثقافية محددة، ومن المفترض قراءتها وتجديد فهمها عن طريق (جعل النصوص الدينية مرتبطة في نظامها اللغوي الثقافي التي تنتمي إليه،... وتقاس أصالة هذه النصوص الدينية وتحدد درجة إبداعيتها بما تحدثه من تطور وتجديد قراءتها في النظام اللغوي وبالتالي تطور في الثقافة والواقع معاً) (أبو زبد، ١٩٩٤م: ٢٠٢-٢٠٤)، فمعالجة النص القرآني لا يمكن أن تبدأ بشكل مجرد، لأن (أي مشروع يسعى الى تجديد الفكر العربي الإسلامي لا يبدأ من التصدي للنص القرآني بمنظور نقدي من حيث هو مشروع قاصر بأدواته وأهدافه وتوجهاته، ولذلك فإن أصحاب اتجاه القراءة الحداثية للنص القرآني لا يفرقون بين تجديد روافد التراث العربي الإسلامي ومحاولة تجديد دراسة النص القرآني، فهم في مثل هذه الحالة يرون النص القرآني جزءاً من هذا التراث، وبجب التعامل معه كأي رافد آخر – من دون التوقف عند خصوصيته وقداسته - بالمساءلة والنقد، وحتى تجاوز قسم من مضامينه وأحكامه التي بمنظورهم لم تعد تلبي حاجات العصر الحديث ومتطلباته) (حسين، ٢٠٢٢م: ٦٦)، وفي سياق هذا الخلط جعل الحداثيون التطور والتجديد معياراً لرفض وتقويض العقل الديني الطوبائي القائم على التقليد (التميمي، التواصل الحضاري:

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

٥٥)، رغم أن العقل حلقة وصل بين التصورات والتصديقات، وبين الدماغ

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠ والقلب، وبين العلم والعمل، فحكمه وحكم سائر المخلوقات تابع للأمر الإلهي، فهو تابع وليس متبوع، خادم للنصوص الشرعية وليس مخدوم، فإن جاءت مادته موافقة لمضامين الحقائق الشرعية، فهو صحيح، وإن سبق بمقدمات كاذبة ومضامينه مخالفة للحقائق الشرعية كانت مضامينه فاسدة وألفاظهم مُجَملةً، وهذا ما اعتمد الحداثيون عليه في نظرياتهم. (العبيدلي، ٢٠٠٩م: ٧٧) كاعتماد أركون على العقل عندما فرق بين الباحث التقليدي والباحث الحديث باستخدام مقدرة العقل على فك ألغاز الأنظمة الفكرية للنصوص القرآنية والأشكلة عليها بالتساؤل والنقد، لتنتج معنى حقيقيا متواجدا في النص القرآني المتوسع بشكل هائل كمادة حقيقية للمعاني. (اركون، الفكر الأصولي واسحالة التأصيل نحو تاريخ آخر للفكر الإسلامي، ١٩٩٩م: ٢٢) وهو بذلك يفضل فهم البحث المعاصر، فقط لأنه معاصر ومواكب للتطور الذي هو فيه، وهذا يعني (رفض التقيد بالفهم الماضي للنص) (بهجت، حسين صبري، محسن سعيد، و سميح الخالدي، ٢٠٢٣م:

فالفهم المعاصر للنصوص بناءً على معيار تطور الزمن ومواكبة العصر، وتجاهل الفهم التقليدي السابق للنصوص الدينية هو أولويتهم في آرائهم النقدية، وبالتالي جعل الحداثيون ميزانهم في الحكم على النصوص الإسلامية هو تطورها باستمرار بدون قيد أو شرط، معدومة الضوابط والقواعد، واتخذوا مرتكزهم في آرائهم المتقدم أفضل من المتأخر، فقط لأنه متقدم في العصر. رغم تناقض معيارهم هذا تماماً مع الإسلام كونه يؤدي إلى إسلام منحرف جملةً وتفصيلاً، مع أن هذا غاية مبتغاهم.

مريم جواد كاظم، أ.د ستار جبر حمود الأعرجي





وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ جَامِعـــةُ الْكُوفَــةِ (لُجُلَــةُ كُلِيــةُ الْلَــةُ العراق/النّجف الأشرف العراق/النّجف الأشرف

مجلة علمية فطلية مدكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

## المعيار الثاني: معيار التفضيل الزمكاني

الزمان والمكان وجميع مستجداته المعرفية المعاصرة هي المعيار القيم والمفضل الذي تعامل معه الحداثيون في قراءتهم ونقدهم للنصوص القرآنية، متداخلاً مع معيار التطور والتجديد لكون الحداثيون يعتبرون مواكبة العصر وتغيير تفسيرات أو تأويلات النصوص القرآنية حسب الزمان والمكان، فمعيار تفضيل الواقع الزماني والمكاني هو ما اعتمد عليه الحداثيون في اجتهاداتهم المعاصرة.

إن فهم النصوص القرآنية وفعالية الزمان والمكان الذي نزلت فيه بما يكتنفه من عادات وسلوكيات وأفكار وأنماط عيش مؤثرة في ذلك الفهم، واختلاف تأثير الواقع الزماني والمكاني المعاصر في فهم النصوص القرآنية نفسها هو ما اعتمد عليه ميزاناً في طرح الآراء، وهذا مفاد ما صرح به أركون من (إن كل شيء يتغير أو يتطور مع التاريخ أو مع مرور الزمن، ولا شيء ثابت أو معطى بشكل جاهز مرة واحدة والى الأبدكما يتوهم المؤمن التقليدي (باحو ، ٢٠١٢م: ٣٤٧)، أما إيمان الإنسان (فيبقى ولكنه يتخذ تجليات مختلفة ومتحولة أيضاً) (اركون، من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، ١٩٩١م: ٢٧)،فأركون يعتقد أن الإسلام ومجتمعاته ولدت ضمن سياق تأريخي وإجتماعي محدد، فأي فهم لابد أن يراعي ذلك السياق، لأن (مصيره مرتبط بمعطيات طبيعية مناخية لم تتم السيطرة عليها حتى الآن) (القرغولي م.، ٢٠٢٢م: ٢٠٨)، وهو بذلك يؤرخن النصوص القرآنية وبؤكد على ضرورة تعرضها للنقد التأريخي، بقوله: (وحصل تثبيت بواسطة الكتابة للرسالة التي تم جمعها ضمن ظروف تاريخية ينبغي أن تتعرض للنقد التاريخي والضبط التاريخي والتحقق التاربخي) (اركون، ٢٠٠٩م:٧٧) العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



يير الحداثيين في نقد النصوص القرآن



وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ جَ**ـَامِعــــةُ الكُـوفـــةِ مُجْلَـــةُ كُلِيــةُ الْمُقْــه** العراق/النّجِفُ الأشرُف

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

وما ذكره هاشم صالح بأن كشف أرخنة الخطاب القرآني بربطه (بالبيئة

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

مريم جواد كاظم، أ.د ستار جبر حمود الأعر

٨٠,

الجغرافية والطبيعية والبشربة - القبائلية لشبه الجزيرة العربية في القرن السابع الميلادي). (اركون، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، ٢٠٠١م: ٢١,هامش الكتاب) دليل على انتماء النصوص الدينية إلى فترة تشكُّلِها وإنتاجُها المحدد تأريخياً، فهي لا تنفك عن النظام اللغوي الثقافي المتجزئ منه، غير أن أركون (لم يغادر في دراسته لزمن ولادة ذلك النص أو بيئته، ورأى أن النظر إليه يكون في زمانه وبيئته، فهما معياران مهمان في توجيه الدلالة التي يبتغيها) (النصراوي، ٢٠٢٠م: ٢٥٩)، فالمتدخل في تفسيرها وتأويلِها -في رأى الحداثيين-هو محيطها الثقافي، فإذا (كانت النصوص الدينية نصوصاً بشربة بحكم انتمائها للغة والثقافة في فترة تاريخية محددة هي فترة تشكلها وانتاجها، فهي بالضرورة نصوص تاريخية، بمعنى أن دلالتها لا تنفك عن النظام اللغوى الثقافي الذي تعد جزءاً منه) (ابو زبد: ٢٠٦)، فهو كأي نص يعكس سياقه الثقافي واللغوي الذي ظهر فيه، فتفسيره وتأويله يعتمد بشكل كبير على فهم الإطار المكاني والزماني للنص القرآني، كونه يتمتع (بدرجة هائلة من الخصوية والغني التي تنفي إمكانية الإدعاء باستنفاذ محتواه، رغم أن كل نص لغوى يظل محدداً بزمن إنتاجه، وكفاءته المعرفية محددة بأزمنة ثقافية معينة وسياقات تأربخية واجتماعية معينة) (ابو زىد، ۲۰۰۸م: ۲۲۲-۲۲۵).

وفي ذلك الصدد أشار الشرفي إلى أن الفقهاء يقطعون جزءاً من الآيات ويحتجون فيها لواقعة مشابهة، وهذا له أثر خطير، لأن فهم الآيات في نظره والاحتجاج بها مخصص بحدود الواقعة التي نزلت فيها ولا تتعداها إلى غيرها من الحوادث، فيقول: (إن الآيات، أو النصوص المستشهد بها هي في كثير من الأحيان





وَزِرْةُ التعليمِ العالىٰ والبحث العلميٰ جَـامِعــــةُ الكُـوفـــةِ مُدِّلــةُ كُليــةُ الْفُقْــهِ العراق/النَّجِفُ الأشْرَفُ العراق/النَّجِفُ الأشْرَف

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

مقتطعة من سياقها التاريخي وسياقها النصي، ذلك أن بترها من سياقها التأريخي أمر خطير الآثار، لأن آية من الآيات أو نصاً من النصوص يمكن أن يستجيب لوضع معين ولظرف محدد زمنياً دون آخر) (الشرفي ع.، تحديث الفكر الإسلامي: ١٤)، ففهم وتفسير النص القرآني بناءً على معيار ظرفي محدد للنص بزمانه وواقعه المكاني المعاصر له، (فأتخذ التيار التأريخي سيفاً مسلطاً سلطته على النصوص الشرعية،...للتخلص من مدلولات النصوص الشرعية والأحكام التكليفية التي دلت عليها بذريعة أن لكل زمان طرائقا للفهم تتطور بتطور الزمان وتبدل الأحوال،...هذا الفهم يناسب عصرهم فقط وإمكانياتهم، بيد أنّه لا يصح بقاء هذا الفهم واستمراره للعصور التالية، فلكل عصر فهمه وآلياته وحاجاته ومسلماته ولكل لفظ مدلولاته المتغيرة والمتطورة من زمن لآخر). (على ، ٢٠١٦)

وبناءً على مقولة (لا ينكر تغير الأحكام بتغير الزمان) (السيف خ.، ٢٠١٥، ٢٨٥) فأحكام القرآن عند الحداثيين هي استجابة لواقع معين وصالحة للعصر بشروطه التأريخية، ولكن التطور التأريخي ألغى هذه الصلاحية ولم تعد صالحة لكل الأزمان (باحو، العلمانيون العرب: ١٥٥)، (فالأحكام والتشريعات جزء من بنية الواقع الاجتماعي في مرحلة اجتماعية تاريخية محددة ويجب أن تقاس أحكام النصوص الدينية وتشريعاتها -وتتحدد دلالتها من ثم- من واقع ما أضافته إلى الواقع الاجتماعي الذي توجهت إليه بحركتها الدلالية الأولى) (ابو زيد، النص، السلطة، الحقيقة، ١٩٩٥م: ١٩٦٥م) فمن وجهة نظر الحداثيين ينبغي أن تكون (الأحكام الشرعية خاضعة للتغير وعدم الثبات، بل هي تقع تحت تأثير تطور المجتمعات المتغيرة التي تدور مع المصالح المقررة عقلاً) (السيف خ.، ظاهرة التأويل الحديثة في الفكر العربي الإسلامي: ٢٨٧)، فالحداثيون استندوا إلى ما هو متغير ومختلف

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



يير الحداثيين في نقد النصوص القرآنم

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م فيه -النص القرآني- وبستبعدون البعد الإلهي، وبضيقون فهمهم الإنساني بالواقع، ولكن ينظرون إلى كون النص القرآني يستوعب الجديد المستقبلي من المفهوم، بمساعدة مخزون الأصول المساندة لإعداد تشربعات النص القرآني بفتح الاجتهاد وقبول التعداد في الفهم المنضبط. (الأعرجي س.، ٢٠٢٤م)

أما العشماوي فجعل حكمه على الآيات القرآنية مبنياً على أساس أسباب نزولها وكونها منسوخة، وبالتالي فهي غير صالحة لتطبيقها والعمل بها في الزمن الحاضر، فأحكام الشريعة عنده (تنزلت على أسباب ونتيجة لوقائع حدثت واقتضت أحكاماً لحلها، لذلك فإن التطبيق السليم لأحكام الشربعة يعني ريط الحكم بواقعه وتفسير القواعد على الأسباب التي تنزلت من أجلها) (العشماوي، ١٩٩٦م:٢٥)، وفيما يخص النسخ ذكر بأن (بعض آيات القرآن نسخ بعضها الآخر، وكان ذلك من باب التطبيق السليم للمنهج الذي لا يقف عند نص محدد ولا يتشبث بحكم خاص ولا يتجمد حول قاعدة ثابتة، وانما يتقدم على المصالح ويراعى تجدد الوقائع، فينقل الناس من حكم إلى حكم أصلح، فيواكب بذلك ركب الحياة وبواجه أي حادث جديد وبلائم كل واقع مبتكر) (العشماوي، جوهر الإسلام: ٢٧)، فجعل التغيير تغييراً مطلقاً في الأحكام اعتماداً على دوران المصالح مع اختلاف الزمان، والتغاضي عن حيثيات الأحكام وتحققها كون هدفهم هو تقديم المصلحة على النص بأي مسوغ كان حتى لو كان غير معترف به علمياً. (السيف خ.: ٢٨٨) بصرف النظر عن كون (ما هو قابل للاستدلال به لا يشمل كل الواقع التاريخي، بل يقتصر على المفردات التاريخية التي لا تخطأ، وهي قول المعصوم وفعله، وهو شخص النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) والأئمة الاثني عشر (عليهم السلام) عند الشيعة الاثني عشرية، وشخصه (صل الله عليه وآله وسلم) قولاً وفعلاً عند

<u>چ</u> ه

جواد كاظم، أد

بالز

٤̈́:

حمود الأعر

٨,



وزارة التعليم العالئ والبحث العلمئ حَامِعِــةُ الْكُوفِــة مُدَّلِــةٌ كُلِــةُ المُمَّــة العراق/النَّجِفُ الأَشْرَف

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

العامة، وقد يدخل الصحابة معه في ذلك، لكن ليس من الواضح صحة هذه النسبة للعامة، لأن الالتزام بعدالة الصحابة لا يقتضي كون أفعالهم وأقوالهم مصدراً للتشريع، لأن العدالة لا تتنافي مع الخطأ ما لم يكن عمدياً، واحتمال الخطأ مسقط للمرجعية إلا إذا تعبدنا الشارع بذلك المورد كإخبار الثقة، والاعتماد على الظهور العرفي في فهم الكلام). (القرغولي: ٣٤٠)

المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ۷٤٤٧ه / ۲۰۲oم

<u>:</u>قا

إضافة إلى ذلك نجد العشماوي يقارن بين رسالة النبي موسى 🛭 والنبي محمد صلى الله عليه وآله وسلم) فينفى كون رسالة النبي مخصصة للتشريع وبضفى عليها هالة الرحمة والمحبة والعفو والتعامل بالمعروف على غرار كونها رسالة تشريع، فيرى ان التشريع في رسالة النبي محمد (صل الله عليه وآله وسلم) أمرٌ ثانوي غير أساسي. فيقول:(وشريعة موسى هي الحق: فهي تضع الحقوق مع الواجبات وتحدد الجزاء لكل إثم؛ وتدعو لإعمال الواجبات دون تخفيف وتطبيق الجزاءات في شدة...وشريعة محمد هي الرحمة: الرحمة التي تزاوج بين الحق والحب، وتمازج الجزاء بالعفو، وتماشج التعامل بالفضل والمعروف) (العشماوي، أصول الشريعة، ١٩٩٦م: ١٧٩-١٨٠)، فنجده جرد القرآن إلا القليل منه من التشريع، لتمييز الرسالة المحمدية عن الرسالة الموسوبة، وكون الرسالة الموسوبة جاءت بالتفاصيل التشريعية والرسالة المحمدية جاءت بالكليات التشريعية حتى تكون مواكبة للعصر ومستجدات الزمان والمكان، دونما الاهتمام بواقع العصر الذي نزلت فيه بأسبابه وظروفه (عمارة ، ٢٠٠٣م:٥٨)، ومن دون الالتفات الى دقة الضوابط التفسيرية والتأويلية، لتجنب الخطأ وتعارض النصوص مع مقاصد الشربعة الإسلامية. وأكد على أن (رسالة محمد (صل الله عليه وآله وسلم) ليست كرسالة موسى رسالة تشريع إنما هي رسالة رحمة ورسالة أخلاق أساساً، بحيث يعد



وَزَارَةُ التَّعْلِيمُ الْعَلَانِ وَالْبَحَثِ الْعَلَّمَيْ **جَامِعِـةُ الْكُوفَــةِ مُجَلِـةُ كُلِيـةُ الْمُثَّـِكُ** العراق/النَّجِفُ الأَشْرَفُ

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

> <u>چ</u> ه

جواد كاظم، أ.د ستار

٤̈́:

7860

بالأعر

التشريع صفة تالية، ثانوية، غير أساسية). (العشماوي، الإسلام السياسي، ١٩٩٦م: ٥٤) فقد حكم على فهم القرآن وآياته التشريعية واستنباطها اعتماداً على المستجدات الزمانية والمكانية كمعيار في فهم الآيات القرآنية والاستنباط منها، ولم يلتفت إلى تقليله من أهمية التشريع القرآني المركزية في الحياة الإنسانية، كتشريع العبادات والمعاملات والأحوال الشخصية وغيرها. واستخلاصاً لما سبق فالحداثيون يفضلون في قراءاتهم وآرائهم التغيرات التي تجريها الأزمان، والاختلافات التي تبديها العصور بصرف النظر عن كونها تعارض وتناقض الثوابت الإلهية، فالحداثيون اعتمدوا على معيار التفضيل الزمكاني في فهم النصوص القرآنية، وطرحوا أفكاراً تدعو إلى إعادة تفسير النصوص الشرعية بما يتماشي مع القرآنية، وطرحوا أفكاراً تدعو إلى إعادة تفسير النصوص الشرعية بما يتماشي مع التغيرات التاريخية والاجتماعية، لأن هذا النهج يعكس رغبتهم في مواكبة التغيرات التي تطرأ على البشرية عبر التاريخ، فهم يرون أن النصوص القرآنية ليست ثابتة التفسير، وإنما يجب أن تكون قراءتها متجددة بما يتناسب مع الظروف الزمانية والمكانية المتغبرة.

### المعيار الثالث: معيار السبب والمسبب

معيار العلة والمعلول أو العلية -(هي العلاقة الوجودية بين شيئين بشكل يكون أحدهما تبعاً للآخر) (الشيرازي، ١٤٢٦هـ :٥٠)- مقياس أستخدمه الحداثيون في ثنايا كتاباتهم للبرهنة على طروحاتهم، فالحداثيون يحكمون وفقاً لما يرونه من منظورهم الشخصي، بأن النص علة لمعلول من دون أخذ الاعتبارات الدينية والمحددات الإسلامية، بل تجاوزوها واسقطوا ذلك على النصوص القرآنية.

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضمّه/ جامعة الكوفة

فجعل أبو زبد علة الخطاب الديني وحلوله للمشكلات وافتراض تطابق هذه الحلول لهموم ومشكلات الحاضر، وإمكانية تطبيقها، مسبباً في إهدار مكثف للبعد التأريخي الذي يفصل الخطاب الديني زمانياً. (ابو زيد، نقد الخطاب الديني:٩٥) وهو بذلك يربد أن يجعل الواقع هو الحَكُم في علة تشكل النص وتفسيره، بجعل الواقع هو المسبب والمعلل لتكوين الحُكُم، بحجة (تعميق اغتراب الإنسان والتستر على مشكلات الواقع الفعلية في الخطاب الديني) (ابو زيد، نقد الخطاب الديني:٩٥)، كما أنه أصر واستمر في إصراره بجعل الواقع والنص مرتبطان بعلاقة جدلية، فيقول: (الواقع إذن هو الأصل ولا سبيل لإهداره من الواقع تكون النص، ومن لفته وثقافته صيغت مفاهيمه، ومن خلال حركته بفعالية البشر تتجدد دلالته، فالواقع أولاً، والواقع ثانياً، والواقع أخيراً) (ابو زبد، نقد الخطاب الديني: ١٣٠) فهو بذلك بني على إن علة تشكل النص هو الواقع، وإن لم يصرح بمفهوم العلة والمعلول. (الخزعلي، ٢٠٢١م: ٢١٥) ومع أن النص القرآني جاء مراعياً دقيقاً في مراعاته للواقع، لكنه ليس تابعاً له ولم يسلم له القيادة، فإنه وإن راعي الظروف الواقعة كمسبب ومعلول للنص، إلا إنه لم يجعله السبب أو العلة الرئيسة لفهم النص أو احتكار حلول المشكلات الموضوعة من قبل القرآن بتلك الواقعة أو الظرف الكائن.

وادعى العشماوي أن الفقهاء أساءوا إلى روح الإسلام ومعاني القرآن أيما إساءة بتطبيق قاعدة (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب) كونها قاعدة فقهية، لم ترد في القرآن والسنة، وتقوم باستعمال الآيات القرآنية استعمالاً مطلقاً من دون الاعتبارات التأريخية، وعدم الاخذ بأسباب التنزيل (العشماوي، الإسلام السياسي: ٦٤)، فاستعمال الآيات مطلقاً بالإعراض عن أسباب النزول والوشوح عن

العدد: ۲۰ المجلد: ۱ السّنة: ۲۰ ۱۱۵۲هـ / ۲۰۲۰م



يير الحداثيين في نقد النصوص القرآن د اسة وصفية

مجلة علمية فطلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السنة: ٢٠ السنة: ٢٠ الظروف التأريخية مسبباً لعلة الإساءة لمعاني القرآن، كما أنه لا يكون كُلاً واحداً بل هي - في رأي العشماوي-(آيات متناثرة ومختارات متفرقة يحكمها التركيب اللفظي وحده، والبناء اللغوي دون أي شيء آخر) (العشماوي، الإسلام السياسي: ٦٤)، فهو بذلك (يجعل النص ثمرة للواقع، وتابعاً له، ومعلولاً به، وجوداً وعدماً) (عمارة، ٢٠٠٧م: ٢٤٧)، ولا يقتصر الأمر على ارتباط علاقة النص بالواقع (التي لا يتصور إنكار أصلها، وإنما يصل الشطط والغلو إلى القول بأولوية الواقع وأسبقيته وتقديمه على النص الشرعي، بل يصير الواقع، هو صانع النص، ومكونه، والعلة في وجوده. (مخلوف ١١٠ ١٤٣٨)

وفي موضع آخر ذكر بأن (فكرة أن القرآن كائن حي تنزل على الأسباب، فكرة تختزل كل المقصود من الشريعة في فهم واحد: أن الشريعة تفاعل مع الحياة ونسيج بالواقع...وسداد الشريعة وصلاحها مرتبط بالتقدم على الوقائع المتغيرة والأحداث المتجددة) (العشماوي، أصول الشريعة:٥٧)، وإن (القول بربط الأحكام التشريعية القرآنية بأسباب نزولها، وقصرها على من نزلت فيهم، يعني «تاريخية المضمون»، ونسخ «المفهوم»، في هذه الآيات وبقاء اللفظ دون وظيفة اللهم إلا التلاوة التعبدية) (عمارة، سقوط الغلو العلماني: ٧٤٧)، وهو بذلك يؤكد (الفكرة الخطيرة التي حاولوا ترسيخها بكل وسيلة، وهي أن العلاقة بين أسباب النزول والآيات علاقة على معنى للآية، ولا صحة لتطبيقها في واقع مختلف عن واقع هذا السبب لا مخلوف: معنى للآية، ولا صحة لتطبيقها في واقع مختلف عن واقع هذا السبب) (مخلوف: ممنى اللآية، ولا صحة لتطبيقها في واقع مختلف عن واقع هذا السبب) (مخلوف: مدالم المبن نزوله يستلزم معنى للآية، ولا وهو تحصيل حاصل). (الخزعلي: ٢١٥-٢١) واستخلاصاً لما سبق فأن

مريم جواد كاظم، أ.د ستار جبر حمود الأعرجي





وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ **جَامِعـــةُ الْكُوخــةِ فَجُلَــةُ كُلِيــةُ الْفُقُــهُ** العراق/النّجفُ الْاَشْرَفُ

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

اعتماد الحداثيين على مقياس العلة والمعلول معيارا في قياس كلامهم ما هو إلا (نظرة التفافية على النص تتم من خلال رفع شعار المصلحة كمعول هدم للنص ولمعناه، واعتبار العلة المنضبطة نوعاً من التجميد لدلالة النص وممارسة عمليات ترفيهية تحت غطاء المصلحة للتقليل من تدخل النص في الحياة العامة، وتضييق دلالته وقصرها على زمن معين؛ ليتم التعامل معه بعيداً عن أي ضوابط). (السعيدي و على بن محمد العمران، ٢٠١٩م: ١٣١)

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

ايير الحداثيين في نقد النصوص القر

المعيار الرابع: المبتنيات الغربية مرجعيات معيارية في النقد الحداثي للقرآن

انبهار الحداثيون بالمستحدثات الغربية، وإشادتهم بالدراسات الاستشراقية للعلوم الإسلامية واستخدامهم للآليات والوسائل الحديثة، جعل أثر ذلك كبيراً فيما ينبغي -على الحداثيين- نقد النصوص القرآنية على أساسه، والاعتماد عليه كمعيار في طرح آرائهم. فسعى (الحداثيون لتوظيف أدوات النقد الحديثة في فهم النص القرآني بهدف تقديم فهم جديد ومعاصر للقرآن الكريم مستند لأسس ومناهج غربية) (الحكيم، ٢٠٢١م:١١٨)، كاعتماد أركون على الوسائل الغربية والحديثة لزعماء الدراسات الاستشراقية التي وجهت دراستها نحو نقد التراث الإسلامي، ومن أهم هؤلاء الزعماء المستشرقين ريجيس بلاشير، ولوسيان فاڤر ومارك بلوك مؤسسا مدرسة الحوليات، وميشيل فوكو، والقول بنظرية القطيعة التأريخية، وفرانسو قوريه الذي يرى أركون بأنه مدين له في مشروعه نقد العقل الإسلامي. (علي، القراءة الحداثية المعاصرة:١٦١-١١٨) وفي أكثر من موضع نجد اعترافات المترجم والتلميذ المخلص لأركون هاشم صالح بأن كتابات من ترجم له هي من آثار استشراقية، فعندما يقول أركون:(لنوقف هذه الملاحظات التقديمية



وزارةُ التعليم العاليٰ والبحثِ العلميٰ جَــامِعــــــةُ الكُــوفــــةِ مُجُلــــةُ كُلـــة المُقْـــه العراق/التَّجِفُ الأَشْرُفُ

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السنة: ٢٠ السنة: ٢٠

> <u>چ</u> ه

جواد كاظم، أ.د ستار

٤̈́:

حمود الأعر

٨,

v

أو التمهيدية الآن ولنتساءل فيما إذا كانت المكتسبات العلمية المتراكمة حتى الآن من قبل البحث الاستشراقي تتيح لنا أن ننتقل إلى مرحلة جديدة من الدراسات القرآنية) (اركون:٣٧)، ثم ذكر هاشم صالح في هامش الصفحة بأن أركون يقصد من كلامه: (بالمكتسبات المتراكمة كل ما كان الاستشراق قد جمعه من معلومات دقيقة عن القرآن منذ القرن التاسع عشر وحتى الآن... بعد أن تراكمت هذه المعلومات الأولية يمكن أن تنتقل إلى المرحلة التالية: مرحلة استغلالها من خلال المناهج الحديثة التي يجهلها الاستشراق الكلاسيكي كمنهجية علم النفس التاريخي مثلاً، أو المنهجية السوسيولوجية، أو الأنتريولوجية، أو التفكيكية الفلسفية... الخ) (اركون، الفكر الأصولي واستحالة التأصيل: ٣٧-٣٨)، فاستخدم الحداثي أدوات ونظريات نقدية حديثة بعيدة عن الضوابط الإسلامية، نشأت في الغرب تسعى لفصل النص عن ضوابطه الأساسية التي قُيدت به. وذكر في موضع آخر بأن (منهجية أركون هنا تشبه منهجية ميشيل فوكو في الكلمات والأشياء) (اركون، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد: ٣٠١)، المستشرق الفرنسي الذي ألح على القطعية التأربخية. وما يتبناه أركون من نظربات وما يبدى من طروحات جاءت وفق القياسات أو قُل الاختلافات الاستشراقية المؤثرة في بناء اتجاهات مختلفة للفكر العربي المعاصر، فاستعان بتقدم الأدوات الغربية المتطورة ميزانناً أساسياً لنقد التفسيرات القرآنية التقليدية.

أما نصر حامد أبو زيد فقد كان لوجود التقليد الشائع في القرى المصرية للتعاليم الدينية الصوفية، ووجود التيارات الفكرية التنويرية المتنوعة والمتعارضة أحياناً، تأثير في نقده للأفكار التفسيرية والكلامية والفقهية القائمة على الاتجاهين الأشعري والشافعي في مصر. وكذلك مسألة طرده من جامعة القاهرة بل من مصر





وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ جَـامِعـــةُ ا**لكُـوخــةِ** (لُجُلــةُ كُلِيــةُ الْكُرُقُــهُ العراق/النّجفُ الْاُمْرَفُ العراق/النّجفُ الْاُمْرَفُ

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الفقه / جامعة الكوفة

بكاملها، وذلك بعد صدور حكم الارتداد بحقه من المحكمة المصربة، بسبب كتاباته الزاخرة لنقد الأجواء الفكرية لمصر، ومغادرته مصر متوجهاً إلى أوروبا حيث استقر في هولندا، والتفاته إلى الدراسات الاستشراقية الموسعة حول الإسلام هناك، فوجد -أبو زبد- أرضيته المناسبة لتجديد واعادة النظر في أفكاره، وترسيخ مسلكه الصوفي فوظف الأدوات التحليلية الحديثة سواء تحليل المحتوي اللغوي أو الدلالي أو تحليل الاعتقاد. (مجوعة مؤلفين، ٢٠١٩م: ١٢-١٦) كما تعرض في تضاعيف كتبه إلى ذكر أسماء المفكرين الذين تأثر بهم، واعدوا له أرضية دخوله معترك القراءات المعاصرة، فمن أمثال العرب الشيخ أمين الخولي ومحمد أحمد خلف الله وغيرهم، ومن أقطاب المدرسة الأدبية الغربية الروسية يوري لوتمان المختص في علم الدلالات، وهرمنيوطيقا هانس غادامير، ورومان انجاردن المختص في علم الظاهريات (مجوعة مؤلفين، نصر حامد أبوزيد دراسة النظريات ونقدها، ٢٠١٩م: ٢٠-١٦)، فجميع هذه المؤثرات انعكست على نقده للاتجاهات التفسيرية والفقهية السائدة، والتي كانت نتائجها أرخنة النصوص القرآنية، واعتماد العقل في تفسير جميع النصوص، بالإضافة إلى أنسنتها وجعلها بشربة المصدر فلا يمكن بعد ذلك التوقف عند تفسير وإحد ثابت المبدأ وبالإمكان تغيير الفهم من تلك النصوص حسب ما يقتضيه العصر ومتطلباته.

أما الشرفي فقد أقر بأن علوم الإنسان والمجتمع وعلم الأديان في الدراسات الحديثة الغربية حققت قفزات لا يمكن أن نسمح بتجاهلها والخروج عن التاريخ. بل لابد من الاستفادة من المناهج الحديثة والاستنارة بها من دون تطبيقها بشكل آلي كونها ظهرت في بيئة وثقافة مخصصة، ولا إهمالها لأرتباطها بتلك الظروف. (الرفاعي، ٢٠١٥م: ٢٢٢-١٢٣) وهو بذلك اعتمد في آرائه على الإستفادة من

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



يير الحداثيين في نقد النصوص القرآن د اسة وصفية

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السنة: ٢٠ السنة: ٢٠ المناهج الحديثة التي اعتمد عليها الباحثون الفرنسيون في دراسة علم الأديان العام أو تاريخ الأديان، بالاستفادة من المباحث (السوسيولوجية والإناسية واللسانية والتأريخية الجديدة مثلما استفاد من المنهج الظواهري، ومن علم الدلالة والتحليل النفسي) (الشرفي، الإسلام بين الرسالة والحداثة:١٢-١٣)، فما أكده بأن القرآن لا يصح أن يلفظ إلا على الرسالة الشفوية، وما جُمع بعد وفاة النبي (صلاله عليه وآله وسلم) ودون، فهو ترتيب مخصوص من قبل الصحابة (الشرفي، الإسلام بين الرسالة والتاريخ) وليس من الله، من ادعاءاته التي روتها (مصادره الإستشراقية المسيحية التي يعتمدها وبحيل عليها في مراجعه). (بو بكر، ٢٠٢٣م: ١٦٢)

هذا بالإضافة إلى اقتصارهم على المصادر والمراجع السنية الإسلامية، وعدم اقترابهم من الساحة التأليفية للمصادر الشيعية ومدرسة أهل البيت (عليهم السلام) (الأعرجي، مرجع الحداثي في نقده، ٢٠٢٤م)، كاعتماد أركون على تفسيري الطبري ونقده في كتابه من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، واعتماد التفسير نفسه من قبل أبو زيد وشحرور والشرفي والعشماوي في أغلب مؤلفاتهم، وأيضاً أسباب النزول للواحدي، وتهافت الفلاسفة لأبو حامد الغزالي، واعتمادهم مؤلفات السيوطي والطبري والزمخشري وسيد قطب وغيرهم الكثير، وسيجد القارئ ذلك جلياً واضحاً في مضامين كتبهم عدم تقربهم من المؤلفات الشيعية.

فبنظرة بسيطة لتعامل الحداثيين مع المباحث القرآنية وما اعتمدوا عليه في تبني آرائهم حول تلك المباحث فعند تعاملهم مع أسباب النزول ونسخ قضية عُمر واعتماد شحرور في حد السرقة على التفسير الكبير للرازي ورأي الشافعي بالقطع عند تكرار السرقة ففي المرة الأولى تُقطع اليد اليمنى إلى المرفق، وفي المرة الثانية رجله اليسرى إلى مفصل القدم، وفي المرة الثالثة يده اليُسرى وفي المرة

مريم جواد كاظم، أ.د ستار جبر حمود الأعرج



مجلة علمية فصلية محجَّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

الرابعة يده اليمنى بدلالة قوله تعالى: ﴿وَآقَطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا ﴾ المائدة: ٣٨، الأيدي لفظ جمع أقله ثلاثة (شحرور، ٢٠٠٠م: ٢٠١)، والعشماوي اعتمد على تفسير الجامع لأحكام القرآن للقرطبي في مسألة حد الحرابة وجعله حُكماً مخصصاً بشخص النبي (صل الله وسلم) فهو من يُحدد من يحارب تشريع الله سبحانه والأحكام التي يأتي بها. (العشماوي، أصول الشريعة) وخلاصة لما سبق فالحداثيون جعلوا من المرجعيات الغربية، وحصر استشهاداتهم على مصادر معينة وعدم تقريهم لغيرها من المصادر معياراً أساسياً في نقدهم النصوص القرآنية، معتبرين أنها توفر أدوات علمية دقيقة تساعدهم على تقديم قراءات معاصرة، فأدى هذا الاعتماد إلى تجاوز الضوابط الإسلامية التقليدية وإثارة جدل واسع في الأوساط الفكرية والدينية، وأثر في التنقل ودراسة النظريات الحديثة السليمة المنضبطة، لعدم تقيدهم بالضوابط والقواعد الإسلامية وتجاوزهم للحدود الدينية.

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠



يير الحداثيين في نقد النصوص القرآن. در اسة وصفتة



مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

### الخاتمة والنتائج

(- باعتماد الحداثيين على التطور والتجديد لتعديل المفاهيم الدينية التقليدية، ودعوتهم لتفسير النصوص خلطوا بين التجديد المنضبط والحداثة المتحررة من الثوابت الإسلامية، فأدى لتأويلات واسعة الاجتهاد متجاوزة الأحكام الثابتة، وتفسيرات تابعة لنتاج ثقافي لا وحى إلهي.

- ٢- قُدسية العصر الحديث، وازدراء العصر القديم من المعايير التي اعتمدها الحداثيون، وقابلية النصوص القرآنية للتعديل وتجاوز الفهم التقليدي حسب تطور العصور بالترويج لكون النصوص مرتبطة بزمنها ومكانها.
- ٣- تقديم استخدام العقل والمصلحة على النصوص الشرعية، لإلغاء أو تعديل الأحكام الدينية باستخدام معيار العلة والمعلول.
- ٤- زعزعة واختزال الشريعة، وإهمال المقاصد الكلية، وتحويل ذلك لأداة
   خاضعة للهوى باستخدام علل متحولة جزئية.
- ٥- الحُكم بصدق تفسير النصوص بالمرجعيات الغربية، أدى لاعتماد مفاهيم غربية أفرغت النصوص القرآنية من محتواها الإلهي، وأدت لتهميش العلوم القرآنية بقطيعة الحداثيين المعرفية مع المرجعيات الإسلامية.

العدد: ٢٠ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م





مجلة علمية فصلية مححِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

### المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
- ١- أركون، محمد، (٢٠٠٩م)، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، (هاشم صالح: المترجم)، ط٥، بيروت، دار الساقي.
- ٢- أركون، محمد، (١٩٩٨م)، قضايا في نقد العقل الديني، (هاشم صالح: مترجم)، ط١، بيروت، دار الطليعة.
- ٣- أركون، محمد، (٢٠٠١م)، القرآن من التفسير الموروث إلى تحليل الخطاب الديني، (هاشم صالح: مترجم)، ط١، بيروت، دار الطليعة.
- ٤- أركون، محمد، (١٩٩١م)، من الإجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، (هاشم صالح: مترجم)، ط١، بيروت، دار الساقي.
- ٥- أركون، محمد، (٢٠٠٨م)، من منهاتن إلى بغداد ما وراء الخير والشر، أركون
- محمد ومايلا جوزين، (عقيل الشيخ حسين: المترجم)، ط١، بيروت، دار الساقي.
- ٦- الأزهري، أبي منصور محمد أبن أحمد (ت٣٧٠هـ)، (٢٠٠١م)، تهذيب اللغة،
- (محمد عوض مرعب: إشراف، عمر السلامي وعبد الكريم حامد: تعليق، الاستاذة
  - فاطمة محمد أصلان: تقديم)، ط١، بيروت، إحياء التراث العربي.
- ٧- باحو، مصطفى، (٢٠١٢م) العلمانيون العرب وموقفهم من الإسلام، ط١، القاهرة، المكتبة الإسلامية.
- ۸- بدوي، أحمد زكي، (١٩٧٨م)، معجم مصطلحات العلوم الإجتماعية، بلا طبعة، بيروت، مكتبة لبنان.

المجلد: ١ السّنة: ٢٠

۷٤٤٧ه / ۲۰۲oم





مجلة علمية فطلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

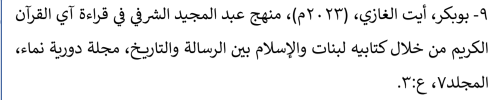
العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

> <u>چ</u> ه

جواد كاظم، أ.د ستار

₹:

حمود الأعر



- ١٠- التميمي، عمار، (٢٠١٤م)، التواصل الحضاري ومفهوم الحداثة في قراءة النص القرآني، ط١، النجف الأشرف، مطبعة الثقلين.
- ۱۱- الجوهري، إسماعيل بن حماد (ت٣٩٣هـ)، (٢٠١٢م)، معجم الصحاح، (إبراهيم شمس الدين: المصحح)، ط١، بيروت، مؤسسة الأعلمي.
- 11- حسين، على حسين، (٢٠٢٢م)، إشكاليات التأسيس المنهجي لتوجهات القراءة الحداثية للنص القرآني عبد المجيد الشرفي إنموذجاً، مجلة العميد، ع: ٤٤. الحكيم، كاظم جواد، (٢٠٢١م)، أثر الاستشراق في الفهم الحداثي لمباحث تاريخ القرآن وعلومه، ط١، النجف الأشرف، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتجية.
- ۱٤- الخزعلي، أركان، (۲۰۲۱م)، طبيعة النص القرآني وخصائصه عند نصر
   حامد أبو زبد وعبد الكريم سروش، ط۱، بيروت، دار روافد.
- ١٥- ذهيب، أحمد، (٢٠١٨)، أثر المسلمين في شبهات الحداثيين، إطروحة دكتوراه، جامعة الكوفة، النجف الأشرف.
- 17- الرازي، الشيخ محمد بن عبد القادر (ت٦٦٠ه)، (بلا تاريخ) مختار الصحاح، (محمود خاطر: ترتيب، لجنة مركز تحقيق التراث: مراجعة) بلا طبعة، بلا مكان، دار الكتب المصرية.
- ۱۷- راغب، نبیل، (۲۰۰۳م)، *موسوعة النظریات الأدبیة*، ط۱، القاهرة، نوبار.

٧٤٤٧ه / ٢٠٢٥م

- ربان، محمد رشيد أحمد، (١٩٩٧م)، الحداثة والنص القرآني، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية، كلية الدراسات العليا.
- الزبيدي، محمد مرتضى الحسيني (ت١٢٠٥هـ)، (٢٠١١م)، تاج العروس من جواهر القاموس، (نواف الجراح: تحقيق، سمير الشمس: مراجعة)، ط١، بيروت، دار الصادر.
- الزركشي، بدرالدين محمد بن بهادر بن عبدالله الشافعي (ت٧٩٤هـ)، (١٩٨٤م)، البرهان في علوم القرآن، (محمد أبو الفضل إبراهيم: تحقيق)، ط٣، القاهرة، دار التراث.
- زيجمونت، باوملن، (٢٠١٦م)، الحداثة السائلة، (حجاج أبو جبر: مترجم، هبة رؤوف عزت: تقديم)، ط١، بيروت، الشبكة العربية للأبحاث والنشر.

أبو زيد، نصر حامد،

- (١٩٩٤م)، نقد الخطاب الديني، ط٢، القاهرة، سينا للنشر. - 22
- (١٩٩٥م)، "النص، السلطة، الحقيقة" ، ط١، الدار البيضاء، المركز الثقافي - 72 العربي.
  - (٢٠٠٨)، الخطاب والتأويل، ط٣، الدار البيضاء، المركز الثقافي العربي. -40
- السعيدي والعمران، محمد بن إبراهيم وعلى بن محمد، (٢٠١٩)، بيت - ۲ ٦
  - العنكبوت الظاهرة الشحرورية وأخواتها ، ط١ ، مكة المكرمة ، دار سلف.
- السيف، خالد بن عبد العزيز، (٢٠١٥)، *ظاهرة التأويل الحديثة في الفكر* العربي المعاصر، ط٣، السعودية، مركز التأصيل للدراسات والبحوث.



مجلة علمية فطلية مدخَّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

> <u>چ</u> ه

جواد كاظم، أ.د ستار

**\$**:

حمود الأعر

- ۲۸- الشافعي، منى محمد بهي الدين، (۱٤۲۹هـ)، التيار العلماني الحديث وموقفه من تفسير القرآن الكريم، ط۱، القاهرة، دار اليسر.
- ۲۹- شحرور، محمد، (۲۰۰۰م)، نحو أصول جديدة للفقه الإسلامي فقه المرأة،
   ط۱، دمشق، دار الأهالي.

الشرفي، عبد المجيد،

- -٣٠ شحرور، محمد، (١٩٩١م)، *الإسلام والحداثة*، ط٢، تونس، الدار التونسية.
- ۳۱- شحرور، محمد، (۱۰۰۸م)، الاسلام بين الرسالة والتاريخ، ط۲، بيروت، دار الطليعة.
- ٣٢- شحرور، محمد، (١٩٩٤م)، لبنات، بلا طبعة، تونس، دار الجنوب للنشر.
- ٣٣- شحرور، محمد، (٢٠٠٩م)، تحديث الفكر الإسلامي، ط٢، الصنائع، دار المدار الإسلامي.
- ٣٤- الشيرازي، ناصر مكارم، (١٤٢٦هـ)، نفحات القرآن، ط١، قُم، سليمانزاده.
- ٣٥- صبري والخالدي، هادي بهجت حسين ومحسن سعيد سميح، (٢٠٢٣م)،
- القراءة الحداثية مفهومها ونشأتها وسماتها، المجلة العربية، الإصدار السادس، ع: ٥٢.
- ٣٦- الطريحي، فخر الدين (ت١٠٨٥هـ)، (١٩٦١م)، مجمع البحرين، ط١، النجف الأشرف، دار الثقافة.
- ٣٧- العارضي، إحسان، (٢٠١٣م)، جدل الحداثة وما بعد الحداثة في الفكر الإسلامي المعاصر، ط١، بلا مكان، مؤسسة مُثل الثقافية.

مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

٣٨- العبيدلي، حسين يوسف محمد، (٢٠٠٩م)، قواعد منهج التجديد في أصول الفقه عند المعاصرين، إطروحة دكتوراه، الجامعة الأردنية، كلية الدراسات العليا.

" ۱۹۹۱م)، الاسلام السياسي، ط٤، القاهرة، هكتبة مدبولي الصغير.

- ٤٠- العشماوي، محمد سعيد، (١٩٩٦م)، أصول الشريعة، ط٤، القاهرة، مكتبة مدبولي الصغير.
- ١٤- العشماوي، محمد سعيد، (١٩٩٦م)، جوهر الإسلام، ط٤، القاهرة، مكتبة مدبولي الصغير.
- ٤٢- علي، عمر زهير، (٢٠١٦م)، القراءة الحداثية المعاصرة للقرآن الكريم في المغرب العربي وأثر الاستشراق فيها "محمد أركون إنموذجاً"، (عقيد خالد العزاوى: مراجعة)، بلا طبعة، بغداد، دار رواد المجد.
- ٤٣- عمارة، محمد، (٢٠٠٢م)، سقوط اللغو العلماني، ط٢، القاهرة، دار الشروق.
- 2٤- عمارة، محمد، (٢٠٠٣م)، الشريعة الإسلامية والعلمانية الغربية، ط١، القاهرة، دار الشروق.
- ٤٥- الفراهيدي، أبي عبد الرحمن خليل بن أحمد (ت١٧٥هـ)، (١٩٨٨م)، العين، (د.مهدي المخزومي: تحقيق ود. ابراهيم السامرائي)، ط١، بيروت، مؤسسة الأعلمي.
- ٤٦- الفيروز آبادي، مجد الدين بن يعقوب (ت ٩٠٧هـ)، ٢٠١٢م)، معجم القاموس المحيط، (إبراهيم شمس الدين: تصحيح)، ط١، بيروت، الأعلمي.

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

معايير الحداثي

ير الحداثيين في نقد النصوص القرآ: در إسة وصفنة

الأشرَف

مجلة علمية فصلية محجَّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

٤٧- الفيومي، العالم أحمد بن محمد بن علي المُقْرِى (ت٧٧٠هـ)، (١٣٢٥هـ)، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، ط٣، قُم، دار الهجرة.

- ٤٨- القرغولي، كاظم، (٢٠٢٢م)، آراء محمد أركون في ميزان النقد، بلا طبعة، بغداد، مركز البيدر.
- 29- الكفوي، أبي البقاء أيوب بن موسى الحسيني(ت١٩٩٢هـ)، (١٩٩٣م)، الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، (د.عدنان درويش ومحمد المصرى: محرر)، ط٢، بيروت، مؤسسة الرسالة.
- ٥٠- اللهيب، أحمد بن محمد بن عبد الكريم، (١٤٣٢هـ)، تجديد الدين لدى الاتجاه العقلاني الإسلامي المعاصر، ط١، الرياض، مجلة البيان.
- ٥١- مجموعة مؤلفين، (٢٠١٩م)، نصر حامد أبو زيد دراسة النظريات ونقدها، ط١، النجف الأشرف، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية.
- ٥٢- مخلوف، أحمد قوشتي عبد الرحيم، (١٤٣٨هـ)، التوظيف العلماني الأسباب النزول، ط١، الرباض، مجلة البيان.
  - ٥٣- المظفر، محمد رضا، (٢٠١٦م)، المنطق، ط١، بيروت، دار المتقين،
- ٥٤- ابن معصوم المدني، السيد علي بن أحمد بن محمد معصوم الحُسيني
- (ت١١٢٠هـ)، (١٤٣١هـ)، الطراز الأول والكنازُ لما عليه من لغة العرب المعول،
  - (مؤسسة أهل البيت عليهم السلام لإحياء التراث: تحقيق)، ط١، قُم، ستارة.
- ٥٥- المناوي، عبد الرؤوف(ت٩٥٢ه)، (١٩٩٠م)، *التوقيف على مهمات التعاريف*، ط١، القاهرة، عالم الكتب.

المجلد: ١ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

مريم جواد كاظم، أ.د ستار جبر حمود الأعرجي





مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

07- ابن منظور، أبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم ابن منظور الافريقي المصري (ت١١٧ه)، (٢٠٠٥م)، *لسان العرب*، (يوسف البقاعي وآخرون: تدقيق)، ط١، يبروت، مؤسسة الأعلمي.

٥٧- الميلاد، زكي، (٢٠١٢م)، *الفكر الإسلامي قراءات ومراجعات*، ط١، بيروت، الشبكة العربية.

النحوى، عدنان على رضا،

السعودية، دار النحوي.

- ٥٨- (١٩٩٢م)، تقويم نظرية الحداثة، ط١، الأردن، دار النحوى.
- ٥٩- (١٩٩٧م)، المسلمون بين العلمانية وحقوق الإنسان الوضعية، ط١،
- النصراوي، عادل عباس، (۲۰۲۰م)، النص القرآني مساقات نقدية في الفكر
  - العربي المعاصر، بلا طبعة، عمان، دار الرنيم.
- 71- اليعقوبي، عبد الرحمان، (٢٠١٤م)، *الحداثة الفكرية في التأليف الفلسفي الغربي المعاصر*، ط١، بيروت، مركز نماء للبحوث والدراسات.

Saleh, Muna haj,(2022) The Syntax and its Relationship -٦٢
to the Interpretation of the Holy Quran, Journal of Divinity
Faculty of Bayburt University, number 15.

العدد: ٥٢ المجلد: ١ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

> عايير الحداثيين في نقد النصوص القرآنية دراسة وصفية