# مناسبة الحُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور الدليل الشرعي ودورها في عملية الاستنباط الفقهي

The suitability of ruling to subject as a source for revealing the emergence of legal evidence and its role in the process of jurisprudential deduction

Asst. Prof. Dr. Mohammad Hakeem University of Tehran / Farabi College Sheikh Mohammad Reza Naeini Professor of Advanced Studies in Jurisprudence and Principles of Jurisprudence, Qom Seminary

> Sheikh Abbas Zandi Senior Lecturer, Qom Seminary

أ.م.د. محمد حكيم حامعة طهران /كلية فارابي mohammad.hakim@ut.ac.ir

الشيخ محمدرضا نائيني mrnaeini47@gmail.com

الشيخ عباس زندي مدرس المستوى العالى، الحوزة العلمية في قم abmr133@gmail.com

## ملخص

تُعدُ قضية «مناسبات الحكم والموضوع»ر كيزة أساسية في منهج الاجتهاد لدى الإمامية، كونها قرينة غير لفظية تؤثر في تكوين الظهور المثرعي وتساهم في تعيين دلالة الأدلة المثرعية. يهدف هذا البحث إلى تحليل هذه المناسبات بوصفها منشأً عقلائياً للظهور، وبيان حجيتها ودورها المحوري في عملية الاستنباط الفقهي، مع استقراء تطبيقي لنماذج من الآيات القرآنية والروايات الصادرة عن المعصومين (عليهم السلام). يتناول البحث مفهوم «الموضوع» في الأحكام التكليفية والوضعية، موضحاً علاقته بالحكم ومتعلّقاته، ونُفصّل أنحاء إسراء الحكم إلى ما هو أعم، كالإسراء بتنصيص العلة، تنقيح المناط، والمناسبات، مركزاً على الأخيرة كقرينة داخلية تُوسّع أو تُضيّق دائرة الموضوع بناءً على فهم العرف العام أو استظهار الفقيه بخبروبته. وببرز وجه حجية هذه المناسبات بكونها مصداقاً للظهور، مستندة إلى بناء العقلاء، حيث يُعدّ فهم العرف أو استظهار الفقيه دليلاً معتبراً؛ كما يستعرض البحث دورها الواسع في مسائل فقهية وأصولية، مثل التخصيص، والتعميم، ورفع التعارض والتزاحم، ودلالة الاقتضاء، والغاء الخصوصية. تسعى اللراسة إلى سدّ ثغرة في تناول هذا المفهوم كمصدر مستقل للظهور، من خلال معالجة تحليلية تستند إلى المبادئ العقلائية والمناهج الأصولية، مع إبراز تميّزها عن المعالجات السابقة بالرّكيز على الدور التأسيسي للمناسبات في بنية الدلالة الشرعية، مما يعزز دقة الاستنباط الفقهى وبوسع آفاقه.

الكلمات المفتاحية: الحكم، الموضوع، الظهور، منشأ الظهور، القرينة غير اللفظية، التخصيص والتعميم، الاستنباط الفقهي.

العدد: ٥٢ / المجلد: ٢

السّنة: العشرون

DOI: https://doi.org/10.36324/fqhj.v2i52.20745

أيلول ١٤٤٧ه / ٢٠٢٥م









مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه / جامعة الكوفة

#### **Abstract**

The concept of "the appropriateness of the ruling to the subject" constitutes a fundamental pillar in the methodology of Imami jurisprudence, as it serves as a non-verbal cue influencing the formation of legal manifestation and contributing to the determination of the implications of legal evidence. This study aims to analyze this appropriateness as a rational basis for manifestation, elucidating its probative value and pivotal role in the process of jurisprudential deduction, supported by an applied examination of examples from Quranic verses and narrations from the Infallibles (peace be upon them). The study addresses the concept of "the subject" in obligatory and situational rulings, clarifying its relationship with the ruling and its referents. It details the modes of extending the ruling to broader contexts, such as extension through explicit reasoning, refinement of the rationale, and appropriateness, focusing on the latter as an internal cue that expands or narrows the scope of the subject based on the understanding of common convention or the jurist's discernment due to their expertise. The study highlights the probative value of this appropriateness as an instance of manifestation, grounded in the rational convention, where the understanding of common convention or the jurist's discernment is deemed valid evidence. Furthermore, it explores its extensive role in jurisprudential and methodological issues, specification, generalization, resolving conflicts prioritization, implied requirements, and the elimination particularity. The study seeks to address a gap in treating this concept as an independent source of manifestation through an analytical approach rooted in rational principles and established methodological frameworks, emphasizing its distinct contribution compared to prior treatments by focusing on its foundational role in the structure of legal signification, thereby enhancing the precision of jurisprudential deduction and broadening its horizons.

Keywords: ruling, subject, appearance, source of appearance, non-verbal indication, specialization and generalization, jurisprudential deduction.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



مناسبة الحُكم للموضوع كمنشآ في الكشف عن ظهور الدليل المثرع ودورها في عملية الاستنباط الفقهي





مجلة علمية فطلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

#### مقدمة

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على محمّدِ وآله الطيّبين الطاهرين. وبعد؛ تُعَدّ قضيّةُ الكشف عن «الظهور» في الأدلّة الشرعية من القضايا المحوريّة في منهج الاجتهاد عند الإماميّة، ومن المسائل الجوهريّة في الصناعة الأصوليَّة؛ نظراً لارتباطها المباشر بتعيين دلالة الدليل الشرعيِّ على الحُكم. فإنَّ تحقِّق الدلالة، في هذا السياق، مشروطٌ بتحقِّق الظهور، الأمر الذي يقتضي الالتزام بجملةٍ من الضوابط العامّة والقواعد الفنّيّة في مقام الإثبات. ومن ثمّ، فإنّ دعوي ظهور دليل شرعيٍّ في مدلول معيّن، لا تَصِحّ علميّاً إلّا بعد التعرّف على منشأ الظهور وملاكاته، وتمييز عناصره المؤثّرة بدقّة وتحقيق. وقد عرّف الأصوليّون «الظهور» بأنّه: ما احتُمل فيه غيرُ ما فَهِم منه، وكان ذلك الفَهمُ أرجحَ- ظنّاً غالباً-، فيخرج بذلك النِّص؛ إذ لا يحتمل غير ما فُهم منه، كما يخرج المجمل والمؤوِّل؛ لاشتراكهما في احتمال غير الظاهر، مع التساوي في الأوّل، والمرجوحيّة في الثاني (العلّامة الحلّي، ١۴٠۴هـ، ص ٧١). وعليه، فقد يبلغ انكشاف المعنى من اللَّفظ مرتبةً لا يتبادر معها إلى الأذهان احتمال الخلاف- ولو كان موجوداً-، أو قد يتبادر ولكن لا يُعتى به عقلائيّاً؛ فحينئذِ يكون اللفظُ كاشفاً عن الواقع، ويُحرز مدلوله على نحو الاطمئنان، يل، ونُعدّ علماً عرفيّاً. ويعبارة أخرى: يُعدّ الظاهر نصّاً في نظر العرف حتى ولوكان هناك احتمالٌ مخالفٌ، شريطة أن يكون هذا الاحتمال مرجوحاً، فلا يُلزم إلغاؤه بالكامل. ويُعبّر عن هذا المستوى من الفهم بـ«الظهور»، بحيث يُرجّح أحد الطرفين على حساب الطرف الآخر، بخلاف الاطمئنان الذي يتطلب إلغاء احتمال الخلاف تماماً.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السَنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

أ.م. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي 🍞 👣







مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

ولا بدّ لهذا الظهور من منشأ ومستندٍ صالح، وإلّا كان مردوداً على مدّعيه؛ والمستندُ المقبولُ إمّا الوضعُ اللغويّ، أو القرينةُ (القمي، ١٤٣٠ه، ج ١، ص ٨٠). وقد عبّر بعض الأعلام عن الظهور المستند إلى القرينة بد الظهور الثانويّ» (الإيرواني، ١٣٧٩ه، ج ١، ص ٣٩)، وهذه القرينةُ قد تكون لفظيّة- مثل المخصّص أو المقيّد، والحكومة أو الورود-، وقد تكون غير لفظيّة (لُبّية).

ومن أبرز القرائن غير اللفظيّة (اللُبّية) ما يُعبَّر عنه في كلمات بعض بـ: «مناسبات الحكم للموضوع»، وهي من الأمور التي لها حضورٌ واسع في الاستنباطات الفقهيّة والمباحث الأصوليّة. ومن تتبّع عبائرهم يعلم أن هذا المصطلح غير متداول في كلمات القدماء، بل هو بهذه العبارة (أي: مناسبات الحكم والموضوع) حادث في عبارات بعض المتأخّرين منهم كالمحقّق الهمداني (الهمداني، ۱۴۱۶ هـ، ج ۱، ص عبارات بعض المتأخّرين منهم كالمحقّق الهمداني (الهمداني، ۱۴۱۶ هـ، ص ۵۰۷)، وإنْ كان مضمونه ومعناه موجودَين في كلمات قدامي أصحابنا؛ فكيف لا تكون كذلك وهي من مرتكزات العقلاء في فهم الخطاب؟

وهنا تتجلّى مشكلة البحث؛ فإنّ أغلب المعالجات الأصوليّة السابقة للظهور ومناشئه ركّزت على القرائن اللفظيّة دون أن تُعير اهتماماً كافياً للقرائن غير اللفظيّة، كر مناسبات الحكم والموضوع»، رغم كونها تُستخدم فعلياً في فهم النصوص وتعيين مراداتها. فما مدى حجيّة هذه المناسبة؟ وهل تعدّ منشأ عقلائياً لبناء الظهور؟ وما الفرق بين ما يدركه العرف منها وما يستظهره الفقيه بحسب خبرته؟ وما هو موقعها في علمي الفقه وأصول الفقه وفي مسائل هذين العلمين؟

وفي هذا السياق، يهدف هذا البحث إلى تحليل «مناسبات الحكم والموضوع» بوصفها قرينة غير لفظيّة مؤثّرة في تكوين الظهور، وبيان منزلتها الأصوليّة في عمليّة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

مناسبة

الحُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور الدليل المُ ودورها في عملية الإستنباط الفقهي

مجلة علمية فصلية مححِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

الاستنباط الفقهي، مع استقراءٍ تطبيقي لنماذج من الآيات القرآنيّة والروايات الصادرة عن المعصومين (عليهم السلام)، تتجلَّى فيها آثار هذه المناسبة على دوائر الحكم والموضوع. ورغم أنّ لهذا المفهوم إشارات متفرّقة في كلمات بعض الأصوليِّين والفقهاء، إلا أنَّ تناوله كمصدر مستقلَّ للظهور لم يحظَ باهتمام وافٍ، خاصّة من حيث تأصيله النظريّ وربطه المباشر ببنية الدلالة الشرعيّة. وعليه، فإنّ هذه الدراسة تسعى لسدّ هذه الثغرة من خلال معالجة علميّة تحليليّة تستند إلى المبادئ العقلائيّة والمناهج الأصوليّة المتداولة.

### خلفية البحث:

ومن الجدير بالذكر أيضًا الإشارة إلى الخلفية البحث، حيث سبق أن نُشرت بعض المقالات التي تناولت شرحَ مفهوم مناسبات الحكم والموضوع وعلاقتها بالموارد المشابهة (كالغاء خصوصية مورد الدليل، والحمل على المثالية، وتنقيح المناط)، مثل مقال بعنوان: «مناسبات الحكم والموضوع وأخواتها» للباحث هيثم عبد الزهرة جعفر (مجلة كلية الفقه، ٢٠١٤، المجلد ٢، العدد ٢٣)؛ غير أن الفرق بين هذا المقال الذي بين أيديكم وما سبقه، وجِهةُ الابتكار فيه، يتمثل في تركيزه على دور مناسبات الحكم والموضوع التأسيسي في الظهور والاستظهار الفقهي، وموقعها في عمليات الاستنباط الفقهي ومسائل علم أصول الفقه.

,حکیم الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي

المحلد: ٢ السّنة: ٢٠

١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م





مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

## المبحث الأوّل: التمهيدات

ينبغي قبل الخوض في مبحث «المناسبات بين الحُكم والموضوع» أن نقدّم ثلاثة تمهيدات أساسية، تُسهم في توضيح المفاهيم المرتبطة بالمقام، وتُمهّد لفهم أدقّ لدور هذه المناسبات في توليد الظهور واستنباط الحكم الشرعيّ.

# المطلب الأوّل: المراد من «الموضوع»

إنّ الفهم الدقيق لمفهوم «الموضوع» يُهيّأ الأرضية لدراسة «المناسبة بينه وبين الحكم» في عملية الاستظهار الفقهي، كما سيأتي بيانه في الفقرات اللاحقة.

يُشترَط في الحكم التكليفي أن يتعلّق بثلاثة عناصر رئيسة: نفس الحكم، ومتعلّقه، وموضوعه (النائيني، ١٤١٧ق، ج١، ص ١٤٥)؛ فمثلاً في قوله تعالى: «كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ» (البقرة: ١٨٣)، فإنّ الحكم هو «الوجوب»، والمتعلّق هو «الصيام»، والموضوع هو «المكلّف». وقد يَضاف عنصرٌ رابع في بعض الموارد، وهو ما يمكن تسميته بدمتعلّق متعلّق الحكم»، كما في قوله تعالى: «أَقِيمُوا الصَّلاَة» (البقرة: ٣٣)، حيث إنّ الحكم هو «الوجوب»، ومتعلّقه «الإقامة»، ومتعلّق المتعلّق هو «الموضوع هو «المكلّف» (الأنصاري، ١٤١٤ه، ج٢، ص المتعلّق هو «الموضوع هو «المكلّف» (الأنصاري، ١٤١٤ه، ج٢، ص المتعلّق المتعلّق المتعلّق كما في الرواية الواردة عن الإمام (عليه السلام) فيمن أوصى ثمّ مات وترك بنتاً، فقال: «أعطِ الابنة النصف» (الكليني، الكافي، ج٧، طح٨، ح٩). فالحكم هنا هو «الإعطاء»، ومتعلّقه هو «الإبنة»، والمتعلّق الأصليّ للإعطاء هو «النصف».

أمّا في الأحكام الوضعيّة، فلا يكون الموضوع هو المكلّف غالباً، بل يتعلّق الحكم بأعيان خارجيّة (راجع: الأنصاري، ١٤١٩ ق، ج ٣، ص ١٢٥)، كما في قولنا: «الخمر نجسٌ»، فالحكم هو «النجاسة»، والمتعلّق هو «الخمر»، دون حاجة إلى إسناده

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

> مناسبة الحُكم للمو *ض* ودور

الحُكم للموضوع كمنشاً في الكشف عن ظهور الدليل المثر ودورها في عملية الاستنباط الفقهي



وزارةُ التعليمِ العاليٰ والبحثِ العلميٰ جَ**ـَامِعـــــُةُ الْكُـوفـــَةِ مُدِّلـــُةُ كُلِيــةُ الْمُثَـّــِهُ** العراق/النَّجِفُ الأَشْرُفُ

مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

إلى المكلّف مباشرة. وقد يظهر أيضاً متعلّق متعلّقٍ، كما في: «بيع ما ليس عندك فاسد»- لِنهي النبيّ (ص) عن بيع ما ليس عندك (الطوسي، ١۴٠٧ ق.ب، ج ٧، ص ٢٣٠، ح ١٠٠٥)- فالحكم هو «الفساد»، ومتعلّقه «البيع»، ومتعلّق البيع هو «ما ليس عندك».

وعليه، فإنّ اصطلاح «الموضوع» (موضوع الحكم) مصطلح أصولي نريد به مجموع الأشياء التي تتوقّف عليها فعلية الحكم المجعول (الصدر، ١۴١٨ ق، ج١، ص ١٢١)، ويُطلَق في عرف الفقهاء- توسّعاً على جميع ما يرتبط بالحكم، سواء أكان متعلّقاً مباشراً له، أو ظرفاً من ظروفه، أو قيداً من قيوده، أو عنصراً يُحدّد فعليّته؛ فصار اصطلاحاً شاملاً لكلّ ما يتوقّف عليه الحكم ويؤثّر في سعته أو ضيقه (الصدر، ١٢١٨ ق، ج١، ص ١٢١).

# المطلب الثاني: المراد من «مناسبة الحُكم للموضوع»

أنّه قد يُتصرّف في موضوع الدليل الشرعيّ بدليلٍ لفظيّ خاصّ، كالنصّ أو الإجماع أو تنقيح المناط، وهذا ليس محلّ كلامنا؛ وإنّما المراد أنّ الدليل قد يشتمل على موضوع عامّ، ومع ذلك لا يُفهم منه العموم بنفسه عرفاً، ولا عند الفقيه، كما قد يُذكر موضوع خاصّ لا يُفهم منه الخصوص بنفسه، وذلك من دون وجود دليلٍ خاصّ على التعميم أو التخصيص. فالمعمّم والمخصّص هنا هو ثبوتُ مناسبةٍ بين الحكم والموضوع تُوجب ذلك، وهذه المناسبةُ قد ترتكز عند العرف العامّ، وقد تختصّ بفهم الفقيه دون غيره. وتُعدّ هذه المناسبات من القرائن المتّصلة الداخليّة التي تُثبت العلاقة بين الحكم وموضوعه، وهي ليست قرائن لفظيّة، بل تعتمد على الظهور العرفي على ما يدركه العرف أو الفقيه من توسيع دائرة الموضوع أو تضييقها.

المجلد: ۲ الشنة: ۲۰ ۷۵۶۱هـ/ ۲۰۲۰

أ.م. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي 🏌



وزارةُ التعليمِ العاليٰ والبحث العلميٰ جَـامِعــــةُ الكُـوخـــةِ مُدِّلــةُ كُليــةُ الْمُقْــهِ العراق/النَّجِفُ الأشْرَفُ

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

وللعرف في هذا السياق وجهتان: وجهة من حيث كونه من أهل المحاورة وفهم دلالات الألفاظ، ووجهة أخرى من حيث ما ارتكز في ذهنه من مناسباتٍ عقلائية بين الحكم والموضوع، كإدراكه أنّ الخصوصيّة المذكورة في الموضوع مستندةٌ إلى علّة الحكم، أو ليست مقوّمةً لحقيقة الموضوع، أو أنّه يُفهم وجود قيدٍ غير مذكور دخيلٍ في الموضوع.

ف«مناسبات الحكم والموضوع» هي عبارة عن قرائن متصلة توجب علاقة وارتباط خاص بين الحكم والموضوع في نظر العرف. بعبارة اخرى: يُقصد بد التناسب بين الحكم والموضوع» العلاقة القائمة بين الحكم وموضوعه، والتي تُسهم في أن يتبادر إلى ذهن المتلقي من خلال اللفظ الموضوع المتناسب مع الحكم، أو من خلال الموضوع، الحكم المتناسب معه (الصدر، ١٤١٧ ق، ج ١، ص ٢٥٧؛ صنقور البحراني، ١٤٢٨ ق، ج ٢، ص ٢٥٨؛ الياسري الحسيني، ٢٠٠٧ م، ص صنقور البحراني، ١٤٢٨ ق، ج ٢، ص ٢٥٨؛ الياسري الحسيني، ٢٠٠٧ م، ص الموضوع أو لتضييقه احياناً أو لتوسعة الحكم أو لتضييقه أخرى (هيثم عبد الزهرة جعفر، ٢٠١٤، ص ٩). وقد يبلغ الفقيه إلى هذه الإدراكات دون أن يبلغها العرف، إلا أنّ العرف العامّ لو بُيّن له الأمر، لفهمه؛ وهو ما يدلّ على أنّ الفارق هو في درجة الخبروتة لا في أصل الإمكان.

# المطلب الثالث: أنحاء إسراء الحكم من الموضوع إلى ما هو أعمّ

إنّ سريان الحكم الشرعيّ إلى غير مورده المنصوص قد يستند إلى إدراك ملاكات الحكم أو وجود جامعٍ نوعيّ بين الأفراد، ويُستفاد ذلك عرفاً من خلال جملةٍ من الطرق الاستظهاريّة، كمنصوص العلّة، وتنقيح المناط، وقياس الأولويّة، والقياس،

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

> ىبة الحُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ودورها في عملية الاستنباط الف

الدليل أ

مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

ومستنبط العلّة، ومناسبات الحكم والموضوع. والنحو الأخير- أي المناسبات- هو محلّ البحث في هذا المقال، باعتباره من القرائن العقليّة الداخلة في عناصر الظهور غير اللفظيّ، والتي يعتمد عليها الفقيه في مقام فهم النصّ وتوسعة دلالته.

# النوع الأوّل: الإسراء بتنصيص العلّة (القياس المنصوص العلّة)

وهو إسراء الحكم عن الموضوع المذكور في النصّ إلى موضوعٍ آخر لم يُذكر فيه، استناداً إلى تعليقه على علّته المنصوصة، كما نصّ عليه المحقّق الحلّي (١۴٢٣ هـ، ص ١٨٣). ويُعبَّر عن هذا بد القياس المنصوص العلّة». ومثاله: ما ورد عن الإمام عليه السلام: «ماء البئر واسع لا يفسده شيء، إلّا أن يتغيّر ريحه أو طعمه، فيُنزَح حتى يذهب الريح، ويطيب طعمه، لأنّ له مادّة» (الكليني، الكافي، ج ٣، ص ٥، ح كان فالتعليل بد أنّ له مادّة» يدلّ على أنّ العلّة في الحكم هي وجود المادّة، فيُفهم منه سربان الحكم إلى ماء الحمّام ونحوه ممّا يشترك معه في هذه العلّة.

# النوع الثانى: الإسراء بتنقيح المناط واتّحاد طريق المسألتين

يُعَدّ تنقيحُ المناط من الطُرُق المعتمدة في استنباط الأحكام في علم أصول الفقه، وقد ذهب الأصوليّون من الإماميّة إلى أنّ منشأ حجيّة ذلك هو الإجماع (الوحيد البهبهاني، ١٤١٥ ق، ص ٢٩٥)؛ ويقوم في هذا النوع الإسراء من الموضوع المذكور في الدليل إلى موضوع آخر غير مذكور فيه، من دون أن ينصّ الشارع على علّة الحكم أو يعلّق عليه بشكل صريح، بل يقوم الفقيه باستخراج العلّة بنفسه بعقله وجهده وعلمه أو ظنه. ويسمّى هذا النمط في كتب الأصول بدتنقيح المناط» وداتّحاد طريق المسألتين» (الشهيد الثاني، ١٣١٣ ه، ج ١٣، ص ٢٤٦؛ النراقي، ١٣٨٨ ش، ص ٨٥). وورد في مقام شرح إصطلاح «تنقيح المناط» ما ذكره المحقق الحلّي بأنّه: «الجمع بين الأصل والفرع قد يكون بعدم الفارق، ويسمّى: تنقيح الحلّي بأنّه: «الجمع بين الأصل والفرع قد يكون بعدم الفارق، ويسمّى: تنقيح

الشنة: ۲۰ ۷۶۵۱هـ / ۲۰۲۰م

أ.م. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي 🏿

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

المناط، فإن عُلمت المساواة من كل وجه جاز تعدية الحكم إلى المساوي، وإن علم الامتياز لم تجز التعدية إلّا مع النص على ذلك؛ لجواز اختصاص الحكم بتلك المزية، وعدم وجود ما يدل على التعدية، وقد يكون الجمع بعلّة موجودة في الاصل والفرع، فيغلب على الظنّ ثبوت الحكم في الفرع، . . . ، فإن نصّ الشارع على العلّة، وكان هناك شاهد حال يدل على سقوط اعتبار ما عدا تلك العلّة في ثبوت الحكم جاز تعدية الحكم، وكان ذلك برهاناً (المحقّق الحلّي (١٣٢٣ هـ، ص ١٨٥). فدتنقيح المناط» هو عبارة عن ثبوت حكم الأصل في الشريعة المقدّسة، يسري حكم هذا الاصل منه إلى فرع آخر وذلك لأتّحادهما في مناط الحكم (البروجردي، حكم هذا الاصل منه إلى فرع آخر وذلك لأتّحادهما في مناط الحكم (البروجردي، جعفر، ١٣٢ ق، ص ١٣٢ هيثم عبد الزهرة جعفر، ٢٠١ من ١٣٠ ميلي وي.

ومن الأمثلة القرآنية على ذلك قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ» (الجمعة: ٩)، فالمنهي عنه هنا هو البيع وقت النداء، لكنه من باب المثال، لأنّ العلّة في المنع هي انشغال الإنسان عن الصلاة، لذلك فلا فرق بين البيع وكل فعل يشغل الإنسان عن الصلاة مثل الإجارة أو الرهن. وكذلك عن النبي صلى الله عليه وآله: «مَن ابتُلي بالقضاء فلا يقضِ وهو غضبان» (الكليني، الكافي، ج ٧، ص ٢١٣، ح ٢)؛ فالمانع من القضاء في هذه الحالة هو كون القاضي في حالة يظنّ معها عدم رعاية العدالة، والغضب هنا من قبيل المثال (عليدوست، ١٣٩٤ ش، ص ١٣٠).

# النوع الثالث: الإسراء بالقياس المستنبط العلَّة

وهنا نحو ثالث، وهو إسراء الحكم من موضوع إلى آخر من دون أيّ ظهور لفظي أو حجّة عقلية، وبعبّر عنه بنا «القياس» وليس حجّة عندنا.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



الحُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور الدليل الـ ودورها في عملية الاستنباط الفقهي



مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه / جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م وقد ذكر الأصوليّون في تحديدهم للتعريف الاصطلاحي للقياس معاني متعدّدة، منها: ١- حمل معلوم على معلوم في إثبات حكم لهما أو نفيه عنهما بأمر جامع بينهما؛ ٢- مساواة فرع بأصل في علّة حكمه؛ ٣- إثبات حكم مثل المقيس عليه للمقيس؛ ۴- إثبات مثل حكم الأصل في الفرع بعلّة جامعة بينهما (راجع: الغزّالي، دت. ج ٢، ص ٤؛ القمي، ١٤٣٠ ق، ج١، ص ١٩٥؛ الحكيم، ١٤١٨ ق، ص ٢٩٠ دت. ج٢؛ عبد الأمير كاظم زاهد وحيدر عبد الجبّار كريم، ١٠١٩، ص ١٧١). فهو- أي القياس- في الحقيقة إلحاق المسكوت بالمنصوص من دون نصّ ولا استخراج جامع وتنقيح مناط مظنون أو مقطوع ولا مناسبة مركوزة من الدليل لدى العرف أو الفقيه. ويعبّر عنه بـ: «القياس المستنبط العلّة» أيضا (الحرّ العامّلي، ١٤٠٣ هـ، ١٤٠٠ هـ) ١٤٠٠؛ النجفي، ١٤٠٤ هـ، ج٢٠ ص ١٣٠٠).

وأبطله الإمام المعصوم (عليه السلام) فيما رواه أبان، قال: قلت لأبي عبد الله (ع): ما تقول في رجل قطع إصبعا من أصابع المرأة كم فيها؟ قال: «عشر من الإبل»، قلت: قطع اثنين؟ قال: «عشرون»، قلت: قطع ثلاثا؟ قال: «ثلاثون»، قلت: قطع أربعا؟ قال: «عشرون»، قلت: سبحان الله، يقطع ثلاثا فيكون عليه ثلاثون ويقطع أربعا فيكون عليه عشرون؟! إنّ هذا كان يبلغنا ونحن بالعراق فنبرأ ممّن قاله ونقول الذي جاء به شيطان، فقال: «مهلاً يا أبان، هكذا حكم رسول الله (ص)، إنّ المرأة تقابل الرجل إلى ثلث الدية فإذا بلغت الثلث رجعت إلى النصف، يا أبان إنّك أخذتني بالقياس والسنة إذا قيست محق الدين» (الكليني، ۱۴۰۷ ه، ج ۷، ص ۳۰۰ ح با قلم يرد تنصيص على علّة قطع عدد أصابع المرأة كما أنّه ليس لنا طريق إلى

حمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي 🏌



وزارة التعليم العالئ والبحث العلمئ جَامِعِــةُ الْكُوفــة مُدَّالِـةٌ كُلِيـةُ المُمَّــة العراق/النَّجِفُ الأُشْرَف

مجلة علمية فصلية مححِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

القطع أو الظنّ المعتبر إلى علّته، فلم يبق إلّا الاحتمال من دون أي منشأ من الظهور اللفظي أو الحجّة العقلية.

# النوع الرابع: الإسراء اعتماداً على مناسبة الحكم والموضوع

وهنا نحو رابع، وهو إسراء الحكم عن خصوصية الموضوع اعتماداً على أنّ الظواهر العرفية لا تُعدّ دخيلة في واقعها، فيُتلقّى الحكم من قبيل المثال من غير استكشاف مناطّه أو اللفتات إليه، بحيث يُستفاد من الموضوع العامّ أو الخاصّ مباشرةً دون الحاجة إلى البحث عن علَّة الحكم أو الإشارات المؤدية إليه. وهذا-أي: العلاقات والمناسبات القائمة بين الموضوع وحكمه بحسب النظر العرفيّ- ما يطلق عليه الإسراء بـ: «مناسبات الحكم للموضوع» (الخميني، ١۴١٠ ق، ج١، ص ٢٢٤)؛ نحو ما رواه زرارة عن أحدهما عليهما السلام قال: قلت له: رجل لا يدري واحدة صلّى أم اثنتين ؟ قال: «يعيد» (الكليني، «الكافي»، ج ٣، ص ٣٥٠، ح ٣)؛ فعلَّة الحكم بالإعادة غير معلومة لدينا إلَّا أنَّ عدم خصوصية الرجل فيه معلوم أيضا؛ لعدم اختلاف الحالة النفسانية- وهي الشك- بينه وبين المرأة.

فالمدلول التصديقي المستقرّ غير ما يستفاد من مفردات الألفاظ بأنفسها من غير نظر إلى وقوعها في هذا التركيب الخاصّ. أو فقل: «الظهور الفعلي التركيبي على خلاف الظهور الوضعي الأفرادي» (النائيني، ١٣٥٢ ش، ج ٢، ص ٤١٩).

# الفرق بين أنحاء إسراء الحكم من الموضوع إلى ما هو أعمّ

وعليه فالفرق بين الثاني- أي: تنقيح المناط- والرابع- أي: مناسبات الحكم والموضع- أنَّ التسرية في الثاني بواسطة استخراج علَّة الحكم بخلاف الرابع؛ فالعلَّة المجلد: ٢ السّنة: ٢٠

الدليل أ



وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ جَ**امِعــةُ الكُوفــةِ مُدِّلــةُ كُليــةُ الْمُقْــه** العراق/النّجِفُ الأشرَف

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

فيه إمّا غير معلومة أو غير منظور إليها، كما أنّ بينهما فرقا آخر من جهة أخري هي أن التوسّع ينسب إلى ظاهر الدليل الخاصّ في الرابع دون الثاني.

هذا في التفرقة بينهما مفهوما، وقد يجتمعان في الجريان، فالنسبة بين المصطلحين هي العموم والخصوص من وجهين؛ ويجتمعان في مثل قوله تعإلى: «ولا تَعاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ والْعُدُوانِ» (المائدة: ۲)، فالموضوع فيه التعاون، و«قضية باب التفاعل هو الاجتماع على إتيان الإثم والعدوان كأن يجتمعوا على قتل النفوس ونهب الأموال لا إعانة الغير على إتيان المنكر على أن يكون الغير مستقلًا في إتيان المنكر وهذا مُعينا له بالإتيان ببعض مقدّماته» (الإيرواني، ١٣٧٩ه، ج ١، ص ١٥)، ولكن يمكن إسراء الحكم إلى الإعانة إمّا بجهة استخراج المناط- أعنى: الظلم على المولي والتعدّي عليه أو الغير- أو بواسطة مناسبات الحكم والموضوع ، بناء على أنّ العرف لا يرى موضوعية لعنوان التعاون قبال عنوان الإعانة (عليدوست، ١٣٩۶). ش، ص ۴۷۸).

ومادّة افتراق تنقيح المناط ما إذا كان المعيار في التسرية خصوص المناط لا المناسبات نحو قوله تعإلى: «فَلا تَقُلْ لَهُما أَفِّ» (الإسراء: ٢٣)؛ حيث يمكن استفادة تسرية الحرمة إلى الضرب والإيذاء من استخراج المناط الّذي هو وجوب إكرام الوالدين مثلا. وقوله سبحانه: «فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ، ومَنْ يَعْمَلْ مِثْقالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ»؛ فإنّه يعلم منه حال ما زاد على الذرّة والمجازاة عليه. والمرجع فيهما هو التنبيه بالأدنى- أي: الأقلّ مناسبةً- على الأعلى- أي: الأكثر مناسبة-. وهو حجّة؛ فالمستفاد علّية عدم تضييع الإحسان والإساءة للجزاء، وهي أشدّ فيما زاد على الذرّة فالمستفاد علّية عدم تضييع الإحسان والإساءة للجزاء، وهي أشدّ فيما زاد على الذرّة (البحراني، ١٤٠٥ هـ، ج ١، ص ٥٥). ومادّة افتراق المناسبات قوله عليه السلام: «يعيد» (الكليني، «الكافي»، ج ٣، ص ٣٥٠، ح ٣) في جواب سؤال زرارة عن رجل

المجلد: ۲ السّنة: ۲۰ ۱۵٤۷هـ/ ۲۰۲۵م

م. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي (



وزارةً التعليم العالي والبحث العلميُ **جَامِعــةُ الْكُوفــةِ فَجُلــةٌ كُلِيــةُ الْفُقُــه** العراق/النجفُ الأشرف العراق/النجفُ الأشرف

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضمّه/ جامعة الكوفة

لا يدري واحدة صلّى أم اثنتين؛ فنعلم عدم اختصاص الحكم بالرجل من غير علم بعلّة الحكم.

هذا، ولكن التحقيق أنّ المناسبات بين الموضوع والحكم أعمّ من التسرية بواسطة استخراج علّة الحكم وكون العلّة غير معلومة أو غير منظور إليها؛ بجهة أنّ المراد من الموضوع والحكم فيها ما هو أعمّ منهما، فالأدقّ أن يعبّر بمناسبات الملحوق باللاحق موضوعا كان الملحوق أو غيره، حكما كان اللاحق أو غيره، استخرجت علّة الحكم أو لا. وحينئذ يكون تنقيح المناط شعبة منها.

ولعلّه من هنا قد يستخدمون لفظة «المناسبات» في موضع استخراج المناط، قال بعضهم: «مناسبات الحكم والموضوع المركوزة في الذهن العرفي الّتي تخلع على دليل الخطاب الشرعي ظهوراً عرفياً لتحديد الملاك وتشخيص الأهم منها والمهم، وهذا إنّما يكون في الأدلّة المتكفّلة لأحكام مركوزة بنفسها وبملاكاتها عند العقلاء، نظير خطاب حرمة الغصب ووجوب حفظ النفس المحترمة فيما إذا وقع التزاحم بينهما، فإنّه لا إشكال في لزوم حفظ النفس المحترمة ولو أدّى ذلك إلى إتلاف شيء من ماله أو التصرّف فيه من دون إذنه باعتباره أهم ملاكاً، إذ لا إشكال عرفاً وعقلائياً في أنّ ملاك حفظ المال وعدم التصرّف فيه من دون إذن صاحبه يعتبر من شؤون احترام الغير ومن تبعاته فلا يعقل أن يكون مزاحماً مع حفظ أصل وجود الغير وفي قباله، وهذا الارتكاز العرفي المحمول عليه دليلا الحكمين المتزاحمين يعطي لدليل وجوب حفظ النفس المحترمة ظهوراً في أهمّية ملاكه وبالتإلى انحفاظ إطلاقه لحال الاشتغال بالغصب أيضا، المقتضي للورود وترجيح خطاب وجوب الحفظ لعلى خطاب حرمة الغصب» (الصدر، ۱۴۰۸ ه، ج ۷، ص ۹۸).

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



بَّ الحُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور الدليل المرّ ودورها في عملية الاستنباط الفقهي



وَزَارُةُ التَّعْلِيمُ الْعَلَيْ وَالْبَحَثُ الْعُلَمِيْ جَ**امِعِــةُ الْكُوفــةِ لَكِبُلُــةُ كُلِيــةُ الْفُقُــه** العراق/النَّجِفُ الأَشْرُفُ

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م ونظيره ما أفاده لرفع مشكلة لزوم تخصيص الأكثر إذ قال: « إنّ حديث كثرة التخصيصات على قاعدة لا ضرر إنّما ينجم من الجمود على الظهور الأوّلي للكلام بقطع النظر عن تحكيم مناسبات الحكم والموضوع والارتكازات العقلائية والاجتماعية عليه، ذلك أنّ الشريعة من مقوّماتها بحسب المرتكز العقلائي اشتمالها على قواعد وأنظمة تحقّق العدالة الاجتماعية وتنظّم الحياة العامّة للناس، وهي تستتبع لا محالة تحميلا على الناس أو تحديدا لهم إلّا أنّ هذا ليس بضرر اجتماعيا بلحاظ المشرع- وإن فرض بالقياس إلى الفرد لو أراد أن يحمل شيئا على آخر كان ضررا- بل الضرر أن تخلو الشريعة عن تلك الأنظمة؛ فإنّ الشريعة الّي لا تضمن من أتلف مال الغير ولا تقتص من جان ولا تعاقب سارقا ولا تأخذ زكاة للفقراء هي الّي تكون ضررية، وهكذا يتّضح أنّه بالنسبة إلى المشرّع الصادرة منه هذه القاعدة لا تكون الأحكام المذكورة بحسب مناسبات الحكم والموضوع الاجتماعية أحكاما ضررية لكي يقال: بأنّها تخصيص الأكثر» (الصدر، ١٤٠٨ ه، ج، ص ٤٧٣) وجعلها الطريقة الصحيحة لحلّ المشكلة (الصدر، ١٤٢٠ ه، ص ٤٩٠).

ومن بين أنحاء إسراء الحكم من الموضوع إلى ما هو أعمّ، يجمع الثلاث- أي: القياس المنصوص العلّة، وتنقيح المناط، ومناسبة الحكم والموضوع- أنّها من الحُجج الشرعية؛ أمّا الأوّل فواضح؛ فإنّ تعليق الحكم على العلّة يوجب تعميم الموضوع بحيث يعدّ المعلّل من قبيل المثال للقاعدة العامّة عرفا، فلا يكون الموضوع واقعا خصوص المعلّل. وحينئذٍ يكون الأخذ بالحكم في الفرع معدودا من باب العمل بظاهر العموم، فليس من القياس الممنوع في شيء ليكون القول بحجّيته استثناءً من عمومات النهي عن القياس (المظفر، ١٤٣٠ ه، ج ٢، ص ٢٠١). ويأتي لذلك زيادة توضيح.

حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي



وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ **جَامِعـــةُ الْكُوخــةِ فَجُلَــةُ كُلِيــةُ الْفُقُــه** العراق/النّجفُ الْاُهْرَفُ العراق/النّجفُ الْاُهْرَفُ

مجلة علمية فطلية مدخَّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

وأمّا الثاني؛ فقد قال بعض الأصوليين (الخوئي، ١۴١٨ ه. ب، ج ٤، ص ١٧٧) أنّه أشبه شيء بالقياس بل جعله عينه مستدلّا بعدم علمنا بمناطات الأحكام وملاكاتها ، ولكنّه يستند إلى فهم العرف أو استظهار الفقيه من مجموع ما تلقّاه من الشارع، والدليل على حجّيته بناء العقلاء في تمشية أمورهم في المفاهمات؛ فكما يدلّ هذا البناء على حجّية الظنّ النوعي الحاصل من الخطابات الخاصّة، فكذلك يدلّ على حجّية الظنّ النوعي الحاصل من مجموع الخطابات. وعليه فلا يحتاج في تنقيح المناط إلى القطع بالمناط كما ادّعي (البحراني، ١٤٠٥ ه، ج ١، ص ٥٧)؛ فلسنا إلزاما وفي جميع الموارد بصدد نسبة واقع إلى الشارع حتى تكون النسبة بدون القطع من قبيل «القول بغير علم» أو «الافتراء»، بل يكفي فيه وصوله إلى درجة يعدّ حجّة شرعية.

وقال بعضهم (كاشف الغطاء، د.ت، ج ١، ص ١٨٧- ١٨٨)- ونعم ما قال-: «قد عُلم بالبديهة أنّ المدار في طاعة العبيد لمواليهم وسائر المأمورين لآمريهم على العلم بمرادهم، إمّا تصريحاً أو من تتبّع أقوالهم أو أفعالهم، أو ما يقوم مقامه من مظنّة عهدوا إليهم في اتباعها والعمل بها. فلو تعلّق حكم بشيء وعُلمت أولوية آخر من داخل أو خارج أو ظُنّت من داخل، فيكون من المفاهيم اللفظية، أو عُلمت مساواته أو ظنّت من داخل كذلك كان مثبتاً لحكمه، فالأولوية بقسميها، وتنقيح المناط، ومنصوص العلّة لا ينبغي التأمّل في اعتبارها. وكذا ما ينقدح في ذهن المجتهد من تتبّع الأدلّة بالانبعاث عن الذوق السليم والإدراك المستقيم؛ بحيث يكون مفهوماً له من مجموع الأدلّة؛ فإنّ ذلك من جملة المنصوص؛ فإنّ للعقل على نحو الحسّ ذوقاً، ولمساً، وسمعاً، وشمّاً، ونُطقاً، من حيث لا يصل إلى الحواسّ. فاعتبار المناطيق، والمفاهيم والتعريضات، والتلويحات، والرموز، والإشارات،

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



، الحُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور الدليل النا ودورها في عملية الاستنباط الفقهي



مجلة علمية فطلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

والتنبيهات، ونحوها مع عدم ضعف الظنّ من مقولة واحدة، إذ ليس مدار الحجّية إلّا على التفاهم المعتبر عرفاً» (كاشف الغطاء، د.ت، ج ١، ص ١٨٧- ١٨٨).

ومن هنا استدل بعضهم بتنقيح المناط الظني على حجّية الاستصحاب بقوله: «الثالث- أي: الثالث من أدّلة حجّية الاستصحاب-: الروايات الكثيرة الدالّة باجتماعها، فإنّها وإن كانت واردة في موارد خاصّة، لكن استقراؤها والتأمّل فيها يورث الظنّ القويّ بأنّ العلّة في تلك الأحكام هو الاعتماد على إليقين السابق» (القمّي، المثن العرق على العرق على العرق العرق العرق المؤمن المؤمن المؤمن العرق المؤمن المؤمن المؤمن العرق المؤمن ا

وأمّا الرابع- أي: مناسبة الحكم للموضوع- فهو من مصاديق الظهور إن استند إلى فهم العرف العامّ واستظهار الفقيه إن استند إلى فهمه، ومن المعلوم حجّية استظهار أهله كالظهور (النائيني، ١٤١١ هـ، ج ٢، ص ٢٣٢).

وأمّا إسراء الحكم في «المفهوم الموافق» الشامل لـ «قياس الأولوية» فإن كان مع استخراج علّة الحكم من غير نسبته إلى ظاهر الدليل فهو من تنقيح المناط وإلّا فمن مناسبات الحكم والموضوع.

🌖 أ.م. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي 🌡

المجلد: ٢ السّنة: ٢٠

١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م







مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

# المطلب الرابع: وجه الحجّية في مناسبات الحكم والموضوع

كما أشرنا سابقاً، قد يتصرّف في موضوع دليل شرعي بنصّ لفظي أو إجماع أو تنقيح مناط، وليس الكلام فيه؛ وإنّما هو في أنّه قد يذكر في الدليل موضوع عامّ، ولا يستفاد منه نفسه بحياله العموم، لا عرفا ولا لدى الفقيه، وكذلك قد يذكر موضوع خاصّ ولا يفهم منه بنفسه الخصوص، وذلك من دون دليل خاصّ ممّا تقدّم. فالمعمّم والمخصّص ثبوت مناسبات بين الحكم والموضوع توجبهما، وهي تارة ترتكز لدى العرف العامّ وأخرى يختصّ بفهمها الفقيه. وهذه المناسبات من القرائن المتصلة الداخلية الّتي تقام على علاقة الحكم بالموضوع، وليست من القرائن اللفظية، بل تعتمد على ما يفهمه العرف أو الفقيه من تحديد دائرة الموضوع أو تعميمه.

فللعرف نظرتان، نظرة من جهة أنّه من أهل المحاورة وفهم مداليل الألفاظ، وأخرى من حيث ما ارتكز في ذهنه ولو من جهة مناسبات الحكم وموضوعه بنحو يرى الخصوصية المأخوذة في الموضوع من الجهات التعليلية لثبوت الحكم، أو من القيود غير المقوّمة لحقيقة الموضوع وما إلى ذلك (العراقي، ١٤١٧ هـ، ج ۴، ص ١٤١٧)، أو يفهم غير مذكور دخيلا في الموضوع، كما أنّه قد يصل إليهما الفقيه دون العرف العامّ.

فظهر مما ذكرنا وجه حجّية مناسبات الحكم والموضوع؛ فإنّ أوضح وأهمّ وجهٍ لحُجّية مناسباتِ الحُكم والموضوع يتمثّل في الظُّهورِ العُرفي (الحكيم، ١۴٠۴ ق، ج ١٠، ص ٢٠٥)؛ إذ يُعَدّ هذا الظُّهور أبرزَ ما يُبرِز الأساسَ المعقول لاعتبار تلك المناسبات حجّةً في مقام الاستدلال، فالدليل على حجّيتها أنّها من مصاديق الظهور إن استند إلى فهم العرف العامّ، واستظهار الفقيه إن استند إلى فهمه، ومن المعلوم

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

مناسبا

الحُكم للموضوع كمنشاً في الكشف عن ظهور الدليل المثر ودور ها في عملية الاستنباط الفقيد ,







مجلة علمية فصلية مححِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

حجّية استظهار أهله كالظهور (النائيني، ١۴١١ هـ، ج ٢، ص ٢٣٤)؛ فالعرف وإن لا يفهم ما يستظهره الفقيه؛ لعدم خبرويته، ولكنّه يفهمه لو تبيّن له. ودليل الحجّية نفس دليل حجّية الظهور ولو كان من الشأني.

و من الجدير بالبيان أنّه يمكن التوسّع في عرض دليل حجية مناسبات الحكم والموضوع، فهي تارةً تولد ظهوراً، فتكون حجّة بسبب حجّية الظهور؛ وتارةً تولد «الاطمئنان» فتكون حجّيتها ناشئة من حجّية الاطمئنان.

أ.م. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي

المجلد: ٢

السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م





مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

# المبحث الثاني: دور المسألة في المسائل الأصولية المؤثّرة في كشف ظهور الدليل الشرعي

أشرنا إلى أنّ لها دوراً واسعاً في شتّى المسائل الأصولية، إضافةً إلى تأثيرها المباشر على الأحكام الفقهية وتوجيه استنباطها العملي، واليك بعضها:

# الأوّل: التخصيص والتعميم

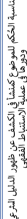
فمن الأوّل: قوله تعالى: «فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَ أَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرافِق» (النساء: ٤)؛ فالموضوع فيه هو مطلق الغَسل إلّا أنّ العرف يفهم منه اعتبار الغسل بالماء المطلق الطاهر.

أمّا اعتبار الأوّل؛ فلأنّ الماء هو المناسب للتطهير عرفا؛ لأنّه أسهل تناولا وأعمّ تداولا؛ وأمّا الثاني والثالث؛ فلتناسبهما للتطهير لديهم، دون المضاف والقذر. ومنه: قوله تعإلى: «حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُم» (النساء: ٢٣)؛ فالمحرّم بقرينة المناسبة هو التزويج وذيوله، لا النظر واللمس بدون الشهوة.

ومن الثاني: قوله تعإلى: «ويُنَرِّلُ عَلَيْكُمْ مِنَ السَّماءِ ماءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِه» (الأنفال: ١١)؛ فإنّ الكريمة إنّما لم ترد مطلقة وقيدت بالنزول «مِنَ السَّماءِ» لورودها في طائفة خاصّة وهم المسلمون الّذين كانوا يحاربون الكفّار في وقعة بدر، والمتناول بين أيديهم هو المنزَل من السماء وإلّا فخصوصيته ملغاة بحسب ما هو المرتكز في الأذهان بمناسبات الحكم والموضوع (الصدر، ١٤٠٨ ه، ج ١، ص ٣٥)، فلو أخذت في موضوع الدليل لاحتاج إلى مزيد بيان.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

السّنة: ۲۰ ۱٤٤۷هـ/ ۲۰۲۰م





وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ جَامِعـــــُهُ الْكُوفــــِهُ مُجُلـــــُهُ كُليـــةُ الْفِقْـــه

. العراق/النّجفُ الأشْرَف

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

## الثاني: المنع عن إجراء الأصل العملي

للمناسبات دور واسع في توسيع الدليل الاجتهادي والمنع عن إجراء الأصل العملي. ولنمهّد لبيانه مقدّمة هي أن أخذ الأوصاف العنوانية في موضوعات الأحكام على أنحاء (الخراساني، ١۴٠٩ هـ، ص ٤٩):

أ. أخذ العنوان لمجرّد الإشارة إلى ما هو في الحقيقة موضوع للحكم؛ لمعهوديته بهذا العنوان من دون دخل لاتّصافه به في الحكم أصلا، كقوله عليه السلام: «عليك بهذا الجالس» (الكشي، ١٣٠٩ ه، ص ١٣٥، رقم ٢١٤) مشيرا إلى زرارة؛ فإنّ الجالسية لا دخل لها في أخذ الحكم منه، بل الملاك هو كونه عادلا أو ثقة (المشكيني، ١٤١٣ ه، ج ١، ص ٢٤١).

ب. أخذه لأجل الإشارة إلى علّية المبدأ للحكم مع كفاية صحّة جري المشتق عليه ولو فيما مضى، كقوله تعإلى: «والسَّارِقُ والسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُما» (المائدة: ٣٨)؛ فالمستفاد منه عرفا علّية السرقة للقطع حدوثا لا بقاءً (وهذا إذا جعلت عملية السرقة مبدأ للسارق، وإلّا فإن جعل المبدأ ما هو باق بعد العملية أيضا كما إذا جعل من صدر عنه السرقة فلا). وقوله تعإلى: «لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِمين» (البقرة: ١٢٢). (الخراساني، ١٢٠٩ ه، ص ٢٩)؛ فالمناسبات تقتضي عدم نيل عهده سبحانه وتعإلى إلى من اتّصف بالظلم وان انقضى عنه المبدأ.

ج. أخذه كذلك مع عدم الكفاية، بأن يكون الحكم دائرا مدار صحّة الجري عليه واتّصافه به حدوثا وبقاءً، نحو قولك: "أعط الزكاة الفقير"؛ فإنّ العرف يرى دخل وصف الفقر في الحكم بإعطاء الزكاة، فلو زال الفقر يكون من باب زوال الموضوع، وقولك: "قلّد المجتهد العادل" وأمثال ذلك ممّا يكون للوصف في نظر العرف دخل في الحكم حدوثاً وبقاءً (النائيني، ١٢١١ ه، ج١، ص ١٧٣).

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

) أ.م. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي (إ



وزارةُ التعليمِ العاليٰ والبحث العلميْ جَـامِعــــةُ الكُـوخـــةِ مُجْلَــةُ كُليــةُ المُقْـــه الحراق/انتَجِفُ الأشْرَف الحراق/انتَجِفُ الأشْرَف

مجلة علمية فطلية محجِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

وقد يعبّر عن الوصف العنواني ب: «القيد»، والمرجع واحد.

ويتفرّع عليه أنّه لا مجال لجريان الاستصحاب مع زوال الوصف العنواني إن عُلمت أو ظُنّت بالظنّ المعتبر كيفية الأخذ.

أمّا على الأوّلين؛ فلأنّ المستظّهر مما يعدّ عنوانا مشيرا أو واسطة لمجرّد ثبوت الحكم حدوثا، عدم دخلهما في الحكم، فيستفاد بقاء الحكم بما يدلّ عليهما ومنه قرينة المناسبة، وهي ترجع إلى الدليل الاجتهادي، فلا موقع حينئذٍ للدليل الفقاهي؛ لأنّ في حال وجود تعارض بين الدليل الاجتهادي والدليل الفقاهي، يُرجّح الدليل الاجتهادي على الدليل الفقاهي (الصدر، ١٤١٧ ق، ج ٧، ص ٢٢).

فما يستفاد من قولك: "الماء المتغير نجس"؛ بقاء النجاسة وإن زال التغيّر (الإصفهاني، ١۴٢٢ هـ، ج١، ص ٧٩٠)؛ فقد ادّعي أنّ معروض النجاسة عرفا هو جسم الماء لا وصف التغيّر، وإنّما أخذ التغيّر علّة لعروض هذا الحكم على نفس الماء، ومن هنا يرى النجاسة باقية ببقاء الماء وإن زال التغيّر، بحيث لو فرض حكم الشارع بالطهارة عند زواله يرى من باب ارتفاع الحكم عن موضوعه مع بقائه لا ارتفاعه بارتفاعه (النائيني، ١٤١١ هـ، ج١، ص ١٧٣). والوجه فيه عدم دخل الأوصاف الثلاثة في التنجيس بنظر العرف؛ فالتنجّس عندهم بذرّات النجس لا بها، وانّما هي معرّفات.

وأمّا على الأخير؛ فلأنّ العلم أو الظنّ المعتبر بدخل الوصف العنواني في الموضوع حدوثا وبقاءً، يقتضي ارتفاع الحكم بارتفاعه. ومعه لا يبقى مجال للأصل العملي. نعم، يجري الاستصحاب لو شك في علّية الوصف العنواني للحكم حدوثاً وبقاءً على القول بجريانه.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

> مناسبة الحُكم للم ود

الحُكم للموضوع كمنشاً في الكشف عن ظهور الدليل المثر ودور ها في عملية الاستنباط الفقهي

مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

#### الثالث: دلالة الاقتضاء

ريما يحكم بتقدير لفظ خاصّ مناسب مثل قوله تعإلى: «واسْأَلِ الْقَرْيَةَ» (يوسف: ٨٢) فالمفهوم منه السؤال عن أهل القرية، و «لا علم إلّا بعمل» فالمفهوم منه أنّه لا علم نافع، و «لا غيبة لفاسق» (ابن أبي جمهورالأحسائي، ١٤٠٥ ه، ج ١، ص ۴٣٨، رقم ١٥٦) والمفهوم منه لا غيبة محرّمة لفاسق، و «رفع عن أمتي تسعة الخطأ والنسيان وما أكرهوا عليه وما لا يعلمون وما لا يطيقون وما اضطرّوا إليه والحسد والطيرة والتفكّر في الوسوسة في الخلق ما لم ينطق بشفة» (الصدوق، المعمد والطيرة والتفكّر في الوسوسة في الخلق ما لم ينطق بشفة» (الصدوق، ١٣٥٧ ش، ج ٢، ص ٤١٧، ح ٩)، و «لا ضررَ ولا ضرارَ» (الكليني، ١٤٠٧ ه، ج ۵، ص ٢٩٢، ح ٨). (المظفر، ١٤٠٠ ه، ج ١، ص ٢٩٨).

وهو من «دلالة الاقتضاء» الّي تكون مقصودة للمتكلّم بحسب العرف ويتوقّف صدق الكلام أو صحّته عقلا أو شرعا أو لغة أو عادة عليها (المظفر، ١٣٣٠ه. ه، ج ١، ص ١٣٢). والمنشأ فيها مناسبات الحكم والموضوع؛ حيث إنّ الظهور الفعلي التركيبي في جميع الأمثلة على خلاف الظهور الوضعي الثابت لكلّ مفرد من مفردات التركيب.

## الرابع: مفهوم الوصف

لقد طَرَح الأصوليّون في تعريف «مفهوم الوصف»- مع ما بينهم من اختلافٍ في ثبوت المفهوم له أو عدمه- تعاريف متنوّعة، وأهمّ هذه التعاريف ما يأتي: ١- ما يُفهم من اللفظ بالمفهوم الالتزامي استنادا إلى العلاقة بين المعنى المراد و بين اللفظ المنطوق؛ ٢- ما يدركه العقلاء عندما يلتفتون إلى شيءٍ ويشيرون إلى أنّ المراد من محل النطق وعدمه هو المدلول المطابقي والمدلول الالتزامي؛ و غيرها من التعاريف

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

] أ.م. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي [[



مجلة علمية فصلية محجَّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

(الخوئي، ۱۴۱۰ ق، ج ۵، ص ۱۲۷؛ حيدر عبد الجبّار الوائلي، ۲۰۲۱، ص ۸)، وقد ذهب فريقٌ من الأصوليّين إلى أنّ للوصف مفهوماً (الخوئي، ۱۴۱۰ ق، ج ۵، ص ۱۲۷؛ الصدر، ۱۴۱۷ ق، ج ۳، ص ۲۰۳)، في حين رأى آخرون أنّه لا يدلّ على مفهوم (الموسوي الخميني، ۱۴۲۱ق، ج ۳، ص ۴۳).

ونفى بعضهم الاستدلال بمثل قوله صلى الله عليه وآله وسلم: «مَطْل الغنيّ ظلم» (ابن شعبة الحرّاني، ۱۴۰۴ هـ، ص ۲۶۷؛ الصدوق، ۱۴۱۳ هـ، ج ۴، ص ۳۸۰، رقم ۵۸۱۹) على ثبوت المفهوم للوصف؛ مستدلّا بأنّ موضوع البحث في مفهوم الوصف في اقتضاء طبع الوصف لو خُلي ونفسَه للمفهوم، فلا يمنع من دلالة التقييد بالوصف على المفهوم أحياناً لوجود قرينة، وفي خصوص المثال نجد القرينة على إناطة الحكم بالغنى موجودة من جهة مناسبة الحكم والموضوع، فيفهم أنّ السبب في الحكم بالظلم كون المدين غنيّاً، فيكون مَطْله ظلماً، بخلاف المدين الفقير، لعجزه عن أداء الدين، فلا يكون مَطْله ظلماً (المظفر، ۱۴۳۰ هـ، ج ۱، ص

# الخامس: إلغاء الخصوصية

إنّ إلغاء الخصوصية كما يقع نتيجة لتنقيح المناط ، كذلك ينتج من مناسبات الحكم والموضوع، فتراهم يلغون الخصوصية عن مورد؛ مستندين إليها (الصدر، ١٤٠٨ هـ، ج ٣، ص ٨١ وص ١٢٧ وج ۴، ص ١٢ و ٣٥ و ٢٨٤)، وإلى أنّ العرف أو أهل الخبرة لا يفهم من النصّ خصوصية لما ذكر فيه من القيد، بل يرى عدم دخل القيد في الحكم، فيسري الحكم إلى الفاقد له.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

> سبة الحُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور الدليل ودورها في عملية الاستنباط الفقهي

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

وهذا الشيخ الأعظم الأنصاري (ره) حكم فيما لم يصرّح باشتراط الردّ إلى خصوص المشتري بقيام الولي مقامه؛ استناداً إلى ما يرجع إلى المقام (الأنصاري، ١۴١٥ ه، ج ۵، ص ١٤٣) وكذلك ترونهم يلغون الخصوصية من اختصاص كثير من الخطابات بالرجال (العراقي، ١٤١٢ ه، ج ٣، ص ٤٠٤)؛ مستندين إلى مناسبات الحكم والموضوع.

وألغى بعضهم الخصوصية عن الندبية في الأخبار الواردة في التسامح في أدلّة السنن وقال: «الصحيح أنّ العرف بحسب المناسبات المرتكزة في ذهنه يلغي خصوصية الفعل والترك ويفهم من هذه الأخبار أنّ تمام النكتة والموضوع لهذا الحكم هو بلوغ الخير والثواب على شيء سواء كان فعلا أو تركا وجوديا أو عدميا» (الصدر، ۱۴۱۷ ه، ج ۵، ص ۱۳۲).

ولكن التحقيق أنّ في إطلاق إلغاء الخصوصية معهما- أعني استخراج المناط وملاحظة المناسبات- مسامحة؛ حيث إنّه لا تبقي خصوصية معهما حتّى تُلغى، فالأدقّ استعمال اللفظة فيما إذا لم ير خصوصية لشيء لدى العرف ولم يتمكن من بيان المنشأ وإن كان له منشأ في مرتكزه.

## السادس: القيود الغالبية

ومن موارد إلغاء الخصوصية القيود الغالبية وهي عندهم مما تلغى فيها الخصوصية، نحو قوله تعإلى: «ولا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلاق» (الإسراء: ٣١)، وفي تفسير القمّي: «يعني مخافة الفقر والجوع؛ فإنّ العرب كانوا يقتلون أولادهم لذلك» (القمّي، ١٤٠٢ ه، ج ١، ص ٢١٨؛ الراوندي، ١٤٠٥ ه، ج ٢، ص ٣٥). ومن المعلوم تناسب الحرمة لمطلق القتل؛ لأنّ النفس محترمة سواء خُشِي الإملاق

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

م. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي 🎊







مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

أو لا. فذكرها لمجرّد التنبيه على علّة فعلهم كما بين فسادها بقوله: «ولا تَقْتُلُوا وَلادَكُمْ مِنْ إِمْلاق نَحْنُ نَرْزُقُكُم» (الأنعام: ١٥١) أو لدفع توهّم عدم تناول الحكم له؛ فإنّه لولا التصريح بالخشية لأمكن أن يتوهّم جواز القتل معها فدلّ بذكرها على ثبوت التحريم عندها أيضاً (العاملي، د.ت، ص ٨٠).

ومن هنا تُنفىٰ القيدية في ما خرج مخرج الأغلبية، كعدم وجدان الماء المقيد به التيمّم، كما في الآية الكريمة: «فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ» (النساء: ٣٣). ووجّهه بعضهم بن «أنّ النادر إنّما هو المحتاج حكمه إلى التنبيه، والأفراد الشائعة تحضر في الأذهان عند إطلاق اللفظ المعرّى، فلو حصل احتياج في الانفهام من اللفظ فإنّما يحصل في النادر. فالنكتة في الذكر لا بدّ أن يكون شيئا آخر لا تخصيص الحكم بالغالب» (القمّي، ١٣٣٠ ه، ج ١، ص بدّ أن يكون شيئا آخر لا تخصيص الحكم بالغالب» (القمّي، ١٣٣٠ ه، ج ١، ص

ويمكن أن يمثّل له أيضا بنصوص وردت في قاعدة الفراغ؛ منها: صحيحة زرارة قال: قلت لأبي عبد الله (ع) رجلٌ شَكَّ في الأذان وقد دخل في الإقامة؟ قال: «يمضي»، قلت: رجلٌ شَكَّ في الأذان والإقامة وقد كبّر؟ قال: «يمضي»، قلت: رجلٌ شَكَّ في التكبير وقد قرأ؟ قال: «يمضي»، قلت: شَكَّ في القراءة وقد ركع؟ قال: «يمضي»، قلت: شَكَّ في الركوع وقد سجد؟ قال: «يمضي على صلاته»، ثمّ قال: «يا زرارة، إذا خرجت من شيء ثمّ دخلت في غيره فشَكُّك ليس بشيء» (الطوسي، ١٤٠٧ هـ. ب، ج٢، ص ٣٥٢، رقم ١٤٥٩).

ومنها: صحيحة زرارة الأخرى عن أبي جعفر عليه السلام، قال: «إذا قمت عن الوضوء وفرغت منه وقد صرت في حال أخرى في الصلاة أو في غيرها فشككت في

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

> مناسبة الحُكم للمو ود

لحُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور الدليل المثرء ودور ها في عملية الاستنباط الفقهي



وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ جَ**امِعــةُ الكُوفــةِ مُدِّلــةُ كُليــةُ الْمُقْــه** العراق/النّجِفُ الأشرَف

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

بعض ما قد سمّى الله ممّا أوجب الله عليك فيه وضوءه لا شيء عليك فيه» (الطوسي، ١۴٠٧ هـ. ب، ج١، ص١٠٠، رقم ٢٤١).

ومنها: موثقة عبد الله بن أبي يعفور عن أبي عبد الله (ع) قال: «إذا شككت في شيء من الوضوء وقد دخلت في غيره فليس شكّك بشيء، إنما الشكّ إذا كنت في شيء لم تجزه» (الطوسي، ۱۴۰۷ هـ. ب، ج ۱، ص ۱۰۱، رقم ۲۶۲).

والظاهر أنّ الدخول في الغير في هذه النصوص خرج مخرجَ الغالب، وهو الاشتغال بآخر بعد الوضوء؛ إذ الحكم فيها هو الوجوب، والموضوع هو المضي، والتناسب بينهما يقتضي اعتبار مجرّد الفراغ عن العمل سواء دخل في الغير أم لا؛ حيث إنّ المتوضّي حينما يتوضّأ أذكر منه حينما يشك، فلا يعتني به بعد الفراغ؛ لأنّه لم يشك في حال كان فيها أذكر، ولا فرق فيما ذكرنا بين الدخول في الغير وعدمه.

وعليه فقوله عليه السلام في معتبرة بكير بن أعين «هو حين يتوضّأ أذكرُ منه حين يشكّ»،- قال: قلت له الرجل يشكّ بعد ما يتوضّأ؟ قال: «هو حين يتوضّأ أذكر منه حين يشكّ» (الطوسي، ١٠٠٧ ه. ب، ج ١، ص ١٠١، رقم ٢۶۵) ليس للتعبّد على تقيد القاعدة بالدخول في الغير، بل للإشارة إلى ما ذكرنا، فالأقوى عدم اعتبار الدخول في الغير.

والحاصل أنّ ورود القيد مورد الغالب يمهّد أرضية إلغاء الخصوصية بالمناسبات؛ فإنّه وإن وقع الترديد بدواً في ورود القيد الغالبي مورد الاحتراز كسائر القيود؛ لأنّه قيد مثلها إلّا أنّه قد يرتفع بملاحظتها.

وادّعي الشيخ (ره) الإجماع على تحريم البنت على التأبيد مع الدخول بالأمّ سواء كانت في حجره أو لم تكن وقال: «وأمّا قوله تعالى: "وَ رَبائِبُكُمُ اللّاتِي فِي حُجُورِكُمْ" (النساء: ٢٣)، فليس ذلك شرطا في التحريم، وإنّما وصفهنّ بذلك؛ لأنّ في الغالب

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ السنة: ٢٠

أ.م. محمد حكيم، الشيخ محمدرضا نائيني، الشيخ عباس زندي 🌾



وزارةُ التعليم العاليّ والبحث العلميّ جَـامِعـــةُ الْكُـوفــةِ مُجُلـــةُ كُلِيــةُ الْفِقْــهُ

العراق/النّجفُ الأشْرَف

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

أنّها تكون في حجره» (الطوسي، ۱۴۰۷ ه. أ، ج ۴، ص ۳۰۵). ولعلّهم أرسلوه إرسال المسلّمات (الطبرسي، ۱۴۱۰ ه، ج ۲، ص ۱۳۱؛ الراوندي، ۱۴۰۵ ه، ج ۱، ص ۳۲؛ الحلبي، ۱۴۱۷ ه، ج ۲، ص ۵۲۱؛ الزيس الحلي، ۱۴۱۰ ه، ج۲، ص ۵۲۱؛ الأنصاري، ۱۴۱۵ ه، ج ۳، ص ۳۶۴).

ولكن يمكن أن يدّعي- على تقدير تسليم الغلبة في الكريمة- احتمال عدم استناد الشرطية إلى ورود القيد مورد الغالب واتّكاءها إلى الأدلّة الدالّة على عدم اختصاص حرمة الربائب بما إذا كانت في الحجور، نحو موثّقة غياث بن إبراهيم عن جعفر عن أبيه (ع): «أنّ عليّاً (ع) قال: الربائب عليكم حرام، كُنّ في الحجر أو لم يكن» (الطوسي، ١٤٠٧ هـ. ب، ج ٧، ص ٢٧٢، رقم ١١٤٤؛ لأنّ الظاهر من التقييد بمن تكون في الحجر دخله في الحكم؛ حيث إنّ الربيبة الّتي تربّي في الحجر كالبنت بنظر العرف دون من ليست كذلك، فلا يبعد ادّعاء أنّه لو لا تلك الأدلّة الدالّة على عدم الاشتراط في التحريم لالتزمنا باشتراطه بكونهنّ في الحجور، كما التزمنا به في قوله الاشتراط في التحريم لالتزمنا باشتراطه بكونهنّ في الحجور، كما التزمنا به في قوله تعالى: «ومِنْ نِسائِكُمُ اللاَّتِي دَخَلْتُمْ بِهِن» (النساء: ٣٠)، مع أنّ كون المزوّجة مدخولا بها أمر غالبي وقلّما يتّفق عدم الدخول بها (الخوئي، ١٤١٨ هـ. أ، ج ٣، ص

والحاصل أنّ مجرّد ورود القيد مورد الغالب لا يستلزم إلغاء الخصوصية منه وظهورها في عدم دخوله في الحكم، بل يمهّد أرضية إلغاء الخصوصية فتتحقق الخصوصية إذا انضمّت إليه المناسبات بين الحكم والموضوع.

فانقدح بما ذكرنا عدم التنافي بين القول بإلغاء الخصوصية عن المورد الغالب بالمناسبات وحمل المطلق على الغالب بالانصراف؛ فإنّهما ظهوران يستند الأوّل منهما إلى المناسبات والثاني إلى كثرة الاستعمال. وينبغي التنبيه الى أنّ إلغاء

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

مناسم

الحُكم للموضوع كمنشآ في الكشف عن ظهور الدليل الـ «د»، ها في عملية الاستنباط الفقه



وَزَارَةُ التَّعَلِيمُ الْعَالَيْ وَالْبَحَثُ الْعَلَمَيْ جَ**بَامِعِـةُ الْكُوفَـةِ لَكِبُلِـةُ كُلِيـةُ الْمُثَلِّـةُ** العراق/النِّجَفُ الأَشْرُفُ

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

محمل

الشيخ

محمدرضا نائيني،

الشيخ

عباس زندي

الخصوصية، لا ينحصر مأخذه في المناسبات؛ لأنّها قد تلغى لدليل لفظي أو لبيّ كالإجماع (النجفي، ١٣٠٢ هـ، ج ١٣، ص ٣٤٨، ج ٢٥، ص ١٨٢) أو عدم القول بالفصل أو لتنقيح المناط ولو للأولوية (الهاشمي الشاهرودي، ١٣٢٥ هـ، ج ٢، ص ١٠٧) إلى غير ذلك من المناشيء وإن كان الأنسب مع هذه الأمور-كما تقدّم- التعبير بفقدان الخصوصية لا إلغاؤها.

# السابع: رفع التعارض

يعدّ البحث عن التعارض بين النصوص الشرعية وطرق رفعها وعلاجها من المسائل المهمّة جداً؛ إذ إنّ المتتبّع للمسائل الفقهية غالبا ما يحدد دليلان متعارضان، ولأجل هذا قد أفرد الاصوليون بابا خاصا لرفع التعارض بين الأدلة ضمن قواعد خاصّة (علي أحمد ناصر، ٢٠٢١، ص ١٣)، وقد يرفع التعارض بالمناسبات فيما يتراءى منه ذلك، وتكلّم عنه بعضهم في الجمع بين الأخبار الدالّة على تحريم بيع عذرة الإنسان وما دلّ على جوازها، قال: «يمكن الجمع بين المتعارضين باختلاف البلاد لمناسبة بين الحكم والموضوع، ولا يبعد دعوى كون المناسبة من القرائن المكتنفة بالكلام، فبهذه المناسبة يخرج الجمع بينهما عن الجمع التبرّعي أو التورّعي» (النائيني، ١٣٧٣ ه، ج ١، ص ۴).

وتقف على نظيره في عبارات بعض المعاصرين في مسألة الغيبة في الجمع بين إطلاق قوله عليه السلام: «الغيبة أن تقول لأخيك ما ستره الله عليه» (الكليني، ١٤٠٧ هـ، ج ٢، ص ٣٥٨، ح ٧) وإطلاق قوله عليه السلام: «إذا جاهر الفاسق بفسقه فلا حرمة له ولا غيبة» (الصدوق، ١٣٧۶ ش، ص ٣٧، ح ٧)، فالنسبة بينهما العموم والخصوص من وجه، ومحل الاجتماع غيبة المتجاهر في غير ما



وزارةُ التعليمِ العاليٰ والبحثِ العلميٰ جَـامِعـــةُ الكُـوخــةِ مُدِّلَــةُ كُليــةُ الْفُقْــهِ العراق/النَّجِفُ الأشْرَفُ

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضمّه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٠٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٠٥م

تجاهر به، ولكن احتمل عدم التعارض بينهما مستدلًا بن «أنّ العرف ولو بملاحظة ارتكازاته ومناسبات الحكم والموضوع يجمع بين الطائفتين بأنّ المتجاهر تجوز غيبته فيما تجاهر به دون ما استتر به، ولا ينقدح في الأذهان التنافي بينهما وإن كانت النسبة العموم من وجه. وإن شئت قلت: إنّ الروايات المفصّلة بين الأمر الظاهر والمستتر أقوى ظهورا من المطلقات في الإطلاق، بل لأحد إنكار إطلاقها، أو دعوى انصرافها إلى الجواز فيما تجاهر به. بأن يقال: إنّ تجويزها كأنّه معلول هتك عرض نفسه فإذا كان هاتكا له لا يجب على غيره الكفّ عنه دون ما إذا كان مستترا غير هاتك فلا يجوز لغيره هتكه» (الموسوي الخميني، ١٣٩٢ ش، ج ١، ص ٢٠١).

هذا، ولكن يتمّ ما ذكره بناء على تسليم إطلاق الثاني وعدم الذهاب إلى أنّه لا يشمل المتجاهر فيما استتر به.

## الثامن: الحكومة المضمونية

«الحكومة المضمونية» يُسمّى حكمومة الدليل الحاكم على الدليل المحكوم به بمقتضى مناسبة الحكم والموضوع (الصدر، ١٤١٧ ق، ج ٧، ص ١٤٩)؛ و منها: حكومة أدلّة نفي الضرر والحرج على الأحكام الأوّلية (الصدر، ١٤١٧ ق، ج ٧، ص ١٤٩)، وهي مطلقة بالنسبة إلى الأحكام الأوّلية الضررية والحرجية ابتداء نحو القصاص والديات، والأحكام الأوّلية الّتي قد تصبح ضررية أو حرجية في بعض الأحيان، ومع ذلك تنحصر حكومتها في الثانية دون الأولى؛ حيث إنّ الحكم بنفي الضرر والحرج يناسب ما لم يكن بطبيعته ضررية أو حرجية، وقد أصبح ضررية أو حرجية في بعض الأحيان، بخلاف الحكم الضرري أو الحرجي ابتداء؛ فنفيه يستلزم لغوية جعله.

مُ للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور الدليل المثرعي ودورها في عملية الاستنباط الفقهي

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

## التاسع: تخصيص العامّ بالمفهوم المخالف

جعل بعضهم جواز تخصيص العامّ بالمفهوم المخالف وعدمه في بعض الأحيان مدار المناسبات، حيث قال: «اختلفوا في جواز تخصيص العامّ بالمفهوم المخالف وعدم جوازه، كقوله عليه السلام: «خلق الله الماء طهورا لا ينجّسه شيء» (الحرّ العاملي، ١۴٠٩ ق، ج ١، ص ١٣٥، ح ٩ وراجع: إبن إدربس الحلي، ۱۴۲۹ هـ، ص ۴۶۸) و قوله عليه السلام: «إذا كان الماء قدر كرّ لم ينجّسه شيء» (الكليني، ١٤٠٧ هـ، ج ٣، ص ٢، ح ١ و٢) وذلك بعد الوفاق منهم ظاهرا على تخصيصه بالمفهوم الموافق.» ... إلى أن قال: «فعلى الأوّلين- يعني: ما إذا كانا في كلام واحد أو كلامين مستقلّين دالٍّ كلّ منهما بالوضع- لا بدّ من الحكم عليهما بالإجمال والرجوع إلى الأصول العملية ... إلَّا إذا كان في البين ما يوجب قوّة في أحدهما فيوجب استقرار ظهوره لو كانا في كلام واحد أو أقوائيته لو كانا في كلامين مستقلَّين. ولكن في مثل ذلك حيث لا ضابط كلِّي لذلك، من جهة اختلافه باختلاف خصوصيات المقامات والمناسبات بين الأحكام وموضوعاتها، لا يمكن تأسيس قاعدة كلِّية سارية في جميع الموارد في تقديم أحدهما على الآخر، بل لا بدِّ من لحاظ القرائن الخاصة وخصوصيات الموارد الخاصة من مناسبات الحكم والموضوع ونحوها، فريما توجب قوّة في العامّ، وأخرى في المفهوم سواء في ذلك أيضا بين الموافق والمخالف» (العراقي، ١٤١٧ هـ، ج ٢، صص ٥٤٤- ٥٤٧).

وعليه، فإن قيل بجواز تخصيص العامّ بالمفهوم الموافق فهو على طبق القاعدة ولا تصل النوبة إلى المناسبات إلّا لرفع الشبهة الموجودة في الظاهر؛ وإلّا فمن الممكن القول بجوازه بملاحظة مناسبات الحكم والموضوع.

أ.م. محملا

المجلد: ٢ السّنة: ٢٠

١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

َّم. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي 🌾



وزارةُ التعليمِ العاليٰ والبحثِ العلميٰ جَـامِعـــةُ الكُـوخـــةِ مُدِّلــةُ كُليــةُ الْمُثِقَـــ الحراق/النَّجِفُ الأشْرَفَ الحراق/النَّجِفُ الأشْرَفَ

مجلة علمية فطلية مدخَّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

## العاشر: الإباء عن التخصيص

نسب في المختلف إلى ابن الجنيد (ره) القول باختصاص الإمام بالجهر بالبسملة في الصلوات الإخفاتية دون المنفرد؛ محتجّا بأنّ الأصل وجوب المخافتة بها فيما يخافت به، لأنّها بعض الفاتحة خرج عنه ما إذا كان إماماً؛ لرواية صفوان (الطوسي، ١٤٠٧ هـ. ب، ج٢، ص ١٨، رقم ٢٤٤؛ والرواية هكذا: قال: صلّيت خلف أبي عبد الله ع أيّاما كان يقرأ في فاتحة الكتاب- بسم الله الرحمن الرحيم- فإذا كان صلاة لا يجهر فيها بالقراءة جهر به بسم الله الرحمن الرحيم- وأخفى ما سوى ذلك)، فيبقى المنفرد على الأصل (العلّامة الحلّي، ١٤١٣ هـ، ج ٢، ص ١٤٣). وضعّفه بعضهم بقوله: «ليس في الأخبار الواردة في الإمام إشعار باختصاصه به كي يقيّد بها سائر الروايات، مع أنّ جملة منها- كالمستفيضة الواردة في علائم المؤمن (المفيد، ١٤١٣ هـ، ص ٥٣، ح ١؛ الطوسي، ١٤٠٧ هـ. ب، ج ع، ص ٥١، رقم (المفيد، ١٤٢٣)- آبية عن التخصيص، فإنّها كادت تكون صريحة في التعميم» (الهمداني، المؤمن ومناسبته تأبي عن التخصيص ببعض دون بعض.

# الحادي عشر: تعيين القرينة من ذي القرينة

من أهم ما تفيده المناسبات تعيين القرينة من ذي القرينة، فقولك "رأيت أسدا يرمي"- مع قطع النظر عن صيرورته بواسطة تكرّره وغير ذلك معلوما في قرينية يرمي- يدور أمره بين كون أسد مجازا في الإنسان وكون يرمي مجازا في رمى التراب كما هو عادة الأسد الغضبان.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

> بة الحُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور ودورها في عملية الاستنباط الفقهي

ِ الدليل المثرعي

مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ السنة: ٢٠

> الشيخ الشيخ

محمدرضا نائيني،

الشيخ

عباس زندي

وبعبارة أخرى لا كلام في تقديم دلالة أحد اللفظين على دلالة الآخر، وجعله قرينة عليه عند التعارض، إذا أحرز كون ذلك اللفظ نصّا أو أظهر دلالة، وإنّما الإشكال في المقامات الخاصّة في تشخيص تلك الصغرى، إذ كما يقال: إنّ "يرمي" في قولك: "أسديرمي" قرينة على "الأسد"، فكذلك يمكن القول بالعكس (الشيرازي، في قولك: "أسد على " الرشتى، د.ت، ص ٩٣).

وجعل المتأخّر قرينة على المتقدّم يدفعه عدم الأولوية، فالأولى الرجوع إلى القرائن الخاصّة والعامّة، ومنها المناسبات بين الحكم للموضوع.

ومن أمثلة ذلك قوله عليه السلام: «من اشترط شرطاً مخالفاً لكتاب الله، فلا يجوز له، ولا يجوز على الّذي اشترط عليه، والمسلمون عند شروطهم فيما وافق كتاب الله عزّ وجلّ» (الكليني، ١٤٠٧ ه، ج ۵، ص ١٤٩، ح ١)، فهل الصدر أعني عدم مخالفة الشرط لكتاب قرينة على إرادته من الذيل أعني اعتبار موافقته لكتاب الله أو الذيل قربنة على الصدر؟

نفى بعضهم (الأنصاري،١۴١٥ ه، ج ٤، ص ٢٥) البُعد عن الثاني بأن يراد بالموافقة عدم المخالفة؛ نظراً إلى موافقة ما لم يخالف كتاب الله بالخصوص لعموماته المرخصة للتصرّفات الغير المحرّمة في النفس والمال.

وعكس بعضهم في موّثق إسحاق بن جرير عن أبي عبد الله عليه السلام، فقالت له: ما تقول في المرأة تحيض فتجوز أيّام حيضها؟ قال: «إن كانت أيّام حيضها دون عشرة أيّام استظهرت بيوم واحد ثمّ هي مستحاضة.» قالت: فإنّ الدم يستمرّ بها الشهر والشهرين والثلاثة كيف تصنع بالصلاة؟ قال: «تجلس أيّام حيضها ثمّ تغتسل لكلّ صلاتين» (الكليني، ۱۴۰۷ ه، ج ۳،ص ۹۱، ح ۳)، فجعل ذيله صالحا للقرينية على أنّ المراد بالصدر تجاوز الدم أيّام الحيض في أوّل رؤيته، لو لم يكن







مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضَّقه / جامعة الكوفة

ذلك هو الظاهر منه في نفسه، لانصراف قولها: «تحيض...» إلى الحيض الحاصل من ابتداء رؤية الدم، دون ما يحكم بحيضيته في الأشهر اللاحقة مع استمراره (الحكيم، ١٤١٧ هـ، ج ۴، ص ٢٢٧).

والحاصل: عدم ميزان كلّي في قرينة الذيل على الصدر وبالعكس، وإنّما يرجع في تعيين القرينة عن ذي القرينة إلى القرائن ومنها المناسبات.

# الثاني عشر: تعيين الوصف من الإشارة

قال بعضهم: «إنّ مقتضى تعارض الإشارة والوصف غالبا ترجيح الإشارة عرفا؛ فإرجاع قوله: بعتك هذه الصبرة على أنّها عشرة أصوع إلى قوله بعتك عشرة أصوع موجودة في هذا المكان تكلّف» (الأنصاري، ١۴١۵ هـ، ج ٢، ص ٨٤).

والظاهر أنّ ترجيح أحدهما على الآخر إنّما هو بملاحظة المناسبات بين الحكم والموضوع، فقد يكون كما ذكره في غالب الموارد وقد يكون خلافه وذلك كما إذا كان للوصف خصوصية في نظر المتعاملين.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

> مناسبة الحُكم للموضوع كمنشآ في الكشف عن ظهور الدليل! ودورها في عملية الاستنباط الفقهي



مجلة علمية فصلية مححِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

## الخاتمة والنتائج

هدفت هذه الدراسة تحليل «مناسبات الحكم والموضوع» كمنشأ عقلائي للظهور الشرعي، وبيان دورها الأساسي في تعزيز دقة الاستنباط الفقهي لدي الإمامية، مع الاستناد إلى استقراء تطبيقي للنصوص الشرعية. وفي هذا السياق، أسفرت الدراسة عن النتائج الاتية:

## منشأية مناسبات الحكم والموضوع لكشف الظهور:

تُشكّل مناسبات الحكم والموضوع قرينة غير لفظية حاسمة في تكوين الظهور الشرعي، إذ تُسهم في تعيين دلالة الدليل الشرعي من خلال فهم العلاقة بين الحكم وموضوعه. هذه المناسبات، بفضل اعتمادها على الإدراك العقلائي للعرف أو استظهار الفقيه، تُمكِّن من توسيع أو تضييق دائرة الموضوع بناءً على السياقات المنطقية، مما يعزز دقة فهم النصوص الشرعية وبجعلها أداة فعالة في تفسير الدلالات العامة والخاصة، وبالتالي تدعيم عملية الاستنباط.

## حجية المناسبات كمصداق للظهور العقلائي:

تستمد مناسبات الحكم والموضوع حجيتها من كونها مصداقاً للظهور، سواء كان ذلك عبر فهم العرف العام أو استظهار الفقيه المستند إلى خبروبته. هذه الحجية ترتكز على بناء العقلاء في فهم الخطابات، حيث تُعد المناسبات قربنة داخلية تُعزز الثقة في دلالة النصوص. وبذلك، تُعدّ هذه المناسبات دليلاً معتبراً يُسهم في ضبط منهج الاجتهاد وبمنح الاستنباط الفقهي مرونة وقوة في معالجة التحديات الشرعية.

تمييز المناسبات عن غيرها من أنحاء إسراء الحكم من الموضوع إلى ما هو أعمّ منه:

السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

> الشيخ الشيخ محمدرضا ا نائيني، الشيخ عباس زندي



وزارةُ التعليمِ العاليٰ والبحثِ العلميٰ جَـامِعـــةُ الكُـوخـــةِ مُجْلَــةُ كُليــةُ الْفُقْــهِ الحراق/انتَجِفُ الأشْرَف الحراق/انتَجِفُ الأشْرَف

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

تتميّز مناسبات الحكم والموضوع عن غيرها من أساليب إسراء الحكم، كتنقيح المناط أو القياس المنصوص العلة، بأنها لا تشترط استخراج علة صريحة، بل تعتمد على الفهم العرفي أو الفقهي للعلاقة بين الحكم وموضوعه. هذا التمييز يمنح المناسبات مرونة خاصة في التعامل مع النصوص ذات الطابع العام أو الخاص، مما يجعلها أداة فعالة في توسيع دائرة الاستنباط دون الحاجة إلى التزام بقيود صارمة، وبالتالى تعزيز قدرة الفقيه على فهم النصوص بشمولية أكبر.

الدور التطبيقي الواسع في المسائل الفقهية والأصولية:

تُظهر مناسبات الحكم والموضوع دوراً واسعاً في معالجة مسائل فقهية وأصولية متنوعة، كالتخصيص والتعميم، رفع التعارض والتزاحم، دلالة الاقتضاء، وإلغاء الخصوصية. هذه المناسبات تُسهم في ترجيح الأحكام عند التزاحم وتوجيه الدلالات عند التداخل، مما يعزز دقة الاستنباط ويجعلها أداة مرنة لمواجهة التعقيدات الفقهية. كما تُبرز قدرتها على ضبط العلاقة بين الحكم وموضوعه، مما يساعد في تحقيق نتائج متوازنة ومتناسقة مع المقاصد الشرعية.

۵- سد الثغرة النظرية وتطوير منهج الاستنباط:

نجحت الدراسة في تقديم معالجة نظامية لمناسبات الحكم والموضوع كمصدر مستقل للظهور، مما يُعدّ إسهاماً في سد ثغرة في الدراسات الأصولية التي ركّزت تقليدياً على القرائن اللفظية. من خلال تحليلها المستند إلى المبادئ العقلائية والمناهج الأصولية، قدمت الدراسة إطاراً نظرياً وتطبيقياً يُعزّز منهجية الاستنباط الفقهي، ويفتح آفاقاً جديدة للبحث في هذا المجال، مع إبراز دور المناسبات كأداة تأسيسية في بنية الدلالة الشرعية، مما يُسهم في تطوير الاجتهاد الفقهي.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/٢٠٢٥م

مناس

الحُكم للموضوع كمنشاً في الكشف عن ظهور الدليل الشر ودور ها في عملية الاستنباط الفقهي



العراق/النَّجِفُ الأُشْرَف

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

## المصادر والمراجع

# القرآن الكريم

- ١. ابن أبي جمهور الأحسائي، محمّد بن زين الدين. (١۴٠۵ هـ ق). *عوالي اللألي* العزيزية في الأحاديث الدينية. قم: دار سيد الشهداء (عليه السلام).
- ٢. ابن إدربس الحلي. (١۴١٠ هـ ق). كتاب السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي. الطبع الثاني. قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين.
- ٣. إبن إدريس الحلي. (١٣٢٩ هـ ق). أجوية مسائل ورسائل في مختلف فنون المعرفة. قم: دليل ما.
- ۴. ابن شعبة الحرّاني، الحسن بن على. (١٤٠٤ هـ ق). تحف العقول. الطبع الثاني. قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين.
- ۵. الإصفهاني، السيد أبو الحسن. (١۴٢٢ هـ ق). وسيلة الوصول. (المقرّر: الحسن السيادتي السبزواري). قم: : مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين.
- ٩. الإصفهاني، محمّد حسين. (١٤٠۴ هـ ق). الفصول الغروبة في الأصول الفقهية. قم: دار إحياء العلوم الإسلامية.
  - ٧. الأنصاري، المرتضى. (١٤١٥ هـ ق). *المكاسب المحرّمة*. قم: دار الفكر.
- ٨. الأنصاري، المرتضى. (١۴١۶ هـ ق). *فرائد الأصول*. الطبع الخامس. قم: النشر الاسلامي التابعه لجماعة المدرسين.
  - 9. الإيرواني، على. (١٣٧٩ه ق). حاشية المكاسب. قم: كتب النجفي.
- ١٠. البحراني، يوسف. (١۴٠٥ هـ ق). *الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة*. قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين.

حکيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي

السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



مجلة علمية فصلية محجَّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

١١. البروجردي، السيد حسين. (١٢٢١ ه ق). لمحات الأصول. قم: مؤسّسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني.

١٢. جعفر، هيثم عبد الزهرة. (٢٠١۶ م). «مناسبات الحُكم والموضوع وأخواتها».

مجلة كلية الفقه، المجلد ٢، العدد ٢٣.

17. الحرّ العامّلي، محمّد بن الحسن. (١٣٠٣ ه ق). *الفوائد الطوسية*. قم: المطبعة العلمية.

14. الحرّ العامّلي، محمّد بن الحسن. (١٤٠٩ ق) *وسائل الشيعة*. قم: مؤسسة آل البيت (عليهم السلام).

۱۵. الحكيم، السيّد محسن. (۱۴۰۴ ه ق). مستمسك العروة الوثقى. قم: مكتبة آية الله المرعشى النجفى.

١٦. الحكيم، السيد محمّد سعيد. (١٢١٧ ه ق). مصباح المنهاج. النجف: مؤسسة

المنار.

١٧. الحكيم، محمّد تقي. (١٤١٨ ه ق). *الأصول العامّة للفه المقارن*. قم: مجمع العالمي لأهل البيت (عليهم السلام).

١٨. الحلبي، ابن زهرة. (١٤١٧ هـ ق). غنية النزوع إلي علمي الأصول والفروع. قم:

مؤسسة الإمام الصادق(عله السلام)

١٩. الخراساني، محمّد كاظم. (١۴٠٩ هـ ق). كفاية الأصول. قم: مؤسسة آل البيت (عليهم السلام).

٢٠. الخوئي، السيد أبو القاسم. (١٤١٨ ه ق. أ). التنقيح في شرح العروة الوثقي-

الطهارة. قم: اللطفي.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥٥

> مناسبة الحُكم للموضوع كد ودورها في

الدليل أ



مجلة علمية فطلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

٢١. الخوئي، السيد أبو القاسم. (١٤١٨ ه ق. ب). موسوعة الإمام الخوئي. قم: مؤسسة إحياء الآثار الإمام الخوئي.

٢٢. الخوئي، السيد أبو القاسم. (١۴١٠ هـ ق). *محاضرات في أصول الفقه*. المقرّر: إسحاق الفيّاض. قم: أنصاريان.

٢٣. الراوندي، سعيد بن عبدالله. (١۴٠٥ ه ق). فقه القرآن. الطبع الثاني. قم: مكتبة آية الله المرعشي النجفي.

٢۴. الرشي، حبيب الله. (د.ت). بدائع الأفكار. قم: مؤسسة آل البيت (عليهم السلام).

۲۰. زاهد ع. ا. ك. (۲۰۱۹). الموقف الأصولي من مسالك الاستنباط العقلية فيما (٢٥). راهد ع. ا. ك. (۲۰۱۹). الموقف الأصولي من مسالك الاستنباط العقلية فيما لا تص فيه (القياس أنموذجا) مجلة كلية الفقه (29). https://doi.org/10.36324/fghj.v1i29.8319

77. الشهيد الثاني، زين الدين بن علي. (١۴١٣ ه ق). مسالك الإفهام في شرح شرائع الإسلام. قم: مؤسسة المعارف الإسلامية.

٢٧. الشيرازي، السيد محمّد حسن. (١۴٠٩ هـ ق). تقريرات آية الله المجدّد الشيرازي. (المقرّر: على الروزدري). قم: موسسة آل البّيت (عليهم السلام).

۲۸. الصدر، السيد محمّد باقر. (۱۴۰۸ ه ق). بحوث في شرح العروة الوثقي. الطبع
الثانى. قم: مجمع الشهيد آية الله الصدر العلمى.

79. الصدر، السيد محمّد باقر. (١٤١٧ ه ق). بحوث في علم الأصول. (المقرّر: السيّد محمود الهاشمي الشاهرودي). الطبع الثالث. قم: موسسه دائرة المعارف. ٣٠. الصدر، السيد محمّد باقر. (١٤٢٠ ه ق). قاعدة لا ضرر ولا ضرار. (المقرّر:

السيّد كمال الحيدري). قم: دار الصادقين للطباعة والنشر.

173

السَّنة: ۲۰ ۱٤٤۷هـ / ۲۰۲۵م

الشيخ

محمدرضا نائيني،

الشيخ

عباس زندي

DOI: https://doi.org/10.36324/fqhj.v2i52.20745





مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

٣١. الصدوق، محمّد بن على ابن بابويه. (١٣٤٢ هـ ش). *الخصال*. قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين.

٣٢. الصدوق، محمّد بن على ابن بابويه. (١٣٧٤ ه ش). الأمالي. الطبع السادس. طهران: کتابچی.

٣٣. الصدوق، محمّد بن على ابن بابويه. (١۴١٣ هـ ق). كتاب من لا يحضره الفقيه.

الطبع الثاني. قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين.

٣٤. صنقور البحراني، محمّد. (١٣٢٨ ه. ق). المعجم الأصولي. الطبع الثاني. قم: طيّار.

٣٥. الطبرسي، الفضل بن الحسن. (١٤١٠ ه ق). المؤتلف في جمع المختلف بين أئمة السلف. المشهد: مجمع البحوث الإسلامية..

٣٦. الطوسي، محمّد بن الحسن. (١۴٠٧ هـ ق. أ). *الخلاف*. قم: النشر الاسلامي التابعه لجماعه المدرسين.

٣٧. الطوسي، محمّد بن الحسن. (١٤٠٧ هـ ق. ب). *تهذيب الأحكام*. الطبع الثالث. طهران: دار الكتب الإسلامية.

٣٨. العاملي، حسن بن زبن الدين. (د.ت). معالم الدين وملاذ المجتهدين. قم: مكتب النشر الإسلامي.

٣٩. العراقي، ضياء الدين. (١۴١۴ هـ ق). شرح تبصرة المتعلمين. . قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين.

٤٠. العراقي، ضياء الدين. (١٤١٧ هـ ق). نهاية الأفكار. الطبع الثالث. قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين.

ر الدليل

*الأصول*. قم: المطبعة العلمية.

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضمّه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

حکيم،

الشيخ

محمدرضا

ا نائيني،

الشيخ

عباس زندي

١٤. العلامة الحلّي، الحسن بن يوسف. (١٤١٣ هـ ق). مختلف الشيعة في أحكام الشريعة. الطبع الثاني. قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين.
٢٢. العلّامة الحلّي، الحسن بن يوسف. (١٤٠٣ هـ ق). مبادئ الوصول إلى علم

٤٣. عليدوست، أبو القاسم. (١٣٩۶ ه ش). فقه و مصلحت (بافارسية). الطبع الرابع. قم: منشورات معهد الثقافة والفكر الإسلامي.

۴۴. الغزّالي، أبو حامد محمّد. (د.ت). المستصفى من علم الأصول. بيروت: دار الأرقم بن أبي الأرقم.

20. القمي، أبو القاسم. (١٤٣٠ ه ق). القوانين المحكمة في الأصول. قم: إحياء الكتب الإسلامية.

۴۶. القمي، علي بن إبراهيم. (۱۴۰۴ هـ ق). *تفسير القمي*. الطبع الثالث. قم: دار الكتاب.

۴۷. كاشف الغطاء، جعفر. (د.ت). كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغراء. إصفهان: المهدوي.

٤٨. الكشّي، محمّد بن عمر. (١۴٠٩ هـ ق). رجال الكشّي (اختيار معرفة الرجال). مشهد: مؤسسة النشر لجامعة المشهد.

۴۹. الكليني، محمّد بن يعقوب. (۱۴۰۷ ه ق). *الكافي*. الطبع الرابع. طهران: دار الكتب الإسلامية.

۵٠. المحقّق الحلّي، جعفر بن الحسن. (١٣٢٣ هـ ق). معارج الأصول. لندن: موسسة الإمام على (عليه السلام).



وزارةُ التعليمِ العاليٰ والبحث العلميٰ جَامِعـــةُ الكُوفــةِ (مَدِّلَــةُ كُليــةُ الْمُقْــهُ العراق/النَجفُ الأشرَف

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضقه/ جامعة الكوفة

۵۱. المشكيني، أبو الحسن. (۱۴۱۳ ه ق). كفاية الأصول مع حواشي المشكيني.
قم: لقمان.

۵۲. المظفر، محمّد رضا. (۱۴۳۰ ه ق). أصول الفقه. الطبع الخامس. قم: مؤسسة النشر الاسلامي التابعه لجماعه المدرسين.

۵۳. المفيد، محمّد بن محمّد. (۱۴۱۳ ه ق). كتاب المزار- مناسك المزار. قم:

المؤتمر العالمي بمناسبة الذكرى الألفية لوفاة الشيخ المفيد.

٥٤. مكارم الشيرازي، الناصر. (١۴٢٨ ه ق). أنوار الأصول. قم: مدرسة أمير المؤمنين (عليه السلام).

٥٥. الموسوي الخميني، السيد روح الله. (١٣٩٢ هـ ش).*المكاسب المحرّمة*.

طهران: موسسة النشر لآثار الإمام الخميني ( ره).

٥٦. الموسوي الخميني، السيد روح الله. (١۴٢١ ه ق). كتاب البيع. طهران: موسسة النشر لآثار الإمام الخميني (ره).

٥٧. الموسوي الخميني، السيد روح الله. (١۴١٠ هـ ق). *الرسائل*. قم: إسماعيليان.

٥٨. النائيني، محمّد حسين. (١٣٥٢ ه ش). أجود التقريرات. (المقرّر: السيد

أبوالقاسم الخوئي). قم: مطبعة العرفان.

۵٩. النائيني، محمّد حسين. (١٣٧٣ هـ ق). منية الطالب في حاشية المكاسب.

(المقرّر: موسى الخوانساري). طهران: المكتبة المحمدية.

٦٠. النائيني، محمّد حسين. (١۴١١ ه ق). الصلاة. قم: مؤسسة النشر الإسلامي
التابعة لجماعة المدرسين.

٦١. ناصر ع. ا. (٢٠٢١). معالجة الاجمال عن طريق الجمع العرفي مجلة كلية

https://doi.org/10.36324/fqhj.v1i36/37.8294 , 1(36/37). الفقه

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

> مناسبة الحُكم للمو ودو

> حُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور الدليل الشر ودورها في عملية الاستنباط الفقهي



مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

٤٢. النجفي، محمّد حسن. (١۴٠۴ ه ق). جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام. الطبع السابع. بيروت: دار الإحياء التراث العربي.

٦٣. النراقي، أحمد بن محمّد. (١٣٨٨ه ش). *مفتاح الأحكام*. قم: مركز نشر مكتب الإعلام الإسلامي.

۶۴. النراقي، أحمد بن محمّد. (۱۴۱۵ هـ ق). مستند الشيعة في أحكام الشريعة. قم:مؤسسة آل البيت (عليهم السلام).

60. الهاشمي الشاهرودي، السيد المحمود. (١٣٢٥ ه ق). بحوث في الفقه- كتاب الخمس. قم: موسسه دائره المعارف فقه اسلامي.

77. الهمداني، الرضا. (۱۴۱۶ ه ق). مصباح الفقيه. قم: مؤسسة الجعفرية لإحياة التراث ومؤسسة النشر الإسلامي.

77. الهمداني، الرضا. (۱۴۲۰ ه ق). الحاشية علي المكاسب. قم: محمد رضا الأنصاري.

٦٨. الوائلي ح. ع. ا. (٢٠٢١). الابعاد الدلالية للوصف الاصولي دراسة https://doi.org/10.36324/fqhj.v1i36/37.8292 , 1(36/37). تحليلية مجلة كلية الفقه (36/37).

79. الوحيد البهبهاني، محمّد باقر. (١۴١٥ ق). *الفوائد الحائرية*. قم: مجمع الفكر الإسلامي.

٧٠. الياسري الحسيني، محمّد. (٢٠٠٧ م). معجم المصطلحات الأصولية. دمشق: مركز ابن إدريس الحلّي.

🌖 أ.م. محمد حكيم، الشيخ محمد رضا نائيني، الشيخ عباس زندي 🌾

السّنة: ٢٠

١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م









مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

مناه

مناسبة الحُكم للموضوع كمنشأ في الكشف عن ظهور الدليل الشرعي ودورها في عملية الاستنباط الفقهي



